102954

Sastrl Yunizarti Bakry & Media Sandra Kasth (editor), Menclusuri
jejak Melayu-Minangkebau. Padang: Yayasan Citra Budaya
Indenesia, 2002



MENELUSURI JEJAK
BUDAYA MELAYU MINANGKABAU
MELALUI PENDEKATAN KONFLIK

Mochtar Naim

alawat dan salam marilah kita sampaikan terlebih dahulu
- kepada Nabi Besar Muhammad Rasulullah SAW serta para
kh r raasyidin dan hamba-hambaNya yang saleh lainnya. Kemu-
dian dari itu marilah kita berdoa untuk kesehatan dan keselamatan kita
semua, sémoga kita selalu berada dalam bimbinganNya, dan semoga
Fakutas Sastra. Universitas Andalas tempat kita menggantungkan
harapan ini berjalan dengan lancar dan sukses dalam merancah ke masa
depan. Amin. :

Saudara-saudara sekalian,

Mestinya saya duduk di kursi audien sana, bersama-sama dengan para
peserta lainnya, menyimak dengan seksama uraian dan paparan dari
para ahli budaya, bahasa dan sasira dari Fakultas Sastra Universitas
Andalas ini, untuk sebuah tema besar yang digelar dalam Seminar inter-
nasional dalam rangka menelusuri jejak Melayu Minangkabau melalui
Budaya, Bahasa dan Sastra sekarang ini.

Masih terngiang di telinga saya bagaimana para sesepuh kita
yang mendorong berdirinya Fakultas Sastra ini lebih dari seperempat
abad yang lalu menyampaikan suara hati mereka agar di Universitas
Andalas ini dibangun sebuah Fakultas Sastra dan Filsafat dengan tujuan
untuk menggali khasanah kebudayaan Melayu Minangkabau yang sudah
lama terendam dan terpendam ini. Para sesepuh kita, itu adalah para
pendekar bangsa yang berasal dari daerah ini, sebut saja dari Pak Hatta,
Pak Bahder Johan, Buya Hamka, Pak Hazairin, Pak Nasrun dan banyak
lagi, yang sekarang sebagian besar sudah tiada, yang mengimpikan
munculnya para sarjana yang melakukan penggatian terhadap kebu-
dayaan leluhur Minangkabau itu. Tujuannya adalah agar kita bisa
memberi lebih banyak di samping juga menerima lebih banyak. Dengan
telah adanya Fakulias Sastfa dan Fakultas limu-llmu Sosial di Univer-
sitas Andalas sekarang ini, masyarakat.tentu ingin melihat hasil galian
yang dilakukan oleh para alumni dan para sarjana lainnya yang berkiprah

[



Moghtar Naim

di kedua fakultas ini. Belum lagi, di antara para alumni tentu sudah ba-
nyak pula yang mencapai gelar master dan doktor dari dalam dan luar
negri, dan sudah banyak pula karya-karya iimiah yang dihasilkan.

Waktunya memang kita mendengarkan hasil telaahan dari para
pakar muda kita itu. Apa itu Minangkabau dengan kebudayaan, bahasa
dan sastranya. Bagaimana Weltanschauung seria sari pati budaya dan
filosofi serta sastra dan bahasa yang dimiliki. Apa beda dan kesamaan
dengan budaya-budaya Melayu lainnya dan dengan budaya-budaya
lainnya yang ada di Nusantara ini. Peranan apa yang telah dimainkan
selarut selama ini dalam pentas budaya, bahasa dan sastra Nusantara
dan dunia Melayu khususnya. Dan banyak lagi pertanyaan-pertanyaan
mendasar yang patut dikemukakan yang generasi sekarang haus dan
ingin mendengarkannya, dan yang generasi tua juga tak kurangnya ingin
menyimak da hasil galian dan pemikiran mereka itu.

Sdr-sdr sekalian

Dengan peluang yang diberikan kepada-saya sekarang ini, saya tidak
akan menelusuri semua aspek kehidupan dari budaya, bahasa dan sas-
tra Minangkabau yang luasnya bisa bagai laut tak bertepi itu. Jelas saya
bukaniah ahli dari budaya, apalagi bahasa dan sastra Minangkabau.
Pengetahuan saya sangatlah terbatas tentang itu. Apa yang saya ketahui
hanyalah cuilan dengan mengais-ngais di atas permukaan saja. Masalah
sesungguhnya masih gelap bagi saya; dan inilah yang kita harapkan dari
para sarjana dengan kehadiran Fakultas Sastra ini untuk benar-benar
menggali khazanah kebudayaan Minangkabau itu yang katanya unik,
yang lain dari yang fain itu.

Saya akan mengemukakan beberapa aspek dari kebudayaan
Minangkabau yang sava anggap relevan untuk kita ketahui, terutama
sekarang ini di saat di mana masyarakat dan kebudayaan Minangkabau
dihadapkan kepada tantangan-tantangan yang berat yang akan menen-
tukan jalan kehidupannya ke masa depan. Cara penelusuran yang saya
pakai adaiah melalui pendekatan konflik, satu dari dua cara yang biasa
berlaku dalam epistemologi iimu tetapi yang jarang dipakai bahkan
cenderung dihindarkan datam studi-studi sosial budaya di Indonesia ini.
Orang Indonesia kelihatannya takut dengan pendekatan konflik, karena
konflik diasosiasikan sebagai sesuatu yang secara normatif tidak baik
yang harus dihindarkan. Sebagai sebuah metoda ilmu, pendekatan
konflik sifatnya adalah netral, apa adanya. Hanya pada level yang ber-

2



Menelusuri Jejak Melayw-Minangkabate

sifat normatif-aksiologis crang lalu bicara tentang buruk baik, mudarat-
maniaat, tetapi tidak pada level analisis teoritis-objektif. Pendekatan yang
katanya lebih netral adalah pendekatan yang satu lagi, yaitu pendekatan
strultural-fungsional, yang lebih biasa kita pakai. Tetapi pendekatan
struktural-fungsional semata tidak cukup untuk membantu kita untuk bisa
mendapatkan gambaran komparatif dalam ruang lingkup sosial budaya
yang lebih luas, dimana yang bermain tidak hanya satu sistem sosial
budaya saja tetapi berbagai seperti yang ditemukan di Indonesia yang
budaya, bahasa dan agamanya sangat beragam dan pluralistik.

Sdr-sdr para hadirin,

Tanpa mengecilkan arti dari masyarakat dan budaya lainnya di Nusan-
tara ini, adalah sebuah kenyataan objektif bahwa dari sekian banyak
kelompok etnik yang ada, hanya ada sejumiah kecil dari kelompok etnik
tersebut yang memiliki pandangan hidup dan filosofi budaya yang terang-
kum secara utuh dan terstruktur dengan baik. Satu dari yang sedikit itu
adalah budaya Melayu Minangkabau yang dimiliki oleh masyarakat
daerah ini. Budaya dari sekian banyak etnik lainnya, atau mereka terlena
dengan masa lalunya, sehingga nyaris tak keluar dari gua peradaban
masa lalunya, atau membiarkan diri terombang ambing oleh berbagai
macam pengaruh yang datang dari luar, sehingga tak memifiki jati diri
serta pandangan hidup yang utuh yang dimilikinya.

Dari beberapa yang memiliki pandangan hidup dan filosofi buda-
ya yang utuh itu, mereka secara keseluruhan bisa dibagi dua: satu, yang
menganut paham budaya yang bersifat sinkretik, dan dua, yang meng-
anut paham budaya yang bersifat sintetik. Dari tulisan-tulisan yang sudah
saya kemukakan sejak tahun 80-an lalu, saya melihat bahwa budaya
sinkretik lebih dianut oleh masyarakat di mana budaya primordial nativis-
tik yang mereka miliki bercampur baur dengan unsur-unsur budaya
Hindu-Budha dan kemudian dengan budaya islam, Kristen dan budaya
kontemporer belakangan ini. Yang jelas muncul adalah sebuah budaya
aglomeratif yang unsur-unsurnya masih jelas terlihat satu-persatu tetapi
yang sekarang terangkum dalam satu sistem budaya yang mengikat
menjadi satu. Seperti yang diungkapkan oleh Rama Frans Magnis -
Suseno dengan kebudayaan Jawa yang mesupakan contoh par excel-
lence dari budaya sinkretik ini, semua unsur-unsur budaya yang ber-
beda-beda itu diserap dan dibalit secara sentripetal menjadi budaya
Jawa yang singkretik itu. Karena sifatnya yang sentripetal itu, tidak jadi

3



Mochtar Naim

soal dari manapun unsur budaya yang masuk itu datangnya, setelah ter-
jadi proses internalisasi dan enkulturalisasi semua itu kemudian menjadi
bagian dan unsur dari budaya Jawa.

Sementara sistem budaya Jawa yang sintetik, yang satu lagi,
yang diperlihatkan contohnya secara par excellence pula dengan budaya
Melayu Minangkabau, walau juga merupakan perpaduan dari berbagai
unsur budaya, tetapi prosesnya berjalan secara sintetik, dalam arti, yang
terjadi adalah proses persenyawaan budaya dimana yang sejalan me-
lebur menjadi satu, sementara yang tak sejalan, disingkirkan. Begitu pro-
ses persenyawaan ini terjadi maka tak terlihat lagi beda mendasar mana
yang primordial mana yang datang dari luar, termasuk yang dari Islam
dan dari dunia barat modern sesudahnya. Konsep ABS-SBK (adat
basandi syarak, syarak basandi kitabullah) yang sedang kita jual dan
sosialisasikan kembali sekarang ini adalah contoh nyata dari budaya
sintetik itu. Orang Minang — dan juga orang Melayu umumnya — karena
proses perpaduan secara sintetik itu, adalah orang Istam. Secara kultural
ia bukan lagi orang Minang ataupun Melayu manakala dia menukar
agamanya dengan yang bukan Islam.

Sdr-sdr sekalian yang saya hormati,

Izinkan saya dalam kesempatan ini membeberkan kembali walau sekilas
konsep dikotomi budaya dalam peta budya Nusantara ini sehingga kita
bisa melihat dimana sesungguhnya letak kekhasan dari budaya Minang-
kabau itu melalui pendekatan konflik ~ bersebelahan dengan pendekatan
stukiural-fungsional —kita akan tahu ciri-ciri khas serta beda dan kesama-
an dari budaya bersangkutan dalam berhadapan dengan budaya lain-
lainnya.

Melalui pendekatan konflik ini kita akan melihat bahwa ada dua
kutub budaya yang terpola di mana yang satu merupakan alternatif ter-
hadap yang lainnya dan di mana antara keduanya terentang satu garis
kontinum tempat berjejernya semua yang lain-lainnya. Dua kutub budaya
itu masing-masing kebetutan diwakili oleh budaya M dan J. M sebutlah
Minangkabau atau Melayu secara garis besarnya, J adalah Jawa. Karena
dalam bahasa ilmu, fermasuk iimu budaya, tidak ada yang tabu untuk
dikemukakan, penamaan M dan J ini selain memang secara abstrak-
konseptual mewakili ciri-ciri budayanya, tetapi sekaligus juga menggam-
barkan kelompok budaya secara faktual-empirikal yang memang bersitat
dikotomik dan polaristik itu. Dalam peta budaya Nusantara, memang,

4



Menelusuri Jejak Melayu-Minanghkabau

bagaimanapun, setelah ditelungkup-telentangkan, dengan memanfaat-
kan pendekatan konflik, yang bersua adalah itu.

Dengan mengelompokkan semua budaya-budaya yang ada di
Nusantara ini ke dalam tiga kelompok besar yang terentang dalam satu
garis kontinum itu, yaitu dua yang pertama berada pada kedua kutub
gkstrim: M dan J, sementara yang ketiga, yang lain-ainnya, berjejer da-
lam klester-kiester di sepanjang kedua kutub ekstrim itu, dengan kecen-
derungan bahwa budaya-budaya yang ciri-cirinya lebih berorientasi pada
kutub M anak panahnya akan menjurus ke arah kutub budaya M, sedang
sebaliknya anak panahnya akan menjurus ke arah kutub budaya J.

Ciri-ciri budaya-M dan J yang bersifat dikotomik-polaristik itu ber-
awal pertama-tama dari pola budaya dimana yang satu bersifat sintetik
(M) dan yang lain sinkretik (J) tadi. Karena keadaannya demikian, maka
masing-masing akan menganakkan ciri-ciri budaya derivatif yang secara
keseluruhan juga serasi dan konsisten dengan ciri masing-masing itu.

Demikianiah, dari pola budaya J yang sinkretik itu, maka ber-
baurtah segala unsur budaya yang masuk yang telah terinternalisasi dan
terenkulturasi terlebih dahulu dalam satu kesatuan budaya J dimana
masing-masing unsur tersebut telah di-Jawa-kan tetapi yang masing-
masingnya masih memperlihatkan dengan jelas ciri budaya asainya.
Karena yang dominan, bagaimanapun, adalah unsur budaya primordial
yang bersifat animistik dan nativistik sarwa roh yang kemudian diwarnai
oleh ciri-ciri budaya Hindu-Budha yang kental yang menekankan pada
pandangan hidup yang berkasta-kasta, maka hubungan antar sesama
juga akan sejalan dengan itu. Orang ini statusnya tidak sama. Orang
bertinggi-berendah sesuai dengan statusnya. Dan status ini diterima by
birth, bukan by achievement.

Dengan demikian ditemukanlah adanya konsep manunggaling
kawulo lan gusti di mana kekuasaan ratu adalah juga personifikasi dari
kekuasaan absolut dari Sang Hyang Gusti. Sendirinya konsep ini juga
menekankan pada kepatuhan yang absolut kepada ratu atau raja, karena
ratu memegang kekuasaan yang bukan hanya duniawi tetapi juga
spritual-ukhrawi, Dalam hal ini kawula adalah properti atau miliknya ratu,
sama seperli milk benda yang lain-lainnya, dan tidak mungkin
bertentangan, jangankan beroposisi, dengan keinginan ratu. Oleh kerena
itu yang ditekankan adalah kedamaian dan kerukunan dengan kepatuhan
tanpa pamrih di bawah naungan aura sang ratu dengan sistem kekuasa-
an yang terpumpun kepada ratu ini, maka jalurnya adalah hirarkis dan

5



Mochtar Naim

sentripetal yang semua berujung pada satu titik di atasnya, yaitu abso-
lutisme kekuasaan dari sang raiu yang tidak boleh diganggu-gugal.
Konsep: The King can do no wrong secara intrinsik ada di dalamnya.
Derivat-derivat lainnya dengan sendirinya akan memunculkan: etatisme,
birokratisme, di samping feodalisme, paternalisme, neotisme, despotisme.

Untuk melihat refieksi dari sistem kekuasaan yang absolut ini
orang tentu saja bisa melihat dari gambaran sejarah kerajaan-kerajaan
Jawa masa lalu, di samping orang juga bisa melihat personifikasinya dari
apa yang diperlihatkan oleh sistem kekuasaan yang absolut yang
dimainkan oleh Soekamno dan Suharto di zaman Orde Lama dan Orde
Baru sesudah kemerdekaan ini. Lihatlah, ketika sang ratu telah uzur dia
akan lengser keprabon dan menghabiskan sisa umurnya untuk semedi.
Maunya begitu. Tetapi sejarah juga menunjukan bahwa yang terjadi bia-
sanya sebaliknya. Sistem suksesi atau pelengseran kekuasaan biasanya
berakhir dengan tragedi, karena dengan pemusatan kekuasaan akan
muncul intrik-intrik istana, dari yang tadinya diam-diam lalu bergulung
menjadi gelombang besar yang berakhir dengan perebutan dan
penumpasan kekuasaan, untuk kemudian dimulai lagi dengan sistem
yang sama dengan ritma dan lagu yang sama kembali. Di era post-
Suharto pun sekarang ini kelihatannya kita belum beranjak jauh dari itu.

Pada ujung yang lain: kutub M, ketika melihat- gambaran diko-
tomik sebaliknya yang bertentangan dengan itu. Tidak ada pemusatan
kekuasaan ditangan raja dan rajanya pun tidak seorang, tetapi tiga orang.
Di samping Raja Alam, di Pagaruyung, yang merupakan primus inter
pares, juga dikenal Raja Adat, di Buo, dan Raja lbadat, di Sumpur Kudus,
dalam sebuah triumvirat. Keberadaan dan kekuasaan yang ada pada
mereka hanyalah simbolik karena pengendali kekuasaan di tingkat
kerajaan ada pada Basa Ampek Balai: Makudum di Sumaniak, Indomo di
Saruaso, Bandaharo di Sungai Tarab, Tuan Kadi di Padang Gantiang.
Palimo Tuan Gadang di Batipuah, yang tidak duduk di balairung tetapi
pelaksana tugas keamanan di lapangan sebagai kepala hulubatang.
Semua itu ada tingkat federal yang sifainya terutama adalah koordinatif,
karena kekuasaan yang sesungguhnya ada di tingkat pagari di ketiga
tuhak dan di rantau,

Di nagari inifah sesungguhnya kekuasaan itu berada yang sifat-
nya sangat otonom dan mandiri. Demikian otonomnya sehingga nagari
nyaris diasosiasikan sebagai republik-republik kecil yang berdiri sendiri-
sendiri. Sekali lagi sistem kekuasaan di nagar ini pun tidak terumpun ke

6



Menelusuri Jejak Melavi-Minanghabau

tangan orang seorang tetapi dibagi-bagi ke dalam "urang nan ampek
jinih” dan ke dalam kelompok pimpinan di nagari dalam triumvirat. ninik
mamak (adat), alim ulama (agama) dan cerdik pandai (birokrai-tekno-
krat-ilmuan).

Baik di tingkat kerajaan ataupun di tingkat nagari bahwa peme-
_gang kekuasaan itu bukan hanya orang seorang tetapi sesungguhnya
semua orang. Kekuasaan itu secara filosofis ada pada kata mufakat yang
didapatkan melalui proses musyawarah dan musyawarah diadakan
dalam rangka menacari kata yang benar. Dan yang benar — nan bana -
itulah yang sebenar raja di Minangkabau. Mamangan berikut yang setiap
kata hafal di luar kepala menggambarkan keadaan itu :

Kamanakan barajo ka mamak,
mamak barajo ka panghulu,
panghulu barajo ka mupakaik,
mupakaik barajo ka nan bana,
nan bana badiri sandirinyo,

Dengan demikian bukan hanya konsep absolutisme dan pemu-
satan kekuasaan ke tangan orang seorang tidak dikenal dalam konteks
kebudayaan Minangkabau, tetapi yang dikenal adalah prinsip demokrasi
melalui proses musyawarah untuk mencari kata mufakat. Kata mufakat
yang dimaksud tidak pula ditentukan oleh suara mayoritas menurut
kemauannya secara subyektif tetapi oleh kebenaran obyektif yang berdiri
sendiri (the truth and the only truth that stands by it self), yang ada pada
siapa pun dan dikemukakan oleh siapapun. Dengan demikian, konsep
mayoritas-minoritas berdasarkan power structure dan power struggle
seperti yang kita kenal sekarang tidak dikenal dalam kebudayaan
Minangkabau, sementara Nan Bana nan berdiri sendiri itu mempunyai
kekuatan spiritual yang penggenggam utamanya . secara absoiut tiada
lain adalah Allah: al Hagqqg, yang di tangan-Nya terletak kebenaran yang
absolut itu. Dari sinilah kita sekarang menelusuri konsep ABS-SBK —Adat
Bersendi Syarak, Syarak Bersendi Kitabullah— yang sedang kita sosiali-
sasikan untuk kembali menjadi motto dan pegangan hidup dalam masya-
rakat Minangkabau di Sumatera Barat ini.

Melalui jalur demokrasi, musyawarah-mufakat dalam rangka
mencari kebenaran, kedudukan yang setara dan egaliter di antara sesa-
ma dan di kalangan pemimpin sekalipun, dengan sendirinya akan muncul

7



Mochtar Naim

derivat-derivat dan anak-anak kebudayaan lainnya yang serasi dengan
itu. Dengan sistem kekuasaan yang tidak terpusat tetapi terbagi secara
struktural-fungsional, baik horizontal maupun vertikal, dan dengan penre-
kanan pada otonomi dan mengutamakan kepentingan orang banyak,
akan muncul pendekatan yang sentrifugal pada hampir seliap segi
kehidupan. Bahwa semua itu dimulai dari diri yang mandiri, kemudian
keluarga, kampung, desa, nagari, dan negara, semua beruntun secara’
spiral-sentrifugal.

Persenyawaan antara unsur-unsur kebudayaan primordial yang
egaliter-demokratik dengan konsep yang sama dengan Islam, kemudian
juga secara mulatis-mutandis dengan prinsip-prinsip demokrasi yang
datang dari Barat, semua itu telah menciptakan sebuah kebudayaan
sintetikal Melayu Minangkabau itu.

Sdr-sdr sekalian, hadirin yang saya muliakan,
Namun dan bagaimanapun semua itu adalah gambaran ideal dari se-
buah sistem budaya yang dihasitkan oleh proses pergumulan dialektik
antara berbagai unsur yang bertemu. Dikotomi dari dua kutub budaya
Nusantara yang saya kemukakan itu tentu saja adalah dalam bentuk
yang hakiki, yang berada dalam pengertian filosofis yang belum
terkaitkan dengan kenyataan-kenyataan empiris kesejarahan. Kita baru
saja bicara tentang filosofis budaya, tentang nilai-nilai abstrak, tentang
sistemn. Kita belum dan tidak bicara tentang orang dan para pelakunya
secara sosiologis-historis. Hal ini sama seperti kita bicara tentang Islam,
Kristen, Hindu-Budha dan sekian banyak idiologi dan kepercayaan
lainnya, dalam bentuknya yang murni, menurut ajarannya iu. Kita tahu
dan menyadari bahwa antara keduanya, antara orang dan budaya serta
ajaran bisa terefleksi secara timbal balik, tetapi bisa juga tidak, ter-
gantung pada sekian banyak faktor dan variabel intervensi yang
menghalangi maupun yang mendorongnya. Oleh karena itu adalah keliru
untuk melihat budaya Minangkabau maupun Jawa dan lain-iain secara
bening langsung dari prilaku orangnya, sebagaimana keliru melinat nitai-
nilai dan ajaran islam, Kristen, Hindu-Budha, dari prilaku para pemeluk-
nya. Melihat budaya, nilai-pilai dan ajaran yang dianut oleh sesuatu
masyarakat pada level analisis pertama haruslah dengan melepaskan
dengan keterkaitan scsiologis-historisnya iu.

Barulah pada level analisis kedua berikutnya, dimana faktor-fak-
tor sosiologis kesejarahan itu dipertimbangkan, kita akan melihat nuansa-

8



Menelusuri Jejak Melayvie-Minanghaba

nuansa dimana intervensi dan inkonsistensi terjadi. Oleh karena itu,
gambaran-gambaran empiris, sosiologis-historis dari masyarakat Minang-
kabau kontemporer sekarang ini bisa saja tidak fangsung mencerminkan
gambaran ideal-type dari budayanya itu, bahkan bisa jauh panggang dari
api, Gambaran ideal-type dari budaya itu hanya ada dalam konsep dan
dalam alam pemikiran. Dia bisa ada dan bisa tidak ada dalam kenyataan.
Dan kalau ada, tidak murni, tergantung kepada sekian banyak faktor
intervensi itu. Namun keberadaan dari budaya ideal itu adalah sebuah
fakia sui generis yang tanpa itu reduplah cahaya kehidupan masyarakat
itu dalam menuju oblfivion, bahkan kehancurannya.

Sdr-sdr sekalian,

Pada level kedua ini kita bicarakan tentang taktik dan strategi budaya,
bagaimana masyarakat dan budayanya itu harus survive dan bagaimana
dia membukakan diri untuk menerima masukan-masukan baru dari luar
dan dari manapun datangnya. Melalui interaksi dan pergumulan budaya
inilah dia berproses. Dan dalam proses inilah kembali kita melihat gam-
baran dikotomik itu kembali dimana yang satu cendrung mengakomo-
dasikannya secara sinkretik dan yang lain secara sintetik, Inkonsistens,
anomali maupun penyimpangan-penyimpangan budaya terjadi. Bagi
rmasyarakat dan kebudayaan Minangkabau yang pola budayanya bersifat
sintetik, khususnya, inkonsistensi, anomali maupun penyimpangan-
penyimpangan dari pola budaya ini bisa membingungkan. Inilah yang
sekarang sedang kita iihat bagaimana masyarakat dan kebudayaan
Minangkabau dalam menghadapi tantangan-tantangan dari luar iiu bisa
tidak konsisten dan bahkan kelihatan menyimpang dari pola budayanya
itu sendiri. Proses ‘javanisasi’ maupun indonesianisasi dan globalisasi
seperti yang kita hadapi sekarang ini adalah contoh konkrit dari per-
gumulan dialektik tesis-antitesis dan sintesis pada pelataran empirikal-
historikal-sosiologikal itu. Keberadaan budaya Minangkabau sekarang ini
oleh kerena itu akan sangat ditentukan cleh sampai ke mana dia mampu
memberikan respon kepada tuntutan lokal, nasional dan global itu dan
sampai ke mana dia bisa konsisten dalam menyerapnya dengan pola
dasar filosofi kehidupannya itu.

Sdr-sdr sekalian,
Di zaman reformasi seperti sekarang ini dimana orang ingin kembali
kepada cita-cita kemerdekaan yang landasannya sangat koheren dengan

El



Machtar Naim

pola dasar filosofi Minangkabau itu, orang, bagaimanapun, tak segera
bisa melihat bahwa peluang itv dimanfaatkan secara optimal oleh ma-
syarakat Minang kontemporer sendiri. Empat-puluhan tahun di bawah
rezim totaliter Soekarno dan Suhario —~yang berarti empat per lima dari
masa kemerdekaan ini- masyarakat Minangkabau kefihatannya tidak
mendapatkan peluang untuk bisa memberikan yang terbaik dari bu-
dayanya itu, seperti yang mereka lakukan di masa-masa awal kemer-
dekaan. Sebagai kelompok minoritas yang budayanya kebetulan me-
mang berseberangan dengan budaya sentripetal-otokratik dan totaliter
dari kelompok penguasa nasional selama masa empat dekade yang nya-
ris berlaku selama dua generasi itu, mereka bukan saja tidak mendapat
peluang tapi juga hidup dalam serba ketakutan; apalagi semua berawal
darl pemberontakan PRRI di akhir tahun lima-puluhan dengan berani-
beraninya melawan kepada pusat yang otokratik dan totaliter itu, Hanya
para kolaboratortah, di bidang politik maupun ekonomi, yang berpeluang
memanfaatkan situasi seperii itu. Sementara itu melalui kegiatan indok-
trinasi ‘cuci otak’ yang dilakukan secara sistematik dan merata kepada
semua lapisan masyarakat, yang hilang pertama-tama dari mereka
adalah kemerdekaan dan kemandirian itu sehingga mereka tereduksi dari
warga negara yang merdeka menjadi kawula-kawula. Proses brain-
washing ‘cuct otak’ yang tidak Kurangnya juga ditujukan kepada generasi
muda melalui bangku sekolah dan kegiatan luar sekolah sekalipun cukup
mematikan, yang akibatnya seperti yang kita lihat sekarang, sedikit, kaiau
ada, dari generasi muda kita, yang tahu dengan kebudayaan leiuhur
mereka sendir, apatah lagi di Sumatera Barat ini,

Dalam situasi vang seperti ini orang Minangkabau ikut memasuki
era reformasi sehingga merekalah pertama-tama yang kelihatannya tidak
siap, padahal pendulum itu telah berbalik arah kepada mereka, Mestinya
di zaman reformasi sekarang inilah orang Minang harus tampil ke depan
dan berkiprah secara all-out. Tetapi kelihatannya hal itu tidak terjadi. Bola
lalu disambut oleh kelompok etnik fain yang lebih siap. Katakanlah dari
dua. daerah: Sulawesi Selatan dan Jawa Barat dengan budaya Bugis-
Makasar dan Sunda-nya. Tali penghubung budaya antara ketiga daerah :
Minang, Bugis-Makasar dan Sunda, yang dihubungkan oleh keterpaduan
secara sintetikal antara adat dan agama.,

Dalam saat-saat seperti ini waktunyalah kita kembali berkaca
kepada diri: siapa kita, dimana kita, dan mau kemana kita. Orang Minang
yang diberkahi oleh Allah dengan filosofi budaya yang memadu unsur-

10



Menelustri Jejak Metayvu-Minangkabau

unsur positif yang sejalan dalam adat dengan agama dan peradaban
modern, waktunya adalah sekarang untuk tampil kembali ke depan; ke
panggung kehidupan, dengan memperjuangkan secara bersama-sama
tegaknya kemerdekaan dengan berlandaskan demokrasi, kesetaraan,
keadilan dan kebersamaan dalam naungan redha Allah. Dari Minang ini
kita harapkan akan muncul kembali tunas-tunas muda untuk meneruskan
jejak langkah dari para pendahulu kita yang tetah berkiprah dalam mene-
gakkan kemerdekaan dan nilai-nilai luhur bangsa yang serasi dengan
nilai-nilai agama dan nilai-nilai universal lainnya.

Sdr-sdr sekalian, hadirin yang saya hormati,

Demikian yang dapat saya sampaikan sebagai pembuka jalan dalam
mengawali seminar kita ini. Terlebih terkurang saya mohon dimaafkan.
Wabillahi taufiq wal hidayah, Wassalamualaikum w. w.



