MENGGALI PERTAUTAN BUDAYA,
UNTUK MEMPERKUAT JEMBATAN BATIN
DUAHALA SERUMPUN : NEGERI SEMBILAN (MALAYSIA) DAN
MINANGKABAU (INDONESIA)

Lagu Payung Terkembang

Minangkaban -- Negeri Sembilan
Pagaruyung -- Seri Menanti

Adat Perpatili - Ketemanggungan
Tiga warna lambang adat -- Lembaga

Minangkaban -- Negeri Sembilan
Pagaruyung -- Seri Menanti
Bangsa Serumpun bertali darah
Takdir kehendak Tuhan yang Esa

Dua abad lamanya
Putus terhenti

Dua masa telah berlalu
Lenyap hubungan

Kini payung telah terkembang
Kembang yang tidak kuncup lagi

(Musik oleh Yusuf Rahmuan,

firik oleh Tan Svi Samad Idvis,

dinyanyikan pertama kali oleh Tim Kesenian Minang

di Balairong Sari Istana Seri Menanti, 17 Nopember 1968).

A. PENDAHULUAN

Kalau orang menyebut kata “Minangkabau” , dalam konteks Sejarah itu
berarti nama bagi sebuah kerajaan Melayu klasik yang berpusat di Pagaruyung dan
mempunyai daerah mulai dari tepi barat Samudera Hindia, sampai ke daerah Taluk
Kuantan (Riau sekarang) dan Jambi, mulai dari Tapanuli Selatan sampai ke Muko-
muke (Bengkulu Utara sekarang). Teritori tersebut biasa dibedakan menjadi :
Daearah Luhak dan Daerah Rantau. Daerah Luhak, maksudnya daerah asal, terdiri
atas Lwhak Tanah Datar, Luhak Limo Puluah dan Luhak Agam. Sedang Daerah
Rantau, merupakan daerah yang menjadi taklukan (kerajaan) Minangkabau, yang
ditandai dengan adanya pembayaran upeti ke pusat kekuasaan di Pagaruyung, atau
bisa juga daecrah yang menjadi sasaran perantauan (migrasi) masyarakat
Minangkabau, baik merantau dibaliak dapua (untuk sementara) atau merantau cine
(merantau selamanya). Dalam konteks ity maka dikenal rantau Pasisie (pantai barat
Sumatera), rantau Muko-mulko (Bengktﬁﬁ dan Sumatera Selatan), rantau Betawi
(Jakarta dan sekitarnya), sampai rantau Bugis-Makasar (Indonesia Timur), rantau
Aceh (Sumatera Utara dan Aceh), Rantau Siak (Riau dan daerah-daerah Melayu
lainnya) dan yang paling jauh Rantau Negeri Sembilan (menurut sejumlah sumber
perantau Minang terdapat mulai dari Larut Matang dan Taiping di utara sampai ke
Batu Gajah, Batang Padang, Hulu Selangor, Gombak dan Hulu Langat di selatan,
Sampai di Bentung, Temerloh dan Kuantan di belahan timur semenanjung).



Yang kedua — pada era modern sekarang ini -- kata “Minangkabau™ berarti
nama etnik dan kultur tertentu, Yakni etnik (suku) Minangkabau (biasa juga disingkat
suku Minang) dan kultur, karakter khas dan wilayah Hukum Adat yang dikenal
dengan kultur (budaya) Minangkabau, yang dalam peta etnografi Indonesia menjadi
salah satu etnik dan kultur dominan di Indonesia, disamping delapan wilayah Hukum
Adat lainnya.

Menurut Mokhtar Naim, salah satu karakter khas etnik Minangkabau itu adalah
kesukaannya untuk merantau. Kenapa begitu mudah mereka meninggalkan kampung
halamannya, dan kenapa begitu mudah mereka hinggap di berbagai daerah, dengan
berbagai Suku, etnik, dan budaya yang berbeda, ternyata erat kaitannya dengan
karakter atau kultur etnik yang dimiliki etnik Minangkabau. Karakter atau kultural
etnik Minangkabau, yang paling khas adalah system kekerabatan yang didasarkan
pada system kekerabatan ibu yang terkenal dengan Matriarkhaat, dan garis
keturunan yang melanjutkan garis ketrurunan ibu atau Matrilineal. Selanjutnya etnik
ini terkenal karena sifat-sifat : Terbuka / inklusif, (siap menerima ide-ide baru, siap
berubah dan siap menerima inovasi dan saudara baru), egaliter (persamaan derajat,
kedudukan dan siap memperlakukan orang lain tanpa perbedaan kelas), berorientasi
kosmopolitan (dalam kehidupan lebih mengarah pada perdagangan, dan tinggal di
wilayah perkotaan) dan akibatnya bersifat materirvialistik dan indivadualistik. ltulah
sebabnya propesi yang lebih sesuai dengan etnik ini, antara lain : Berdagang, politisi
dan pendakwah, propesi yang dijalani bersama/ditengah masyarakat luas.

Secara administarsi kenegaraan, maka saat ini yang dikenal hanyalah Propinsi
Sumatera Barat, sedang Minangkabau hanyalah meerupakan bahagian terbesar dari
penduduk Sumatera Barat, dan kultur yang mewarnai hampir keseluruhan kultur
Sumatera barat.

B. Kedatangan Perantan Minang di Negeri Sembilan.

Menurut perkiraan kedatangan perantau etnik Minang ke Negeri Sembilan tidak
terjadi secara serentak atau pada satu waktu, tapi secara sporadic dan bergelombang
atau bertahap. Seluruhnya diperkirakan terjadi pada abad ke 15 dan 16, pada waktu
perdagangan di Selat Melaka sangat menjanjikan dan memikat banyak pendatang
pada zaman kejayaan Kerajaan Melaka.

Perantau awal dari Minang ini diperkirakan mendarat di Sungai Muar,
kemudian mereka memudiki Sungai Muar sampai ke Kuala Pilah lalu berlanjut ke
Sungai Pahang. Hingga sekarang terdapat satu tempat di Kuala Pilah yang dikenali
dengan nama Hulu Muar, diperkirakan yang memberi nama ini adalah perantau
Minang, yang sampai kesana dengan dengan berkayuh sampai ke hulunya. Perantau
Minang lainnya mendarat di Sungai Klang, sehingga terkenal sebutan orang-orang
Minang yang hendak merantau ke Semenanjung Melaka, dengan menyebut hendak
ke Kolang. Sebahagian dari mereka terus ke Hulu Langat menyebar hingga ke
Kajang, Semenyih, Beranang, Lenggeng dan Mantin, Sebahagian lainnya terus
mudik memasuki Sungai Gombak dan Kuala Lumpur, Gombak, Setapak, Kuang
hingga ke Hulu Selangor. Sekumpulan perantau lainnya sampai ke Hulu Selangor
melalui muara Sungai Bernam dan Kualfi Selangor dan bertemu dengan rombongan
lainnya di Kuala Lumpur. Sebuah cerita rakyat menyebutkan bahwa pada waktu
Raja Abdullah bin Raja Ja'far mulai membuka tambang di Ampang, disana telah ada
seorang pedagang asal Minang bernama Sutan Puasa berkedai nasi, dialah yang
berperan mendukung dilantiknya Yap Ah Loy menjadi Kapitan Cina yang ketiga di
Kuala Lumpur oleh pemerintah Inggeris pada 1900-an. Mereka yang mudik melalui
muara Sungai Perak sampai di Kuala Kangsar dan Matang, sampai saat ini terdapat
keturunan Minang di Kuala Kangsar dan Matang.

i)



Begitulah, akhirnya terdapat wilayah rantau perantau Minang, yang cukup luas
di semenanjung Melaka, dengan konsentrasi di Negeri Sembilan. Di Negeri Sembilan
ini, terdapat kantong-kantong perantau Minang, yakni di Rembau, Sungai Ujung,
Jelebu dan Naning,.

Cerita rakyat yang beredar di sekitar Sri Menanti, adalah bahwa seorang
bangsawan Minangkabau bernama Dato” Raja (di Minangkabau mungkin Datuk Rajo
Batuah), kerabat Datuk Bandaharo, yang memerintah di Sungai Tarap, datang ke
Rembau. Dia datang bersama isterinya To® Sri beserta beberapa orang anak buahnya,
berlayar dari Minangkabau melalui Batang Kampar menuju Siak. Dari Siak
menyeberang Selat Merlaka langsung ke Johor dan sampai di Naning dan Rembau.
Keturunan Datok Raja inilah yang bekeriasama dan dinobatkan menjadi dua diantara
empat bangsawan Istana Sri Menanti, dengan gelar Daro’ Penghulu Dagang dan
Dato’ Akhir Zaman, dua gelar yang masih ada sampai sekarang.

Secara berturut-turut berdatangan gelombang perantau Minang ke daerah ini,
diantaranya rombongan Sutan Sumanik dan Johan Kabasaran, keduanya masih
saudara dari Datuk Makhudum Sati (Pimpinan Alam Minangkabau), kedua
rombongan ini menetap di daerah bernama Tanjung Alam (sekarang popuiler dengan
nama Gunung Pasir). Kemudian datang rombongan Datuk Putih (gelar yang dikenal
di Payakumbuh), lalu menetap di Kuala Gamin. Adalah di daerah Kuala Gamin
yang sangat indah ini kelak dibangun Istana Sri Menanti.

Sekitar tahun 1740-1760 keturunan Dato’-dato’ yang telah meneroka sawah
ladang dan telah memiliki keturunan, bermusyawarat untuk mengangkat Penghulu
diantara mereka, lalu bersepakatiah mereka mengangkat Penghulu Luak Muar, suatu
lembaga yang masih bertahan dan berfungsi sampai sekarang.

Karena kekacauan yang terjadi di wilayah Kerajaan Johor, a.l. karena ancaman
Sultan Iskandar Muda Mahkota Alam dari Aceh (1607-1636) dan huru hara dalam
negeri, maka Negeri Sembilan terabaikan dan tidak mendapat perhatian semestinya,
sampai kemudian mendapat kekacauan dibawah perompak bajak laut Daeng
Kemboja dari Bugis. Dato’- dato” Negeri Sembilan memohon kiranya Sultan Johor
memberikan bantuan dan perhatian bagi keamanan Negeri Sembilan, sayang Kerajaan
Johor tengah mengalami nasib yang serupa, sehingga akhirnya Sultan Johor
mempersilahkan Dato’- dato’ mencari bantuan dan bahkan mengundang raja dari
tanah leluhur yakni Minangkabau.

Dato’-dato® Negeri Sembilan mengutus dua panglima bernama Panglima
Bandan dan Panglima Bandut menghadap Yang Dipertuan Pagaruyung, baik dalam
kapasitas penguasa yang mungkin bisa memperkuat dan membela atau melanjutkan
kekuasan Negeri Sembilan dan juga karena pertautan histories dan cultural antara
Pagaruyung dengan mayoritas penduduk Negeri Sembilan. Yang dipertuan Raja
Pagaruyung, mengutus Raja Khatib untuk mempersiapkan segala sesuatu sebelum raja
Pagaruyung akhirnya mengirim Raja Mahmud, ke Negeri Sembilan, diiringi oleh 40
ahli-ahli persilatan dan ilmu lainnya. Pada tahun 1773, Raja Mahmud dinobatkan
menjadi Raja Negeri Sembilan yang pertama, dengan gelar Raja Malewar (
Mualewakan dalam bahasa Minang artinya mengumumkan kepada khalayak ramat),
dengan restu dari Raja Johor. Dalam menjalankan roda pemerintahan, Raja Malewar
dibantu oleh empat bangsawan ; &

1. Dato' Seri Amar Diraja (berasal dari penduduk asli)

2. Dato’ raja Dewangsa (berasal dari penduduk asli)

3. Dato’ Penghulu Dagang (berasal dari keturunan Minang)

4. Dato’ Akhir Zaman (berasal dari keturunan Minang}

Struktur dan pembagian kekuasaan Pemerintahan tersebut bertahan dan diwarisi
oleh generasi ke generasi sampai dengan Negeri Sembilan modern.



C. Mengenal Negeri Sembilan (Klasik):

Kata-kata “Negeri” sebagai pangkal dari nama “Negeri Sembilan”, dapat
dipastikan berasal dari kata “Nagari” (kampung dengan struktur pemerintah dan
Hukum Adat yang otonom di Minangkabau). Walaupun akhirnya teritori Nagari di
Minangkabau berbeda dengan Negeri (sebagaiamana Negeri Sembilan di Malaysia),
yakni Nagari di Minangkabau lebih kecil cakupannya ketimbang Negeri di Malaysia.
Sedang kata-kata “Sembilan” jelas merupakan gabungan dari sembilan Luak yang
ada di Negeri Sembilan, yakni : Segamat, Johol, Naning, Sungai Ujong, Jelebu,
Rembau, Kelang, Ulu Pahang dan Jelai-inas. Sekalipun kemudian ada diantara
beberapa Luak yang berpisah dari Negeri Sembilan, seperti misalnya tahun 1780-an
Belanda mengambil alih Naning, Jelai-Inas dan Kelang, lalu kemudian tahun 1895
Segamat dimasukkan ke Kerajaan Johor dan Ulu Pahang dimasukkan ke Kerajaan
Pahang, sehingga negeri asli yang tinggal hanya empat saja lagi, lalu untuk
mencukupkan tetap menjadi “Sembilan”, maka digabungkan Ulu Muar, Tampin,
Jempol, Terachi dan Gunung Pasir kedalam “Negeri Sembilan Baru” hal itu
terjadi pada tahun 1895.

Sebelum menjadi Kerajaan Negeri yang berdiri sendiri, Negeri Sembilan
sebelumnya menjadi wilayah Kerajaan Johor, dibawah pemerintahan Sultan Abdul
Jalil (abad ke 17). ltulah sebabrya muncul adagium adat yang berbunyi :

Beraja ke Johor

Berpangkalan ke Meluka

Bertali ke Siak

Bertuan ke Minanghabau.

Di daerah ini terdapat beberapa Luak yang dikepalai oleh Penghulu Luak,
dibantu oleh Patuk Lembaga dan Buapak. Salah satu Luak tersebut adalah Luak
Johol di daerah mana kemudian didirikan Istana Sri Menanti. Istana Sri Menanti
vang sekarang kita kenal terletak Lk. 40 km dari Bandar Seremban, dan 14 Km dari
Kuala Pilah, merupakan bangunan tempat bersemayamnya Yang Dipertuan Besar
Negeri Sembilan.

Pemerintahan Adat di Negeri Sembilan dipegang oleh empat Pembesar Negeri
yang disebut Undang Yang Empat, yakni Empat Pimpinan pada empat Luak Utama
(Besar) di Negeri Sembilan, yakni Sungai Ujong, Jelabu, Johel dan Rembau. Pada
peringkat berikutnya dibantu oleh Lima orang Penghulu Luak, yakni Luak Hulu
Muar, Jempol, Terachi, Gunung Pasir dan Inas. Secara teknis, memang Undang Yang
Berempat memiliki kekuasaan lebih tinggi dan lebih diperhatikan oleh Yang
Dipertuan maupun Inggeris, ketimbang Penghulu Lual yang berlima.

Sebelum kedatangan perantau dari Minangkabau, di Negeri Sembilan telah
terdapat penduduk asli, dari Suku Sakai, Semang, dan Jakun. Bukti-bukti bahwa
telah ada penduduk asli di Negeri Sembilan, yakni tetap hidup berkembangnya
Penghulu-penghulu Luak, seperti Batin Bercanggai Besi, Batin Sibu Jaya, To’
Jenang Jelondong dll. Gelaran Batin dan Jenang itu hanya terdapat dalam system
social Orang atau Penduduk asli. Namun kehadiran migran Minang ternyata lebih
mewarnai begitu kuat kultur setempat, sehingga seakan-akan setiap orang berbicara
Negeri Sembilan seakan-akan seluruhnyafadalah keturunan etnik dan menggunakan
budaya dan Adat Minangkabau.

Secara cultural sangat banyak warna dari budaya Minangkabaun dipakai atau
setidak-tidaknya dikenal di Negeri Sembilan, antara lain adat Perpatih, nama-nama
Suku, dan tata cara berbagai ritual siklus kehidupan, seperti perkawinan (meminang,
nikah, baralek dst), turun mandi, pepatah-petitih dan pantun-pantun adat, asesoris
adat, pakaian adat dan pakaian temanten pria dan wanita dli.



D. Negeri Sembilan Hari ini :

Negeri Sembilan hari ini, telah menjadi satu dari 13 Kerajaan Negeri (Negara
Bagian) dari Persekutuan Malaysia. Negeri Sembilan telah bergerak maju dan
bersolek sehingga menjadi Daerah metropolitan, modern dan plural, dengan penduduk
1.k. 650.000 jiwa, dengan ibukota Seremban.

Adalah sebuah realita yang harus diterima, bahwa kisah-kisah, kejayaan dan
dominasi keturunan Minang di Negeri Sembilan, telah menjadi sejarah masa lampau
dan tinggal “nostalgia” yang menjadi bahan kajian Sejarah dan Sosiologi. Negeri
Sembilan dan Seremban hari ini, secara demografis telah menjadi wilayah yang
plural/multi ras, etnik dan suku bangsa, dan agama.

Dalam struktur Pemerintahan Negeri Sembilan, terdapat dua Lembaga utama.
Yang pertama : Yang Dipertuan Besar Raja Negeri Sembilan (yang merupakan
Lembaga tradisional sebagai lambang dan representasi Kerajaan Negeri Sembilan).
Secara bertutut-turut Yang Dipertuan Besar yang memerintah Negeri Sembilan telah
berjumiah 11 orang :

{(a). Raja Malewar (1773-1795),

(b). Raja Hitam (1795-1808),

(c). Raja Lenggang (1808-1824),

(d). Raja Radin (1824-1861),

{e). Yamtuan Imam (1891-1869),

(f). Tengku Ampuan Intan (1869-1872),

(2). Yamtuan Antah (1872-1888),

(k). Tuanku Muhammad (1888-1933),

(i). Tuanku Abdul Rahman (1933-1960),

(7). Tuanku Munawir (1960-1967),

(k). Tuanku Jaafar (1967-sekarang).

Sedang kekuasaan Pemerintahan secara langsung dijalankan oleh lembaga kedua
yakni Menteri Besar, mereka yang pernah menjabat Menteri Besar Negeri Sembilan
adalah :

(a). Datuk Abdul Malek bin Yusof

(b). Datuk Shamsuddin bin Nain,

{c). Datuk Dr. Mohd. Said bin Muhammad,

(d). Tan Sri Datuk A. Samad Idris.

(e). Datuk Mansor Othiman

(). Datuk Rais Yatim

(g). Datuk Isa Abd. Samad. (yang sekarang menjabat)

Kedua Lembaga Tinggi tersebut dibantu oleh Majelis Mesyuarat Kerajaan
Negeri (EXCO) dan Dewan Undangan Negeri dengan 28 orang anggota. Untuk
penasehat dalam bidang Agama dan Adat istiadat dibentuk Dewan Keadilan dan
Undang. Sedang dari aspek Adat dan Agama kekuasaan dipegang oleh Undang
Yang Berempat :

1. Datuk Undang Luak Sungai Ujung, bergelar Datuk Kelana Putera

2. Datuk Undang Luak Jerlebu bergelar Datuk Mendika Menteri
Akhirulzaman 4

3. Datuk Undang Luak Johol beiSelar Datuk Johan Pahlawan Lerla
Perkasa Sitiawan.

4. Datuk Undang Luak Rembau bergelar Datuk Sedia Raja.

Selanjutnya terdapat seorang lagi pembesar negeri yang bergelar Tuanku Besar
Tampin, ditambah dengan Lima orang Penghulu, Penghuly Hulu Muar, Jempol,
Terachi, Gunung Pasir dan Inas.

Negeri Sembilan sebagai wilayah adaministratif terdiri atas 7 daerah
{Kabupaten) yakni :



Daerah Seremban, ibukota Seremban
Daerah Kuala Pilah, ibukota Kuala Pilah
Daerah Port Dicksen, ibukota Port Dickson
Daerah Tampin, ibukota Tampin

Daerah Rembau, ibukota Rembau

Daerah Jelebu, ibukotanya Kuala Klawang
Daerah Jempol, ibukotanya Bahau.

S0 I o WL OF SO . S S . (N B

D. Pertautan cultural antara Negeri Sembilan dan di Minangkabau
1. Aspek asal usul Diraja dan Tokoh masyarakat Negeri Sembilan.

Seperti sudah diuraikan sebelumnya, bahwa banyak tokoh-tokoh masyarakat
yang merantau ke Negeri Sembilan, yang kelak disebut dengan Dato’-dato’. Raja
pertama Negeri Sembilan dijemput dari tanah asalnya yakni Pagaruyung, raja tersebut
bernama Raja Mahmud dan setelah dinobatkan pada tahun 1773, diberi gelar Raja
Malewar (1773-1795). Dalam sejarah ternyata tidak hanya raja pertama ini saja yang
dijemput dari Pagaruyung, tapi juga raja berikutnya, yakni Raja Hitam (1795-1808)
dan Raja Lenggang (1808-1824).

Salah satu Petatah-petitih utama (populer}) di Negeri Sembilan berikut
menjelaskan pengakuan tentang asal usul masyarakat Negeri Sembilan, serta tata
social di Negeri Sembilan :

Asal asal usul usul

Akhir bokosudahan

Solilit Pulau Peroco

Seri Alam di Minangkabau

Tok Bendaro di Sungai Tarap

Tok Indomo di Sarnaso

Tok Kali di Padang Gonting

Tok Menghkudum di Sumanik.

Takik durian di tasik rajo
Si Balong bolantak bosi
Singkat Iukah, lukah hanyut
Singhkat pemerintah Pagaruyung
Sojoman dato’ bujang, nenek gadih
Putih kepalo tatkalo it
Gagak hitam bangau putih
Adat sentoso dalam nogori eh
Air elt jernih orang eh ramai
Komudian duduk pandang momandang
Pandang ke darek moranti bosanggit dahan
Pandang ke hulu gaung eh dalam
Pandang ke baroh lopan eh lueh
Turun dari Pagaruyung
Rajo badorah putil
Baduo ddhigan Batin Monggalang
Lalu naik gunumg Rombau
Lalu turun ke Sori Monanti
Komudian duduk bosuku-suku
Barapolah suku, duo boleh
Suku bertuo, bobuapak, bolombago
Kemudian duduk dokek rumah
dokelk kampung



Laman sobuah sopomainan
Pigi sobuah sopomandian
Jamban sobuah sopoulangan
Petatah-petitih diatas, isinya menjelaskan struktur social di Minangkabau, asal
usul nenek moyang masyarakat Negeri Sembilan, dan bagaimana mereka berkembang

biak dan meneruskan tradisi ditempat asalnya, dan bagaimana mereka membina
masyarakat baru.

2. Aspek nama-nama kampung, Sukn

Kedatangan perantau Minang ke Negeri Sembilan, disamping membawa serta
adat istiadatnya, juga membawa dan mengabadikan nama-nama Kampung tanah
leluhur mereka sebagai nama suku, nama daerah baru di tanah rantaunya. Itulah
sebabnya banyak nama-nama kampung, daerah, suku di Negeri Sembilan yang berasal
atau setidak-tidaknya memiliki warna Minangkabau.

Secara resmi di Negeri Sembilan terdapat 12 Suku, dan beberapa nama Pecahan
Suku Adapun nama-nama Suku tersebut adalah :

Tanah datar
Batuhampar
Seri Lamak Pahang
Seri Lamak Minangkabau
Mungka
Payakumbuh
Seri Malanggang (Simelenggang)
Tigo Batu
Biduanda
. Tigo Nenek
. Anak Acheh

12. Batu Belang.

Ternyata dari 12 nama Suku tersebut diatas, 9 diantaranya adalah berasal dari
Luhak Lima Puluah Koto, yakni Suku Batuhampar (berasal dari Batuhampa), Seri
Lamak Pahang (berasal dari Sarilomak), Seri Lamak Minangkabau (Sarilomak),
Mungka, Payakumbuh, Seri Malanggang (Simalonggang) dan Tigo Batu (Situjuah
Batuwr), Tigo Nenek dan Batu Belang (Batu Bolang) satu berasal dari Luhak Tanah
Datar, yakni nama Suku Tanah Datar sendiri. Sedang nama Suku Biduanda dipastikan
berasal dari Suku atau Penduduk Asli Semang, Sakai dan Jakun, dan Suku Anak
Acheh diperkirakan berasal dari keturunan Aceh.

Sedang suku yang ada dan berrkembang di Minangkabau, bermula dari empat
Suku Induk : Bedi, Chaniago, Koto, Piliang, dan kemudian berkembang menjadi
cabang-cabang Suku, yang jumlahnya cukup banyak, A.L Malayu, Mardahiliang,
Bendang, Salayan, Kampai, Panai, Sani, Koto, Piliang, Guci, Dalimo, Tanjuang,
Payobadar, Simabur, Kamalakang, Sikumbang, Pisang, Pagacancang, Katianyir,
Domeo, Jambak, Petopang, Salo, Banuampu, Bariang, Bodi, Caniage, Mandalike,
Sumagek, Panyalai, Balai Mansiang, Singkuang, Sumpadang, Sipanjang, Lubuak
Batang, Bulukasok, Sungai Napa, Sinapa, dil..

i

HEs w OV S S B e

—
e

2. Aspek Adat

Adat yang dipakai di Negeri Sembilan adalah Adat Datuk Perpatih Nan
Sabatang, artinya rakyat tidak menggunakan Adat Datuk Ketumanggungan.
Perbedaan berikutnya terdapat pada pewarisan harta pusaka, dimana di Minangkabau
harta dibedakan menjadi dua bahagian : Harta Pusaka Tinggi dan Harta Pusaka
rendah. Harta Pusaka Tinggi dibagikan menurut ketentuan Adat, yakni dari Mamak
turun ke Kemenakan, sedang Harta Pusaka Rendah (Harta pencaharian Bapak) dibagi



menurut Hukum faraidl. Sedang di Negeri Sembilan, hanya dikenal harta warisan
yang dibagikan kepada anak sesuai dengan Hukum faraidl.

Hukum adat menurut Penghulu Negeri Sembilan dapat dibedakan menjadi dua :
Adat yang fundamental dan yang tidak fundamental. Adat yang fundamental adalah
sesuatu yang kekal dan tidak boleh berubah, yakni peraturan hidup yang bersandarkan
hokum syara’. Adat yang tidak fundamental, yang sifatnya boleh diubah-ubah
mengikut keadaan

3. Bendera atau Marawa Negeri

Bendera Negeri Sembilan adalah tiga warna : kuning, merah dan hitam. Kuning
warna dasar bendera, merah melintang serong di sebelah atas, dan warna hitam
dibawahnya, keduanya membentuk empat persegi. Bendera ini diresmikan pada tahun
1895, ketika Inggeris berhasil mempersatukan kembali Datuk-datuk Undang yang
Empat dengan Yamtuan Muhammad sehingga Kerajaan Negeri Sembilan kembali
utuh,

Menurut sumber Negeri Sembilan, warna kuning berarti kedaulatan raja, warna
merah melintang serong berarti pengaruh Kerajaan Inggeris, dan warna hitam berarti
hak kebesaran Penghulu (Undang) dan jajarannya. Segera setelah kemerdekaan
Malaysia pada tanggal 31 Agustus 1957, maka warna merah ditukar artinya dengan
perlindungan Persekutuan (Federal) Malaysia.

Ternyata warna-warna bendera Negeri Sembilan, memiliki pertautan atau
persamaan dengan warna-warna adat di Minangkabau, sebagaimana terdapat pada
warna Marawa, warna dasar hiasan atau motif Rumah Adat, warna-warna dominan
pada pelaminan dan baju kebersaran adat, yang digunakan pada setiap upacara resmi
adat dan kenegaraan di Minangkabau dan Sumatera Barat.

4, Gelar bagi Pimpinan kedua Negeri

Seperti sudah dimaklumi, gelar Pimpinan tertinggi di Negeri Sembilan adalah
Yang Dipertuan Besar Negeri Sembilan (Yamtuan), berbeda dengan 8 kerajaan
Negeri lainnya di Semenanjung Melaka, dimana 7 diantaranya bergelar Sultan
(Sultan Kedah, Trenggano, Pahang, Melaka, Selangor, Johor, Perak, Kelantan), satu
bergelar Raja (Raja Perlis), dan satu lainnya bergelar Yang Dipertuan (Yamtuan),
yakni Negeri Sembilan.  Ternyata gelar Yang Dipertuan tersebut juga dipakai di
Minangkabau., Bedanya, kalau di Negeri Sembilan disebut Yang Dipertuan Besar ,
maka di Pagaruyung disebut Yang Dipertuan Sakti Raja Pagaruyung, sebagaimana
dapat dibaca pada Silsilah Raja-raja Pagaruyung berikut. Kesamaan tersebut
menambah daftar panjang pertautan cultural kedua Negeri.

5. Kota Kembar (Bandar Bersaudara), antara Seremban dan Kota Bukittinggi.

Pada tanggal 6 Desember 1986, dideklarasikan Kota Kembar antara Kota
Seremban (Ibukota Negeri Sembilan) dan Bukittinggi (bekas ibukota Sumatera
Tengah dan Kota perjuangan di Sumatera Barat). Adapun latar belakang deklarasi
tersebut adalah aspek sejarah (asal usul fihak Negeri Sembifan), aspek adat resam,
cara hidup dan kebudayaan yang masih digunakan di Negeri Sembilan dan aspek
Keluarga Diraja Negeri Sembilan adalah keturunan dari Diraja Minangkabau.
Seluruhnya membawa mereka pada tekad dan persepahaman deklarasi Kota Kembar
antara Kota Seremban di Negeri Sembilan. dan Kota Bukittinggi di Sumatera Barat,
dua kota yang dianggap memiliki potensi budaya, potensi politik dan potensi
administrative kenegaraan di dua negeri.



6. Pemberian Gelar Adat pada Pimpinan adat kedua belah Pihak.

Setelah hubungan cultural kembali dibuka, maka kedua negeri mencoba
memberikan makna, dan merekat erat hubungan kultural tersebut, dengan antara lain
melakukan pemberian gelar adat kepada pimpinan/tokoh yang memiliki peran penting
bagi pertautan budaya tersebut. Penganugerahan gelar itu misalnya pemberian gelar
Datuk Perba Jasa Diraja kepada Prof. Drs, Harun Zain (bekas Gubernur/Menteri
Nakertrans), dari Yang Dipertuan Besar Negeri Sembilan DYMM Tuanku Jaafar tgl
20 Juli 1970. Gelar Datuk Seri Utama kepada IrH. Azwar Anas (bekas
Gubernur/Menteri Perhubungan/Menko Kesra), dari DYMM Tuanku Jaafar Yang
Dipoertuan Besar Negeri Sembilan.

Pemberian gelar Perkasa Alam Johan Berdaulat kepada DYMM Yang
Dipertuan Besar Negeri Sembilan, oleh Lembaga Kerapatan Adat Alam Minangkabau
(LKAAM) Sumbar tanggal Agustus 1985. Dan pemberian gelar Datuk Tan Patih
Johan Pahlawan, kepada Sri Dato’ Samad I[dris (bekas Menteri Kebudayaan, Belia
dan Sukan Malaysia), tanggal 7 September 1989, oleh LKAAM Sumbar. Dan
kelihatannya akan banyak lagi pemberian gelar Sangsako dari Yang Dipertuan
Pagaruyung dan LKAAM Sumbar, pada tokoh-tokoh Negeri Sembilan khususnya dan
Malaysia umumnya, guna menambah eratnya hubungan kedua hala serumpun.

7. Bangunan yang menyerupai atau mendekati Rumah Gadang (Rumah
Bagonjong) di Minangkabau.

Menurut sumber-sumber Negeri Sembilan, rumah-rumah Penghulu atau dato’
apalagi rumah-rumah rakyat pada umumnya tidak menggunakan atap dengan
arsitektur Minang (Tanduk Kerbau), tapi lebih mirip pada rumah Melayu. Barulah
setelah hubungan dibina kembali setelah tahun 1968, maka bangunan rumah gadang
atau Rumah bagonjong dipopulerkan dan dibina di Negeri Sembilan,

Bangunan lama Istana Seri Menanti, yang sejak lama dijadikan tempat
persemayaman Yang Dipertuan Besar Negeri Sembilan tidak menggunakan arsitektur
Minang, demikian juga bangunan baru Istana Seri Menanti (yang mulai digunakan
tahun 1930). Demikian juga halnya Istana Hinggap di Seremban. Dan Bangunan
Pejabat Menteri Besar, semuanya bangunan modern bercorak barat.

Bangunan yang agak mendekati bentuk “Gonjong” adalah atap Mesjid Negeri
Negeri Sembilan. Bangunan yang paling mendekati bentuk Rumah Adat adalah
bangunan yang terdapat di Taman Seni Budaya Negeri. Dan yang terbaru yang
merupakan duplikat 100 % Rumah Adat Minang modern adalah bangunan Dewan
Undangan Negeri di Seremban. Konon kabarnya arsitek bangunan Dewan Undangan
Negeri ini didatangkan dari Sumatera Barat,

8. Petatah-petitih dap pantun Adat

Terdapat persamaan baik pada kata, makna maupun ritme dan lirik petatah-
petitih dan pantaun yang biasa dipakai sehari-hari di Negeri Sembilan dan
Minangkabau, sebagaimana misalnya yang terdapat pada Kata Pembukaan peresmian
Pesta Persukuan Adat Perpatih, tahun 1999 ;

Bukan lobah sobarang lobah #
Lobali bosarang di rumpin buiuh
Bukan sombah sobarang sombah
Sombal menyusun jari sopuloh
Bukan lobah sobarang lobah
Lobah bosarang di ateh atap
Bokan sombah sobarang sombah
Sombah ese ondak bocakap



Awal pomulaan, akhir bokesudahan
Tatkalo alon boalun

Alam bolom boraja, luak bolom bopongulu
Adat bolom torato

Pulai bopangkat naik

Mandapek an rueh dongan buku
Manusio bojinjang turun, botanggo naik
Membimcang adat dongan pesako

Bulat air togah dek gopong

Bulat kato togah dek mempokat

Dek kato sopokat

Gunung nan tinggi samo didaki

Lurah nan dalam samo dituruni

Mako diadoanlah olek nan sahari duo ini
Pesta Persukuan Adat

Dari untaian pepatah-petitih diatas, yang bisa disimpulkan adalah bahwa

keseluruhan pilihan kata, pilihan kalimat, ritme dan isi atay makna yang hendak
disampaikan, sangat dekat — kalau tidak akan dikatakan sama persis ~ dengan petatah-
petitih yang biasa disampaikan dalam upacara adat yang bersamaan maksudnya di
Minangkabau. Sedang dari aspek bahasa atau kosakata, kelihatannya bahasa dan
kosakata di Negeri Sembilan, sangat dipengaruhi bahasa sehari-hari di Payakumbuh,

E. Pemanfaatan pertautan budaya bagi perkembangan kedua Negeri di Masa
datang :

1.

a

Menurut futurolog, pasca era clobal — dimana orang atau komunitas membuang
atau melenyapkan cirri, identitas diri dan komunitasnya -- orang akan kembali
memutuhkan identitas. Karenanya setelah budaya Merlayy mendapat tekanan
yang luar biasa, sehingga komunitas Melayu kehilangan akar budaya, jati diri dan
identitasnya, akan muncul keinginan yang kuat untuk menemukan identitas diri.
Dengan memahami asal usul, pertautan dan perkembangan budaya tersebut —
bahwa komunitas Negeri Sembilan, budaya dan adat-istiadatnya berasal dari
Minangkabau -~ akan muncul semangat memiliki, mencintai, mengembangkan
dan akhirnya mempertanggung jawabkan kelangsungannya. Dan dengan begitu
mereka akan kembali memiliki identitas ke-melayu-annya.

Pertautan budaya dan asal usul ini, akan dapat menjadi perekat yang sangat kuat,
penyambung atau jembatan batin yang efektif, kalau misalnya terjadi masalah
yang menjadi batu penarung hubungan antara dua bangsa dan negara : Malaysia
dan Indonesia, seperti misalnya ketika adanya riak akibat masalah Tenaga Kerja
Indonesia di Malaysia, masalah kepulagan Ambalat di kaltim dan Selat Malaka.
Secara riil Indonesia dan Malaysiafmemiliki potensi spesifik, yang sangat
prospektif untuk  dikembangkan dan dimanfaatkan dimasa datang.
Bagaiamanapun, bagi kedua negara ini akan sangat efisien dan ekonomis
memanfaatkan potensi Negara tetangga terdekat, ketimbang mengambil atau
memanfaatkan dari negara yang lebih jauh — baik jauh lokasi maupoun jauh
kulturalnya. Misalnya Indonesia kaya akan wisata alam dan wiusata budaya serta
wisata dakwah yang masih mungkin dikembangkan, bagi wisatawan yang

10



berminat, maka dating ke Indonesia lebih efisen, ekonomis dan “dekat dihati”,
begitu sebaliknya.

4. Karena persamaan budaya, persamaan bahasa dan perilaku lainnya, maka
melakukan kerjasama dalam bentuk apapun, dapat dilakukan tanpa banyak
persiapan, pemantauan dan lain-lain, karena kedua bangsa telah sangat mengenal
satu sama lain, seperti mengenal dirinya sendiri

5. Untuk masa datang, seteiah kita memahami pertautan, hubungan cultural kedua
negeri ini, maka yang harus dilakukan adalah mempererat, menjaga dan kemudian
mengisi dan memanfaatkan asset sejarah dan sosiologis tersebut, dengan
kerjasama dan kerja bersama yang menguntungkan kedua berlah pthak,

E. Penutup

Sebagai kesimpulan sederhana Makalah ini, adalah bahwa pertautar cuitural
antara Negeri Sembilan dan Minangkabau, terjadi karena pertautan asal usul
masyarakatnya, asal usul Raja-raja yang memerintah Negeri Sembilan, asal adat
istiadat dan berbagai norma social lainnya, yang mewarnai dan memberikan bentuk
serta arah Negeri Sembilan.

Pertautan masa lampau tersebut, seyogianya tidak untuk sekedar penghias
Sejarah, nostalgia dan untuk nyanyian “penidurkan anak”, tapi perlu dieksploitasi
untuk dimanfaatkan bagi persepahaman dan peningkatan kerjasama antara dua bangsa
serumpun. Lebih-lebih ketika hubungan kedua bangsa mengalami ujian dan pasang
surut karena berbagai masalah dua bangsa.

Kami ingin menutut makalah ini dengan dua pantun seiring :

Negeri Sembilan ke Minanghabau
Selat Melaka airnya tenang

Tali persaudaraan mesra menghimbau
Adat Pusaka selamanya dikenang.

Selat Melaka airnya tenang
Diretyas kapal menuju Timur
Budi baik tetap dikenang
Tidak kan lupa selama nmitr.
Demikian, banyak ma’af dan terima kasih

Padang, 30 September 2003,

SSA

11



BAHAN BACAAN

Abdullah, Prof. DR. Taufik (editor), Ensikiopedi Tematis Dunia Islam (Jilid 5 Asia
Tenggara), PT. lchtiar Baru Van Hoeve, Jakarta, 2002,

Abubakar, Prof. Madya Datuk DR Abdul Latiff, Adar Melayu Serumpun :© Adaot
Bersendi Syarak, Syarak Bersendi Kitabullah, Kerajaan Negeri Melaka, Perbadanan Musium
Melaka, Melaka, 2001.

Amvran, Rusli, Sumatra Barat Hingga Plakat Panjang, Sinar Harapan, Jakarta, 1981,

Asnan, Gusti, Kamus Sejarah Minangkabau, Pusat Pengkajian [stam dan Minangkabau
(PPiM), Padang, 2003,

HAMEKA, Islam dan Adat Minangkabau, PT Pustaka Panjimas, Jakarta, 1985,

Hayati Nizar, Prof. DR, Hj, Reakrualisasi Adat Basandi Syarak, Syarak Basandi
Kitabullah (Kumpulan Makalah), Pusat Pengkajian Islamdan Minangkabau (PPIM) Sumatera
Barat, Padang, 2003.

lbrahim, Norhalim Hj, Peranan Nilai Isiam, Adat Resam, Peribahasa dan Petatah-
petitih ke Arah Kemajuan Unnnah, Makalah disampaikan dalam Joint Seminar Kerjasama Pemda
Sumbar, Pusat Pengkajian Islam dan Minangkabau bersama [nstitut Kepahaman Islam Malaysia
(IKIM), di Padang, tgi 23 dan 24 Olktober 2003.

Idrus Hakimi Dt. Rajo Penghulu, Buku Pidato Alua Pasambahan Adat Minangkabau,
CV Rosda, Bandung, 1978.

, Rangkaian Mustika Adat Basandi Svarak di
Minangkabau, PT. Remaja Rosdakarya, Bandung, cetakan ketujuh, 1997,

Idris, Tan Sri Datuk Samad, Payung Terkembang, Pustaka Budiman, Kuala Lumpur,
1990.

. Hubongan Minangkabau dengan Negeri Sembilan dari
Sejarah dan Kebudayaan, Pustaka Azas Negeri, Seremban, 1970.

Ismail bin Abdul Hadi, Hj, cs, Sitis Tinta Abadi : Pesta Persuluan Adat Perpatih tahun
1999 dan 2000, Lembaga Musium Negeri Sembilan dan Kerajaan Newgeri Sembilan Darui
Khusus, Seremban, 2001.

Reid, Anthony, Sejarah Modern Awal Asia Tenggara, Sebuah Pemetaan, (alih bahasa
dari Charting the shape of early modern Southeast Asia, oleh Sori Siregar cs), LP3ES, Jakarta,
2004,

Salmadanis MS, MA, DR.H, dan Drs. H. Duski Samad MA, Adar Basandi Syarak :
Nilai dan Aplikasinya Menuju Kembali ke Nagari dan Surau, PT. Kartika Insan Lestari Press,
Jakarta, 2003.

Sayuthi Dt. Rajo Penghuly, Drs. M. Pezgnan Nilai Islam, Adat Resam, Peribahasa dan
Petatah-petitih ke Arah Kemajuan Ummat, Makalah disampaikan dalam Joint Seminar, kerjasama
PEMDA Sumbar, Pusat Pengkaiian Islam dan Minangkabau bersama Institut Kepahaman Islam
Malaysia (1IKIM), di Padang, tanggal 23 dan 24 Oktober 2003.

Wartius Dt Tunaro Nan Kuniang, Barili Balabeh Luhak Nan Bonsu Luhak Limo
Puluah, Cv Lintas Media Image, Jakarta, Cetakan Kedua, 2002,



