Ngw& m U7, IBRANIN .

W

25



KAHWIN SESUKU dan BERKADIM DALAM
ADAT PERPATIH'

Oleh
Norhalim Hj. Ibrahim
Jabatan Pengajian Pembangunan Keluarga

Universiti Pertanian Malaysia
Serdang, Selangor Darul Ehsan

Pendahuluan
1 Masyarakat bersuku-suku Adat Perpatih
Masyarakat Adat Perpatih Negeri Sembilan dan Naning, Melaka terbahagi kepada
3?3!01np0k»kelompok tertentu yang disebut suku. Orang yang menjadi ahli sesuatu suku
1tu menganggap diri mereka sebagai mempunyai hubungan adik-beradik. Mereka
percaya bahawa mereka berketurunan daripada seorang nenek moyang perempuan yang
sama Oleh sebab itu, dan sesuai dengan prinsip sistem sesisi nasab ibu, suku seseorang
ahh masyarakat Adat Perpatih adalah berdasarkan suku ibunya.

Setiap suku itu boleh dipecahkan kepada kelompok yang lebih kecil yang disebut
perut. Bilangan perut dalam sesuatu suku tidak tentu, bergantung kepada jumlah ahli

suku yang berkenaan. Perut pula boleh dipecahkan kepada kelompok kecil, iaitu ruang.

i)"w::eperti perut bilangan ruang di dalam sebuah perut juga berbeza. Kelompok yang kecil,
selalunya terdiri daripada kelompok keluarga luas dan pechahan kepada ruang disebut

mpun. Bilangan rumpun di dalam sesebuah ruang juga berbeza-beza.

erkahwinan dalam lingkaran hidup

Lingkaran hidup seseorang boleh dibahagikan kepada beberapa peringkat tertentu.

e SR

Satu kertas kerja yang dibentangkan dalam Seminar Adat Perpatih, di Allson Klana Resort, Seremban




[Peringkat-peringkat ini adalah masa bayi, masa kanak-kanak, masa remaja, masa dewasa
fdan masa tua. Dalam kebanyakan masyarakat masa peralihan dari satu peringkat ke
[peringkat yang lain dianggap sebagai masa-masa yang krisis. Dalam lingkaran hidup
seseorang individu itu akan mengalami beberapa krisis hidup yang kritikal. Oleh itu,
tintuk menyediakan dan memaklumkan kepada masyarakat umum akan perubahan tahap
hidup ini, upacara-upacara inisiasi yang diistilahkan sebagai upacara krisis (crisis rites)
atau upacara peralihan (rites de passage) harus dijalankan. Antara krisis hidup yang
kritikal ialah kelahiran, perkahwinan dan kematian.

Kelahiran adalah bentuk krisis kritikal yang dialami oleh individu pada ketika
permulaan hidupnya, dan kematian ialah krisis kritikal yang terakhir dialami semasa
hidupnya. Sedangkan perkahwinan pula adalah suatu pengiktirafan vang membolehkan
seseorang itu mencapai kedudukan sebagai seorang dewasa yang diakui sah serta diiktiraf
Jieh masyarakatnya.

3. Institusi perkahwinan

Setiap masyarakat mempunyai institusi perkahwinan atau adat semenda
nenyemenda yang khusus untuknya. Perkahwinan, sebagai satu institusi yang penting,
nempunyai aturan dan pantang larang tertentu dén khusus, dari awal hingga ke akhir,
«ang perlu dipatuhi. Antara aturan-aturan yang telah dilembagakan, dua peringkat harus
lilalui iaitu proses pemilihan jodoh dan adat istiadat perkalwinan.

Peringkat pemilihan jodoh ini adalah proses terawal dan penting. Pada peringkat
nilah ditentukan siapa bakal jodoh seseorang itu. Jodoh itu harus dipilih berdasarkan

turan tertentu pula sama ada individu (wanita atau lelaki) itu boleh dikahwini ataupun

(S



wticiak. Setelah ditentukan baharulah dijalankan aturan dan adat istiadat yang lain,
berikutnya dan diakhiri dengan upacara adat istiadat berkahwin.
4 Anak dalam keluarga dan kekeluargaan

Selepas berumah tangga, setiap pasangan, baik dahulu mahupun sekarang,
Enenginginkan anak atau anak-anak, Dengan adanya anak maka baharulah sesuatu
:-ikeluarga itu dikatakan lengkap. Anak adalah penting kerana itu adalah penyambung
;:uriat dan pewaris budaya sama ada material atau bukan material pasangan berkenaan.

Jenis jantina anak yang diperlukan untuk menyambung zuriat dan budaya

é_i{eiuarga bergantung kepada sistem kekeluargaan yang diamalkan oleh masyarakat di
.%?';nana keluarga berkenaan hidup. Masyarakat yang mengamalkan sistem keturunan dua
gisi tidak menentukan jantina anak yang dilahirkan. Bagi mereka sama ada anak itu lelaki
ataupun perempuan sama sahaja. Kedua-dua jantina atau salah satu daripadanya, lelaki
'zatau perempuan, boleh meneruskan zuriat dan budaya keluarga serta masyarakatnya.
i\fiasyarakat yang mengamalkan sistem sesisi (unilineal) juga memerlukan anak tetapi

lebih menekankan kepada satu jenis jantina sahaja berdasarkan sama ada ianya

fnengamaikan bentuk sistem sesisi nasab bapa (patrilineal) atau nasab ibu (matrilineal).

tha mereka mengamalkan sistem nasab bapa maka jantina anak yang diharapkan ialah

Telaki. Sebaliknya, jika mereka mengamalkan sistem nasab ibu maka anak perempuanlah
ang diharapkan.

Masyarakat Adat Perpatih adalah masyarakat yang mengamalkan sistem nasab

bu. Berikutan dengan itu, pasangan dalam masyarakat ini sering mengharapkan anak

perempuan. Dalam masyarakat ini anak perempuan adalah penting kerana ia merupakan



‘penyambung keturunan atau salasilah sesebuah keluarga; lantasnya sesebuah rumpun,
‘ruang, perut dan suku. Apabila sesuatu pasangan itu hanya memperolehi anak lelaki
;Sahaja maka masyarakat dan adat menganggap keluarga berkenaan sebagai telah pupus

:'atau musnah, yakni tiada lagi keturunannya yang akan menyandang pusaka kelompok

;'sukunya.

Pada zaman dahulu masalah seperti ini diatasi dengan mengambil anak angkat
perempuan. Tetapi mengambil anak angkat sahaja tidak menyelesaikan masalah. Anak
;angkat masih tidak berhak untuk mewarisi pusaka keluarga dan suku. Keahlian sesuatu
?suku tidak diperolehi oleh anak angkat secara automatik. Hanya anak daripada titisan
idarah atau yang dilahirkan oleh seorang wanita ahli sesuatu suku sahaja yang berhak
jmenganggotai suku ibunya. Justeru itu, seorang anak angkat, untuk menganggotai suku
iibu angkatnya haruslah melalui proses masuk suku yang dikenali sebagai adat istiadat

fberkaa’fm.

;Kahwin Sesuku dalam Adat Perpatih
.1. Hutang ibu bapa
Dalam masyarakat Adat Perpatih perkahwinan merupakan ‘hutang’ terakhir yang
éharus diselesaikan oleh ibu dan bapa serta kelompok kekeluargaannya, seperti
;dibilangkan:
Hutang atas lima perkara:
Pertama kerat pusat,

Kedua upah bidan,



Ketiga sunat Rasul,
Keempat khatam mengaji; rindak daing,
Kelima nikal kahwin.
2 Norma perkahwinan Adat Perpatih
Perkahwinan dalam masyarakat Adat Perpatih adalah dilihat bukan sahaja sebagai
gié}fff.hubungan antara dua orang individu yang berlainan jantina, atau dua buah keluarga, tetapi
‘lebih luas daripada itu, yakni antara dua kelompok kekeluargaan yang berlainan -- mulai
(daripada kelompok rumpun hingga kelompok suku, Oleh sebab demikian, kehendak
imasyarakat dan budaya maka Adat Perpatih telah mengaturkan aturan-aturan dasar
“tertentu bagi pengamalnya dalam menegakkan institusi rumah tangga di kalangan
fgfmerelca. Dengan kata lain, perkahwinan yang digalakkan oleh masyarakat Adat Perpatih
<adalah antara dua orang yang berlainan kelompok kekeluargaan suku -~ lain suku lain
;waris -- dan dikatakan sebagai:
Labu ke kundur,
Kundur ke labu;
Orang ke orang.
Adat perkahwinan masyarakat Adat Perpatih mempunyai norma-norma perspektif
“dan preferential. Norma perspektif dasar sistem ini ialah eksogami yakni seorang lelaki
‘tidak boleh menikah dengan seorang perempuan daripada sukunya sendiri. Dengan kata-
_kata lain Adat Perpatih melarang anggotanya berkahwin sesuku atau indogami. Ini adalah
skerana masyarakat Adat Perpatih menganggap mereka daripada suku yang sama sebagai

wdik beradik kandung.



Norma perkahwinan preferential atau yang digalakkan adalah untuk melakukan
;perkahwinan silang pupu iaitu dengan anak gadis abang atau adik lelaki ibu sendiri; dan
i:‘dengan anal gadis kakak atau adik perempuan kepada ayah. Namun, oleh sebab bidang
sini tidak berkaitan dengan tema kertas kerja ini maka aspek perkahwinan yang digalakkan
‘oleh masyarakat Adat Perpatih ini tidak akan dibincangkan.

13. Prinsip eksogami atau larang kahwin sesuku

Prinsip perkahwinan eksogami ini adalah dianggap oleh masyarakat Adat Perpatih
sebagai mores yang bermaksud melanggar kehendak alam, yang pelanggarannya
‘mendapat tentangan dan dikenakan hukuman berat. Justeru itu prinsip eksogami
“meletakkan perkahwinan anggota-anggota sesama suku, perut, ruang dan rumpun sebagai
sumbang (incest).

Berdasarkan konsep ini tiap-tiap anggota suku adalah sentiasa bergantung kepada
sanggota suku lain bagi jodoh mereka. Dengan itu dalam tiap-tiap kelompok dalam suku
serutama kelompok rumah tangga akan terdapat anggota-anggota daripada suku lain. Dari
isegi perkahwinan, anggota-anggota masyarakat adalah digolongkan kepada golongan
yang menerima dan golongan yang datang berkahwin. Golongan yang menerima
dinamakan rempat seimenda dan tiap-tiap anggota golongan itu dipanggil orang rempat
semenda. Sebaliknya, orang yang datang berkahwin ke dalam golongan tempat semenda

namakan orang semenda dan golongan mereka dipanggil orang seresam atau sebelan.

&

‘Hubungan persemendaan ini adalah merupakan perhubungan antara kelompok-kelompok

ERSOgaml melalui perkahwinan antara seorang anggota lelaki satu kelompok itu dengan

jSeorang anggota perempuan kelompok lain.



4. Sebab-sebab dilarang kahwinan sesuku

Ada berbagai-bagai sebab mengapa diadakan larang kahwin sesuku (indogami).
Antara lain 1alah:

1. Mereka mengandaikan bahawa orang-orang sama suku itu sebagai adik
beradik. Ini adalah kerana dipercayai bahawa anggota setiap suku itu berasal daripada
seorang nenek moyang (perempuan) yang mulanya membentuk keluarga, kemudian
rumpun dan melalui masa mewujudkan suku. Justeru itu, untuk menambah bilangan ahli
kelompok kekeluargaan -- bukan sahaja orang tempat semenda tetapi juga orang
semenda -- maka diharuskan untuk mencari jodoh atau berkahwin di luar suku. Melalui
proses eksogami ini, bilangan ahli yang merupakan aset ekonomi, politik dan sosial
sesuatu suku itu bertambah.

2. Larangan perkahwinan bentuk ini adalah bagi mengekalkan dan melanjutkan
perhubungan persaudaraan dalam suku, dan secara tidak langsung memperkukuh lagi
hlorai masyarakat adat. Dengan cara ini, maka anggota lelaki akan memandang dan
élaenganggap anggota perempuan yang sesuku dengannya sama ada sebagai emak atau
1bu kakak, adik dan/atau anak yang perlu dan patut dihormati, dijaga dan dilindungi serta
i@':l-isayangi.

3. Perkahwinan luar suku juga mengeratkan lagi perhubungan dan
-%;wnggabungkan suku-suku tersebut dalam satu kombinasi kekeluargaan yang

diistilahkan sebagai semenda dan tempat semenda. Si suami sebagal pihak mendatang

gkonsep tempat tinggal selepas perkahwinan dalam masyarakat ini adalah martrilokal atau

;éksoriloka[) digelar orang semenda dan pihak menanti (si isteri dan kaum keluarga



sukunya) bergelar tempat semenda dan begitu sebaliknya si isteri daripada pandangan
kaum keluarga sesuku si suami. Oleh sebab orang semenda dalam sesuatu suku
(mungkin juga dalam serumah) datang daripada beberapa suku, maka dengan sendirinya
wujud hubungan antara suku. Tegasnya sistem perkahwinan atau semenda menyemenda
dalam masyarakat adat ini memeterikan satu jalinan sosial yang menyeluruh dan
membantu menyempurnakan rasa kekitaan (esprit de corps) di kalangan anggota
masyarakat adat.

4. Larangan perkahwinan sesuku ini juga dapat mengawal perbuatan sumbang
atau terlarang antara lelaki dan perempuan, terutama di kalangan anggota sesuku. Di
samping itu, oleh sebab perkahwinan adalah eksogami yang memulakan jalinan
kekeluargaan, maka kuasa konsep saudara itu tidak lagi terhad kepada sukunya sendiri
{sebagai orang tempat semenda) tetapi juga suku-suku abang atau adik atau kakak ipar
{orang semenda). Sebagai saudara, maka secara automatik hukum bersaudara (adat
bersaudara, saudara dipertahankan) berkuatkuasa.

5. Kepercayaan yang menyatakan kecerdasan dan kesihatan (fizikal dan mental)
daripada orang yang kahwin adik-beradik itu akan merosot. Ini bermakna dari segi
biologi, kebanyakan ahli generasi akan datang menjadi cacat atau tidak normal.

6. Mereka takut melanggar persumpahan antara nenek moyang kelompok suku
ésupaya berkahwin keluar dari suku sendiri atas sebab-sebab tertentu. Persumpahan ini
imasih dihormati dan diingati terutama dalam istiadat berkadim.
| 7. Mereka juga berkahwin luar suku kerana survival suku itu sendiri. Ini

:bennaksuci kesinambungan sesebuah suku bergantung kepada suku lain kerana ada



kemungkinan ahli wanita sesebuah suku itu melebihi anggota lelakinya atau sebaliknya.
Dengan itu, bakal pasangan seseorang anggota sesebuah suku itu harus didatangkan dari
iuar sukunya.

Dengan demikian, mereka telah menginstitusikan bahawa berkahwin antara
anggota sesama suku adalah dilarang. Jika dilakukan juga maka perkahwinan itu
dianggap sebagai sumbang.

5. Sumbang atau larangan dalam perkahwinan

Dalam masyarakat Adat Perpatih, selain larangan perkahwinan menurut hukum
syarak, terdapat juga larangan menurut adat. Adat melarang perkahwinan sesuku dan
sewaris yang dikatakan sebagai:

Dihambat dek syarak,
Digalang dek adat.

Secara keseluruhan sumbang atau larangan adat ini diistilahkan sebagai sumbang
balai melintang. Sumbang ini dapat dipecahkan kepada dua jenis mengikut tahap
kesalahannya, iaitu sumbang sewaris dan sumbang sekadim.

Seandainya berlaku juga perkahwinan sumbang ini, pasangan berkenaan.
dikenakan hukum kahar. Pada pandangan masyarakat adat, orang yang melakukan
sumbang ini adalah ibarat haiwan dan tidak layak wujud dalam masyarakat. Mereka
dipulaukan dan disisihkan daripada segenap sudut kehidupan seharian masyarakat.

6. Sumbang sewaris
Sumbang sewaris bererti berkahwin sesama suku. Jika sumbang ini dilakukan

maka pasangan berkenaan akan dihalau oleh ahli-ahli sukunya. Mereka tidak lagi



dibenarkan duduk di dalam kawasan sukunya, dan tidak pula diterima oleh suku-suku lain
di wilayah atau luak berkenaan. Tegasnya, mereka dihalau dari kawasan luak. Pada
zaman dahulu, tempat duduk mereka pun akan dibasuh.

Lelaki yang melakukan kesalahan ini tidak dibenarkan menjunjung saka atau
jawatan pusaka suku. Seandainya semasa melakukan kesalahan itu dia sedang
menjunjung pusaka, maka pusakanya itu luruh dengan sendirinya. Pada perempuan pula
segala harta suku yang ada padanya akan luruh, yakni dia tidak ada hak lagi memiliki
sebarang harta pusaka sukunya. Masyarakat adat memandang hina pasangan tersebut dan
tidak boleh menjadi anggota masyarakat. Mereka ini diperbilangkan sebagai:

Laksana buah beluluk:
tercampak ke laut tidak dimakan ikan;
tercampak ke darat tidak dimakan ayam.

Walau bagaimanapun adat membolehkan pasangan itu balik ke tempat asalnya (ke
sukunya) setelah melaksanakan syarat-syarat tertentu. Perbuatan ini dikatakan sebagai
masuk adat sesuai dengan kata perbilangan: “Sesat hujung jalan balik ke pangkal jalan”.
Untuk tujuan ini beberapa syarat harus dipenuhi terlebih dahulu.

Di setengah wilayah Adat Perpatih, yang bersalah hanya boleh masuk adat selepas
berlaku perceraian atau kematian salah seorang daripada pasangan itu. Bagimanapun
penerimaan mereka kembali ke pangkuan masyarakat sukunya bergantung kepada
keizinan anggota kelompok kekerabatannya, dan direstui pula oleh pemimpin-pemimpin
adat yang berkenaan. Apabila ada persetujuan, selepas berkampung dan bermuafakat,

baharulah yang berkenaan dibolehkan memenuhi syarat-syarat tersebut.



Antara syarat yang harus dipenuhi adalah membayar 50 (lima puluh) gantang
beras, wang tunai berjumlah RM14.00 dan mengadakan seekor kerbau atau lembu. Beras
dan kerbau atau lembu itu haruslah digunakan untuk mengadakan majlis kenduri. Dalam
kenduri itu ketua-ketua adat -- lembaga, buapak dan besar -- mesti dijemput dengan
penuh adat istiadat, di samping menjemput keseluruhan ahli suku dan orang semenda
sukunya. Perjalanan majlis kenduri itu akan diawasi oleh Datuk Lembaga suku yang
berkenaan agar tidak berlaku cacat yang boleh membatalkan majlis masuk adat itu.

Tujuan utama mengadakan kenduri itu adalah untuk mendamaikan pihak
berkenaan dengan seluruh anggota suku dan masyarakat setempat:

menjernihkan yang keruh,
menyelesaikan yang kusut.

Dalam majlis tersebut pasangan (atau salah seorang, jika telah berlaku perceraian
mati) akan mengisytiharkan kesalahan yang telah mereka lakukan. Selanjutnya mereka
akan membayangkan keinginan untuk kembali ke pangkuan suku serta bergabung semula
dalam ikatan keluarga seperti mana dahulunya. Selapas mengakui kesalahan dan meminta
maaf kepada orang ramai mereka harus pula menyembah semua anggota suku yang hadir
untuk memohon maaf.

Dengan adanya kenduri ini, maka terhebahlah kepada masyarakat sesuku dan
seluak yang pasangan berkenaan telah surut ke pangkal jalan, serta mengakui, di samping
menebus kesalahannya. Pendeknya, majlis ini adalah satu cara untuk memohon maaf

secara terbuka.

il



Apabila selesai istiadat itu pasangan itu akan balik ke tempat asalnya dan diberi
kedudukan seperti sebelum berlakunya kesilapan tersebut.

Apa yang harus diambil perhatian di sini 1alah cara masyarakat menerima kembali
pasangan yang melakukan sumbang itu dan juga syarat-syarat yang dikenakan mungkin
berbeza daripada satu luak ke satu luak adat yang lain.

7. Sumbang sekadim

Sumbang sekadim adalah melakukan perkahwinan dengan ahli seperut. Jika
dibandingkan dengan sumbang akibat berkahwin sesuku, sumbang kategori ini
merupakan kesalahan yang besar dalam Adat Perpatih. Hukumannya ialah segala harta
benda pasangan itu dirampas. Di sesetengah tempat pada zaman dahulu, mereka
dikenakan hukum bunuh. Pernah berlaku di Pulau Sebang, Naning anggota Suku Seri
Melenggang (Semelenggang) melakukan sumbang jenis ini. Pasangan tersebut telah
ditangkap dan dimasukkan ke dalam bakul dan dibenamkan ke dalam sungai. Mereka
telah mati lemas dan kubur mereka dikenali sebagai Jerar Sumbang.

Kepada ahli masyarakat Adat Perpatih kedudukan mereka yang melakukan
sumbang jenis im ialah:

Hidup tak terpelihara,
mati tak ditanam,
harta diambil,
tuan dibunuh.
Atau diperbilangkan juga sebagai:

Ke laut tumpah karam,



ke darat sial terbakar.

Berkadim
1. Kadimkan Negeri atan Wilayah
Sebagai dinyatakan di atas tadi, berkadim bererti mengambil anak angkat. Dari
segi sejarah, pengertian berkadim ini tidak terhad kepada manusia sahaja tetapi meliputi
wilayah atau negeri. Pada sekitar tahun 1799/1800, Kerajaan Rembau telah
mengkadimkan orang-orang Bugis di Linggi sebagai ‘anak angkat’nya. Lebih kurang
empat tahun kemudian (1903/4), petempatan Bugis di Linggi tersebut telah pula
dikadimkan oleh Kerajaan Sungai Ujung. Akibat pengkadiman kedua-dua buah kerajaan
ini maka telah timbul perbilangan mengenai status wilayah Linggi itu sebagai:
beremak ke Rembau,
berbapa ke Semujung {Sungai Ujung].
2. Kadimkan anak
Pada pengertian umum, berkadim bermaksud menjadikan seseorang itu sebagai
anak angkat. Dalam pengertian adat, berkadim bermaksud lebih daripada itu. Ia
membawa erti mengiktiraf anak angkat (selalunya tetapi tidak semestinya anak
perempuan) menjadi anggota sesuah suku, perut, ruang dan rumpun perempuan (ibu)
yang mengambilnya. Anak atau individu yang dikadimkan itu pula akan menerima dan
memberi hak dan tanggungjawab yang sama seperti anggota suku (yang

mengkadimkannya) yang lain.



3. Anak angkat dan proses angkat

Proses angkat ialah pengambilan anak kecil oleh seseorang atau sepasang suami-
ister] yang tidak beranak ataupun yang hanya mempunyai anak lelaki sahaja. Biasanya
anak yang diangkat atau diambil ialah anak perempuan kerana sistem keturunan nasab ibu
memerlukan anak perempuan bagi mewarisi harta pusaka seperti tanah, Oleh itu bagi
keluarga yang tidak mempunyai anak perempuan maka keperluan mendapatkan anak
perempuan itu amat besar sekali bukan sahaja bagi mewarisi harta bahkan bagi
menyambung zuriat atau keturunan ibu.

Biasanya anak perempuan yang diambil keutamaan adalah anak adik-beradik
perempuan (ibu) itu sendiri, dan keduanya anak-anak kerabat-kerabat sanak-ibu dan
ketiga daripada kalangan lain seperti kerabat di luar sanak-ibu dan orang bukan keturunan
Melayu seperti keturunan Cina.

Pengambilan anak angkat daripada kaum keluarpa sanak-ibu tidak menimbulkan
masalah dari segi keahlian suku kerana anak tersebut telah pun menganggotai suku yang
sama dengan ibu yang mengangkatnya. Masalah keahlian ini akan timbul jika anak itu
daripada keluarga sanak-bapa kerana suku (iaitu suku ibu biologi) anak tersebut tidak
sama dengan suku ibu angkatnya (ibu sosial). Keadaan yang serupa juga akan terjadi jika
mengambil anak orang bukan keturunan Melayu.

4. Menerima anak angkat

Satu lagi cara mendapatkan anak angkat ialah dengan menerima anak angkat.

Keadaan ini terutama dilakukan oleh orang-orang yang datang dari luar sesebuah

kampung atau wilayah Adat Perpatih dan tinggal di situ. Ada dua golongan orang yang



datang seperti ini. Pertama ialah orang-orang yang berasal dari luar daerah Adat Perpatih.
Kedua ialah orang yang datang dari kawasan Adat Perpatih tetapi mungkin berlainan
kampung atau wilayah., Dalam kedua-dua golongan ini termasuk juga pengamal Adat
Perpatih dari kawasan kampung lain atau luak lain tetapi jauh serta orang luar wilayah
Adat Perpatih yang ingin berkahwin dengan gadis adat. Untuk mendapat perlindungan
sesuatu suku maka anak atau individu berkenaan harus melalukan upacara berkadim.

5. Proses berkadim

Proses berkadim dalam masyarakat Adat Perpatih adalah penting kerana hanya
dengan melalui proses ini sahaja seorang yang diangkat menjadi anak angkat atau yang
mengaku menjadi anak angkat disahkan menjadi anak angkat dan mempunyai hak dan
tanggungjawab yang berkaitan dengan keanggotaan satu-satu suku dan juga menjadi anak
kepada seseorang ibu.

Proses berkadim itu dijalankan menurut aturan dan istiadat sebagai tanda
penerimaan oleh sesebuah suku di mana perut, ruang dan rumpun serta keluarga itu
menjadi anggota. Soal penerimaan itu adalah penting dari segi hak dan tanggungjawab
dalam suku. Jadi pengkadiman yang sah dari segi masyarakat adalah penting.

Adat berkadim ini, jika dilihat dari segi kuasa, hak dan tanggungjawab yang
diberikan atau diperolehi oleh anak atau individu yang dikadimkan itu, dapat dipecahkan
kepada dua jenis iaitu kadim adat dan pusaka dan kadim (pada) adar.

6. Kadim adat dan pusaka
Pengkadiman jenis ini dianggap sebagai bentuk pengkadiman penuh. Anak

perempuan yang dikadunkan dan keturunannya diberi hak, kuasa dan tanggungjawab

15



penuh sama seperti ahli-ahli suku yang lahir (ahli secara biologi) dalam suku tersebut.
Melalui pengkadiman jenis ini tidak ada perbezaan antara kedua-dua pihak iaitu anak
yang dikadimkan, termasuk keturunannya dan keluarga atau suku yang menerimanya,
dalam perwarisan pusaka suku. Tetapi jika anak yang dikadimkan itu anak lelaki maka
hak, kuasa dan tanggungjawabnya lupus bersamanya kerana pewarisan pusaka dan saka
mengikut keturunan perempuan.

7. Kadim [pada] adat

Kadim jenis ini adalah pengkadiman yang tidak penuh. Individu yang dikadimkan
tidak dijadikan ahli atau anggota tulin. Keturunan perempuannya tidak berhak mewarisi
harta pusaka suku yang menerimanya. Keturunan pihak lelakinya juga tidak berhak
menyandang saka atau jawatan pusaka suku. Namun, dari segi perlindungan dan aspek-
aspek lain kehidupan seharian pihak suku yang mengambilnya akan memberikan
kepadanya tanpa berbelah bagi.

Individu yang telah dikadimkan secara kadim adat ini masih mempunyai hak-hak
dan obligasi-obligasi tertentu yang berkait dengan perempuan (keluarga) yang
mengambilnya sebagal anak angkat. Sebagai anak angkat beliau diberi hak atas harta-
harta yang diakukkan atau diwariskan dan diserahkan‘kepadanya oleh ‘ibu’nya semasa
ibu itu masth hidup. Harta yang diberikan ini selalunya bukan harta pusaka suku tetapi
harta yang baharu dibeli seperti sebidang tanah kampung (mungkin di atasnya telah sedia
didirikan sebuah rumah) dan sebidang sawah. Pemberian ini adalah sebagai tanda

wujudnya perhubungan ibu-anak atas adanya upacara kadim adat tadi.



8. Upacara atau adat istiadat berkadim

Adat istiadat berkadim ini harus melalui beberapa peringkat tertentu, Peringkat-
peringkat bagi berkadim jenis kadim adat adalah seperti berikut:

1. Kenduri dengan menyembelih binatang ternakan selalunya kambing dan ayam.
Kenduri ini harus dihadiri oleh kesemua ahli kelompok kekeluargaan perempuan yang
menjalankan istiadat itu. Kambing harus disembelih dalam kenduri ini kerana ia adalah
satu keperluan adat apabila ketua-ketua adat (Datuk Lembaga dan yang lainnya) hadir
bersama dalam majlis itu.

2. Emas atau duit adat seperti yang ditefapkan oleh adat untuk dibahagikan
kepada ketua adat dan anak-anak buah dalam waris suku yang mengadakan adat istiadat
tersebut dan kepada datuk-datuk lembaga suku lain.

3. Merenjis air limau (dan tepung tawar) kepada yang berkadim.

4. Mengangkat sumpah taatkan bersaudara kepada emak, bapa, saudara angkat
dan kepada waris angkat dan kepada waris suku.

Bagi kadim adat dan pusaka peringkat-peringkat yang disenaraikan di atas
ditambah dengan satu lagi istiadat, iaitu:

5. Istiadat mencecah darah. Dalam upacara ini kedua-dua belah pihak akan
mencecah jari-jari masing-masing ke dalam darah kambing yang disembelih untuk
kenduri itu. Peristiwa ini haruslah disaksikan oleh kesemua ahli kelompok kekeluargaan
perempuan yang menjalankan adat istiadat itu.

6. Semasa mencecah darah itu, disamping mengangkat sumpah seperti yang

dilakukan dalam upacara kadim adat yang dinyatakan di atas (8.4), mereka juga



mengisytiharkan bahawa mulai ketika itu perhubungan antara anak angkat dengan ibu
angkat serta anggota sesuku dengan ibu angkat itu adalah seuri setemuni.
Dengan berlangsungnya dua upacara ini maka adat telah menukar status anak

tersebut daripada status anak sosial kepada status anak biologi bagi ibu berkenaan.

Penutup

Pemernihalan berkenaan dengan ‘kahwin sesuku dan berkadim’ dalam masyarakat
Adat Perpatih dalam kertas kerja ini adalah berdasarkan situasi tradisional dan ideal. Hari
ini keadaan dan komposisi masyarakat Adat Perpatih telah berubah, Bilangan ahli dalam
suku tidak lagi seperti keadaan dizaman tradisionaln. Masyarakat Adat Perpatih hari ini
bukan lagi masyarakat petani sara diri tetapi adalah masyarakat yang terlibat dalam
kemajuan perindusterian dan mengamalkan sistem ekonomi kapitalis. Keseluruhan
sistem hidup masyarakat ini bukan lagi bersifat komunal yang mendasarkan aktiviti
sehariannya kepada sikap kasih sayang, berkerjasama dan bersefahaman tetapi telah
diresapi oleh nilai-nilai baru yang dicirikan oleh sikap individualistik, mementingkan diri
sendiri, dan materialistik. Pandangan hidup hampir keseluruhan masyarakat Adat
Perpatih hari ini adalah pandangan hidup ala masyarakat dan budaya barat.

Oleh yang &emikian, maka norma-norma dan aspek-aspek tertentu dalam aturan
hidup masyarakat adat ini telah berubah atau disesuaikan dengan keadaan sekitar dan
peralihan masa. Ini termasuklah aspek-aspek seperti kahwin sesuku. Larangan dan
pantangan terhadap perkahwinan bentuk ini tidak lagi diperindahkan sangat oleh

masyarakat umum. Hanya beberapa suara sahaja yang masih terdengar merungut

18



mengenainya. Bilangan mereka yang bersuara sedemikian pun semakin hari semakin
merosot.

Satu perkara yang harus diambil perhatian mengenai kahwin sesuku ini ialah
bilangannya. Sejauh yang dapat dipastikan bilangan pengamal Adat Perpatih, sejak
zaman dahulu yang melakukan kahwin sesuku ini adalah sangat sedikit; malahan tidak
signifikan dan tidak mencacatkan masyarakat jikapun ianya terjadi. Masyarakat adat hari
ini adalah masyarakat terbuka, dengan maksud, ramai ahli adat telah mencari dan
berkahwin dengan pasangan (lelaki dan perempuan) yang datang dari luar wilayah Adat
Perpatih. Justeru ini ramai ahli masyarakat yang menetap dan berketurunan daripada
orang beradat tidak lagi mempunyai suku. Ini adalah hasil daripada kahwin campur.

Berkaitan dengan adat berkadim, institusi ini boleh dikatakan hanya tinggal nama
sahaja. Hampir kesemua ahli masyarakat yang tinggal di wilayah Adat Perpatih tidak
jelas dan lantaran itu tidak mengamalkannya lagi. Apa perlu lagi berkadim? Hari ini
masyarakat, termasuk masyarakat Adat Perpatih tidak lagi memberi keutamaan kepada
anak perempuan. Mereka menerima apa sahaja jantina anak yang dikurnia Allah. Ahli
masyarakat Adat Perpatih, terutama sekali pasangan yang tidak beranak, masih dan akan
terus mengambl anak angkat; tetapi akhir-akhir ini, jarang malahan tiada lagi pasangan
berkenaan yang mengkadimkan anak angkat mereka.

Wanita generasi baru dari wilayah Adat Perpatih tidak lagi mahu tinggal di
kampung atau di rumah pusaka ibu mereka. Kebanyakan daripada mereka telah berhijrah
dan bekerja di bandar dan mendapat pasangan di sana. Bukan setakat itu sahaja

perubahan wanita generasi baru ini; mereka telah membeli dan menjadikan kawasan

19



taman-taman perumahan di bandar sebagai kampung halaman mereka. Mereka hanya
balik ke kapung asal sekali-sekala sahaja. Ikatan mereka dengan kampung pusaka
neneknya telah hampir putus. Sikap dan pendirian mereka terhadap jantina anak telah
berubah. Justeru itu, apa perlunya mereka, jika mereka terpaksa mengambil anak angkat,
mengkadimkan anak angkatnya. Keperluan untuk mengkadimkan anak tidak wujud lag
hari ini. Jika pun proses ini dilaksanakan ia tidak lagi memberi makna signifikan kepada
mana-mana pihak.

Satu perkara yang haru diambil perhatian di sini ialah institusi berkadim anak ini
telah diharamkan oleh kerajaan adat Luak Rembau sejak awal tahun 1930-an lagi. Ini
adalah satu perubahan yang signifikan dalam perkembangan Adat Perpatih.

Pernyataan yang baharu dinyatakan di atas ini menunjukkan bahawa adat dan
masyarakatnya sentiasa terbuka dan menerima perubahan serta berkembang mengikuti
keadaan dan masa serta persekitarannya. Ini juga menujukkan bahawa Adat Perpatih
adalah adat dinamik. Ia hidup, tidak kaku, beku atau mati. Adat Perpatih, hampir semua
aspeknya mempunyai daya luntur yang cukup untuk menyesuai diri dengan keadaan,
masa dan persekitaran. Kedinamikan dan keboleh lunturnya ini dijelaskan dalam
perbilangan:

sekali air bah,

sekali musim berubah.
Sekali raja mangkat,
sekali adat beralih.

Sekali tahun beredar,



sekali musim bertukar.

Adat dipakai, baharu;

kain dipakai, usang.

Bercupak sepanjang buluh,
beradat sepanjang jalan:
usang-usang diperbaharui,
lapuk-lapuk dikajangi;

nan elok dipakai,

nan buruk dibuaﬁg;

kok singkat diulas,

kok panjang dikerat;

kok melebihi jangan melampau,
kok mengurang jangan sia-sia.

Dalam rangkai pepatah-petitih dalam perbilangan di atas, jelas bahawa Adat
Perpatih tidak kaku dan akan berterusan. Dan, seandainya m;dsyarakat tidak lagi
mengingin sesuatu aspek adat ini, maka adat telah menjanjikan bahawa:

ibu adat itu muafakat:
usang-usang diperbaharui;
yang lapuk disokong,
yang elok dipakai,

yang buruk dibuang;



alah adat dek muafakat.
Dengan itu, masyarakat hari ini tidak perlu mengembar-gemburkan Adat Perpatih ini.
Adat itu sendiri telah meletakkan pisau dan mentimun dalam tangan kita. Apa yang perlu
dilakukan oleh generasi hari ini ialah: tepuk dada tanya selera. Jesteru itu lakukan dan -

laksanakan apa yang perlu kepadanya berdasarkan alur yang telah ditetapkannya.

(0]
2



