


Secebis mengenai
Adat perpatih
nilai dan falsafahnya

oleh

Dato’ Seri Utama
Tan Sri A. Samad Idris

Dibentangkan dalam
Seminar Kerapatan
Adat Negeri Sembilan
24hb. Julai 1996



KANDUNGAN

Demokrasi dalam adat perpatih

Secebis mengenai: Adat Perpatih
Nilai dan Falsafahnya

Apakah yang Dikatakan Adat

Rezeki Secupak Takkan Jadi Segantang
Jika Berlaku Perceraian

Tanah Pesaka

Nikah Sewaris

Biar lambat asal selamat

Kertas kerja dalam Seminar adat
di Batu Sangkar Minangkabau 1970

Muka Surat

15

31

34

37

41

42

46



YANG MENIMBULKAN KEKELIRUAN

anyak orang keliru mengenai beberapa pepatah petitih dan
perbilangan yang terkandung dalam sistem adat Perpatih di

Negeri Sembilan. Ada di antaranya yang menjadi kontroversi
dan menimbulkan perbincangan dan perbahasan yang tidak kurang
hebatnya.
Saya akan cuba huraikan secara ringkas akan maksud dan tujuan
yang terkandung dalam falsafah pepatah ini. Mungkin kerana
kurang memahami dengan mendalam akan maksudnya, maka
boleh membawa kepada beberapa kekeliruan. Di antara pepatah
dan perbilangan yang menimbulkan kekeliruan itu ialah:
Pertama:

Biar mati anak, jangan mati adat

Tak lekang dek panas

Tak lapuk dek hujan

Dianjak layu dicabut mati
Kedua:

Rezeki secupak tak jadi segantang
Ketiga:

Pembahagian harta pesaka
Keempat:

Nikah sewaris
Kelima:

Biar lambat asal selamat



Yang dikatakan adat itu ada 4 jenjang atau kategori:

Adat yang sebarnya adat
Adat yang teradat

Adat yang diadakan
Adat Istiadat

FE@be-

Selalunya orang ramai mentafsirkan adat itu kepada kategori yang
keempat sahaja. Pada hal pepatah yang disebut ‘Biar mati anak
jangan mati adat’ itu banyak terletak kepada kategori yang
pertama iaitu ‘adat yang sebenarnya adat’. Adat yang
dimaksudkan di sini menurut istilah sekarang ialah ‘undang-
undang’. (huraian lanjutnya sila baca seterusnya)

Yang kedua, “Rezeki secupak tak akan jadi segantang’.

Kita sebagai insan di dunia ini ada tiga perkara yang kita tidak
mengetahui kerana semuanya dalam milik dan pengetahuan
Allah s.w.t. belaka.

Pertama - Rezeki

Kedua - Jodoh pertemuan
Ketiga - Ajal dan maut
(Huraian lanjut di muka lain)

Ketiga, Pembahagian Harta Pesaka

Seperkara lagi yang menjadi persoalan yang agak berat juga kerana
ia dikaitkan dengan ugama ialah, mengenai pembahagian harta
pusaka yang sebahagian besarnya adalah tanah kampung dan
sawah dan sedikit dusun buah-buahan. Kebun getah boleh
dikatakan tidak termasuk dalam lingkungan tanah pusaka.

Tanah-tanah pusaka ini pada asalnya adalah milik satu-satu suku
atau waris yang dikawal oleh Datuk Lembaga suku tersebut, ia
sama sekali bukan milik individu dan ia tidak ada geran dan tidak



ada batu sempadan seperti yang kedapatan sekarang, tetapi setelah
penjajah Inggeris mula menguasai Negeri Sembilan, dengan tujuan
hendak memungut cukai, pada awalnya ia tidak menimbulkan
masalah, tetapi “masa telah berubah musim telah berlalu”,
timbullah persoalan. (ikutilah cerita lanjut di muka lain)

Keempat - Nikah Sewaris
Perkara ini juga telah timbul kerana ia bertentangan dengan syarak
- bagi penganut adat perpatih, seseorang yang sewaris atau sesuku

merupakan - adik-beradik - kerana mereka berasal dari seorang
Datuk dan seorang nenek - huraian lanjut di muka lain.

Kelima - Biar Lambat Asal Selamat

he

Pepatah ini sangat mudah memahaminya - cuma
setengah orang ada yang memikirkan - zaman sains dan teknologl
ini, kalau mau maju mesti bergerak pantas - benarkah begitu -
cuba baca seterusnya di muka lain.



APAKAH YANG DIKATAKAN ADAT

epatah yang amat popular dan menjadi perhatian umum dan
ada kalanya menimbulkan kontroversi dan tidak terlepas pula

dari menjadi ejekan bagi sesetengah orang, pepatah yang
mengungkapkan:

Biar mati anak jangan mati adat
Tak lekang dek panas

Tak lapuk dek hujan

Dianjak layu dicabut mati

Ia adalah pepatah yang memainkan peranan penting dalam
pentadbiran Adat Perpatih dalam zaman kerajaan Melayu dulu,
tetapi sejak penjajah’ Inggeris mencekam tanahair kita semua
pentadbiran kerajaan telah diubah menurut kehendak yang sesuai
dengan seleranya. Maka tinggallah pentadbiran Adat Perpatih ini
berkisar dalam lengkongan adat seperti nikah kahwin dan lain-
lain seumpamanya. Ia tidak lebih dari menjadi perhiasan istiadat
seumpama keris yang menjadi lambang keperwiraan hulubalang
Melayu di zaman kegemilangan dan keagungannya dulu.

Banyak orang salah faham dan tidak pula mahu memahami secara
mendalam apakah yang dikatakan adat itu yang sebenarnya. Salah
faham ini bukan saja timbul di kalangan rakyat biasa saja, malah
kedapatan juga di kalangan sesetengah pemimpin-pemimpin kita
juga. Mereka merasakan bahawa Adat Perpatih ini adalah satu
sistem hidup bermasyarakat orang-orang Melayu yang telah usang
dan lapuk yang tidak seharusnya diamalkan lagi.

Pepatah ‘biar mati anak jangan mati adat’ yang menjadi
pegangan asas sistem hidup bermasyarakat dalam Adat Perpatih
ini, sering disalah tafsirkan. Satu masa dulu dalam tahun 1946,
Dato’ Onn sendiri sebagai pemimpin ulung bangsa Melayu pernah
menyuarakan sebaliknya ‘biar mati adat jangan mati anak’
katanya.

Malah hingga sekarang ini pun masih kedapatan sesetengah
pemimpin-pemimpin kita yang beranggapan demikian. Semua

16



ini berlaku adalah disebabkan mereka kurang memahami apakah
sebenarnya yang dikatakan adat itu, kerana selalunya mereka
mengaitkan adat itu dari suatu nilai yang negatif.

Di sini saya cuba huraikan dengan secara ringkas untuk bahan
menungan kita bersama semoga ia menjadi titik tolak dan
diharapkan ia tidak timbul lagi persoalan yang dianggap negatif.

Adapun yang dikatakan ‘adat’ itu terbahagi kepada empat jenjang
atau kategori seperti di bawah ini:

1. Adat yang sebenar adat
2. Adat yang teradat

3. Adat yang diadatkan

4. Adat istiadat

Orang-orang yang membuat tafsiran tentang nilai-nilai yang
terdapat dalam adat sehubungan dengan ungkapan ‘biar mati
anak jangan mati adat’ ini hanya melihat dari sudut kategori
yang ke 4 di atas saja.

‘Adat yang sebenarnya adat’ itu sebenarnya adalah: apa yang
dikatakan ‘undang-undang’ sekarang ini. Disebabkan waktu adat
berkenaan dicipta sejak lebih 500 tahun yang lalu, mereka belum
pandai menulis serta membaca, maka peraturan tersebut
dipertuturkan secara lisan. Oleh itu seseorang yang bakal dilantik
menjadi tua Adat sama ada buapak, lembaga mahupun penghulu
adalah wajib memahami peraturan (undang-undang) adat ini.

Dalam hubungan ini bermakna, orang yang dilantik menjadi tua
Adat adalah terdiri dari mereka yang matang serta masak dalam
peraturan adat dan bukanlah sebarang orang yang boleh
menyandangnya. Mereka semua diuji terlebih dahulu oleh anak-
anak buahnya, dan setelah lulus ujian barulah mereka dilantik
memegang jawatan berkenaan.

Kalau diibaratkan di zaman moden ini, ‘adat yang dikatakan
sebenar adat’ itu ialah, undang-undang yang telah diwartakan
atau digezetkan. Semuanya telah dibincang oleh pembesar-
pembesar adat serta anak buah masing-masing sebelum dipakai.
‘balairongseri’ tempat mereka membincangkan masalah adat

17



ini samalah dengan Dewan Rakyat atau Dewan Undangan Negeri
sekarang, cuma bentuk dan caranya saja yang berlainan dan
berbeza.

Oleh itu adalah tidak manis bilamana kita terlalu terpesona dengan
sistem perundangan dari barat, maka kita mentafsirkan sistem
perundangan melalui adat ini sebagai usang dan lapuk. Sistem
yang terdapat dalam adat ini sebenarnya tidak usang dan lapuk,
sebaliknya pelaksanaan yang dijalankan oleh tua Adat yang tidak
memahami adat itulah menyebabkan timbul keraguan bukan saja
dari kalangan orang yang di luar lingkungan Adat Perpatih, malah
orang-orang dalam lingkungan kita sendiri pun.

Ia tidaklah seharusnya dijadikan alasan. Misalnya kalau seseorang
Islam melakukan perbuatan khurafat, tidaklah bermakna Islam
itu tidak baik.

‘Adat yang teradat’ dan ‘adat yang diadatkan’, meskipun ada
sedikit perbezaan, tetapi ia dapat dikatakan sama maksud, makna
dan sifatnya. ‘Adat yang teradat’ bererti adat yang telah menjadi
pegangan dan warisan dari nenek moyang, misalnya adat-adat
yang berunsurkan kehidupan masih kedapatan dikebanyakan
kampung dan desa yang masih diamalkan oleh orang-orang kita.

Adat melenggang perut, mencukur anak yang menggunakan
pucuk dan buah nyiur muda, mayang pinang dan seumpamanya
dapat kita saksikan dalam upacara adat ini.

Begitu juga adat bersanding dalam perkahwinan sudah menjadi
darah daging kita. Upacara seperti bersemah, tepung tawar, semua
ini terlingkung dalam ‘adat yang teradat’ dan ‘adat yang
diadatkan’, ertinya sesuatu yang kebiasaan yang telah teruca
terpakai yang telah dipesakai dari nenek moyang dahulukala.

Pepatah ‘biar mati anak jangan mati adat’ ini tidak boleh
disamakan dengan ‘korban’ orang-orang jahiliah untuk
mendapatkan perlindungan dari dewa-dewa, dengan kesanggupan
mereka menyembelih anak masing-masing di kuil-kuil. Pepatah
ini adalah lambang keadilan yang mesti dipertahankan.



Tak lekang dek panas

Tak lapuk dek hujan

Gemuk berpupuk segar bersiram
Dianjak layu dicabut mati.

Kalau lambang keadilan ini tidak dipertahankan akan berlakulah:

Kalau tak patah, (tiat)

Kalau tak luka, congek

Kalau ketulahan, tujuh tenggang hilang pesaka
Tujuh musim padi tak jadi

Keadilan tersebut bolehlah diibaratkan begini: Katakan seseorang
ayah yang menjadi lembaga atau penghulu hatta raja sekalipun,
mendapati anaknya sendiri melakukan kesalahan besar atau kecil
yang boleh mengancam keselamatan masyarakat dan negara,
maka di sinilah lahirnya pepatah ‘biar mati anak jangan mati
adat’ itu- yakni si ayah tadi mestilah menjalankan keadilan yang
dituntut oleh adat.

Perkara ‘mati’ di sini adalah ‘lambang keadilan dan keteguhan
adat itu sendiri’. Ia bukanlah ertinya hukuman bunuh saja, tetapi
hukuman mesti dijalankan kepada siapa saja yang bersalah hatta
yang terpaksa dihukum itu adalah anak kandung sendiri.

Inilah nilai keadilan dalam pemerintahan sistem Adat Perpatih
supaya tidak berlaku:

Kena ke perut dikempiskan
Kena di mata dipejamkan
Tersauk ikan suka

Tersauk bangkar masam muka.

Sistem keadilan ini sudah tentu sesuai di mana-mana pun negara
di dunia ini.

Begitu halnya dengan kategori yang kedua, ‘adat yang teradat’
dan yang ketiga, ‘adat yang diadatkan’. Manakala yang keempat,
‘adat istiadat’ itu adalah menurut keputusan dan resam yang
selalunya dipakai dalam perkara yang berhubung dengan adat



istiadat seumpama nikah kahwin, adat di istana, mengadap raja
dan yang terlengkong dalam seni budaya seperti yang disebutkan
di atas tadi.

Salah satu pepatah petitih yang merupakan serangkap pantun
memperlihatkan bagaimana luasnya pengertian adat itu di mana
ia meliputi segala aspek penghidupan termasuk ekonomi,
manakala alam terkembang luas ini hendaklah dimanfaatkan
sepenuhnya, cubalah hayati dengan fikiran terbuka dan berilah
penilaian sendiri:

Penakik pisau seraut

Ambil galah batang lintabung
Seludangnya buatkan nyiru
Setitik jadikan laut

Sekepal jadikan gunung

Alam terkembang jadikan guru.

Kalau kita menganalisa dari rangkap-rangkap pantun berkenaan
ternyata ianya amat bernilai dengan rangkaian falsafahnya.
Bertolak dari untaian pepatah petitih inilah mengiringi pepatah
petitih yang lain bagi diamalkan dalam pemakaian sistem hidup
bermasyarakat dan bernegara.

Bagi orang-orang Minangkabau di Tanah Minang serta orang-
orang Melayu di Negeri Sembilan, sejak sebelum pencerobohan
penjajah-penjajah barat menakluki negeri ini dalam akhir kurun
ke 19 dulu, memang teguh menjalankan sistem pentadbiran
berdasarkan Adat Perpatih ini.

Seperti yang disebutkan terdahulu dan di mana ada kesempatan,
saya pernah menjelaskan sebahagian besar orang kita menganggap
Adat Perpatih itu sudah lapuk dan usang; tidak sesuai lagi dengan
peredaran zaman sekarang yang serba maju dan moden. Sepintas
lalu kalau kita melihat dari jauh memanglah anggapan demikian
dan benarnya. Tetapi sebaliknya kalau dikaji secara mendalam,
lebih-lebih lagi kalau kita berkesempatan melihat dari dekat dari
mana lahir dan tumbuhnya adat ini iaitu di alam Minangkabau
akan dapatlah kita fahami:

20



Yang merah itu adalah saga
Yang kuning itulah emas, dan
Yang berkilau itu adalah permata

Kalau kita selaraskan pula dengan pendapat dan warisan orang
tua-tua kita di Negeri Sembilan maka anggapan terhadap adat yang
sudah lapuk dan usang ini, pasti tidak menepati logiknya. Malah
saya sendiri yang hidup:

Di lingkungan bendul rumah yang berkotak
Tangga yang berlaman

di bumi yang mengémalkan Adat Perpatih itu sendiri sudah
beranggapan demikian sebelum membuat kajian yang mendalam
mengenainya dulu.

Apatah lagi anak-anak muda sekarang yang sudah begitu banyak
menempuhi cara hidup dan tamadun yang dibuat oleh orang-orang
barat serta alam keliling yang mempengaruhi jiwa dan pandangan
mereka, sudah tentulah menganggap sepi saja terhadap adat ini
seolah-olah:

Melukut di tepi gantang

Masuk tak penuh

Keluar tak luak

Jatuh ke halaman tak dipatuk ayam
Jatuh ke air tak disudu itik.

Apabila saya membuat kajian yang agak menyeluruh serta
pendekatan yang khusus setelah berpeluang menemui orang tua-
tua, pemuka-pemuka adat dan cerdik pandai Minangkabau dalam
lawatan saya beberapa kali ke alam nenek moyang ini, memang
bertepatanlah seperti pepatah kita: ‘Hanya jauhari yang
mengenal manikam’. Kita akan mengkagumi betapa murni dan
tingginya nilai falsafah yang tersirat di dalamnya.

Dari kajian yang saya lakukan sedikit sebanyak seperti apa yang
dilihat, dipelajari dan dialami di kampung halaman kita sendiri,
di samping memberikan perhatian yang mendalam, memanglah
Adat Perpatih ini bukan sekadar alunan yang menjadi halua telinga,

21



tetapi disirat dengan madah serta falsafah yang tahan diuji
sepanjang zaman.

Tidak kedapatan sistem adat ini yang saya anggap bertentangan
dengan cara hidup bermasyarakat yang telah kita anuti di zaman
moden ini. Bagaimanapun, seperti juga peraturan dan undang-
undang dunia yang lainnya, memang tidak ada yang kekal, tidak
ada yang abadi melainkan kita harus menyesuaikan dengan
peredaran zaman dan masa. Sebab itulah ditegaskannya:

Usang-usang diperbaharui

Koyak ditampung (ditampal)

pendek disambung

Panjang dikerat

Yang elok jadikan teladan

Yang buruk jadikan sempadan

Ibu adat, muafakat

Sekali air pasang sekali berubah

Sekali raja mangkat sekali adat beralih (berubah)

Bagaimanapun, sebelum saya huraikan sedikit sebanyak mengenai
soal yang berkaitan, ada eloknya lebih dahulu saya bawa perhatian
kepada ungkapan pepatah yang merupakan rangkapan pantun
enam rangkap seperti disebutkan di permulaan tadi. Lihat saja
petikan tiga rangkap terakhir yang berbunyi:

Setitik jadikan laut
Sekepal jadikan gunung
Alam terkembang jadikan guru.

Dari sebuah buku kecil yang saya baca ditulis oleh seorang
sasterawan Minangkabau bernama IRDJA yang berjudul :
MENYINGKAP TABIR SEJARAH MINANGKABAU dapat
saya ungkapkan di sini bahawa ‘alam terkembang jadikan guru’
ini menjadi titik tolak dari falsafah kehidupan orang-orang
Minangkabau yang disebutkannya:

Ambil tuah ke nan menang
Ambil contoh ke nan sudah.

22



Yang setitik jangan dibiarkan tetap setitik, tetapi tambahkanlah
dengan cara beransur-ansur supaya menjadi lebih meluas seperti
laut yang bergelora.

Begitu juga ‘sekepal’ jangan dibiarkan tetap sekepal saja, tetapi
hendaklah diusahakan supaya membesar hingga kelak terbentang
menjadi bukit dan gunung yang tersergam tinggi mengawan. Di
sini saya catatkan tiga tamsil dari ratusan atau ribuan lagi yang
dibuat oleh orang-orang Minangkabau yang mengaitkan ‘alam
terkembang jadikan guru’ itu:

1. Ayam berinduk
2. Serai berumpun
3. Sirih berjunjung.

Kenapa mereka memilih ayam berinduk? Kenapa tidak
mengambil dari ibarat yang lain umpamanya kerbau berinduk atau
lembu berinduk? Malah kalau mahu diambil ibarat dari binatang
liar pun harimau juga ada berinduk dan beranak. Tetapi mengapa
orang-ornag Minangkabau mengambil ayam berinduk sebagai
tafsiran dari ‘alam terkembang jadikan guru’ tadi?

Setelah dihalusi, kita pasti bersetuju bahawa ayam mempunyai
satu sifat dan tabiat yang boleh dijadikan contoh teladan kehidupan
sehari-hari bagi insan di muka bumi ini yang lahir dari sumber
alam yang dikatakan terkembang itu. Sebagai satu contoh dari
keadaan lingkungan alam yang dicerminkan oleh nenek moyang
orang-orang Minangkabau melahirkan satu falsafah seperti
perilaku kehidupan seekor induk ayam yang tahu memenuhi
tanggungjawab dalam mengatur serta melindungi anak-anaknya.

Induk ayam memang haiwan, tetapi cukup tinggi
tanggungjawabnya terhadap kepentingan anak-anaknya.
Walaupun jumlah anaknya banyak namun si induk ayam tetap
mampu memberi anak-anaknya cukup makan hingga tidak
mengalami kelaparan. Malah pepatah kita juga apabila
menggambarkan tentang kegigihan golongan miskin menyebut:

kais pagi makan pagi
kais petang makan petang



yang juga mengambil tamsil ibarat dari kehidupan ayam.

Ayam juga bukan sekadar menjaga makan minum anak-anaknya
dengan sempurna, malah sanggup mempertaruhkan nyawanya
untuk melindungi anak-anaknya dari musuh. Anak-anaknya
dimasukkan di bawah kepaknya untuk melindungi dari kesejukan
di waktu malam atau kehujanan, si induk ayam tidak melepaskan
anak-anaknya sekalipun dirinya diancam musang. Si induk ayam
juga akan berligar mengembangkan sayap ke tengah padang
sekiranya ternampak bayang helang mahu menyambar dari udara.

Demikian ayam dijadikan tamsil ibarat. Tidak sama seperti
harimau yang kadangkala memakan anaknya sendiri. Sedangkan
induk ayam sekalipun ditaburkan beras atau padi oleh tuannya,
dia tidak akan memakannya melainkan diberikan kepada anak-
anaknya terlebih dahulu. .

Begitu juga perilaku induk ayam tidak mahu memakan sebarang
makanan yang diberikan secara percuma melainkan dia mesti
mengekas terlebih dahulu. Dalam ertikata lain setiap insan wajar
mencari makan dengan titik peluh sendiri dengan tidak
mengharapkan mendapat dengan mudah atau percuma dari belas
ihsan orang lain bagikan:

Pipih datang melayang
Bulat datang menggolek
Mengharapkan bulan jatuh ke riba.

Sebaliknya mestilah membanting tulang mengeluarkan peluh
membina kehidupan yang boleh diwarisi pula hingga sampai ke
generasi mereka selanjutnya.

Tanggungjawab seekor induk ayam mempertahankan anak-
anaknya dari musuh, bukan saja dari musuh-musuh liar seperti
biawak, helang, kucing jalang, musang dan sebagainya. Malah
kalau ayam jantan atau tuannya sekalipun cuba hendak mendekati
saja, nescaya akan mendapat tentangan dari induk atau ibunya.
Apakah lagi kalau musuh-musuh yang liar pasti akan dikelepurkan
(diterkam) sekalipun dirinya sendiri terkorban.

24



Beginilah contoh sumber alam memperkenalkan tabiat induk ayam
yang boleh dijadikan teladan oleh manusia untuk digarap dalam
falsafah yang tinggi nilainya.

Di sini saya suka membuat pertanyaan, berapa orang dari kita di
sini yang ada mengambil perhatian dan menilai dari ungkapan
‘alam terkembang jadikan guru’ ini? Saya tidak mahu jawapan.

Bagaimanapun induk ayam tidaklah memelihara anaknya
berterusan, tetapi ada batasnya. Setelah anak-anaknya mulai
dewasa dan mampu menguruskan hidupnya sendiri, dia akan
melepaskan seekor demi seekor anak-anaknya untuk dicerai dan
dilepaskan bagi memulakan penghidupan sendiri. Anehnya, induk
ayam tidaklah melepaskan anak-anaknya sekaligus dari
tanggungjawabnya, tetapi seekor demi seekor, kemudian disusuli
oleh yang lain hinggalah habis kesemuanya dipisahkan dari
induknya.

Setelah anak-anaknya besar pula, induk ayam ini tidak pernah
meminta balas jasa dari anak-anaknya. Mereka mencari sendiri
dan induknya juga terus mengekas sendiri. Dari sudut lain nenek
moyang orang Minangkabau mengambil tamsil lagi kepada ayam
seperti bunyi pepatahnya:

Seciuk bak ayam
Sedencing bak besi.

Pepatah ini ditujukan kepada betapa kukuhnya persatuan mereka
dalam kaum mereka sendiri. Falsafah kehidupan induk ayam
inilah dijadikan oleh nenek moyang orang-orang Minangkabau
sebagai panduan kehidupan masyarakat di daerah ini yang
memakai jalur keturunan ibu.

Manakala yang kedua pula ialah ‘serai serumpun’. Kenapa
orang-orang tua Minangkabau mengambil tamsil ibarat daripada
serai, padahal tumbuh-tumbuhan lain seperti kunyit, pisang, buluh
dan sebagainya juga berumpun. Tetapi mengapa mereka
mengambil serai sebagai contoh atau tamsil ibarat?

Rumpun buluh misalnya lebih kukuh dan kuat dari rumpun serai.

Begitu juga rumpun pisang lebih besar dari serai sendiri, malah
rimbun daunnya boleh dibuat tempat berlindung dari panas dan

25



hujan. Tetapi kenapa serai juga dijadikan contoh mereka
mentamsil dalam mengambil ibarat dari ‘alam terkembang
jadikan guru’ ini?

Sebenarnya serai mempunyai ciri-ciri khusus dari rumpun-rumpun
tumbuhan yang lain, selain mengelompokkan batangnya menjadi
satu rumpun yang besar. Namun hak individu atau hak tiap-tiap
batang itu tetap ada, tidak berhimpit-himpit dengan tunggul
induknya seperti halnya rumpun pisang. Kita tahu rumpun pisang
antara satu batang dengan batangnya yang lain mempunyai hak
persamaan yang tidak sekata, kerana ada yang besar dan kecil,
tinggi dan rendah, berbuah dan baru menjulur jantung.

Begitu juga dengan rumpun buluh yang nyata berbeza kedudukan
taraf dari induknya. Ada yang masih rebung, ada yang mempunyai
miang, ada yang tumbuh terasing jauh dari rumpunnya.

Tetapi serai serumpun tetap bersama ibunya tegak merimbun dan
tidak himpit menghimpit diantara satu sama lain, ia tegak sama
sendiri hidup bersama di sinilah mereka mengambil iktibar.

Demikianlah pula dengan sirih berjunjung yang dijadikan ibarat
tamsil itu. Junjung adalah menjadi adat kebiasaan sebagai
pembantu untuk berdiri kukuh. Kalau diibaratkan kepada kaum
wanita, junjungannya adalah suaminya.

Apa saja tumbuhan yang menjalar dan melata tidak akan dapat
tegak berdiri sekiranya tidak diberi junjung, samalah seperti
kacang panjang, petola, kambas dan sebagainya. Tetapi nenek
moyang orang Minangkabau mengambil ‘alam terkembang
jadikan guru’ berpandukan kepada tabiat sirih yang dikatakannya:
‘Sirih berjunjung’. Kenapa mereka tidak menyebut kacang
panjang berjunjung misalnya sebagai berguru kepada sumber
alam?

Di antara sifat-sifat yang diberikan Allah SWT kepada kacang
panjang dan sirih terdapat satu perbezaan walaupun kedua-duanya
sama-sama menjalar serta memerlukan junjung untuk memanjat.
Kacang panjang akan memanjat junjungnya dengan melilitkan
batangnya ke junjung tetapi sebaliknya sirih hanya sekadar
melekap tidak melilit seperti kacang. Ia tidak mengganggu dan

26



menguasai kebebasan junjungnya untuk bergerak, begitulah
perbezaan di antara kacang dan sirih.

Selain dari itu kita lihat juga pepatah orang-orang Negeri Sembilan
yang berbunyi:

Enau berpangkat turun
Pulai berpangkat naik.

Sumber alam ini boleh kita jadikan guru kerana sifat-sifat yang
ditunjukkan oleh enau berpangkat turun itu ialah mayangnya dari
atas turun satu pelepah ke satu pelepah yang akhirnya sampai ke
pangkal. Sebaliknya pulai pula berpangkat naik seperti kita lihat
sifat dahannya berpangkat-pangkat iaitu yang besar di bawah
manakalaa yang kecilnya di sebelah atas. Tentulah bertentangan
dengan tabiat manusia kebanyakan yang berpangkat besar berada
di sebelah atas dari mereka yang berpangkat kecil.

Begitu pulzi pepatah yang menyebut:

Jangan jadi resmi lalang

Makin berbunga semakin tegak

Tkutlah resmi padi

Makin berisi semakin tunduk

Ayam jantan berkokok di bawah rumah tak hilang tuahnya
Ular melilit akar tak hilang bisanya

Menjadi kelaziman lalang apabila berbunga akan menegak tinggi
manakala bunganya tidak memberi apa-apa manfaat. Malah
dengan kedudukan bunganya yang tegak itu mudah pula condong
ke mana saja apabila dipuput angin.

Bukankah lebih baik mengikut rasmi padi yang semakin berisi
semakin menunduk. Bukan saja padi boleh memberi manfaat
kepada manusia malah ianya menjadi kesukaan burung-burung
seperti dibidalkan:

Di mana padi rebah
Di situ tekukur meniti batang

Apa yang saya paparkan di atas hanya secebis dari ratusan dari
ribuan yang boleh dijadikan guru dari ‘alam terkembang’ ini

27



sekiranya mereka mahu menggunakan akal dan fikiran secara
meluas.

Oleh itu kita harus melihat dari perkembangan alam sendiri yang
banyak menjadi contoh teladan kepada kita untuk mempelajari
khazanah dan perpustakaan alam semulajadi ini.

Malah lebih jauh dari itu dalam al-Quran amat jelas menyebutkan
sekadar memetik secebis darinya dengan memberitahu manusia
betapa ajaibnya kejadian alam ciptaan Allah S.W.T. ini.

Lihatlah ke atas, langit yang membiru, awan yang memutih, bulan,
bintang dan matahari kejadian siang dan malam, laut luas yang
berombak dan bergelombang, sungai-sungai yang mengalir dari
mata airnya yang hening jernih, burung-burung yang terbang di
udara dan jutaan lagi contoh-contoh bagi insan yang mahu berfikir.

Seperti tumbuh-tumbuhan; haiwan yang melata di bumi, ikan yang
berenang di air, kalap ditanam pokok durian akan berbuahlah
durian begitulah juga dengan lain-lain buah-buahan seperti
rambutan, manggis dan ribuan lagi yang sebagainya.

Cuba kita lihat pula dua rangkap dari pantun tadi:

Setitik jadikan laut
Sekepal jadikan gunung.

Kedua-dua rangkap ini juga amat tinggi nilai falsafahnya. Kalau
kita bawa kepada kejayaan orang-orang Minangkabau dalam
bidang pendidikan dan ekonomi, dari sebelum perang Dunia
Kedua apa lagi sekarang, kejayaan orang-orang Minang dalam
kedua-dua bidang ini amat terserlah jika dibandingkan dengan
suku-suku lain.

Meskipun bilangan rakyatnya agak jauh lebih kecil jika
dibandingkan dengan daerah-daerah di Nusantara Melayu lain
tetapi kejayaan mereka dalam bidang ini ternyata ketara dan
menonjol.

Mereka telah berjaya mempraktikkan:

Setitik jadikan laut
Sekepal jadikan gunung itu.

28



Saya tidak berhajat hendak mengulas kedua-dua rangkap ini kerana
akan mengambil masa yang panjang, Insya Allah jika umur
panjang lain kali saja.

Seperkara lagi yang tidak kurang dengan nilai falsafahnya yang
terungkap dalam kata-kata ini:

Tiga tungku sejerangan
Tiga tali sepilinan

Apa yang dikatakan ‘tiga tungku sejerangan’? Memanglah
mudah bagi kita memahami tamsil ibarat ini kerana setiap tungku
mestilah ada tiga. Kalau ada dua atau satu saja tidaklah merupakan
sifat tungku.

Mungkin ramai di kalangan anak-anak muda kita yang tidak
memahami ‘tiga tali sepilinan’ ini. Sebelum adanya tali belati
atau sekarang tali-tali plastik, orang-orang tua kita dulu membuat
tali dari ijuk enau.

Tjuk enau ini bila hendak dijadikan tali, ia dililit melalui satu alat
pemusing atau pemiuh bagi memintal tali berkenaan. Kemudian
tali ijuk yang sudah dipintal itu tidak memadai dengan satu lembar
saja, tetapi dijadikan tiga lembar supaya boleh dipilin agar cukup
kukuh bila digunakan. Inilah yang dimaksudkan tiga tali sepilinan
ini, supaya menjadi kuat apabila sudah dipilih menjadi tiga.

Malah tali yang dibuat dari ijuk ini adalah lebih kuat dari tali
belati sekarang ini, kerana ianya tahan berhujan dan berpanas.
Tamsilan dan ibarat yang saya kemukakan mengenai ‘tiga tungku
sejerangan, tiga tali sepilinan’ ini amat sesuai dengan sistem
masyarakat kita sekarang jika ditinjau dari sudut falsafahnya.

Tiga golongan insan yang menjadi tamsil ibarat yang dimaksudkan
di sini ialah: Datuk-datuk lembaga, alim ulama dan cerdik pandai
dalam tiap-tiap kampung, mukim, daerah atau negeri.

Jika tiga golongan yang berpengaruh ini bersatu sudah tentu
kesejahteraan kampung berkenaan tetap terjamin. Ker_]asama yang
erat dari tiga golongan inilah sesuai dengan maksud tiga tungku
sejerangan’ dan ‘tiga tali sepilinan’ ini.

29



Di Negeri Sembilan satu ketika dulu memang datuk-datuk lembaga
ini merupakan orang-orang politik dan pemerintah di setiap
kampung, luak atau daerah, memerlukan kerjasama dengan kadi-
kadi atau guru-guru agama yang dianggap alim ulama, manakala
cerdik pandai pula termasuklah guru-guru, orang tua-tua dan
orang-orang terpelajar.

Dengan perubahan-perubahan siasah negara yang sudah berlaku
sekarang datuk-datuk lembaga tidak lagi memainkan peranan aktif
dalam politik dan pentadbiran negeri atas sifat gelarannya, kerana
tempatnya telah diambil alih oleh wakil-wakil rakyat. Begitulah
datuk-datuk lembaga dikategorikan orang-orang cerdik pandai
tetap memainkan peranan yang tidak kurang pentingnya sebagai
pelapik.

Kalau dulu datuk-datuk lembaga bekerjasama dengan alim ulama
dan golongan cerdik pandai bagi menjalankan pentadbiran luak
(daerah), maka sekarang wakil-wakil rakyat jika bekerjasama
dengan alim ulama dan golongan cerdik pandai dalam usaha
memajukan sosio-ekonomi dan infrastruktur kampung-kampung
pastilah kampung itu akan maju, aman damai dan mencapai
kejayaan.

Bagi negeri-negeri lain selain dari Negeri Sembilan tentulah
mempunyai proses yang sama juga. Apabila tiga golongan ini
bekerjasama di satu-satu kawasan pilihanraya maka jelaslah telah
dipraktikkan ‘tiga tali sepilinan’ dan ‘tiga tungku sejerangan’
ini. Sekaligus kita terus menerima bahawa memang wajar
dikatakan ‘alam terkembang jadikan guru’ dalam kehidupan
kita bermasyarakat.

Ini semuanya dapat kita andaikan sebagai neraca perbandingan,
kerana setiap perubahah hendak kita lakukan terhadap peraturan
hidup bermasyarakat hendaklah sesuai dengan suasana
sekelilingnya kerana pepatah kita mengungkapkan:

Sekali air pasang sekali pasir berubah
Sekali raja mangkat sekali adat beralih.

Adat yang disebutkan di sini ialah undang-undang atau peraturan-
peraturan seperti yang disebutkan di awalan tadi.

30



Jelaslah sekarang bahawa tidaklah benar adat itu tidak boleh
diubah, kerana ianya boleh berubah mengikut keadaan zaman dan
peralihan masa sesuai seperti digarapkan dalam ungkapan: Alam
terkembang jadikan guru. Jika ada orang yang sengaja mahu
mempertikaikan:

Adat tak lapuk dek hujan
Tak lekang dek panas
Dianjak layu dicabut mati

hanya kesilapan dari segi pengertian dan istilah saja.

Kadangkala ramai orang terkeliru mengenai adat apabila mereka
tidak dapat membezakan apakah yang dikatakan adat, istiadat,
adat istiadat dan resam. Demikian juga dengan istilah apabila
kita mencari penyelesaian adat, sama ada adat mencari benar atau
benar mencari adat.

Kesimpulan.dari hujah ini adat yang sebenar-benarnya adat itulah
yang dikatakan ‘tak lekang dek panas, tak lapuk dek hujan’
kerana kebenaran itu harus dipelihara sebaik-baiknya seperti
diungkapkan:

Gemuk berpupuk
Segar bersiram

Kebenaran inilah yang diperlukan dalam mencari keadilan,
kesaksamaan dan kesejahteraan. Di dalam menentukan kebenaran
inilah juga maka ditegaskan:

Adat bersendikan hukum
Hukum bersendikan syarak
Syarak mengata adat menurut

Apakah peraturan-peraturan yang telah ditetapkan tidak boleh
diubah? Jawabnya boleh, asalkan saja ianya mempunyai asas
kebenaran bukan kebatilan, memberi manfaat bukannya mudarat,
mendorong kepada kemudahan dan bukannya kesukaran. Sebab
itulah dijelaskan seterusnya:

Ibu adat MUAFAKAT.......

31



GUBERNUR KEPALA DAERAH

TINGKAT | SUMATERA BARAT
e H.éay.&(éx/ll;p Padang. . J2 Astun.. 1970
Derajat/Sifat  © Pribedi
Kepods
Lampiran t
T e s Fomesh ] Yeh, Datuk A. Semed Join
Kuala Luspur

Assalemu'alaikum Warshmatullaahi Webarakatuh.

Dengan hormat,
Pertamo-tama saya panjatken puji syukur kehadirat Allsh SWT., semoga
Datuk Semad Idris beserta keluarga dalam keadaan sehat wal'afiat. Amin.

Kemudian, keni meraea teramst sayang sekali bahwa Bapak Datuk tidsk da
pat menghadisi sendiri pada waktu Seminar tentang Adat Minangkebau yang te-
1ah diadskan dari tanggal 1 sampai dengan 9 Agustus 1970 baru-baru ini di-
Batusengkar yang dihadiri pula oleh bekas Wakil Presiden Or. Mohammad Hatta
beserta sejumlsh para Pemangku-pemangku Adat Alam Minangkabau.

Adslsh sustu peristiwa yang serigat mengharuken terjadi dalam Seminar
tersebut pads waktu Kertss Kerjs Datuk dibscaken yang mendspat perhatien yang
sangat baik. Malshan sejumlah peserta Seminar tersebut termssuk para Pemang-
ku Adat Alam Minangkabsu mencucurkan air matanya sewaktu mendengerkan isi
Kertas Kerja tersebut.

Betapa tidak, karena dua saudara serumpun setelsh sekian lama terpisah
bertemu kembali. Kertas Kerja Datuk mengungkapkan pula bahwa banyak para Pe-
mangku Adat di Minangksbau ini baru mengetshui bahwa ternyata banyak nama -
nama tempat serts nama-nama kampung di Negeri Sembilan rupa-rupanya berasal
dari dasersh Minungkasbau ini sehingga hal tersebut mencerminkan betopa masih
dekatnya Minangkabau didalam lubuk hati seudara-saudaranya di Negeri Sembi-
lan,

Karena itu timbul niat pads masyarakat Minangkabau disini untuk lebih menge-
tshui lagi hal itwal keadeon seudara-saudaranya serumpun itu di Negeri Sem-
bilan,

Bapak ........




Bapek Datuk Yth., sckali lagi saya mengucapkan terima kasih
yeng tak terhingga atas gugahan dan sentuhan hati Kertas Kerja Da-
tuk terhadap masysrskat kami ini.

Semoga Allsh SWT. mengizinkan kita bersama untuk berjumpa kem -
bali delam waktu dekat mendotang.

Akhirnya salam hormat kami sempaikan dari rakyat Sumstera Barat,
Khususnya kepads Duli Yang Maha Mulia Tuanku Jeafar Ibni Almarhum Tuan-
ku A. Rachmen Yang di Pertuan Besar Negeri Sembilan Darulkhusus.

W; alai 11ashi




