KAHWIN SESUKU DAN BERKADIM DALAM ADAT
PERPATIH

Oleh :

NORHALIM HJ. IBRAHIM



KAHWIN SESUKU DAN BERKADIM DALAM
ADAT PERPATIH'

Oleh:
Norhalim Hj. Ibrahim
Jabatan Pengajian Pembangunan Keluarga
Universiti Pertanian Malaysia

Serdang. Selangor Darul Ehsan

Pendahuluan

1. Masyarakat bersuku-suku Adat Perpatih

Masyarakat Adat Perpatih Negeri Sembilan dan Naning, Melaka terbahagi kepada
kelompok-kelompok tertentu yang disebut suku. Orang yang menjadi ahli sesuatu suku
itu menganggap diri mereka sebagai mempunyai hubungan adik-beradik. Mereka
percaya bahawa mereka berketurunan daripada seorang nenek moyang perempuan yang
sama. Oleh sebab itu, dan sesuai dengan prinsip sistem seisi nasab ibu, suku seseorang

ahli masyarakat Adat Perpatih adalah berdasarkan suku ibunya.

Setiap suku itu boleh dipecahkan kepada kelompok yang lebih kecil yang disebut
perut. Bilangan perut dalam sesuatu suku tidak tentu, bergantung kepada jumlah ahli
suku yang berkenaan. Perut pula boleh dipecahkan kepada kelompok kecil, iaitu ruang.
Seperti perut bilangan ruang di dalam sesebuah perut juga berbeza. Kelompok yang
kecil, selalunya terdiri daripada kelompok keluarga luas dan pecahan kepada ruang

disebut rumpun. Bilangan rumpun di dalam sesebuah ruang juga berbeza-beza.

' Satu kertas kerja vang dibentangkan dalam Seminar Adat Perpatih, di Allson Klana Resort, Seremban
pada 13 julai 1996.



2. Perkahwinan dalam lingkaran hidup

Lingkaran hidup seseorang boleh dibahagikan kepada beberapa peringkat tertentu.
Peringkat-peringkat ini adalah masa bayl, mas kanak-kanak, masa remaja, masa dewasa
dan masa tua. Dalam kebanyakan masyarakat masa peralihan dari satu peringkat ke
peringkat yang lain dianggap sebagal masa-masa yang krisis. Dalam lingkaran hidup
seseorang individu itu akan mengalami beberapa krisis hidup yang kritikal. Oleh itu,
untuk menvediakan dan memaklumkan kepada masyarakat umum akan perubahan tahap
hidup ini. upacara-upacara inisiasi yang diistilahkan sebagai upacara krisis (crisis rites)
atau upacara peralihan (rites de passage) harus dijalankan. Antara krisis hidup yang

kritikal ialah kelahiran, perkahwinan dan kematian.

Kelahiran adalah bentuk krisis kritikal yang dialami ileh individu pada ketika
permulaan hidupnya, dan kematian ialah krisis kritikal yang terakhir dialami semasa
hidupnya. Sedangkan perkahwinan pula adalah suatu pengiktirafan yang membolehkan
seseorang itu mencapai kedudukan sebagai dewasa yang diakui sah serta diiktiraf oleh

masyvarakatnya.
3. Imstitusi perkahwinan

Setiap masyarakat mempunyai institusi perkahwinan atau adat semenda
menyemenda yang khusus untuknya. Perkahwinan, sebagai satu institusi yang penting
mempunyai aturan dan pantang larang tertentu dan khusus, dari awal hingga ke akhir
yang perlu dipatuhi. Antara aturan-aturan yang telah dilembagakan, dua peringkat harus

dilalui iaitu proses pemilihan jodoh dan adat istiadat perkahwinan.

Peringkat pemilihan jodoh ini adalah proses terawal dan penting. Pada peringkat
inilah ditentukan siapa bakal jodoh seseorang itu. Jodoh itu harus dipilih berdasarkan
aturan tertentu pula sama ada individu (wanita atau lelaki) itu boleh dikahwini ataupun
tidak.  Setelah ditentukan baharulah dijalankan aturan dan adat istiadat yang lain,

berikutnya dan diakhiri dengan upacara adat istiadat berkahwin



4. Anak dalam keluarga dan kekeluargaan

Selepas berumahtangga setiap pasangan, baik dahulu mahupun sekarang
menginginkan anak atau anak-anak. Dengan adanya anak maka barulah sesuatu keluarga
itu dikatakan lengkap. Anak adalah penting kerana itu adalah penyambung zuriat dan

pewaris budaya sama ada material atau bukan material pasangan berkenaan.

Jenis jantina anak diperlukan untuk menyambung zuriat dan budaya keluarga
bergantung kepada sistem kekeluargaan vang diamalkan oleh masyarakat di mana
keluarga berkenaan hidup. Masyarakat yang mengamalkan sistem keturunan dua sisi
tidak menentukan jantina anak yang dilahirkan. Bagi mereka sama ada anak itu lelaki
ataupun perempuan sama sahaja. Kedua-dua jantina atau salah satu daripadanya, lelaki
atau perempuan boleh meneruskan zuriat dan budaya keluarga serta masyarakatnya.
Masyarakat yang mengamalkan sistem sesisi (unilineal) juga memerlukan anak tetapi
lebih menekankan kepada satu jenis jantina sahaja berdasarkan sama ada lanyva
mengamalkan bentuk sistem sesisi nasab bapa (patrilineal) atau nasab ibu (matrilineal).
Jika mereka mengamalkan sistem nasab bapa maka jantina anak vang diharapkan ialah
lelaki. Sebaliknya, jika mereka mengamalkan sistem nasab ibu maka anak perempuanlah

vang diharapkan.

Masyarakat Adat Perpatih adalah masyarakat yang mengamalkan sistem nasab
ibu. Berikutan dengan itu, pasangan dalam masyarakat ini sering mengharapkan anak
perempuan. Dalam masyarakat ini anak perempuan adalah penting kerana ia merupakan
penyambung keturunan atau salasilah sesebuah keluarga, lantasnya sesebuah rumpun,
ruang, perut dan suku. Apabila sesuatu pasangan itu hanya memperolehi anak lelaki
sahaja maka masyarakat dan adat menganggap keluarga berkenaan sebagai telah pupus
atau musnah, yakni tiada lagi keturunannya yang akan menyandang pusaka kelompok

sukunya.



Pada zaman dahulu masalah seperti ini diatasi dengan mengambil anak angkat
perempuan. Tetapi mengambil anak angkat sahaja tidak menyelesaikan masalah. Anak
angkat masih tidak berhak untuk mewarisi pusaka keluarga dan suku. Keahlian sesuatu
suku tidak diperolehi oleh anak angkat secara automatik. Hanya anak daripada titisan
darah atau dilahirkan oleh wanita ahli sesuatu suku sahaja yang berhak menganggotai
suku ibunya. Justeru itu, seorang anak angkat, untuk menganggotai suku ibu angkatnya

haruslah melalui proses masuk suku yang dikenali sebagai adat istiadat berkadin.

Kahwin Sesuku dalam Adat Perpatih

1. Hutang ibu bapa

Dalam masyarakat Adat Perpatih perkahwinan merupakan ‘hutang’ terakhir yang

harus diselesaikan oleh ibu dan bapa serta kelompok kekeluargaanya, seperti dibilangkan:

Hutang atas lima perkara:
Pertama kerat pusat,
Kedua upah bidan,
Ketiga sunat Rasul,
Keempat khatam mengaji, rindak daing

Kelima nikah kalhwin.

2. Norma perkahwinan Adat Perpatih

Perkahwinan dalam masyarakat Adat Perpatih adalah dilihat bukan sahaja sebagai
hubungan antara dua orang individu yang berlainan jantina atau dua buah keluarga tetapi
lebih luas daripada itu, yakni antara dua kelompok kekeluargaan yang berlainan, mulai
dari kelompok rumpun hingga kelompok suku. Oleh sebab demikian, kehendak
masyarakat dan budaya maka Adat Perpatih telah mengaturkan aturan-aturan dasar
tertentu bagi pengamalnya dalam menegakkan institusi rumahtangga dikalangan mereka.

Dengan kata lain, perkahwinan yang digalakkan oleh masyarakat Adat Perpatih adalah



antara dua orang yang berlainan kelompok kekeluargaan suku, lain suku lain waris dan

dikatakan sebagai:

Labu ke kundur
Kundur ke labu

Orang ke orang

Adat perkahwinan masyarakat Adat Perpatih mempunyai norma-norma perspektif
dan preferential. Norma perspektif dasar sistem ini ialah eksogami yakni seorang lelaki
tidak boleh menikah dengan seorang perempuan daripada sukunya sendiri. Dengan kata-
kata lain Adat Perpatih melarang anggotanya berkahwin sesuku atau indogami. Ini
adalah kerana masyarakat Adat Perpatih menganggap mereka daripada suku yang sama

sebagai adik beradik kandung.

Norma perkahwinan preferential atau yang digalakkan adalah untuk melakukan
perkahwinan silang pupu iaitu dengan anak gadis abang atau adik lelaki ibu sendiri dan
dengan anak gadis kakak atau adik perempuan kepada ayah. Namun, oleh sebab bidang
ini tidak berkaitan dengan tema kertas kerja ini maka aspek perkahwinan yang digalakkan

oleh masyarakat Adat Perpatih ini tidak akan dibincangkan.
3. Prinsip eksogami atau larang kahwin sesuku

Prinsip perkahwinan eksogami ini adalah dianggap oleh masyarakat Adat Perpatih
sebagai mores yang bermaksud melanggar kehendak alam, yang pelanggaranya mendapat
tentangan dan dikenakan hukuman berat. Justeru itu prinsip eksogami meletakkan
perkahwinan anggota-anggota sesama suku, perut, ruang dan rumpun sebagai sumbang

(incest).

Berdasarkan konsep ini tiap-tiap anggota suku adalah sentiasa bergantung kepada
anggota suku lain bagi jodoh mereka. Dengan itu dalam tiap-tiap kelompok dalam suku

terutama kelompok rumahtangga akan terdapat anggota-anggota daripada suku lain. Dari



segi perkahwinan, anggota-anggota masyarakat adalah digolongkan kepada golongan

yang menerima dan golongan yang datang berkahwin. Golongan yang menerima

dinamakan fempat semenda dan tiap-tiap anggota golongan itu dipanggil orang tempat

semenda. Sebaliknya orang yang datang berkahwin ke dalam golongan tempat semenda

dinamakan orang semenda dan golongan mereka dipanggil orang seresam atau sebelah.

Hubungan persemendaan ini adalah merupakan perhubungan antara kelompok-kelompok

eksogami melalui perkahwinan antara seorang anggota lelaki satu kelompok itu dengan

seorang anggota perempuan kelompok lain.

4. Sebab-sebab dilarang kahwinan sesuku

Ada berbagai-bagai sebab mengapa diadakan larang kahwin sesuku (indogami).

Antara lain ialah:

L.

o

Mereka mengandaikan bahawa orang-orang sama suku itu sebagai adik
beradik. Ini adalah kerana dipercayai bahawa anggota setiap suku itu berasal
daripada seorang nenek moyang (perempuan) yang mulanya membentuk
keluarga, kemudian rumpun dan melalui masa mewujudkan suku. Justeru itu,
untuk menambah bilangan ahli kelompok kekeluargaan bukan sahaja orang
tempat semenda tetapi juga orang semenda maka diharuskan untuk mencari
jodoh atau berkahwin di luar suku. Melalui proses eksogami ini, bilangan ahli

yang merupakan aset ekonomi, politik dan sosial sesuatu suku itu bertambah.

Larangan perkahwinan bentuk ini adalah bagi mengekalkan dan melanjutkan
perhubungan persaudaraan dalam suku dan secara tidak langsung
memperkukuh lagi moral masyarakat adat. Dengan cara ini, maka anggota
lelaki akan memandang dan menganggap anggota perempuan yang sesuku
dengannya sama ada sebagai emak atau ibu, kakak, adik dan/atau anak yang

perlu dan patut dihormati, dijaga dan dilindungi serta disayangi.



~

D

e

Perkahwinan luar suku juga mengeratkan lagi perhubungan dan
menggabungkan suku-suku tersebut dalam satu kombinasi kekeluargaan yang
diistilahkan sebagai semenda dan tempat semenda. Si suami sebagai pihak
mendatang (konsep tempat tinggal selepas perkahwinan dalam masyarakat ini
adalah matrilokal atau oksorilokal) digelar orang semenda dan pihak menanti
(si isteri dan kaum keluarga sukunya) bergelar tempat semenda dan begitu
sebaliknya si isteri daripada pandangan kaum keluarga sesuku si suami. Oleh
sebab orang semenda dalam sesuatu suku (mungkin juga dalam serumah)
dating daripada beberapa suku, maka dengan sendirinya wujud hubungan
antara suku. Tegasnya sistem perkahwinan atau semenda menyemenda dalam
masyarakat adat ini mematerikan satu jalinan sosial yang menyeluruh dan
membantu menyempurnakan rasa kekitaan (esprit de corps) di kalangan

anggota masyarakat adat.

Larangan perkahwinan sesuku ini juga dapat mengawal perbuatan sumbang
atau terlarang antara lelaki dan perempuan terutama di kalangan anggota
sesuku. Di samping itu, oleh sebab perkahwinan adalah eksogami yang
memulakan jalinan kekeluargaan, maka kuasa konsep saudara itu tidak lagi
terhad kepada sukunya sendiri (sebagai orang tempat semenda) tetapi juga
suku-suku abang atau adik atau kakak ipar (orang semenda). Sebagai saudara,
maka secara automatik hukum bersaudara (adat bersaudara, saudara

dipertahankan) berkuat kuasa.

Kepercayaan yang menyatakan kecerdasan dan kesihatan (fizikal dan mental)
daripada orang yang kahwin adik-beradik itu akan merosot. Ini bermakna dari
segi biologi, kebanyakan ahli generasi akan dating menjadi cacat atau tidak

normal.

Mereka takut melanggar persumpahan antara nenek moyang kelompok suku
supaya berkahwin keluar dari suku sendiri atas sebab-sebab tertentu.

Persumpahan masih dihormati dan diingati terutama dalam istiadat berkadim.



7. Mereka juga berkahwin luar suku kerana survival suku itu sendiri. Ini
bermaksud kesinambungan sesebuah suku bergantung kepada suku lain
kerana ada kemungkinan ahli wanita sesebuah suku itu melebihi anggota
lelakinya atau sebaliknya. Dengan itu, bakal pasangan seseorang anggota

sesebuah suku itu harus didatangkan dari luar sukunya.

Dengan demikian, mereka telah menginstitusikan bahawa berkahwin antara
anggota sesama suku adalah dilarang. Jika dilakukan juga maka perkahwinan

itu dianggap sebagai sumbang.

5. Sumbang atau larangan dalam perkahwinan

Dalam masyarakat Adat Perpatih, selain larangan perkahwinan menurut hukum
syarak, terdapat juga larangan menurut adat. Adat melarang perkahwinan sesuku dan

sewaris yang dikatakan sebagai:

Dihambat dek syarak,

Digalang dek adat.

Secara keseluruhan sumbang atau larangan adat ini diistilahkan sebagai sumbang
balai melintang. Sumbang ini dapat dipecahkan kepada dua jenis mengikut tahap

kesalahannya, iaitu sumbang sewaris dan sumbang sekadim.

Seandainya berlaku juga perkahwinan sumbang ini, pasangan berkenaan
dikenakan hukum kahar. Pada pandangan masyarakat adat, orang yang melakukan
sumbang ini adalah ibarat haiwan dan tidak layak wujud dalam masyarakat. Mereka

dipulaukan dan disisihkan daripada segenap sudut kehidupan seharian masyarakat.



6. Sumbang sewaris

Sumbang sewaris bererti berkahwin sesama suku. Jika sumbang ini dilakukan
maka pasangan berkenaan akan dihalau oleh ahli-ahli sukunya. Mereka tidak lagi
dibenarkan duduk di dalam kawasan sukunya dan tidak pula diterima oleh suku-suku lain
di wilayah atau luak berkenaan. Tegasnya, mereka dihalau dari kawasan luak. Pada

zaman dahulu, tempat duduk mereka pun akan dibasuh.

Lelaki yang melakukan kesalahan ini tidak dibenarkan menjunjung saka atau
jawatan pusaka suku. Seandainya semasa melakukan kesalahan itu dia sedang
menjunjung pusaka, maka pusakanya itu luruh dengan sendirinya. Pada perempuan pula
segala harta suku yang ada padanya akan luruh, yakni dia tidak ada hak lagi memiliki
sebarang harta pusaka sukunya. Masyarakat adat memandang hina pasangan tersebut dan

tidak boleh menjadi anggota masyarakat. Mereka ini diperbilangkan sebagai:

Laksana buah beluluk
Tercampak ke laut tidak dimakan ikan

Tercampak ke darat tidak dimakan ayam.

Walau bagaimanapun adat membolehkan pasangan itu balik ke tempat asalnya (ke
sukunya) setelah melaksanakan syarat-syarat tertentu. Perbuatan ini dikatakan sebagai
masuk adat sesuai dengan kata perbilangan : “Sesat hujung jalan balik ke pangkal jalan”.

Untuk tujuan ini beberapa syarat harus dipenuhi terlebih dahulu.

Di setengah wilayah Adat Perpatih, yang bersalah hanya boleh masuk adat selepas
berlaku perceraian atau kematian salah seorang daripada pasangan itu. Bagaimanapun
penerimaan mereka kembali ke pangkuan masyarakat sukunya bergantung kepada
keizinan anggota kelompok kekerabatannya, dan direstui pula oleh pemimpin-pemimpin
adat yang berkenaan. Apabila ada persetujuan, selepas berkampung dan bermuafakat

barulah yang berkenaan dibolehkan memenuhi syarat-syarat tersebut.



Antara syarat yang harus dipenuhi adalah membayar 50 (lima puluh) gantang
beras, wang tunai berjumlah RM14.00 dan mengadakan seekor kerbau atau lembu. Beras
dan kerbau atau lembu itu haruslah digunakan untuk mengadakan majlis kenduri. Dalam
kenduri itu ketua-ketua adat — lembaga, buapak dan besar — mesti dijemput dengan penuh
adat istiadat, di samping menjemput keseluruhan ahli suku dan orang semenda sukunya.
Perjalanan majlis kenduri itu akan diawasi oleh Datuk Lembaga suku yang berkenaan

agar tidak berlaku cacar yang boleh membatalkan majlis masuk adat itu.

Tujuan utama mengadakan kenduri itu adalah untuk mendamaikan pihak berkenaan

dengan seluruh anggota suku masyarakat setempat:

Menjernihkan yang keruh

Menyelesaikan yang kusut.

Dalam majlis tersebut pasangan (atau salah seorang, jika telah berlaku perceraian
mati) akan mengisytiharkan kesalahan yang telah mereka lakukan. Selanjutnya mereka
akan membayangkan keinginan untuk kembali ke pangkuan suku serta bergabung semula
dalam ikatan keluarga seperti mana dahulu. Selepas mengakui kesalahan dan meminta
maaf kepada orang ramai mereka harus pula menyembah semua anggota suku yang hadir

untuk memohon maaf.

Dengan adanya kenduri ini, maka terhebahlah kepada masyarakat sesuku dan
seluak yang pasangan berkenaan telah surut ke pangkal jalan, serta mengakui di samping
menebus kesalahannya. Pendeknya, majlis ini adalah satu cara untuk memohon maaf

secara terbuka.

Apabila selesal istiadat itu pasangan itu akan balik ke tempat asalnya dan diberi

kedudukan seperti sebelum berlakunya kesilapan tersebut.



Apa yang harus diambil perhatian di sini ialah cara masyarakat menerima kembali
asangan vange melakukan sumbang itu dan juga syarat-syarat yang dikenakan mungkin
o = o o o

berbeza daripada satu luak ke satu luak adat yang lain.

7. Sumbang sekadim

Sumbang sekadim adalah melakukan perkahwinan dengan ahli seperut. Jika
dibandingkan dengan sumbang akibat berkahwin sesuku, sumbang kategori ini
merupakan kesalahan yang besar dalam Adat Perpatih. Hukumannya ialah segala harta
benda pasangan itu dirampas. Di sesetengah tempat pada zaman dahulu, mereka
dikenakan hukuman bunuh. Pernah berlaku di Pulau Sebang, Naning anggota Suku Seri
Melenggang (Semelenggang) melakukan sumbang jenis ini. Pasangan tersebut telah
ditangkap dan dimasukkan ke dalam bakul dan dibenamkan ke dalam sungai. Mereka

telah mati lemas dan kubur mereka dikenali sebagai Jerat Sumbang.

Kepada ahli masyarakat Adat Perpatih kedudukan mereka yang melakukan sumbang

jenis ini ialah:

Hidup tidak terpelihara,
Mati tak ditanam,
Harta diambil,

Tuan dibunuh.

Atau diperbilangkan juga sebagai:

Ke laut tumpah karam,

Ke darat sial terbakar.



Berkadim
1. Kadimkan Negeri atau Wilayah

Sebagai dinyatakan di atas tadi, berkadim bererti mengambil anak angkat. Dari
segi sejarah, pengertian berkadim ini tidak terhad kepada manusia sahaja tetapi meliputi
wilayah atau negeri.  Pada sekitar tahun 1799/1800, Kerajaan Rembau telah
mengkadimkan orang-orang Bugis di Linggi tersebut telah pula dikadimkan oleh
Kerajaan Sungai Ujung. Akibat pengkadiman kedua-dua buah kerajaan ini maka timbul

perbilangan mengenai status wilayah Linggi itu sebagai:

Beremak ke Rembau,

Berbapa ke Semujung (Sungai Ujung).
2. Kadimkan Anak

Pada pengertian umum, berkadim bermaksud menjadikan seseorang itu sebagai
anak angkat. Dalam pengertian adat, berkadim bermaksud lebih daripada itu. Ia
membawa erti mengiktiraf anak angkat (selalunya tetapi tidak semestinya anak
perempuan) menjadi anggota sesebuah suku, perut, ruang dan rumpun perempuan (ibu)
yang mengambilnya. Anak atau individu yang dikadimkan itu pula akan menerima dan
memberi hak dan tanggungjawab yang sama seperti anggota suku (yang

mengkadimkannya) yang lain.
3. Anak angkat dan proses anak angkat

Proses angkat ialah pengambilan anak kecil oleh seseorang atau sepasang suami
isteri yang tidak beranak ataupun yang hanya mempunyai anak lelaki sahaja. Biasanya
anak yang diangkat atau diambil ialah anak perempuan kerana sistem keturunan nasab
ibu memerlukan anak perempuan bagi mewarisi harta pusaka seperti tanah. Oleh itu bagi

keluarga yang tidak mempunyai anak perempuan maka keperluan mendapatkan anak



perempuan itu amat besar sekali bukan sahaja bagi mewarisi harta bahkan bagi

menyambung zuriat atau keturunan ibu.

Biasanya anak perempuan yang diambil keutamaan adalah anak adik-beradik
perempuan (ibu) itu sendiri, dan keduanya anak-anak kerabat sanak- ibu dan ketiga
daripada kalangan lain seperti kerabat di luar sanak — ibu dan orang bukan keturunan

Melayu seperti keturunan Cina.

Pengambilan anak angkat daripada kaum keluarga sanak — ibu tidak menimbulkan
masalah dari segi keahlian suku kerana anak tersebut telah pun menganggotai suku yang
sama dengan ibu yang mengangkatnya. Masalah keahlian ini akan timbul jika anak itu
daripada keluarga sanak — bapa kerana suku (iaitu suku ibu biologi) anak tersebut sama
dengan suku ibu angkatnya (ibu sosial). Keadaan yang serupa juga akan terjadi jika

mengambil anak orang bukan keturunan Melayu.

4. Menerima anak angkat

Satu lagi cara mendapatkan anak angkat ialah dengan menerima anak angkat.
Keadaan ini terutama dilakukan oleh orang-orang yang datang dari luar sesebuah
kampung atau wilayah Adat Perpatih dan tinggal di situ. Ada dua golongan orang yang
dating seperti ini. Pertama ialah orang-orang yang berasal dari luar daerah Adat Perpatih.
Kedua ialah orang yang datang dari kawasan Adat Perpatih tetapi mungkin berlainan
kampung atau wilayah. Dalam kedua-dua golongan ini termasuk juga pengamal Adat
Perpatih dari kawasan kampung lain atau luak lain tetapi jauh serta orang luar wilayah
Adat Perpatih yang ingin berkahwin dengan gadis adat. Untuk mendapat perlindungan

sesuatu suku maka anak atau individu berkenaan harus melakukan upacara berkadim.



5. Proses berkadim

Proses berkadim dalam masyarakat Adat Perpatih adalah penting kerana hanya
dengan melalui proses ini sahaja seorang yang diangkat menjadi anak angkat atau yang
mengaku menjadi anak angkat disahkan menjadi anak angkat dan mempunyai hak dan
tanggungjawab yang berkaitan dengan keanggotaan satu-satu suku dan juga menjadi anak

kepada seseorang ibu.

Proses berkadim itu dijalankan menurut aturan dan istiadat sebagai tanda
penerimaan oleh sesebuah suku di mana perut, ruang dan rumpun serta keluarga itu
menjadi anggota. Soal penerimaan itu adalah penting dari segi hak dan tanggungjawab

dalam suku. Jadi pengkadiman yang sah dari segi masyarakat adalah penting.

Adat berkadim ini, jika dilihat dari segi kuasa, hak dan tanggungjawab yang
diberikan atau diperolehi oleh anak atau individu yang dikadimkan itu, dapat dipecahkan

kepada dua jenis iaitu kadim adat dan pusaka dan kadim (pada) adat.

6. Kadim adat dan pusaka

Pengkadiman jenis ini dianggap sebagai bentuk pengkadiman penuh. Anak
perempuan yang dikadimkan dan keturunannya diberi hak, kuasa dan tanggungjawab
penuh sama seperti ahli-ahli suku yang lahir (ahli secara biologi) dalam suku tersebut.
Melalui pengkadiman jenis ini tidak ada perbezaan antara kedua-dua pihak iaitu anak
yang dikadimkan, termasuk keturunannya dan keluarga atau suku yang menerimanya
dalam perwarisan pusaka suku. Tetapi jika anak yang dikadimkan itu anak lelaki maka
hak, kuasa dan tanggungjawab lupus bersamanya kerana perwarisan pusaka dan saka

mengikut keturunan perempuan.



7. Kadim (pada) adat

Kadim jenis ini adalah pengkadiman yang tidak penuh. Individu yang
dikadimkan tidak dijadikan ahli atau anggota tulen. Keturunan perempuannya tidak
berhak mewarisi harta pusaka suku yang menerimanya. Keturunan pihak lelakinya juga
tidak berhak menyandang saka atau jawatan pusaka suku. Namun, dari segi perlindungan
dan aspek-aspek lain kehidupan seharian pihak suku yang mengambilnya akan

memberikan kepadanya tanpa berbelah bagi.

Individu vang dikadimkan secara adat ini masih mempunyai hak-hak dan
obligasi-obligasi tertentu yang berkait dengan perempuan (keluarga) yang mengambilnya
sebagai anak angkat. Sebagai anak angkat beliau diberi hak atas harta-harta yang
diakukan atau diwariskan dan diserahkan kepadanya oleh ‘ibu’nya semasa ibu itu masih
hidup. Harta yang diberikan ini selalunya bukan harta pusaka suku tetapi harta yang
baharu dibeli seperti sebidang tanah kampung (mungkin di atasnya telah sedia didirikan
sebuah rumah) dan sebidang sawah. Pemberian ini adalah sebagai tanda wujudnya

perhubungan ibu-anak atas adanya upacara kadim adat tadi.

8. Upacara atau adat istiadat berkadim

Adat istiadat berkadim ini harus melalui beberapa peringkat tertentu. Peringkat-

peringkat bagi berkadim jenis kadim adat adalah seperti berikut:

1. Kenduri dengan menyembelih binatang ternakan selalunya kambing dan ayam.
Kenduri ini harus dihadiri oleh kesemua ahli kelompok kekeluargaan
perempuan yang menjalankan istiadat itu. Kambing harus disembelih dalam
kenduri ini kerana ia adalah satu keperluan adat apabila ketua-ketua adat

(Datuk Lembaga dan yang lainnya) hadir bersama dalam majlis itu.



S]

(5]

&

Emas atau duit adat seperti yang ditetapkan oleh adat untuk dibahagikan
kepada ketua adat dan anak-anak buah dalam waris suku yang mengadakan

adat istiadat tersebut dan kepada datuk-datuk lembaga suku lain.

Merenjis air limau (dan tepung tawar) kepada yang berkadim.

Mengangkat sumpah taatkan bersaudara kepada emak, bapa, saudara angkat

dan kepada waris angkat kepada waris suku.

Bagi kadim adat dan pusaka peringkat-peringkat yang disenaraikan di dalam ditambah

dengan satu lagi istiadat iaitu:

5.

Istiadat mencecah darah. Dalam upacara ini kedua-dua belah pihak akan
mencecah jari-jari masing-masing ke dalam darah kambing yang disembelih
untuk kenduri itu. Peristiwa ini haruslah disaksikan oleh kesemua ahli

kelompok kekeluargaan perempuan yang menjalankan adat istiadat itu.

Semasa mencecah darah itu, di samping mengangkat sumpah seperti yang

dilakukan dalam upacara kadim adat yang dinyatakan di atas (8.4), mereka
juga mengisytiharkan bahawa mulai ketika itu perhubungan antara anak
angkat dengan ibu angkat serta anggota sesuku dengan ibu angkat itu adalah

seuri setemuni.

Dengan berlangsungnya dua upacara ini maka adat telah menukar status anak

tersebut daripada status anak sosial kepada status anak biologi bagi ibu berkenaan.



Penutup

Pemerihalan berkenaan dengan ‘kahwin sesuku dan berkadim’ dalam masyarakat
Adat Perpatih dalam kertas kerja ini adalah berdasarkan situasi tradisional dan ideal.
Hari ini keadaan dan komposisi masyarakat Adat Perpatih telah berubah. Bilangan ahli
dalam suku tidak lagi seperti keadaan di zaman tradisional. Masyarakat Adat Perpatih
hari ini bukan lagi masyarakat petani sara diri tetapi adalah masyarakat yang terlibat
dalam kemajuan perindustrian dan mengamalkan sistem ekonomi kapitalis. Keseluruhan
sistem hidup masyarakat ini bukan lagi bersifat komunal yang berdasarkan aktiviti
sehariannya kepada sikap kasih sayang, bekerjasama dan bersefahaman tetapi telah
diresapi oleh nilai-nilai baru yang dicirikan oleh sikap individualistic, mementingkan diri
sendiri dan materialistik. Pandangan hidup hampir keseluruhan masyarakat Adat Perpatih

hari ini adalah pandangan hidup ala masyarakat dan budaya barat.

Oleh yang demikian, maka norma-norma dan aspek-aspek tertentu dalam aturan
hidup masyarakat adat ini telah berubah atau disesuaikan dengan keadaan sekitar dan
peralihan masa. Ini termasuklah aspek-aspek seperti kahwin sesuku. Larangan dan
pantangan terhadap perkahwinan bentuk ini tidak lagi diperindah kan sangat oleh
masyarakat umum. Hanya beberapa suara sahaja yang masih terdengar merungut
mengenainya. Bilangan mereka yang bersuara sedemikian pun semakin hari semakin

merosot.

Satu perkara yang harus diambil perhatian mengenai kahwin sesuku ini ialah
bilangannya. Sejauh yang dapat dipastikan bilangan pengamal Adat Perpatih, sejak
zaman dahulu yang melakukan kahwin sesuku ini adalah sangat sedikit, malahan tidak
signifikan dan tidak mencacatkan masyarakat jika pun ianya terjadi. Masyarakat adat
hari ini adalah masyarakat terbuka dengan maksud ramai ahli adat telah mencari dan
berkahwin dengan pasangan (lelaki atau perempuan) yang dating dari luar wilayah Adat
Perpatih. Justeru itu ramai ahli masyarakat yang menetap dan berketurunan daripada

orang beradat tidak lagi mempunyai suku. Ini adalah hasil daripada kahwin campur.



Berkaitan dengan adat berkadim, institusi ini boleh dikatakan hanya tinggal nama
sahaja. Hampir kesemua ahli masyarakat yang tinggal di wilayah Adat Perpatih tidak
jelas dan lantaran itu tidak mengamalkannya lagi. Apa perlu lagi berkadim? Harl ini
masyarakat termasuk masyarakat Adat Perpatih tidak lagi memberi keutamaan kepada
anak perempuan. Mereka menerima apa sahaja jantina anak yang dikurnia Allah. Ahli
masyarakat Adat Perpatih, terutama sekali pasangan yang tidak beranak, masih dan akan
terus mengambil anak angkat tetapi akhir-akhir ini, jarang malahan tiada lagi pasangan

berkenaan yang mengkadimkan anak angkat mereka.

Wanita generasi baru hari wilayah Adat Perpatih tidak lagi mahu tinggal di
kampung atau di rumah pusaka ibu mereka. Kebanyakan daripada mereka telah berhijrah
dan bekerja di bandar dan mendapat pasangan di sana. Bukan setakat itu sahaja
perubahan wanita generasi baru ini, mereka telah membeli dan menjadikan kawasan
taman-taman perumahan di Bandar sebagai kampung halaman mereka. Mereka hanya
balik ke kampung asal sekali-sekala sahaja. Ikatan mereka dengan kampung pusaka
neneknya telah hampir putus. Sikap dan pendirian mereka terhadap jantina anak telah
berubah. Justeru itu, apa perlunya mereka, jika mereka terpaksa mengambil anak angkat,
mengkadimkan anak angkatnya. Keperluan untuk mengkadimkan anak tidak wujud lagi
hari ini. Jika pun proses ini dilaksanakan ia tidak lagi memberi makna signifikan kepada

mana-mana pihak.

Satu perkara yang harus diambil perhatian di sini ialah institusi berkadim anak ini
telah diharamkan oleh kerajaan adat luak Rembau sejak awal tahun 1930-an lagi. Ini

adalah satu perubahan yang signifikan dalam perkembangan Adat Perpatih.

Pernyataan yang baharu dinyatakan di atas ini menunjukkan bahawa adat dan
masyarakatnya sentiasa terbuka dan menerima perubahan seta berkembang mengikut
keadaan dan masa serta persekitarannya. Ini juga menunjukkan bahawa Adat Perpatih
adalah adat dinamik. Ia hidup, tidak kaku, beku atau mati. Adat Perpatih, hampir semua

aspeknya mempunyai daya luntur yang cukup untuk menyesuaikan diri dengan keadaan



masa dan persekitaran. Kedinamikan dan keboleh lunturnya ini dijelaskan dalam

perbilangan:

Sekali air bah

Sekali musim berubah
Sekali raja mangkat
Sekali adat beralih

Sekali tahun beredar
Sekali musim bertukar
Adat dipakai, baharu

Kain dipakai usang
Bercupak sepanjang buluh
Usang-usang diperbaharui
Lapuk-lapuk dikajangi
Nan elok dipakai

Nan buruk dibuang

Kok singkat diulas

Kok panjang dikerat

Kok melebihi jangan melampau

Kok mengurang jangan sia-sia

Dalam rangkai pepatah-pepatah dalam perbilangan di atas, jelas bahawa Adat
Perpatih tidak kaku dan akan berterusan. Dan, seandainya masyarakat tidak lagi

menginginkan sesuatu aspek adat ini, maka adat telah menjanjikan bahawa:

Ibu adat itu muafakat
Usang-usang diperbaharui
Yang lapuk disokong
Yang elok dipakai

Yang buruk dibuang

Alah adat dek muafakat



Dengan itu masyarakat hari ini tidak perlu mengembar-gemburkan Adat Perpatih
ini. Adat itu sendiri telah meletakkan pisau dan mentimun dalam tangan kita. Apa yang
perlu dilakukan oleh generasi hari ini ialah tepuk dada tanya selera. Justeru itu lakukan

dan laksanakan apa yang perlu kepadanya berdasarkan a/ur yang telah ditetapkan.



