.
-

e




ADAT DAN KEBUDAYAAN MINANGKABAU



e

§ %
Foama¥

grafitipers



ALAM TERKEMBANG JADIGURU
Adat dan Kebudayaan Minangkabau
© A.A.Navis

No. 16/84

Pengantar: Dr. Taufik Abdullah

Pendesain Grafis & Kulit Muka: T. Ramadhan Bougie

Penerbit PT Pustaka Grafitipers

Pusat Perdagangan Senen Blok I, Lantai lll
Jakarta 10410

Anggota IKAPI

Cetakan Pertama 1984
Cetakan Kedua 1986

Percetakan PT Temprint, Jakarta




dat Minang merupakan salah satu adat yang unik di Indonesia,
antara lain karena sifat matrilineal yang ada pada masyarakat itu.
Beberapa buku dan telaah tentang adat Minang telah diterbit-
\ kan, namun rasanya masih ada saja yang “tertinggal” tidak
‘ £ tersampaikan atau tercatat. Dan tidak jarang yang "tertinggal”
itu ternyata penting, atau setidaknya menarik, untuk diketahui.

Dalam buku yang disusun A.A. Navis ini, hal-hal yang penting dan menarik
tentang adat Minang itu banyak ditemukan. Di samping sebagai budayawan,
Navis adalah seorang sastrawan; dan buku ini pun ditulis dengan gaya yang
lancar dan berkadar informasi tinggi. Kami yakin, buku ini akan bisa menam-
bah pengetahuan kita tentang adat Minang pada khususnya, dan kebudayaan
Indonesia pada umumnya. Dan karangan Navis ini mungkin malah bisa
menjadi salah satu buku baku tentang adat dan kebudayaan Minang.

Jakarta, Juli 1984



r Isi

Pengantar Penerbit
"Studi Adat sebagai Pantulan Perubahan Sosial di Minangkabau”
oleh Taufik Abdullah

Pengantar Penulis

Sejarah
Tambo

Undang-undangdan Hukum .........oooooooiii
Penghulu ..o,
HartadanPusaka .......cccooooiiiiiieeeeeeeeee e,
Rumah Gadang ...l e
Perkawinan ..o,
KeSUSASEIAAN ....ooiviviieceeee oo
Permainan Rakyat ......ccoooiiooieieeeeeeeeeeeee e,
Daftar Bacaan.........coooiuoiiieecoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e,

Indeks

ViI

45

59

85
119
149
171
193
229
263
285
291

viI



¥ katan saya dipakai, maka salah satu indikator untuk menentu-
kan bahwa proses melemahnya kemantapan tradisional telah
bermula ialah ketika peserta (participant) kebudayaan mulai seca-
ra kreatif mempersoalkan tuntutan dari dasar nilai kulturalnya.
Kelanjutan proses itu akan makin jelas di saat mereka mencoba pula membuat
jarak dengan dasar nilai kultural itu dan secara sadar mencoba menerangkan
apa makna yang sesungguhnya dari dasar nilai itu. Dengan kata lain mereka
bukan saja tidak membiarkan diri terlarut dan terkulai dalam keberlakuan
dasar nilai kultural, tetapi bahkan juga ingin merangkul lebih keras. Mereka
sebagai peserta makin sadar, bahwa nilai dasar yang dimiliki itu merupakan
sesuatu yang berharga untuk selalu dipelihara. Dalam situasi seperti inilah
biasanya patokan-patokan dasar nilai kultural tersebut diperjelas. Dengan
begini dasar nilai itu di satu pihak secara rasional bisa dimengerti, dan di pihak
lain ia dijadikan pula sebagai ukuran dalam menghadapi dan menjalankan
perubahan. Sikap inilah biasanya disebut tradisionalisme — perubahan yang
terjadi semestinyalah berlandaskan pada kelanjutan berlakunya tradisi.
Tentu bisa diduga bahwa tradisionalisme mengandung unsur-unsur konflik
yang kadang-kadang juga tak terlalu mudah diatasi. Sampai dimanakah per-
ubahan itu masih sah, tanpa mengorbankan keberlanjutan berlakunya nilai
dasar tradisional. Sebaliknya revisi apakah yang harus dilakukan untuk me-
niadakan akibat negatif dari perubahan struktural, baik yang bersumber dari

IX



dalam ataupun yang dipaksakan dari luar, yang tak terelakkan? Maka berbagai
pasangan konflik pun bermunculan. Masyarakat yang sedang mengalami pro-
ses "'detradisionalisasi” itu seakan-akan merupakan jaringan-konflik yang sa-
ling berkaitan. Namun jarang suatu konflik yang demikian sentral sehingga
mengancam polarisasi sosial yang keras. Sebab konflik yang satu — antara dua
golongan pendapat — bisa dilunakkan oleh konflik yang lain, ketika komposisi
dari pro dan kontra telah berbeda. Jadi sesungguhnya kemajemukan konflik
tersebut bukan saja bisa merupakan faktor pembendung proses disintegrasi
sosial, tetapi juga sering menjadi unsur yang sangat menentukan bagi terjaga-
nya integrasi. Karena itulah proses detradisionalisasi ini — suatu proses yang
tentu saja tak terlepas dari perubahan sosial-ekonomis yang terjadi — bisa
berlangsung lama. Seandainya suatu perubahan tanpa diinginkan terjadi,
maka perubahan itu harus dilihat sedemikian rupa sehingga bukan saja secara
kultural bisa dimengerti, tetapi juga pemasukannya ke dalam perbendaharaan
kultural tidaklah merusak. Dengan ini chaos ingin dihindarkan dan dengan ini
pula keberlakuan yang berlanjut dari nilai dasar tradisional ingin diperta-
hankan. :

Tentu saja apa yang saya bicarakan di atas lebih merupakan suatu gejala
intelektual. Kesemuanya lebih merupakan pergumulan para cendekiawan,
para peserta kebudayaan yang paling sadar, untuk selalu ingin memberi makna
terhadap dunia sendiri dan yang mengitari diri. Meskipun gagasan di atas
memberi kesan bahwa saya ingin memberikan bentukan teoritis terhadap
gejala yang dihadapi masyarakat tradisional ketika berhadapan dengan per-
ubahan struktural yang terjadi, tetapi saya tidaklah bertolak dari pemikiran
spekulatif. Hal-hal di atas berasal dari hasil observasi saya atas peristiwa
sosial-kultural Sumatera Barat di awal abad 20 ini.

Tentu saja situasi itu tidaklah muncul begitu saja. Gerakan Padri yang
kemudian meletus menjadi “perang saudara”, yang terjadi di awal abad 19,
telah memaksa masyarakat Minangkabau merevisi lagi definisi dari dunianya,
dari "alam Minangkabau”. Bagaimanakah hal-hal yang paradoksal dari dasar
kultural harus secara kreatif diselesaikan? Pencarian definisi yang sesuai ini
tidaklah sekadar usaha untuk menemukan dasar “ideologi” yang baru yang
bisa selesai pada tingkat formalnya. Definisi baru tersebut langsung me-
nyentuh hal-hal yang bersifat struktural. Meskipun pemurnian kehidupan
keagamaan' merupakan tujuan utama gerakan Padri. hasil akhir yang ingin
ditemukan ialah suatu "alam Minangkabau” yang baru, yang diredhai dan

1 Mengenai aspek “pemurnian agama” dari gerakan Padri. lihat umpamanya H.A. Steyn Oarve, "Kaum
Padari (Padri) di Padang Darat Pulau Sumatera” (terj.) dalam Taufik Abdullah (ed.) Sejaral Lokal di
[ndonesia. Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1979: 108-127. Lihat juga memoir Fakih Saghir, yang
terkenal sebagai Syekh Jalaluddin, salah seorang ulama yang terlibat dalam konflik agama ini. Syekh



yang hagq.

Saya tak tahu bagaiman jadinya Minangkabau jika Belanda tak campur
tangan dalam Perang Padri ini. Tetapi sementara perang itu mengalami tran-
sformasi — dari pergolakan kultural menjadi perang kolonialisme — suatu
definisi baru makin memperlihatkan dirinya. “Alam Minangkabau” tidak saja
harus dianggap sebagai dunia yang berlandaskan adat dan Islam, tetapi hirarki
dari keduanya telah pula diperjelas. Tidak lagi adat dan Islam yang paling
mendukung, tetapi "adat bersandar syarah. Syarah bersandar Kitabullah.”
Selanjutnya dikatakan bahwa "agama mengata, adat memakai”. > Maka sejak
itu pemantulan struktural dari definisi kultural ini adalah merupakan salah
satu tema pokok dalam sejarah Minangkabau. Dari sudut kekuasaan dan
kewenangan, rumusan kultural ini mempertanyakan wibawa siapa yang harus
lebih berfungsi dan kata siapa yang harus lebih memutus. Pemasukan unsur
keulamaan ke dalam struktur kekuasaan, yang diwujudkan dalam keanggota-
an di dalam balai adat, ternyata hanyalah merupakan pelebaran dari elite
kekuasaan. Sedangkan esensi keulamaan tertinggal di luar. Keulamaan, yang
bertolak dari penguasaan ilmu dan pengakuan sosial, tak bisa terlibat dalam
proses pewarisan jabatan dengan memakai patokan matrilineal itu. Dari sudut
sistem pewarisan masalahnya bahkan lebih pelik. Berbagai konflik yang terjadi
makin memperlihatkan betapa “nikmatnya” hidup dalam kemajemukan
hukum.?

Konflik terbuka kadang-kadang terjadi dan perdebatan terus berlanjut.
Apalagi di samping itu masalah pemurnian (orthoksi) agama makin lama
makin menonjol pula. Dalam hal ini yang dipermasalahkan tidaklah sekadar
definisi "alam Minangkabau” tetapi sistem perilaku dan kebersihan keyakinan
keagamaan dari noda-noda yang bisa mengurangi kemutlakan ke-Esa-an Al-
lah. Betapapun fundamental dan mendasarnya hal-hal ini, kesemuanya ber-
sumber dari dinamik kebudayaan sendiri. Masalahnya menjadi sangat berbeda
ketika tantangan yang dihadapi bukan bertolak tiang-tiang "alam Minangka-
bau” sendiri. Soalnya menjadi lain sekali di saat tantangan yang datang itu

Dijilal-eddin, Verhaal van der aanvang der Padri oulusten op Simara (diselenggarakan oleh Dr. ]J. Hollander).
Leiden 1837. Ditulis dalam bahasa Melayu ("gaya” Minangkabau) huruf "Jawi”, memoir ini pernzh
ditranskripsikan oleh M. Radjab untuk keperluan Seminar Kebudayaan Minangkabau 1970. Studi
terhadap memoir ini dilakukan oleh Christine Dobbin, "lslamic Revivalism in Minangkabau at the Tum
of the Nineteenth Century”, Modernt Asian Studies, 8,3 (1979): 319-356. Lihat juga M. Radjab. Perang Padri,
Jakarta: Balai Pustaka, 1954.

2 Taufik Abdullah, “Adat and Islam": An Examination of Conflict in Minangkabau”, Indonesia, 2 (October
1966): 1-24.

3 Mengenai hal ini telah cukup banyak studi yang dihasilkan. Yang terakhir dan paling lengkap ialah Franz
von Benda-Beckman, Property in Secial Continuity. The Hague: Martinus Nijhoff, 1975.
Tentang corak konflik di Minangkabau, lihat Nancy Tanner, 'Disputing and Dispute Settlement Among
the Minangkabau of Indonesia”, Indonesia. 8: 21-67.



berasal dari kekuasaan asing. Perang Padri temyata tidak saja berakhir dengan
didapatkannya suatu definisi baru tentang "alam Minangkabau”, yang serta
merta juga menuntut pemecahan dalam sistem sosial dan hukum, tetapi juga,
dan lebih mudah dilihat dan dirasakan, bercokolnya dominasi politik dan
meliter Belanda. Dengan dominasi corak hubungan yang bersifat atasan-dan-
bawahan pun makin pula memperlihatkan dirinya.* Inilah suasana yang jelas
dirasakan di awal abad 20.

Berhadapan dengan situasi baru ini, beberapa penghulu adat Minangkabau,
para literati, yang tinggal di kota, berhadapan langsung dengan situasi dominasi
ini, mulai secara bersungguh-sungguh merenung tentang hakikat "alam Mi-
nangkabau” dan tuntutan-tuntutan kultural yang terlekat di dalamnya. Da-
lam mempertentangkan tuntutan kultural ini dengan kesempatan yang terbu-
ka dalam situasi baru yang dipaksakan dari luar itu, perenungan tersebut
tidaklah dibiarkan untuk menjadi kontemplatif yang melarikan diri. Per-
enungan itu bahkan menjadi agenda untuk tindakan yang dilakukan. Maka
berbagai kegiatan pun dijalankan. Sekolah kerajinan wanita didirikan, surat
kabar (termasuk sebuah surat kabar wanita) diterbitkan, dan studi-studi-fonds
digerakkan. Pada waktu itu barangkali tak ada kata yang lebih populer daripa-
da "kemajuan”, demi mencapai “dunia maju”. Bukankah Minangkabau ma-
syarakat matrilineal? Kalau begitu, mestinyalah wanita bersekolah. Bukankah
tuntutan bagi putra Minangkabau untuk "meninggikan semarak Gunung
Merapi?” Sebab itu mengapa tidak terjun dalam perlombaan untuk mendapat-
kan "kemajuan’? Begitu kata ajaran adat, demikian pula tambo melukiskan dan
bahkan kaba telah memberi contoh bagaimana jadinya jika ketentuan itu
diingkari. Sementara itu dari pihak lain, yang bertolak dari tiang "alam
Minangkabau” yang satu lagi, Islam, bukan saja menginginkan berlanjutnya
pemurmian dalam kehidupan keagamaan, tetapi juga menjadikan agama seba-
gai dasar yang kokoh bagi "kemajuan”. Dalam suasana yang tampaknya serba
optimis ini, konflik tak terelakkan. Kemajuan? Tetapi sampai di mana? Ke-
majuan barulah benar dan dibenarkan jika ia sadar akan batas antara "haram”
dan "halal”, antara haq dan bathil.” Belum lagi jika dipertimbangkan pula
reaksi mereka yang menentang peralihan dari tata cara "nenek moyang kita”.
Maka bukan saja perdebatan yang terjadi, segala makian pun diobral —
setidaknya demikianlah yang terpantul dalam tulisan-tulisan di surat-surat

4 Tentang "pemecahan kultural” terhadap masalah politik yang tak teratasi ini, lihat Taufik Abdullah,
"The Making of the schakel society” dalam Conference on Modern Indonesian History (July 18-19, 1975).
Madison: Center of Southeast Asian History, University of Wisconsin, 13-25. Dimuat juga dalam Majalah
-ilm Sastra Indonesia, V1, 3 (Agustus 1976): 13-30.

Situasi, digambarkan dalam Taufik Abdullah "Modemization in the Minangkabau world: West Sumatra
in the Early Decades of the 20th Century” dalam Claire Holt et.a, (eds.), Culture and Pelitics in Indonesia.
Ithaca, London: Cornell University Press, 1972, 179-245.

XII

W




kabar.

Dari situasi kompleks yang selintas terlukis di atas, saya memang ingin
mengatakan bahwa perenungan yang kreatif terhadap tradisi bukan saja meng-
hasilkan agenda tindakan, tetapi juga kontrol sampai di mana perubahan icu
harus berjalan. Dorongan dan sekaligus pembatasan yang diberikan tradisi
menghasilkan suasana intelektual dan sosial yang tak selalu menenteramkan.
Dalam suasana inilah pendidikan Barat, ataupun Islam "modern” berkembang
cukup pesat di Minangkabau. Suasana ini bukan saja menyebabkan dimulai-
nya tradisi merantau yang baru, yaitu menuntut ilmu modern ke Jawa, atau
bahkan ke Negeri Belanda, tetapi juga, menurut statistik pemerintah Hindia
Belanda, menjadikan Minangkabau sebagai "daerah Islam” yang paling ber-
pendidikan. Namun suasana ini juga yang.melatar belakangi berbagai kegiatan
politik, mulai dari pémberontakan-pemberontakan kecil (1908) dan yang
dibesar-besarkan dengan sebutan pemberontakan komunis di Silungkang
(1927), sampai dengan aktivitas partai-partai radikal di tahun 1930-an.

Dari sudut sejarah intelektual, maka ada dua aspek yang segera tampil di
hadapan saya. Pertama, di samping merupakan kancah perdebatan tentang
bagaimanakah bentuk dan corak "kemajuan” yang baik itu, suasana yang
diuraikan di atas memberikan pula bentuk literer dari perdebatan itu sendiri.
Saya kira "'sastra protes” yang dilahirkan para terpelajar Minangkabau, yang
biasa pula dianggap sebagai pelopor sastra Indonesia modern, bisa dikembali-
kan kepada suasana sosial-kultural yang terjadi sejak awal abad ini.¢ Bukankah
tragedi yang banyak dilukiskan itu berkisar pada ketidaksediaan untuk mene-
rima akibat logis dari sikap yang telah terbuka terhadap "dunia maju”?
Merantaulah jauh-jauh, sekolah tinggi-tinggi, tetapi sadarlah bahwa ninik-
mamaklah yang memungkinkan itu semua, dan pada ninik-mamak pulalah
kepatuhan harus diberikan. Ke rantau hanya selama "di rumah berguna
belum”. Rantau hanyalah peralihan sementara, begitu secara fisik, demikian
pula dalam panggilan kultural. Dan bagi saya, salah satu ketinggian nilai Salah
Asuhan dari Abdul Muis sebagai dokumen sosial, ialah kemampuannya melu-
kiskan tragedi keterombang-ambingan "dorongan” dan "hambatan” dari tra-
disi. Tetapi baiklah hal ini saya pulangkah saja pada berbagai studi sastra yang
telah dijalankan dan pada ahli serta kritikus sastra.” Hal yang kedualah, pada

6  Tentang literatur itu sendiri. lihat antara lain A Teeuw. Moders lidonesian Literature, Vol. 1. Tentang
kzmunv}\man hubungan suasana sosial dengan salah satu novel, Siti Nurbaja, telah sava bicarakan dalam
komentar ~mal\gt~aya terhadap tulisan Harry Aveling ("Siti Nurbaja”: Some reconsiderations™), Bijdrages,
126, 2 (1970): 242-248.

Salah Asuhan adalah satu novel Indonesia vang paling banyak dijadikan sasaran studi khusus. Antara lain,
David de Queljoe, Margisal Mas in a Colonial Sociery: Abdoel Mocis” "Salah Asuhan”, Athens, Ohio: Ohio
University Center for Romantic Tradition in the Early Indonesian Novel”, Moders Asian Studies, Vol. 2
(April 1973): 179-192.

~1

X1



kesempatan ini, yang lebih menarik perhatian saya.

Aspek yang kedua ialah berlanjutnya usaha untuk mengerti konsep ideal
atau nilai-nilai dasar yang diberikan tradisi. Hal ini juga diteruskan dengan
usaha untuk menerangkannya dengan secara rasional. Simbol-simbol yang
sering terpantul dalam tambo ditafsirkan sehingga bisa sesuatu yang lebih
plausible, yang kemungkinan kesejarahannya diperkirakan bisa masuk akal.
Legenda dan mithos tidak hanya dibiarkan berbicara melalui simbol-simbol
kultural yang telah berakar, tetapi dijadikan eksplisit. Misteri ingin dihilang-
kan, bukan dengan memperlihatkan realitas yang telah diselimutinya, tetapi,
terutama, mencari moral yang mendasarinya. Begitu sejak awal abad XX,
ketika tradisi mulai direnungkan, sampai kini, berbagai buku telah ditulis,
sekian perdebatan telah dilakukan, dan entah berapa pula pertemuan ilmiah
ataupun "setengah ilmiah" yang telah dijalankan. Kesemuanya memperlihat-
kan usaha mengerti dan menerungkan lagi dasar-dasar konseptual dari "alam
Minangkabau”.

Karena kecenderungan intelektual ini cukup penting untuk mengerti ma-
syarakat dan kebudayaan Minangkabau, barangkali tak ada salahnya saya
memberikan berbagai ilustrasi. Ketika Sekolah Raja (Kweekschool) di Bukitting-
gi merayakan lustrumnya di awal abad ini, maka murid-muridnya mengadakan
pertunjukan sandiwara, yang konon sangat memuaskan para hadirin. Mereka
mementaskan bagian-bagian yang paling menarik dari Kaba Cindua Mato.®
Sukses ini diulang lagi oleh berbagai sekolah dan organisasi pemuda, seperti
Jong Sumatranen Bond, di dalam ataupun di luar Sumatera Barat. Bahkan
Abdul Muis ketika masih asyik dalam Sarekat Islam, pernah pula menulis
drama dari kaba ini. Di samping Cindua Mato, ternyata yang paling populer di
kalangan pelajar, selama dasawarsa kedua sampai dengan keempat dari abad
ini, ialah Kaba Sabai Nan Aluik. Konon, menurut cerita orang tua-tua, di awal
tahun 1920-an, si penyair-politikus, Rustam Effendy, pernah menjadi “bintang
pentas” dari kaba ini di Sumatera Barat. Drama yang berbahasa Indonesia dari
kaba ini pernah ditulis oleh A.K. Gani, mahasiswa kedokteran, yang pernah
main film, kemudian aktif dalam Gerindo, partai nasionalis yang radikal.

Tetapi apa artinya ini semua? Abdul Muis mungkin bisa memberi jawaban.
Ia mengatakan, drama Cindua Mato sengaja ditulisnya agar kaum terpelajar
menyadari bahwa kehidupan demokrasi telah berurat-berakar dalam kebu-
dayaan kita. Jadi tidaklah terlalu mengherankan jika alasan yang sama dipakai
pula oleh Datuk Sutan Maharadja ("Bapak Jurnalistik Melayu,” kata Van

8  Berbagai edisi dari kaba ini diterbitkan. Edisi terakhir, yarig belum selesai, ditulis oleh M.R. Manggis Datuk
Radjo Panghoeloe, Cindue Mato. Bukittinggi: Pustaka Saadiah,1973(?). Studi anthropologis pendek
tentang kaba ini telah ditulis oleh Taufik Abdullah, "Some Notes on the Kaba Tjindue Mato: An Example of
Minangkabau Traditional Literature”, Indoxesia, 9 (April 1970): 1-22.

XV




Ronkel)? ketika ia, sebagai penghulu adat yang berasal dari Luhak Nan Tiga,
mengadakan "revolusi adat” di Padang, di awal abad ini. Dengan "revolusi” ini
ja dan kawan-kawannya dari pedalaman (dari darek, istilahnya) menantang
Tuanku Regen dan para bangsawan Padang, yang dikatakan telah mengikuti
adat-Aceh, yang mengenal hirarki kebangsawanan. Jadi tak "demokratis”. Dan
artinya juga tak "modem” dan bukan pula "Minangkabau”.*°

Dan sudut inilah barangkali usaha memperkenalkan dan mempopulerkan
kaba dan tambo bisa pula dilihat. Mungkin benar pula anggapan yang mengata-
kan bahwa Kaba Sabai Nan Aluil tidaklah sesuai dengan struktur masyarakat
Minangkabau. Tetapi masalahnya bukan pada plot dan juga bukan pula pada
wadah sosial dalam mana plot itu bermain yang lebih penting, tetapi pada pesan
moral yang ingin disampaikan. Maka apa yang lebih sesuai daripada kisah si
Sabai, yang lemah-lembut, tetapi tegas — "semut terinjak tak mati, alu berta-
rung patah tiga” — untuk menekankan pentingnya harga diri? Dan bukanlah
hal yang aneh jika kaba ini sangat populer di kalangan terpelajar di saat
perdebatan dengan "kaum kuno” sedang menjadi-jadi.

Peneguhan moral tradisional dalam menghadapi dan menjalani perubahan
"demi kemajuan”, adalah salah satu corak dari kecenderungan intelektual
yang telah saya singgung di atas. Dalam hal ini pulalah penciptaan Kaba Rancak
di Labuels bisa dilihat.!! Kaba bersajak karangan Datuk Paduko Alam (ahli adat
yang sangat terkemuka dari Payakumbuh) ini, bukan saja contoh dari puisi
indah yang dihasilkan oleh kebudayaan yang rhetoris, seperti Minangkabau,
tetapi juga adalah expose dari ajaran moral Minangkabau menghadapi zaman
peralihan. Dan dalam hal ini Datuk Paduko Alam tidaklah sendirian. Mung-
kin terasa berlebih-lebihan, tetapi kalau diperhatikan, 'sastra protes’, yang
entah karena apa sering disebut antiadat ity, sering sekali memakai moral lama
sebagai alat perlawanan kesewenang-wenangan wibawa dan kekuasaan adat
atau orang tua. Jadi ‘sastra protes’ itu lebih merupakan suatu tuntutan terha-
dap sistem perilaku daripada gugatan terhadap struktur dan dasar moralnya.

Penerbitan buku-buku dan tulisan tentang adat dan tambo dan kadang-
kadang diikuti dengan penekanan akan keberlakuannya dalam zaman seka-
rang adalah corak kedua. Dengan dasar inilah antara lain Datuk Sutan
Maharadja’? menerbitkan surat kabar Oetoesan Melajoe (1913-1922), Soenting

!

9. Ph.S.Van Ronkel, Rapport Betreffende de Godsdicnstige Verschijuselen ter Swmatra's Westhust. Batavia: Landsdruk-
kerij. 1916.

10 B. Schrieke. Pergolakan Agama di Swwmarra Barar. Jakarta: Bhratara, rerjemahan dari "Bijdrage tot de
Bibliographie van thuidige Godsdienstige beweging ter Sumatra’s Westkust™, Tijdschrift van het Bataviaasch
Genootschap, 59 (1920): 249-325.

11 A Johns telah menerjemahkan dengan indah kaba ini ke dalam bahasa Inggris. A Johns, The Kaba Rantiak
Dilabuah: A Specimen of Traditional Lireranure of Central Sumarma. Ithaca: Cornell Southeast Asia Program.
1958,

12 Lihat Taufik Abdullah "Modemization”.

XV



Melajoe (1915), surat kabar wanita yang "'resminya” dipimpin oleh putrinya,
Ratna Djoewita, dan Rohana Kudus ("Kartini dari Sumatra).!? Dalam kedua
surat kabar tersebut Datuk ini dan kawan-kawannya tak henti-hentinya
menggauli adat Minangkabau, sebagai pola ideal untuk bertindak dan mem-
perlihatkan "keagungannya” dalam menghadapi zaman baru. Dalam surat
kabar Oetoesan Melajoe diskusi adat diadakan antara para ahli adat. Dalam surat
kabar ini pula Datuk Sutan Maharadjo, menyerang para terpelajar Barat yang
telah melepaskan "pusaka nenek moyang kita”, Datuk Perpatih Nan Sabatang
dan Datuk Katemanggungan (perumus legendaris dari adat Minangkabau).

Datuk Sutan Maharadjo, pendiri pertama dari partai-adat, adalah pula
pelopor dalam usaha memperkenalkan norma adat dan tambo alam Minangka-
bau kepada masyarakat, yang makin mengenal tulis-baca. Hal ini pulalah yang
dilakuan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo. Otoritasnya dalam hukum adat
cukup diakui sehingga bukunya dipakai oleh Schrieke sebagai pegangan dalam
menguraikan masyarakat Minangkabau yang sedang dilanda krisis akibat
peralihan sosial-ekonomis.'*

Dengan gaya yang berbeda dan temperamen yang tak pula sama serta corak
aktivitas juga berlainan, saya kira Datuk Sutan Maharadjo dari Sulit Air, Datuk
Paduko Alam dari Payakumbuh, dan Datuk Sanggoeno Diradjo dari Su-
ngayang (Batusangkar), adalah tiga dari tokoh literati Minangkabau yang paling
kreatif pada perempat pertama dari abad ini. Setidaknya merekalah yang
mempelopori dalam usaha perumusan moral, ajaran, dan hukum adat Minang-
kabau dengan memakai media modern dan dengan sadar pula mengarahkan
pembicaraan mereka yang sedang mengalami proses urbanisme. Dengan begitu
mereka, terutama Datuk Sutan Maharadjo, yang tak pernah sempat me-
nyelesaikan satu pun buku yang lengkap, dan Datuk Sanggoeno Diradjo, yang
menulis beberapa buku,!* meletakkan dasar bagi penulisan adat Minangkabau
yang "modern”. Tetapi kecenderungan yang sangat keras Datuk Sutan Maha-
radja untuk menandakan identifikasi adat dengan ajaran tharekat (antara lain
Martabat Tujuh) serta kecurigaannya terhadap segala pikiran dan perubahan
yang dianggapnya telah menodai "adat yang sesungguhnya”, menyebabkan ia
terlibat dalam perdebatan yang tak henti dengan golongan Kaum Muda, yaitu
para reformis Islam dan pemuda terpelajar Barat. Usaha Datuk Sanggoeno

13 Tentang Rohana Kudus sebagai pelopor gerakan wanita di Sumatera Barat. lihat Tamar Diaja. Rohana
Kudus: Riwayar Hidup dan Perjuanganuya, Jakarta: Penerbit Mutiara, 1980. [a adalah kakak tertua dari Sutan
Sjahrir.

14 B. Schricke. "The Causes and Effects of Communism on the West Coast Sumatra”. dalam Indonesian
Secielogical Studies. The Hague/Bandung: W. van Hoeve. 1955, Part One.

15 Buku-buku Datuk Sanggoeno Diradjo antara lain:

1. Tjoerai Paparant Adar Lembaga Orang Alam Minangkabau, Fort de Kock. 19..
2. Kitab Perjateeran Adar Lessbaga Alaw Minangkabay, 2 jilid. Fort de Kock.1923.
3. Mocsiiko Adar Al Minangkaban (Djakarta: Balai Pustaka, 1953).



Diradjo untuk memperkenalkan kategorisasi baru tentang adat dan "menghi-
langkan” misteri dari tambo, sehingga diharap agar lebih merupakan suatu
“sejarah”, serta merta mendapat tanggapan yang keras dari Abdul Karim
Amaroellah Al danawi (Dr. Syekh A. Karim Amarullah, ayah almarhum Buya
Hamka). Ulama ini menentang kategori-kategori adat yang dikemukakan oleh
Datuk Sanggoeno Diradjo, yang menurut pikirannya seakan-akan melupakan
proses Islamisasi yang berkelanjutan dalam dunia pemikiran adat. la juga
mengejek usaha "rekonstruksi” sejarah dari tambo, yang dirasakannya bukan
saja salah dari sudut "kenyataan historis”, tetapi juga tak benar dari sudut
logika.'®

Masa awal dari usaha peneguhan adat di saat perubahan sosial, yang
dirasakan telah memperlihatkan akibatnya, memang dipenuhi oleh perdebat-
an. Masalahnya bukan saja sekadar untuk mempertahankan “adat lama,
pusaka usang”, tetapi juga menemukan moral tradisi yanglebih sesuai. Ketika
berbagai ketentuan hukum adat sudah tak lagi berlaku — “dahulu adat nan
bapakai, kini rodi nan paguno”” — dan di saat pranata kekuasaan adat telah makin
tak berarti, maka keinginan untuk merangkul adat, sebagai simbol dari ke-
Minangkabau-an, makin mendesak. Dalam usaha ini pluralisasi sosial yang
telah bermula sebagai akibat langsung dari dominasi politik dan ekonomi
Belanda, juga menimbulkan dirinya. Inilah salah satu faktor terjadinya perde-
batan tersebut. Jadi yang dihadapi para pendukung adat bukanlah sekadar
situasi kultural yang makin berubah, tetapi juga telah adanya kelompok-
kelompok sosial tertentu — yang memang masih sangat kecil — yang me-
nyangsikan keabsyahan mereka sebagai perumus adat yang sesungguhnya. Apa
yang harus mereka lakukan tidak sekadar perekaman kembali dasar-dasarideal
adat dan perumusannya yang lebih sistematis, tetapi juga proses ideologisasi
adat. Dengan begini sistematisasi dari nilai-nilai dan norma-norma adat
makin disempurnakan dan peranan adat Minangkabau sebagai kerangka kon-
septual makin diperkuat. Bukanlah apa yang sesungguhnya terjadi yang harus
dikemukakan, tetapi apa yang "semestinya harus begitu” yang mesti dite-

gaskan.
< Adat hanyalah selingkung aur,” kata pepatah. Maksudnya, dalam realitas

hidup sehari-hari setiap nagari mempunyai adat dan kebiasaannya yang

16 Abdul Karim Amrullah Alddanawi, Kitab Pertimbangan Adar Lembaga Orang Alam Minangkabax, 2 jilid, Forr

de Kock: Snelpersdrukkerij "Agama", 1921. Buku ini adalah kritik terhadap tulisan Datuk Sanggoeno
Diradjo, Tjoerai Paparan Adat Lembaga Orang Alam Minangkabau. Atas kritik ini Datuk Sanggoeno Diradjo
membalas dengan buku baru, Kirab Penjatoeran Adar Lembaga Alam Minangkabaw, 1923.
Di samping itu Datuk ini mengadukan ke pengadilan AbdulkarimaliasH. Rasul dengan tuduhan plagiat.
Soalnya ialah sebelum mendebat apa yang dikatakan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo, H. Rasul lebih dulu
menyalin secara.utuh paragraf-paragraf yang ingin didebatnva ~ tanpa izin pengarang dan penerbit.
Tentang kasus ini lihat HAMKA,  Djakarta: Djajamurni, 1962. '

XVII



bah banyak para penulis buku-buku adat, terutama yang memakai tambo
sebagai ancang-ancang penulisannya, untuk mempergunakan informasi
(yang memang tak terl lu mendalam) dan hasil penemuan sarjana-sarjana
asing. Maharad}a Alif”, yang konon raja Minangkabau di abad 17, mulai
dikenal, sebagai pengaruh laporan von Bazel dari abad ke 18, yang dimuat
dalam Encyclopedia van Nederlandsch-Indie.'® Demikian juga halnya dengan
nama Adityawarman, pangeran dari Majapahit yang menjadi raja di Minangka-
bau di abad ke 14.%° Di samping itu peristiwa-peristiwa historis yang terjadi
sejak Perang Padri mulai pula dipertimbangkan. Dari sudut hukum adat,
sebagian dari buku-buku tersebut secara populer mengutip pula pendapat atau
Klasifikasi yang diperkenalkan oleh ahli hukum adat, van Vollenhoven, dan
sebagainya.

Dalam kelompok yang ingin lebih mengilmiahkan penulisan tentang adat
"Minangkabau ini bisa disebut antara lain Datuk Batuah Sango, Aman Datuk
Madjo Indo, Datuk Maruhum Batuah dan Bagindo Tanameh, M. Rasjid
Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Darwis Thaib, dan Idrus Hakimi Datuk
Radjo Penghoeloe.?! Bertolak dari keinginan untuk lebih memperkenalkan
Minangkabau dengan berbagai aspek adat dan kebudayaannya, buku-buku
yang ditulis para ahli ini juga beranjak dari pemikiran yang "Minangkabau-
sentris”’. Dengan arti bahwa penulisan beranjak dari asumsi dasar akan keab-
syahan tradisi dan alam pikiran Minangkabau. Jadi para penulis itu, seperti
para pendahulunya, adalah juga para literati. Justru dalam hal inilah sifat kreatif
mereka kelihatan. Bagaimanakah harus diselesaikan penemuan ilmiah Barat
dengan tradisi sejarah, tambo? Bukan methodologi dalam penyesuaian yang
penting, tetapi keutuhan gambaran tradisi yang harus tetap terjaga. Dengan
begini buku-buku tersebut sangat berharga sebagai gambaran dari pemikiran

19 Tetapi berdasarkan rekonstruksi teoretis "kerajaan Minangkabau”, validitas sejarah dari kehadiran
“Maharaja Alif" atau "Rajo Alief” ini agak disangsikan juga, lihat P.E. de Josselin de Jong, Minangkabau and
Negeri Sembilan: Socio-palitical Structure in Indonesia. Djakarta: Bhratara, 1960 (reprint): 103-104.

20 Pitono Hardjowardjojo. Adityawarman. Jakarta: Bhratara, 1968.

21 Datuk Batuah Sango, Tambo Minangkabay. Payakumbuh: Pertjetakan Limbago.
M. Daruk Maruhum Batuah dan Datuk Bagindo Tanameh, Hukiss Adat dan Adar Minangkabau. Djakarta:
N.V. Poesaka Aseli (n.d.).
M. Rasjid Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Minangkabau: Sgiaral Ringkas dan Adarsja. Padang: Sri
Dharma, 1971.
Ahmad Datuk Batuah dan A. Datuk Madjoindo, Tambo Minangkaban. Djakarta: Balai Pustaka, 1956.
Bahar Datuk Nagari Basa, Tambo Silsilah Adar Minangkabaw. Payakumbuh: C.V. Honora, 1966.
Darwis Thaib Datuk Sidi Bandaro, Seluk Belum Adar Minangkaban. Bukitringgi: N.V. Nusantara, 1967.
ldrus Hakimi Datuk Radjo Penghulu adalah penulis adat yang paling produktif saat ini. Mungkin
kedudukannya sebagai “"pemelihara adat” dan Lembaga Kerapat Adat Alam Minangkabau (LKAAM)
mengharuskannya harus selalu tampil sebagai pembela norma dan nilai-nilai adat. Buku-bukunya antara
lain:
— Pokok-pokok Pengerahuan Adar Minangkabau, Padang: LKAAM, 1978.
~ Rangkaian Mutiara Mestika Adar di Minangkabay, Padang: LKAAM, 1973.



berbeda-beda. Tetapi realitas bisa menjaga diri sendiri. Yang penting ialah
bagaimana adat sebagai kerangka konseptual, bukan sebagai aktualitas, harus
dirumuskan. Demikianlah umpamanya, pada tahun 1875 hak penghulu dan
balai adat untuk mengadili masalah pidana dihapuskan oleh pemerintah
kolonial.'” Tetapi kenyataan itu tidaklah mengurangi keharusan untuk me-
ngetahui dan mendalami prinsip-prinsip hukum pidana dalam adat Minangka-
bau. Bukanlah keberlakuannya yang teramat penting, tetapi cara adat untuk
memelihara dan menyelesaikan berbagai bentuk perbuatan yang mengganggu
ketenteraman sosial. Jika seandainya perbuatan itu lebih menyangkut malu
keluarga ataupun nagari, bukankah ketentuan adat yang lebih bersifat redem-
tif itu akan lebih bisa berfungsi? Karena itulah ketentuan-ketentuan ini selatu
diulang, selalu diucapkan, selalu dikenang.

Jika penerbitan buku-buku adat biasa dipakai ukuran, saya kira sejak awal
1930-an kecenderungan ideologisasi adat telah mulai berkurang. Kegiatan
partai-partai adat tidak lagi seperti tahun-tahun sebelumnya, sedangkan di
kalangan penghulu telah makin banyak juga yang melibatkan diri dalam
berbagai kegiatan. Perubahan sosial-ekonomi yang terjadi makin tak memung-
kinkan para penghulu untuk hanya menggantungkan diri pada "anak buah”.
Sedangkan sementara itu kesadaran bahwa Minangkabau adalah suatu keu-
tuhan yang tunggal telah pula dikoyak-koyak. Bukan saja Islam, yang menjadi
dasar yang paling fundamental dari Perminangkabauan tak bisa terlepas dari
sifat citanya yang universal, tetapijuga pergerakan nasionalisme yang melanda
Minangkabau sejak pertengahan tahun 1920-an, telah pula menandingi ke-
satuan administratif dari pemerintahan kolonial. Bahkan sampai dengan per-
tengahan tahun 1930-an Sumatera Barat merupakan salah satu pusat pergera-
kan politik kebangsaan yang radikal. Di saat ini nagari-nagari, yang secara
formal tetap berada di bawah pemerintahan para penghulu dengan balai adat
mereka, dimasuki oleh partai dan organisasi sukarela. Apa yang terjadi, bila
berbagai laporan penjabat pemerintah bisa dipakai, ialah bermulanya "negara
dalam negara”. Maksudnya wibawa dan kekuasaan para penghulu adat telah
disaingi oleh tokoh-tokoh partai dan organisasi.'*

Dalam suasana seperti ini, tidaklah terlalu mengherankan bahwa salah satu
corak yang paling menonjol dari penulisan tentang adat Minangkabau ialah
makin naiknya kecenderungan informatif dan berkurangnya sifat ideologis.
Sifat argumentatif makin berkurang dan kedudukan Islam atau Kitabullah
sebagai dasar segala-galanya makin diperkuat. Yang menarik juga ialah bertam-

17  Tentang hal ini lihat Ph.S. Van Ronkel, "De invoering van ons Strafwetboek ter SWK naar
aanteekeningen in een Maleische Handschrift”, TBB, 46 (1914): 249-255.

18 Lihat Taufik Abdullah, Schools and Politics: The Kawss Muda Movement in West Sumarra. [thaca,
New York: Comell Modern Indonesia Project, 1971.

XVIII



literati Minangkabau tentang masyarakat dan zaman lampau. Mereka memberi
informasi dan, tanpa harus bersifat defensif, memperlihatkan keberlanjutan
validitas dari nilai dan norma dari "alam Minangkabau”.

Khusus mengenal hal yang belakangan ini barangkali buku yang ditulis
oleh Prof. Nasrun bisa dianggap salah satu puncak dari dalam tradisi penulisan
Minangkabau modern.2 Dalam bukunya Prof. Nasrun dengan sistematis dan
menarik mencoba menghidupkan kembali "kebesaran” nilai filosofis yang in
heren dalam ajaran adat Minangkabau. la memang tidak mempunyai orisinali-
tas seperti Datuk Paduko Alam, si penulis Rancak Dilabuah, atau Datuk Sutan
Maharadjo, tetapi dengan menempatkan dirinya sebagai "perantara” — antara
kebijaksanaan adat yang telah dirumuskan dengan para pembaca — Prof.
Nasrun, seorang ahli hukum tatanegara, berhasil dengan baik membuat inter-
pretasi tentang ajaran adat. Dan untuk ini ia pun mengadakan pula semacam
studi perbandingan.

Hal-hal yang telah saya bicarakan di atas adalah sekadar cuplikan selintas
dari sejarah pemikiran Minangkabau tentang dirinya, tentang dunianya. Ten-
tu saja di samping mereka yang ingin memperlihatkan keberlanjutan nilai
Minangkabau, bukan tak terdapat pula yang menyangsikannya. Salah satu
tulisan yang pernah menghebohkan, ialah buku kecil Hamka yang berjudul
Adat Minangkabay Menghadapi Revolusi. Ditulis di tahun 1946,2% sudah bisa
diduga bahwa buku ini lebih meragsang semangat revolusioner, daripada
mempertanyakan nilai dasar keminangkabauan. Buku ini lebih mengecam
struktur kekuasaan adat, yang pernah dibina oleh pemerintah kolonial, dan
kebiasan-kebiasaan yang dianggap tak lagi sesuai dengan "zaman perjuangan’.
Mungin terasa agak berlebih-lebihan, tetapi buku ini lebih membayangkan
hubungan “cinta” dan "benci” yang kadang-kadang sangat aneh, antara "per-
antau” dengan negeri kelahiran. Kritik terhadap struktur dan nilai adat lebih
banyak muncul dalam obrolan di warung atau lapau, yang kadang-kadang
berfungsi sebagai "balai rendah”, pembanding semua tata dan norma yang
dibelai-belai oleh "balai adat”, tempat para ninik-mamak bermusyawarah.
Meskipun hal-hal ini tak dapat digeneralisasi begitu saja, namun dapatlah
dikatakan, sejak Syekh Achmad Chatib melancarkan serangan yang paling
mendasar atas sistem pewarisan matrilineal Minangkabau di akhir abad 19,
kritik-kritik terhadap adat Minangkabau tidak lagi bersifat fundamental. Bu-

Prof. M. Nasrun, Dasar Falsafah Adar Minangkabau. Djakarta: Bulan Bintang, 1927.

Diterbitkan di Padang Panjang. Seberapa jauh HAMKA "konsisten” dengan serangannya, lihat antara lain
tulisannya dalam Mochtar Naim (ed.). Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris. Padang: Center for
Minangkabau Studies, 1968.

Umur yang menua dan berakhimya “situasi revolusioner” tampaknya sangat berpengaruh bagi perubah-
an sikap ini.

o
W



kan saja sifatnya fragmentaris, tetapi juga lebih merupakan titik terhadap
sistem perilaku, yang diberi dasar adat, dan “keterbelakangan” dari para
penghulu. Jika dibanding dengan periode ketika para ideologue adat masih
bersuaralantang, maka tulisan-tulisan yang menyangsikan keberlakuan norma
dan nilai adat telah jauh lebih berkurang. Barangkali kenyataan bahwa struk-
tur kekuasaan telah makin tak berdaya, antara lain karena tiada lagi kekuasaan
kolonial yang akan menahan erosi wibawa dan kekuasaan penghulu akibat
perubahan sosial-ekonomis. Di samping itu, kesadaran akan makin tumbuh-
nya "komunitas nasional” dalam pengertian kultural, adalah pula salah satu
faktor yang menentukan. Komunitas nasional yang berada dalam proses
menumbuhkan identitas nasional menyebabkan unsur-unsur pendukungnya
makin sadar untuk menjaga dasar esensial mereka. Tentu perlu pula dicatat
bahwa hal ini juga didorong oleh pemerintah dalam berbagai kegiatan kebu-
dayaan.

Mungkin dalam situasi ini pula berbagai seminar yang bertaraf nasional
untuk mempelajari adat dan kebudayaan Minangkabau diadakan. Kegiatan-
kegiatan ini mencapai puncaknya di tahun 1970. Ketika itu seminar besar
tentang kebudayaan Minangkabau diadakan di Batusangkar, dekat Paga-
ruyung, yang konon merupakan pusat "kerajaan Minangkabau dahulu kala”.

Dari uraian di atas barangkali satu hal yang menyolok bisa kelihatan,
penulisan tentang adat dan kebudayaan Minangkabau, baik yang ditulis oleh
para ahli adat ataupun yang ingin mengecam keberlakuan adat, bertolak dari
sikap bahwa apa yang ditulis itu haruslah fungsional. Ia tak berhenti pada
keinginan untuk memberitakan dan memberi penjelasan, tetapi lebih penting
lagi untuk dipakai sebagai pedoman dan sistem perilaku. Karena itulah kecen-
derungan "Minangkabau-sentris” kelihatan jelas sekali. Karena itu bisa pula
dimengerti terjadinya peralihan dalam sikap terhadap bagaimana ketentuan
dan norma serta nilai adat itu harus dikemukakan. Hal-hal inilah yang me-
nyebabkan mengapa tulisan-tulisan, yang disebut sepintas lalu di atas, tetap
penting, baik sebagai bahan studi, maupun sebagai penambah pengetahuan
dan pelajaran. Daripadanya kelihatan tidak sekadar “adat lama, pusaka u-
sang”, tetapi dinamik kesejarahan Minangkabau sendiri.

Studi tentang kebudayaan dan masyarakat sebagai sesuatu yang harus
berfungsi dalam kehidupan sosial dan pribadi adalah salah satu ciri utama dari
penulisan yang dilakukan oleh participant atau peserta kebudayaan. Studi atau
penulisan itu tidaklah habis pada dirinya, tetapi berusaha mencari kelanjutan
relevancy dari tradisi dalam proses peralihan sosial. Hal inilah terutama yang
membedakannya dengan studi yang dilakukan oleh para peninjau, observers,
atau mereka yang sadar menjadikan dirinya sebagai peninjau. Semacam jarak
antara ac*or atau pelaku kebudayaan dengan peninjau secara methodologis
dengan tegas diadakan. Yang ditinjau dan yang meninjau seakan-akan berada

XXl



dalam situasi yang saling berhadapan. Dengan begitulah mungkin "obyektivi-
tas” yang tertinggi bisa diharapkan. Sifat fungsionalnya bukanlah sesuatu yang
intrinsik dalam studi, tetapi sesuatu berada di luamnya. Setelah studi selesai,
maka pertanyaan tentang “apa yang bisa dilakukan”, barulah bisa diajukan
dengan keras. Terlepas dari hasrat untuk mempribumikan ilmu-ilmu kemanu-
siaan dan kemasyarakatan, tradisi ilmu yang membuat jarak yang ekstrim
antara sasaran penelitian dengan meneliti itu memang berasal dari Barat.
Dalam hal ini, dapatlah dikatakan bahwa studi tentang Minangkabau telah
makin bersifat internasional. Kecenderungan ini terutama sekali kelihatan
setelah tahun 1970.

Berbagai hal tentang ini telah pernah saya laporkan.2* Namun sepintas lalu
dapat saya sampaikan bahwa jika di zaman kolonial studi Minangkabau praktis
dimanopoli oleh sarjana-sarjana Belanda — antara lain menghasilkan setidak-
nya dua disertasi dan satu studi klasik dari Schrieke,?* di samping puluhan
artikel dan buku tebal ~ kini berbagai sarjana dari berbagai bangsa telah ikut
serta. Maka tidaklah terlalu berlebih-lebihan sesungguhnya jika di bulan
September 1980 diadakan seminar internasional tentang masyarakat, kebu-
dayaan, dan sastra Minangkabau di Bukittinggi. Panitia seminar tak mengada-
ada. Dan seminar itu menjadi "betul-betul internasional”, ketika di bulan
April 1981 hal yang sama juga diadakan di Amsterdam. :

Tradisi penulisan ilmiah modern ini, yang umumnya lebih memusatkan
perhatian pada hal-hal yang khusus dan lebih memperhatikan keadaan yang
secara empiris bisa diperhatikan, telah menghasilkan berbagai disertasi dan
buku. Meskipun sebagian terbesar studi-studi itu lebih bersifat teknis, setidak-
nya dua buku sejarah yang cukup populer telah dihasilkan. Yang pertama ialah
buku yang dikerjakan oleh M.D. Mansur dan kawan-kawan,2® yang mencoba
menyelusuri sejarah Minangkabau dari masa prasejarah sampai periode muta-
khir. Yang kedua dan juga jauh lebih berhasil, ialah karya Rusli Amran,?” yang
hampir secara exhaustive mempergunakan sumber-sumber tercetak Belanda.
Meskipun dikerjakan oleh seorang yang resminya tidak mendapat latihan
dalam ilmu sejarah, buku ini adalah buku sejarah-berkisah, narrative, terlengkap
dari zaman Hindu sampai 1833 yang pernah diterbitkan. Kelemahan dari
buku ini ialah keengganan penulisnya mempertimbangkan sumber asli dan
belum sempatnya ia menggarap arsip-arsip.

Demikianlah secara sepintas lalu "peta bumi” penulisan adat dan kebudaya-

(%)
KX

Taufik Abdullah, "Studi tentang Minangkabau' (Makalah pada Seminar Internasional Tentang Minang-
kabau, Bukittinggi, 6-8 September 1980), dimuat dalam Majalah Nagari, 2 (Mei 1980): 36-43.

B. Schrieke, "Causes and Effect” dan Pergolakan Agama.

M.D. Mansur dan kawan-kawan, Sedjarah Minangkabau. Djakarta: Bhratara, 1970.

Rusli Amran, Sumatra Barar Hingga Plakat Panjang. Jakarta: Penerbit Sinar Harapan, 1981.

XXII

N o
~N Oy W



an Minangkabau. Dari segi inilah kelihatan suatu keistimewaan dari buku yang
dihasilkan oleh Navis. Dari sudut tradisi penulisan ia termasuk golongan yang
sadar bahwa ia adalah participant dari masalah yang ingin dibicarakannya.
Tetapi catatan-catatan yang diberikannya, lebih mengarah kepada keinginan
untuk ikut serta sebagai observer. Lebih penting lagi sebenamnya ialah tanpa
menempatkan dirinya sebagai kritikus terhadap sasaran penelitiannya, dengan
jelas pula kelihatan bahwa ia bukanlah liferati yang ingin mengelus-elus hal-hal
yang ditulisnya. Apakah ini suatu pertanda pula?

Memang benar, kata pepatah sakali aie gadang, sakali tapian baraliah, tetapi
bagaimanapun juga adat indak lapuak dek hujan, indak lakang dek paneh.

Jakarta, Juli 1982
Taufik Abdullah

XXTII



e aktu saya bekerja di Jawatan Kebudayaan Provinsi Sumatera
{ [ Tengah pada tahun 1952 - 1955 banyak tamu yang datang
mencari informasi Adat dan Kebudayaan Minangkabau. Jawatan
tidak dapat membantu sebagaimana mestinya, sehingga mereka

S dibawa kepada orang yang menurut pendapat umum adalah
hlmya Namun, banyak pertanyaan tidak terjawab, tidak dapat dipahami,dan
tidak teruji kebenarannya. Sedangkan buku yang ada, bukan saja isinya tidak
memadai, melainkan juga sulit dipahami terutama oleh orang yang bukan
orang Minangkabau.

Semenjak itu saya mencoba mempelajari adat dan kebudayaan Minangka-
bau dengan mengumpulkan bahan dan informasi dari buku-buku dan dan
lapancan Setelah saya berhenti bekerja di jawatan itu, kegiatan yang telah
telanjur itu saya lanjutkan terus, meski tidak intensif. Kemudlan saya menco-
ba menulisnya dengan tujuan memberikan informasi yang lengkap, ringkas,
tetapi mudah dipahami semua pembaca. Ternyata tidaklah mudah menulis-
kannya, sehingga tidak kurang dari delapan kali saya mengulanginya sampai
buku ini terwujud seperti sekarang.

Tujuan penulisan buku ini bukan untuk membuahkan karya ilmiah melain-
kan sekadar usaha menyampaikan informasi. Namun, saya mendapat banyak
kesulitan dalam memilih bahan untuk ditulis. Kesulitan itu disebabkan antara

XXV




lain banyaknya perubahan yang terjadi dalam kehidupan sosial dan kebuaaya-
an Minangkabau serta banyaknya pula tulisan dan keterangan yang tidak
luput dari tafsiran menurut kecenderungan orang per orang. Oleh karena itu,
cara penulisan pokok buku ini diusahakan agar betul-betul bersifat informatif,
sedangkan setiap perubahan yang telah terjadi atau penafsiran yang pernah
ditulis dicantumkan pada catatan kaki berikut referensinya. Hal ini dimaksud-
kan agar pembaca yang ingin memperluas dan memperdalam pengetahuannya
tentang Minangkabau dapat menelusuri sumber-sumber tulisan ini dengan
mudah.

Dalam memilih bahan untuk tulisan pokok digunakan pendekatan seperti
falsafah Minangkabau yang berpangkal pada alasm terkembang jadi guru dan
digunakan pedoman pepatalr serta petitili yang merupakan produk asli kebu-
dayaan Minangkabau itu. Untuk bebagai pengertian yang ditimbulkan oleh
berbagai istilah dan nama yang khas, ditelusuri bahasa Sanskerta yang menjadi
bahasa cendekiawan Minangkabau kuno. Bahan-bahan yang tidak sesuai
dengan falsafah alam Minangkabau dan istilah serta nama yang tidak ditemui
dalam bahasa Sanskerta, tetapi telah menjadi bagian kehidupan dan kebu-
dayaan Minangkabau, dicoba diuraikan pada catatan kaki, Dengan demikian,
catatan kaki merupakan karangan tersendiri yang memuat berbagai tafsiran
dan analisa.

Beberapa bab yang tidak mencantumkan referensinya berarti bahwa bab itu
ditulis berdasarkan informasi yang diperoleh di lapangan. Sedangkan sistem
penulisannya tidak luput dari analisa atau tafsiran yang bertolak dari pende-
katan yang sama dengan bab lainnya.

Dalam menuliskan kalimat dan istilah digunakan dua cara. Kalimat yang
khas Minangkabau, seperti peribahasa, dicantumkan sebagaimana aslinya,
dalam tanda kursif dicantumkan alih bahasanya ke bahasa Indonesia secara
harfiah, dengan tujuan untuk memelihara irama gaya sastranya, kemudian
barulah diberikan penafsirannya. Mungkin penafsiran ini tidak cukup me-
muaskan karena terlalu pendek,. sedangkan penafsiran yang memuaskan
mungkin akan menjadikan uraian yang panjang. Dan hal itu tidaklah menjadi
tujuan buku ini. Sedangkan nama dan istilah yang dijadikan nama ditulis
dalam bentuk yang telah umum dipakai penulis lainnya.

Dengan mencantumkan gambar-gambar yang diperlukan, diharapkan buku
ini dapat memberikan informasi yang memuaskan dan juga dapat menjadi
pengantar untuk mengenal serta memahami adat dan kebudayaan Minang-
kabau.

Akhimya kepada semua teman yang telah membantu dan mendorong saya
menulis dan menyelesaikan naskah buku ini, saya menyampaikan terima

kasih.

Padang, 5 Januari 1982
XXVI



 ermainan rakyat Minangkabau sebagai kesenian tradisional ber-
) sifat terbuka, oleh rakyat dan untuk rakyat, sesuai dengan sistem
’ masyarakatnya yang demokratis yang mendukung falsafah per-
samaan dan kebersamaan antara manusia. Oleh sebab sifatnya

e yang terbuka sebagai milik umum, maka permainan rakyat mu-
dah berubah akibat persentuhannya dengan kebudayaan luar. Pengertian
berubah bisa diartikan sebagai berkembang, memperkaya, atau memperba-
nyak. Persentuhannya dengan kebudayaan luar ialah akibat peranannya da-
lam sejarah sebagai suku bangsa yang menerima hubungan dengan pihak luar
dan juga karena kebiasaan mereka pergi merantau.

Dalam sejarahnya dilukiskan bahwa berbagai kekuasaan asing datang ke
Minangkabau secara bergelombang dan berganti-ganti, ada yang menaklukkan
seluruh Minangkabau dan ada yang hanya sebagiannya saja. Oleh karena itu,
peta permainan rakyat itu pun sesuai dengan wilayah pengaruh kekuasaan
asing yang datang itu. Demikian pula pengaruh ajaran yang datang kemudian
yang menjadi anutan suku bangsa Minangkabau memberi warna yang berbeda
dengan permainan rakyat tradisional.

Sebagian pengaruh kebudayaan asing atau luar itu menyatu atau mengubah
permainan rakyat Minangkabau, tetapi ada yang tetap terpisah dalam pelaksa-
naannya, seperti terpisahnya minyak dengan air dalam suatu belanga. Peng-
aruh kebudayaan Islam aliran Syiah dan mistik serta pengaruh kebudayaan

263




Barat lewat Belanda dengan Minangkabau hidup bergandengan dengan eksis-
tensinya masing-masing. Pengaruh kebudayaan Barat yang berkembang di
kota dipakai secara selektif oleh ajaran Islam, sehingga pituah elok dipakai
buruak dibuang (baik dipakai buruk dibuang) tampak berperan.

Pengaruh kebudayaan itu mempunyai penganut masing-masing. Kadang-
kadang terjadi perbenturan sosial antara mereka dalam sejarahnya yang lalu,
tetapi lambat laun segalanya diterima menurut apa adanya. Namun, yang
terkuat akhimya menjadi dominan berkat seleksi hidup mereka yang praktis,
sehingga permainan rakyat yang lebih bersifat duniawi, seperti yang diajarkan
falsafahnya alam takambang jadi guru, kelihatan lebih menonjol jika dibanding-
kan dengan lainnya.

Darat dan Pesisir

Selain pengaruh kebudayaan luar itu, perbedaan geografis, yaitu darek
(darat) dan pasisia (pesisir) juga menyebabkan adanya perbedaan corak dan
gaya permainan rakyat. Perbedaan ini selaras dengan mamangan mereka luhak
bapanguly, rantau barajo.

Pengaruh kebudayaan luar sangat kuat di wilayah pesisir sehingga permain-
an rakyat di wilayah ini lebih beragam. Selain yang bersifat Minangkabau,
maka kesenian yang berasal dari kebudayaan Islam Syiah cukup dominan,
seperti: tabut, debus, indang, dan salawat dulang. Di samping itu, musik
gambus dan rebana Arab pun hidup dengan suburnya. Kesenian Melayu,
seperti musik gamat dan tarian sapu tangan, selendang, dan payung, memiliki
peminat tersendiri pula, terutama di kota-kota.

Peminat yang mendukung jenis permainan rakyat itu berbeda. Permainan
rakyat yang bersifat Minangkabau serta yang bersifat Islam didukung pendu-
duk desa yang digelari dengan nama golongan parewa, gambus dan kasidah
didukung golongan surau, dan gamat didukung golongan angku-anghu.® Se-

1 Golongan parewa, golongan surau dan golongan angku-angku merupakan kelompok sosial
yang saling berbeda orientasinya pada masa sebelum Perang. Hubungan antara ketiganya
hampir boleh dikatakan tidak rukun. Golongan parewa dan golongan surau hidup di kota
dan di desa. Sedangkan golongan angku-angku hanya terbatas di kota saja. (Lihat juga bab
"Sejarah” pada bagian “Zaman Pembaruan”). Menurut istilah orang surau pada masa zaman
pembaruan, yang disebut parewa ialah golongan yang selalu memakai pakaian hitam atau
memakai destar di kepalanya, gemar berjudi dengan menyabung ayam atau lainnya. Umum-
nya mereka pendekar. Meskipun tidak suka sembahyang, mereka sangat menjaga kehormat-
an diri, kerabat, dan kampung halamannya. (Lihat juga keterangan Hamka dalam roman
Tenggelamnya Kapal van der Wijck, Bukittinggi Nusantara, 1966, hlm. 129). Di Bugis-Makassar,
yang banyak dipengaruhi ajaran Minangkabau sejak tersiamya Islam yang dibawa Dato’ri
Bandang, rupanya dikenal juga istilah parewa, yakni parewa ade’ (petugas di bidang adat) dan
parewa sara’ (pemangku di bidang syarak). (Lihat Mattulada, "Minangkabau dalam Kebu-

264



dangkan di wilayah darat yang dominan ialah permainan rakyat yang bersifat
Minangkabau, seperti musik dan nyanyian, tarian, dan seni bela diri. Yang
dimaksud bersifat Minangkabau dalam hal ini ialah bentuknya yang sederhana
dan temanya yang juga sederhana. Pemerannya semata-mata laki-laki. Mung-
kin permainan itu di samping sebagai alat memenuhi kebutuhan rohani, juga
sebagai media untuk menghayati falsafah hidup mereka. Terutama tari-tarian
akan senantiasa mengangkat gerakan yang mengandung arti atau mengan-
dung suatu kisah. Sebaliknya, tari-tarian di pesisir lebih bersifat tari pergaulan
yang gerakannya tidak mengandung arti. Beberapa jenis permainan rakyat juga
diperankan perempuan. Mungkin fungsinya sebagai hiburan kaum istana raja
yang memiliki dayang-dayang yang mereka namai si kambang (si kembang).

Peralatan karawitan di pesisir lebih beragam dan melodinya memiliki lima
nada dan lebih dinamis. Sedangkan karawitan darat lebih bersifat monoton
dengan jumlah pemainnya yang juga sangat terbatas. Komposisi alat karawitan
pesisir bisa berkombinasi dengan berbagai alat yang berasal dari kebudayaan
luar, terutama alat pukul yang bervariasi, mulai dari telempong, gong, tansa,
gendang, dan indang, sampai alat untuk lagu rebab, dan baugsi. Sedangkan di
darat alat pukulnya hanyalah telempong dan adok serta alat untuk lagu seperti
salung.

Permainan rakyat yang bersifat Minangkabau yang terpenting pada dasar-
nya bertolak dari kaba sebagai tema dan pencak silat sebagai gerakan dengan
dendang serta karawitan sebagai alat pembantu. Artinya, tema yang diangkat
dalam tari atau nyanyian berkisar pada cerita kaba baik yang bersumber pada
kisah tambo maupun yang bersumber pada kisah lainnya. Pola seluruh gerakan
tari tidak terlepas dari pola gerakan pencak silat dan dengan gerakan itulah
diimprovisasi seluruh tema yang diangkat. Tema yang tidak dapat diimprovisa-
si dibantu oleh nyanyian.

Pencak Silat

Pencak silat sebagai suatu permainan rakyat mempunyai dua peranan
Sebagai permainan ia dinamakan pencak dan sebagai seni bela diri ia dinama-
kan silat. Peranan pencak di samping sebagai permainan juga sebagai tangga
mempelajari silat. Pesilat disebut pandeka (pendekar), sedangkan pemain pen-
cak disebut anak silek (anak silat) karena yang memainkannya atau mempela-
jarinya ialah anak-anak dan remaja.

Seorang pendekar mempunyai etik, seperti yang diungkapkan pituah, Mu-
suah indak dicari, jikok basuo pantang diilakkan (musuh tidak dicari kalau bertemu

dayaan orang Bugis-Makassar di Sulawesi Selatan”, makalah dalam "Seminar Internasional
Kebudayaan Minangkabau di Bukittinggi tahun 1980).

265



pantang dielakkan). Dalam keonaran ia tidak tampil ke depan untuk me-
nyelesaikannya. la membiarkan anak didiknya menyelesaikan walaupun ia
tahu keadaan itu tidak akan mudah mereka atasi. Hal itu merupakan salah
satu metode pendidikan pendekar. Bila keadaan telah kritis, yang akan dapat
menimbulkan bencana, barulah pendekar tampil ke depan. Namun, pada
umumnya para pendekar jarang sekali terlibat dalam persengketaan karena
mereka saling menyegani. Mereka selalu memperingatkan anak didiknya agar
tidak membuat sengketa dengan seorang pendekar. Malahan, mereka akan
menganjurkan anak didiknya agar pergi berguru kepada pendekar yang lain.
Dengan cara demikian dapat dihindarkan persengketaan antara remaja yang
akan dapat melibatkan seluruh anggota sasaran sependidikannya. Perselisihan
antara remaja lazimnya mereka selesaikan sendiri. Jika harus berkelahi, mereka
akan pergi ke pemedanan.?

Silat juga mempunyai berbagai aliran. Yang terkenal ialah aliran silat lintau,
yaitu silat dari Nagari Lintau. Dan yang lain silat pauh, yaitu dari Nagari Pauh
yang terletak di luar Kota Padang. Di samping itu terkenal pula sitaralak, yaitu
jenis silat yang cenderung pada gerakan yang mematikan. Perbedaan aliran
lintau dan pauh ialah yang pertama mengutamakan keterampilan tangan,
sedangkan yang kedua mengutamakan keterampilan kaki.

Pada dasarnya silat merupakan seni bela diri. Artinya, sifat keampuhannya
lebih mengutamakan pertahanan. Pertahanannya ialah tangkap dan elak. Jenis
tangkap ialah: tangkok (tangkap) dengan menggunakan kedua tangan, kabek
(kebat) dengan menggunakan lengan dengan mengantukkan siku, dan kunci
dengan menggunakan seluruh anggota tangan. Dari tangkapan itu dapat
dilakukan tindakan yang mencederakan, seperti mematahkan, memilin, dan
membanting. Sedangkan jenis elak ialah: elak yaitu gerakan menghindari
serangan dengan mundur, melompat, dan merungkuk; gelek dengan mengge-
rakkan bagian badan ke kiri atau ke kanan tanpa menggeser tempat tegak;
kepoh ialah menepis serangan dengan menggunakan tangan dan kaki. Senjata
yang digunakan untuk menyerang ialah tinju, telapak tangan, siku, bahu,
lutut, dan kaki. Kaki melakukan sepakan, terjangan, dan hantaman. Kaki juga
dapat melakukan sepai, yakni mengait kaki lawan. Mencakar, menjambak

W

Orang Minangkabau yang berselisih dengan sesamanya tidak akan berkelahi di hadapan
orang ramai atau di tempat perselisihan itu terjadi. Mereka akan pergi ke tempat yang sepi
berdua saja atau ditemani kawan masing-masing. Kawan-kawan mereka hanya menyaksikan
saja. Tidak boleh ikut campur selama tidak terjadi kecurangan dengan menggunakan alat
atau bila melihat gelagat salah seorang akan terbunuh. Perkelahian yang dilakukan di tempat
ramai dipandang sebagai perkelahian para pengecut yang mengharapkan bantuan teman-
teman sendiri atau minta dilerai segera. Jika terdapat perkelahian di tempat ramai, maka hal
itu merupakan suatu pengeroyokan terhadap seseorang yang tertangkap basah karena
mencuri atau menggoda perempuan. Lazimnya orang yang dikeroyok itu dibiarkan saja oleh
teman-temannya sendiri.



dapat melakukan sepai, yakni mengait kaki lawan. Mencakar, menjambak
rambut, dan menggigit tidak termasuk perbendaharaan silat karena senjata itu
dipandang sebagai senjata perempuan.

Pencak merupakan permainan silat. Artinya, seluruh gerakan pencak me-
rupakan gerakan yang dimungkinkan dalam silat tanpa tindakan yang akan
dapat mencederai lawan bermain. Gerakan-gerakannya terpusat pada kaki dan
tangan yang bertekuk dan mengembang serta dengan jari yang melentik.
Gerakan kakinya dengan langkah yang melebar atau kaki tergantung dalam
posisi badan yang miring agar sasaran menyempit serta buangan tangannya
yang mengembang. Dan ada kalanya gerakan itu merupakan siasat menanti
pihak lawan terlengah atau juga merupakan gerakan yang sumbang atau
langkah yang mati untuk memancing lawan agar menyerang, tetapi ada kala-
nya dilakukan berbagai gerakan tipuan lain seperti gerakan pendadakan diiri-
ngi pekikan yang melengking. Jika mereka menyepak tangannya memukul
pisak celananya yang besar sehingga menimbulkan bunyi yang mengejutkan.
Permainan pencak dapat juga menggunakan pisau. Misalnya, seorang pemain
menggunakan pisau, yang lain berusaha mengelak, menangkis, dan merebut-
nya. Bila pisau itu telah direbut, ia pun ganti menyerang dengan menggunakan
pisau itu. Permainan selesai bila pisau itu terpelanting. Lalu keduanya bersala-
man dan menyampaikan sembah kepada hadirin. Variasi lain dari permainan
pencak yaitu dengan menampilkan tiga orang pemain. Pemain ketiga ada
kalanya bertindak sebagai penengah atau sebagai pemain yang dikeroyok dua
orang. Ada kalanya pula ditampilkan empat orang pemain dalam pola permain-
an dua lawan dua atau semua lawan semua.’

Tarian Pencak

Pencak merupakan permainan yang dilakukan dua orang dengan melaku-
kan perkelahian bergaya silat. Yang dinamakan dengan tarian pencak ialah
gerakan yang menyerupai pencak, baik dalam gerakan maupun dalam prinsip-

3 Pada masa lalu sedari kecil semua anak laki-laki harus belajar silat di sasaran kampungnya,
yang tujuannya untuk menjaga diri. Terutama bagi orang-orang yang akan pergi merantau
atau akan melakukan perdagangan keliling. Oleh karena itulah, banyak di antara para ulama
ternyata seorang pendekar yang tangguh pula. Kemahiran memainkan silat itu terutama
sangat dipentingkan para pedagang keliling, yang membawa dagangannya dari pekan ke
pekan yang lain, yang sewaktu-waktu akan mungkin dihadang penyamun. Kemahiran
pedagang Kumango dan Maninjau telah mengharumkan nama aliran silat kedua nagari itu
di kalangan pendekar. Silat Lintau juga terkenal karena penduduk nagari itu pada masa
dahulu terdiri dari para punggawa Kerajaan Pagaruyung. Sedangkan silat Pauh, di luar Kota
Padang, terkenal karena nagari itu menjadi sarang teroris yang mengacaukan hubungan
dagang antara VOC di Padang dan pedalaman.



nya. Perbedaannya dengan pencak ialah secara fisik pemain yang berhadapan
tidak bersinggungan atau boleh dikatakan tidak bersinggungan dan sebagai
tari, permainan itu diiringi bunyi-bunyian. Akan tetapi, gerakan tari tidak
harus mengikuti irama bunyi-bunyian itu. Alat bunyi-bunyian pokok ialah
talempong (telempong) yang sering diiringi alat tiup yang disebut pupuik batang
padi (puput batang padi), yaitu, puput yang dibuat dari batang padi yang
dipecah dekat ruasnya dan bagian ke ujung dililit daun kelapa sehingga bagian
ke ujungnya kian membesar seperti terompet. Iramanya dibentuk dengan
menutup dan membuka cerobongnya dengan memainkan tangan dan jari-
jemari. Gerakan tarian pencak itu lebih ditentukan oleh penyesuaian dengan
gerakan lawan yang dihadapi, baik sebagai suatu aksi maupun sebagai reaksi.
Yang terutama dalam tarian ini ialah tari sewah, tari alo ambek, dan tari
galombang.
1. Tari sewah vyaitu tarian yang dilakukan dua atau tiga orang, seperti
permainan pencak yang menggunakan senjata sewal, yaitu senjata tajam
vang lebih kurang satu ela panjangnya. Yang memakai senjata bisa satu
orang atau keduanya. Kalau pemain tiga orang, yang bersenjata dua
orang, sedangkan yang tidak bersenjata menjadi sasaran tikaman. Dalam
tarian dua orang, yang masing-masing memegang senjata, senjata mereka
pun tidak bersinggungan.
Tari alo amber* yartu ranan yang dilakukan dua orang yang dibantu dua
pendamping yang dinamakan daspeang (damping) dan dua orang janang.
Tarian ini merupakan suatu perlombaan keterampilan menyerang dan
menangkis secara bergantian antara dua orang yang berhadapan. Bentuk
penyerangan ialah merebut pakaian lawan, seperti destar, baju, dan kain
sesamping yang dililitkan di pinggang. Siapa saja dapat tampil ke gelang-
gang sebagaimana permainan pencak untuk memperagakan keterampi-
lannya. Permainan ini dipimpin wasit yang disebut dampeang. Tugas
dampeang ialah mengatur permainan sambil bernyanyi. Yang seorang
menggunakan suara rendah mengatur langkah tarian yang juga merupa-
kan ancang-ancang seperti dalam pencak sebelum serangan dilakukan.
Dampeang ini juga disebut sebagai dampeang betina. Yang lain yang
disebut dampeang jantan menggunakan suara tinggi memberi aba-aba di-
mulai dan dihentikannya suatu babakan pertarungan. Sedangkan janang
memberikan penilaian atas keterampilan dua pemain itu. Setelah melaku-
kan salam kepada penonton, kedua pemain yang saling berhadapan me-
lakukan gerakan tarian yang dipimpin dampeang betina, dan ketika dam-
peang jantan meneriakkan aba-aba, kedua pemain memulai pertarungan-
nya dengan gerakan pencak, baik pada waktu menyerang maupun pada

(%3

4 Alo ambek berasal dari kata halay dan ambek (hambat).
268



waktu menangkis. Tujuan penyerang ialah untuk merebut pakaian yang
diserang. la diberi kesempatan melakukan penyerangan dalam tiga babak.
Kemudian pihak penyerang memperoleh giliran untuk diserang dalam
tiga babakan pula. Antara babakan satu dan berikutnya diselingi gerakan
tarian. Penyerang melakukan gerakan mengambil pakaian lawannya de-
ngan berbagai cara dan tipuan. Pola gerakan itu ialah guntiang (gunting),
yaitu menggunting kain samping lawan; simbua (simbur), yaitu me-
nyimbur lawan lantas merebut buah bajunya; dan batuak (batuh), yaitu
memukul kepala lawan untuk mengambil destar. Apa yang akan diambil
duluan tidaklah ditentukan, tergantung pada kesempatan yang dimung-
kinkan situasi pertarungan. Penyerang dapat melakukan gerakan tipuan
yang semula, seperti melakukan gerakan gunting, tetapi yang dilakukan-
nya gerakan sebenarnya, yaitu gerakan batuh. Pihak yang diserang mam-
pu membaca gerakan itu dan menangkis serangan dengan gerakan yang
tepat. Jika pihak penyerang berhasil merebut, ia dinyatakan menang.
Kalau pihak penyerang dapat ditangkis, ia dinyatakan kalah. Dalam satu
babak hanya dilakukan satu kali penyerang dan hal itu ditandai teriakan
dampeang jantan. Fisik kedua penari dalam melakukan gerakan pertem-
puran tidak boleh bersinggungan, sehingga setiap gerakan menyerang dan
menangkis bagai suatu gerakan pantomim dengan gaya pencak yang bebas
karena kedua belah pihak bebas melakukan gerakan-gerakan dalam men-
capai sasaran masing-masing.

Tari gelomsbang. Lebih merupakan tarian upacara daripada permainan
atau tontonan. Tarian ini dihidangkan pada upacara perjamuan besar,
baik dalam upacara perkawinan maupun dalam upacara penobatan
penghulu.’ Pemerannya terdiri dari puluhan laki-laki yang terbagi dua
kelompok, yang masing-masing dipimpin seorang tio yang memberikan
aba-aba. Setiap kelompok diiringi pemain alat bunyi-bunyian, yang biasa-
nya telempong dan puput batang padi. Keduanya merupakan pasukan
pengawal. Yaitu pengawal rombongan tamu utama dan yang lainnya
pengawal tuan rumah yang mengadakan perjamuan. Rombongan tamu,
baik yang membawa marapulai maupun penghulu, datang ke tempat
perjamuan dengan didahului penari gelombang yang melangkah dengan
langkah pemain pencak yang disebut langkah empat. Setiap hendak
membuat langkah maju, mereka bertepuk dengan aba-aba pimpinannya
yang berada di depan, bagaikan dua pasukan pendekar silat yang hendak
bertempur. Gerakan mereka mengembang lepas dengan tangan yang
terbuka serta jari yang melentik. Gerakan badan merendah ketika me-

5

Tarian ini kini sering juga digunakan dalam menyambut tamu dari kalangan pemerintah.

269



langkahkan kaki lebar-lebar, lalu meninggi dengan mengangkat sebelah
kaki hampir setinggi lutut seperti alunan gelombang. Alat bunyian telem-
pong mengiringi di belakang. Semua gerakan tidak menyesuaikan diri
dengan irama bunyi-bunyian, melainkan tergantung pada aba-aba yang
membuat improvisasi berdasarkan rasa keindahan. Kira-kira lima puluh
meter dari tempat perjamuan, rombongan disongsong kelompok penari
gelombang si pangkal (tuan rumah). Dalam jarak kira-kira sepuluh meter
akan berhadapan, kelompok penari si pangkal membuat gerakan mundur.
Sedangkan kelompok tamu terus juga maju. Bedanya dengan pencak,
kedua kelompok tidak melakukan gerakan menyerang atau menangkis.
Gerakan mereka terutama seperti gerakan pemain pencak dalam situasi
intai-mengintai langkah lawan. Tepat pada pintu gerbang, janang yang
menjadi pemimpin upacara tampil ke tengah dengan langkah dan gerakan
pemain pencak di kala melerai perkelahian. Kelompok penari pun me-
lakukan gerakan mundur sampai tamu utama yang dikawalnya berada di
depan mereka. Selesai itu peranan dipegang pemuka yang dituakan oleh
kedua belah pihak. Dan tarian gelombang pun selesai.

Tarian Perintang

Tarian orang muda yang biasa disebut tari perintang merupakan tarian yang
dilakukan pemuda-pemuda untuk kegembiraan atau perintang-rintang hari
atau waktu. Tari perintang ditarikan secara bersama-sama atau seorang diri
dengan iringan bunyi-bunyian, seperti telempong, gendang, adok, dan ada
kalanya juga diikuti puput batang padi. Gerakannya bebas dengan irama 4/4
tanpa terikat pada bunyi-bunyian yang mengiringinya. Setiap penari bebas
membuat improvisasi menurut kemahiran masing-masing, kecuali bila sedang
melakukan gerakan yang telah mempunyai bentuk, seperti menirukan gerakan
tupai, elang terbang, kerbau mengamuk, dan berbagai tingkah laku para gadis
dalam berhias atau bekerja. Tarian ini biasa dilakukan di sawah pada musim
panen atau dalam berbagai keramaian. Banyak sekali jenis tarian ini, antara
lain ialah seperti berikut.

1. Tari piring, yaitu tari yang dimainkan secara tunggal atau bersama. Di
telapak tangan ada piring porselen dan di ujung jari tengah dipasang
cincin. Cincin itu dijentikkan pada piring sehingga menimbulkan bunyi
sesuai dengan irama musik atau nyanyian yang cepat. Gerakan kaki
terutama pada rentak dan langkah membuat lingkaran. Gerakan yang
terpenting ialah gerakan pada tangan yang menanai piring dengan suara
jentikan cincin. Gerakan mengimprovisasi elang terbang berbegar dengan
mengembangkan atau mengibaskan sayap di udara lalu menukik me-
nyambar anak ayam; petani membajak, mencangkul dan mengirit padi;

270



gadis berhias menyisir rambut dan berbedak; perempuan menjahit dan
bertenun. Setiap jenis gerakan dilakukan berulang sampai habis sebuah
pantun dinyanyikan atau boleh dikatakan satu gerakan memerlukan
empat kali empat ketukan. Variasi gerakan lainnya antara lain memper-
agakan kemahiran meliuk-liukkan badan sambil terus mengayunkan ta-
ngan atau berguling-guling ke kiri dan ke kanan. Ada kalanya mereka
menari meniti jajaran piring. Bahkan kadang-kadang dipertontonkan pula
kemampuan magis dengan menginjak pecahan kaca. Kalau mereka menari
bersama, mereka tidak terikat pada formasi. Artinya, tiap-tiap penari
boleh bergerak ke arah mana yang disukai. Akan tetapi, dalam mengim-
provisasi gerakan yang telah mempunyai pola, mereka melakukan gerakan
yang serentak. Sedangkan dalam memainkan gerakan bebas, seperti mem-
perlihatkan kemahiran, dapat dilakukan menurut suka dan kemampuan
masing-masing tanpa kehilangan irama musiknya. Lazim pula penari me-
masang lilin di kedua piringnya bila menari di malam hari. Dalam menari
bersama, salah seorang menjadi pemimpin yang menuntun penari lain
dalam melakukan gerakan-gerakan yang mereka tarikan. Jika tarian itu
diiringi nyanyian, maka penyanyilah yang akan memberi aba-aba dengan
mengucapkan jenis gerakan yang akan ditarikan. Di antara satu gerakan
dan gerakan lain yang berimprovisasi, penyanyi hanya mengucapkan
kata-kata yang tidak bermakna, seperti iyo iyo alai berulang-ulang, dan
penari bergerak bebas dalam irama tarian selama aba-aba belum diber-
ikan.

Tari galuk, yaitu tari yang memakai galuk (tempurung) di kedua belah
tangan. Sambil menari galuk itu dilaga-lagakan menurut irama. Tarian ini
lebih mengutamakan berbagai kemungkinan gerakan yang dapat diolah
seluruh anggota badan sambil melaga-lagakan galuk tanpa kehilangan
irama musiknya, sehingga unsur bunyi galuk yang berlaga lebih dominan.
Tari ini memungkinkan pemainnya membuat berbagai improvisasi me-
nirukan kehidupan hewan atau petani.

Tari kabau jalang, yaitu tarian yang mengimprovisasi gerakan kerbau liar
yang menggila. Kedua tangan pemain diacungkan lewat kepala memben-
tuk tanduk kerbau. Napas mendengus-dengus. Keliaran gerakan tari ini
hampir sampai ke tingkat pemain menjadi kesurupan. Dan ada kalanya
menyerunduk ke arah penonton sehingga penonton menjadi gaduh dan
terlibat aktif dalam tarian itu dengan sendirinya. Kerbau yang jalang itu,
setelah menanduk kian ke mari, berguling-guling seperti dalam kubangan,
lalu terkejut karena seekor harimau mengendap-endap hendak mener-
kamnya. Klimaksnya pada perkelahiannya dengan harimau sampai ia
berkali-kali menghunjamkan tanduknya ke tubuh harimau yang imajina-
tif itu.

271



Tarian Kaba

Tarian kaba ialah penamaan untuk berbagai jenis tari yang mengangkat
tema cerita kaba. Tari yang mengangkat tema cerita kaba sangat banyak
ragamnya. Gerakannya terpusat pada tangan dan kaki yang melangkah dan
merentak. Musik pengiring lazimnya telempong dan adok. Adok berperan
mengiringi nyanyian. Telempong tidak digunakan pada waktu ada nyanyian
karena suaranya yang lengking tajam. Berbagai jenis tari ini lebih mengutama-
kan nyanyian daripada tari. Pola gerakan bila penari bernyanyi sangat tidak
bervariasi, bahkan ada kalanya hanya melangkah biasa saja berkeliling-keliling
arena, seolah-olah gaya tukang kaba menyampaikan suatu cerita dalam ben-
tuk yang lain. Bedanya ialah tukang kaba bermain, menyanyi, bergerak, dan
memukul alat bunyi-bunyian sendiri, sedangkan tarian kaba dilakukan beber-
apa penari serta diiringi beberapa pemain gendang adok. Yang pokok dalam
tarian ini adalah nyanyian. Bila nyanyian berhenti karena perpindahan adegan
cerita yang dinyanyikan, pemain menggerak-gerakkan badannya. Umpama-
nya, pada tarian si kambang, yang di tempat lain disebut busi-buai di kala
menyanyi si pemain membuat gerak mengayunkan anak dalam gendongan
atau membuaikannya dalam buaian. Jika tidak menyanyi, sambil melangkah
berkeliling arena, gerakannya seperti seorang yang lagi menggendong anak.
Pada tari buai-buai, si penari berkeliling sambil menggendong anak dan
kepalanya menjunjung sebuah kendi.

Kisah yang diangkat tarian ini tergantung pada pesanan. Ada kalanya
penyanyi tidak berkisah melainkan berpantun seperti pendendang yang diiri-
ngi rebab atau salung. Sehabis menyanyikan dua tiga pantun, ia pun membuat
gerakan kembali. Yang penting dan menarik hati penonton dalam menyaksi-
kan tarian ini ialah buah nyanyian yang diungkapkannya.

Tarian yang sama jenisnya ialah tari ilau yang dimainkan sekurang-
kurangnya empat orang, yang sambil berjalan berkeliling, mereka meratap
berganti-ganti mengisahkan suatu peristiwa dalam cerita, lalu meratap bersa-
ma sebagai intro adegan berikutnya. Tarian ini, dan juga tari buai-buai dan si
kambang, dibawakan perempuan. Tarian ini dapat dibawakan satu orang dan
sering pula dimainkan bujang-gadis (banci).

Tarian jenis ini, yang dibawakan laki-laki dengan dasar gerakan pencak
gerakannya lebih lincah, antara lain tari tupai jamjang dan tari barabah mandi,
yang di kala tidak menyanyi lalu membuat gerakan menirukan tingkah laku
hewan itu sambil diiringi gendang atau alat bunyian lainnya. Akan tetapi,
tarian itu ada kalanya mempunyai variasi lain. Si penari tidak menyanyi,
mereka hanya mengikuti aba-aba yang dinyanyikan dalam bentuk pantun.
Antara satu pantun dan pantun lain, penyanyi menyerukan kata yang lazim-
nya berbunyi yo ala hui berulang-ulang. Di kala itu penari membuat gerakan-
gerakan berputar-putar dengan rentakan kaki yang sesuai dengan irama gen-

272



dang menurut tema tarinya.

Lazim pula berbagai tarian digabungkan dan nama tariannya berubah.
Umpamanya tari tan bentan menarikan lima jenis gerakan tari secara
berganti-ganti, seperti tari pado-pado, dendang-dendang, adau-aday, dindin-dindin,
dan si jundai. Tari tan bentan ini juga dinamakan alang bentan, dengan
perbedaan gerakan, seperti tanduk buang, gendang, adau-adau, dok di nandong,
awan bentan, dan barabah mandi. Pada kesempatan lain gerakan tari barabah
mandi ditemukan pula pada waktu orang menarikan alo ambek.

Pada mulanya tari tan bentan, yang juga disebut tari adok, merupakan
tarian yang mengisahkan cerita kaba yang panjang. Pada setiap perpindahan
babakan, sebuah tari ditampilkan sebagai selingan. Selama cerita kaba dikisah-
kan, berbagai macam tarian ditampilkan. Pada waktu yang pendek, seluruh
kisah tidak dapat dinyanyikan. Namun, berbagai macam tari sempat ditampil-
kan, sehingga akhirya tarianlah yang menjadi dominan. Hal ini mengakibat-
kan yang semula merupakan penampilan kaba berubah menijadi tari.

Akan tetapi, dalam sejarahnya yang panjang, berbagai rombongan pemain
tampaknya membuat kecenderungan sendiri dengan mengubah pola untuk
disesuaikan dengan pesanan atau keperluan setempat. Oleh rombongan pena-
ri Padang Laweh daerah Agam, umpamanya, tari ini dinamakan alang bentan
yang dibawakannya murni sebagai tarian.® Sedangkan oleh rombongan penari
dari Saningbakar, daerah Solok, dinamakan tan bentan dengan menyelipkan
sepotong cerita kaba Cindur Mata. Lazim pula disebut tari adok, mengambil
nama gendang pengiring yang dinamakan adok. Tarian dari Saningbakar ini
polanya berubah jauh jika dibandingkan dengan tari seasalnya dari Padang
Laweh, karena rombongan ini memasukkan unsur lakon dan dialog dalam
membawakan kisahnya. Hal yang sama didapati pula pada randai.

6  Tarian alang bentan kemudian terkenal sebagai tari alang sunting penghulu, yang katanya
merupakan tarian upacara bagi penobatan penghulu dan diartikan di atas rumah gadang
(Lihat Ewsiklopedi Indonesia I, Jakarta, Ichtiar Baru-Van Hoeve, hlm. 140). Tampaknya
karangan dalam ensiklopedi itu bersumber dari informasi yang keliru. Dalam masyarakat
yang tidak menganut sistem pemerintahan monarki, terutama di tanah darat yang di bawah
perintah penghulu, maka penobatan penghulu dengan menggunakan upacara tarian sesung-
guhnya merupakan keterangan yang mengada-ada. Apalagi kalau tarian itu hanya ada di
Padang Laweh, salah satu nagari di Luhak Agam. Sedangkan di Luhak Tanah Datar yang
menjadi lokasi istana Kerajaan Pagaruyung tidaklah dijumpai suatu tari upacara dalam
bentuk apa pun. Apalagi kalau dikatakan ditarikan di rumah gadang. Padahal, di Padang
Laweh tidak ada satu pun rumah gadang yang dapat menampung tarian yangberanggotakan
banyak orang, lebih-lebih lagi kalau ada tamu di rumah itu. Memang lazim apabila tari-tarian
digelarkan pada perjamuan penobatan penghulu, tetapi fungsinya sebagai hiburan keramai-
an dan diselenggarakan di halaman. Kalau pun ada keterangan bahwa tari itu sebagai tari
upacara, hal itu harus dilihat sebagai suatu "manipulasi” untuk meletakkan tingkat derajat
tarian mereka supaya sama dengan tari yang digelarkan di keraton pada penobatan raja di

273



Bakaba

Bakaba (berkaba) merupakan suatu permainan rakyat yang termasuk paling
populer.” Bakaba suatu cara berkisah yang menimbulkan banyak pengaruh
kepada berbagai bentuk permainan rakyat lainnya, seperti tari, nyanyi, dan
lakon. Berkaba, selain dari berkisah biasa, sering diiringi nyanyian. Tidak
jarang pula ia disertai tari dan bahkan juga lakon. Dalam berkisah biasa,
pembawanya disebut tukang kaba. Akan tetapi, jika kaba itu disampaikan
dengan nyanyian, terdapat berbagai cara serta gaya sendiri dan masing-masing
mempunyai nama sendiri pula. Setiap nyanyian selalu diiringi alat bunyi-
bunyian sebagai pengiring. Alat bunyi-bunyian itu bisa apa saja, seperti alat
gesek, alat tiup, atau alat pukul. Paling kurang alat pukul itu kotak korek api
yang berisi sesuatu sehingga ketika diketok-ketokkan ke lantai mengeluarkan
bunyi berderai. Bakaba dengan memakai kotak korek api sebagai alat bunyi-
bunyian pengiringnya terdapat di daerah Payakumbuh dan disebut sebagai
sijobang.® Lazimnya kaba yang dibawakannya cerita Nan Tungga Magek Ja-
bang. Apabila yang dibawakan cerita kaba lain namanya badikia (berdikir).®

Jawa. Pada wakeu tari itu dipergelarkan untuk pertama kali pada malam kesenian dalam
rangka Konperensi Jawatan Kebudayaan seluruh Indonesia di Bukittinggi tahun 1953,
tarian itu masih bernama alang bentan. Ketika tari itu disempurnakan gerakannya oleh
Jerias St. Bagindo untuk dipertunjukkan pada malam kesenian Kongres Adat Sumatera di
Bukittinggi tahun 1956, tari itu berubah menjadi tari alang sunting penghulu sebagai
pengimbang tari gending Sriwijaya yang dibawa rombongan Sumatera Selatan yang menda-
pat penghormatan sebagai tari pembukaan. Seorang peneliti yang melakukan penelitian
tari Minangkabau pernah dua kali melihat pertunjukan tari yang dilakukan di rumah
gadang. Namun, yang tidak ditelitinya mengapa tarian yang ia lihat itu sampai dipertunjuk-
kan di rumah gadang dan ia pun tidak pernah melihat apakah memang ada tari-tarian
digelarkan di rumah gadang pada waktu upacara penobatan penghulu. Membangga-
banggakan kehebatan hasil nagari masing-masing merupakan kelaziman dalam kehidupan
suku bangsa Minangkabau. Hal ini meluas kepada segala yang ada dan khas sifatnya.
Malahan dalam hal membincangkan buah-buahan tiap-tiap nagari pun membanggakan hasil
nagari masing-masing. Demikian juga dalam hal kemampuan memasak, membuat hasil
kerajinan tangan, dan sebagainya. Kelaziman ini pun berlanjut pada bidang kesenian dan
pencaksilat. Di samping membanggakan tari alangbentan, ada pula nagari yang membangga-
kan tarian mereka. Misalnya, tari sirompak dari Nagari Taeh (Payakumbuh) yang dikatakan
bahwa dahulu kala dimainkan di tempat yang sakti yang berpenghuni makhluk halus dan
gendang yang dipakai menggunakan kulit harimau. Sedangkan tari tupai janjang dari pesisir
bagian selatan dikatakan bahwa dahulunya tarian itu hanya ditarikan anak-anak raja. Oleh
karena itu, tidak boleh ditarikan sembarang orang.

7 Perihal kaba lihat bab "Kesusastraan”.

8  Sijobang merupakan kata yang berasal dari si jabang yang diucapkan menurut lafal penduduk
Payakumbuh. Spesialisasi tukang kabanya ialah mengisahkan Kaba Anggun nan Tongga Magek
Jabang. Kini kaba lain yang dikisahkan dengan alat korek api itu juga dinamakan basiojobang.

9  Dikir berasal dari zikir. Akan tetapi, berubah pengertiannya. Zikir ialah bahasa Arab yang

274



Jika menggunakan alat bunyi-bunyian sebagai pengiring, jumlah pembawanya
tergantung pada alat yang digunakan. Jika memakai alat tiup, diperlukan dua
orang. Yang lainnya bisa seorang atau lebih banyak, sehingga mereka bisa
membawakannya berganti-ganti, sebagaimana yang lazim pada permainan
salung dan rabab. Lazimnya permainan salung dan rabab mengiringi nyanyian
yang berpantun dan isi pantun lazimnya pula menurut pesanan.

Randai

Permainan randai dibawakan banyak orang. Mereka bermain membuat
lingkaran. Sambil melangkah kecil-kecil secara perlahan mereka bernyanyi
berganti-gantian. Sebelum menyanyi, mereka membuat gerakan pencak de-
ngan langkah maju, mundur, ke dalam memperkecil lingkaran, lalu ke luar lagi.
Ada kalanya mereka menyepak, menerjang, atau memukul dengan tangannya.
Sesudah itu mereka berjalan sambil bernyanyi. Semua gerakan pencak ditun-
tun aba-aba salah seorang di antaranya. Mula-mula seorang menyanyikan
sebait pantun atau sepotong kisah. Pada setiap kalimat terakhir, mereka
mengulangi secara beramai-ramai. Habis menyanyikan sepotong kisah atau
beberapa buah pantun, mereka kembali melakukan gerakan pencak. Selesai
menyanyikan sebuah adegan cerita, mereka lalu duduk meronggoh dalam
lingkarannya, untuk beristirahat. Untuk mengisi acara istirahat, ditampilkan-
lah ke tengah lingkaran itu keterampilan mereka masing-masing, seperti pen-
cak, tari, atau permainan apa saja yang dapat mereka peragakan. Peragaan
keterampilan itu tidak dibawakan semuanya atau sekaligus pada satu kali
istirahat itu. Hal ini disebabkan dalam suatu permainan randai, yang akan
membawakan cerita yang umumnya panjang, sehingga sampai larut malam
baru bisa diselesaikan satu babak cerita, akan terdapat empat atau lima kali
waktu istirahat. Pada setiap waktu istirahat itu ditampilkan permainan yang
lainnya lagi sebagai pengisi acara.

Ada kalanya pula, permainan randai tidak merupakan acara pokok. Yang
pokok ialah permainan yang pada mulanya merupakan selingan itu, sehingga
terdapatlah permainan rakyat yang bernama randai alo ambek, seperti di
daerah Pariaman yang membawakan nomor utama tari alo ambek. Atau
seperti yang terdapat di Saningbakar yang bernama tan bentan. Kemudian tan
bentan ini meninggalkan permainan randai dengan mengkhususkan berbagai
tarian sambil membawakan cerita kaba Cindur Mata.

Dalam sejarah perkembangannya, randai itu kemasukan unsur lakon, seper-

artinya perbuatan memuji nama Allah setelah selesai sembahyang, terutama dilakukan
orang yang melakukan suluk. Sedangkan dikir (dikia dalam bahasa Minangkabau) ialah
suatu perbuatan yang dilakukan pada perayaan Maulud Nabi, yaitu orang menyanyikan
puji-pujian kepada Nabi Muhammad dengan iringan indang atau rebana.

275



ti yang dibawakan pemain-pemain dari daerah Payakumbuh. Dasar permainan
randai tidak berubah. Akan tetapi, pada waktu-waktu istirahat, yang lazimnya
diisi dengan berbagai keterampilan anggota rombongan, disuguhkan penam-
pilan lakon. Sesudah sebuah adegan cerita dilakonkan, mereka berandai lagi.
Lalu ditampilkan lanjutan lakon cerita. Begitulah seterusnya, sehingga sebuah
kaba selesai dilakonkan. Fungsi randai menjadi berubah, yakni menjadi peng-
antar lakon yang akan disampaikan pada babakan berikutnya dengan
bernyanyi.'® Permainan randai ini pada zaman jayanya juga mempengaruhi
permainan rakyat lainnya, seperti halnya dengan tarian tan bentan di Saning-
bakar dan pembawaan tukang kaba yang membawakan kaba Tupai Janjang di
daerah pesisir bagian selatan atau tari si kambang di daerah Padang. Populari-
tas randai gaya Payakumbuh ini menumbukhkan cerita-cerita kaba yang baru
karena publik menghendakinya.*

Gamat

Tarian ini merupakan tarian Melayu dan bersama musiknya dinamakan
gamat.’? Gamat ditarikan penduduk kota atau pendatang yang termasuk suku
bangsa Melayu. Alat musiknya biola dan gendang dengan irama 4/4 dan nada
diatonis.'? Ia ditarikan laki-laki, perempuan, atau secara berpasangan gamat
merupakan tari pergaulan. Pakaian yang digunakan sama dengan pakaian
Melayu. Sambil menari mereka menyanyi dengan bersahut-sahutan pantun.
Jenis yang terkenal dari tarian ini ialah tari payung, tari selendang, dan tari
sapu tangan. Payung, selendang, dan sapu tangan merupakan alat pembantu
dalam menari. Dalam tari payung hanya seorang yang memakai payung,
sedangkan pasangannya memakai selendang. Pada tari selendang atau tari
sapu tangan, semua penari memakai alat tarian yang sama. Bila seorang penari

10  Randai mungkin berasal dari kata andai-andai dengan awalan bar sehingga menjadi barandai-
andai, yang artinya berangkaian secara berturut-turut atau suara yang bersahut-sahutan.
Randai yang terlihat seperti sekarang, dengan penampilan unsur lakon, lahir semenjak siswa
Sekolah Raja (Kweekschool) Bukittinggi pada tahun 1924 mengangkat cerita "Cindur Mata"
ke pentas sandiwara dengan menggunakan bahasa Minangkabau. Pemasukan unsur pentas
ke dalam randai dimulai oleh pemain randai dari Payakumbuh. Popularitas randai gaya
Payakumbuh ini akhimya mendorong randai menjadi teater tradisional.

11 Cerita kaba tumbuh dengan pesat setelah lahimya randai gaya Payakumbuh itu, yang
semula sebagai pengisi acara randai, tetapi kemudian juga ditulis orang untuk keperluan
sandiwara dan juga untuk dibukukan. Lihat juga bab "Kesusastraan”.

12 Gamat mungkin berasal dari pasangan kata gamit yang artinya menyentuh seseorang dengan
jari untuk mengajaknya bercakap-cakap atau ada suatu keperluan. Mungkin dengan cara
memberikan selendang atau saputangan pada seseorang untuk diajak menari merupakan
cara menggamit dalam bentuk yang lain, yang menyebabkan kesenian itu dinamakan gamat.

13 Dalam perkembangannya kemudian, setelah para murid sekolah menampilkannya di pentas,
alat musik Barat lainnya pun lazim ikut mengiringinya.

276



berhenti,ia menyerahkan alat tariannya kepada salah seorang penonton. Lalu
penonton yang diserahi alat itu mendapat giliran menari.

Tabut

Permainan rakyat ini berkembang di daerah pesisir, terutama di daerah
Pariaman. Tabut mempunyai hubungan dengan agama Islam mazhab Syiah. Ia
bukan akidah, melainkan upacara peringatan terbunuhnya Husein, cucu Nabi
Muhammad, dalam peperangan Karbala. Pada perang itu kepala Husein di-
penggal, lalu ditusuk dengan tombak dan diarak dengan kegembiraan seraya
menari-nari dan berteriak-teriak menyebut nama Husein. Kemudian dikisah-
kan, datanglah seekor burung buraq menyambar kepala Husein dari ujung
tombak, lalu dibawanya terbang ke langit. Peristiwa itu diperingati setiap 10
Muharram dengan membuat arakan tabut. Acara ini dimulai sejak tanggal 1
Muharram, yaitu hari mengambil tanah ke dasar sungai sebagai simbol meng-
ambil jasad Husein yang mati terbunuh. Tanah itu dimasukkan ke dalam
periuk dan periuk itu dibungkus dengan kain putih, seolah mengafani mayat.
Periuk itu ditaruh pada sebidang tanah yang dilingkari dengan kain putih pula,
seolah menyemayamkan jenazah di sebuah benteng yang berdinding batu
putih. Pada hari berikutnya dimulailah membuat tabut sebagai keranda u-
sungan jenazah. Pada hari kelima, tengah malam, orang pergi mengambil
pohon pisang. Pohon itu ditebas sekali pancung dengan pedang, sebagai
lambang tindakan yang dilakukan putra Husein dalam membalas kematian
ayahnya. Pada hari ketujuh dimulai mengarak jari-jari, yaitu semacam maket
sebuah kubah yang dibuat dari kertas kaca dan bingkai bambu. Kertas itu
digambari sepotong tangan dengan jari-jarinya yang terkembang. Di dalam
maket itu dipasang lilin. Jari-jari itu diarak dari rumah ke rumah sambil
menyanyikan lagu duka tentang peristiwa yang menyedihkan itu. Arakan itu
mengiaskan pengikut Husein yang sedang mencari dan memilih jari tangan
dan serpihan jasad Husein yang dicincang musuhnya. Lalu jari-jari itu disatu-
kan dengan tanah di dalam periuk. Hari berikutnya jari-jari itu pun diarak lagi
keliling kampung, sebagai simbol penemuan baru serpihan jasad Husein. Pada
hari kesembilan acara dilanjutkan dengan mengarak surban Husein yang
ditemukan. Pada hari kesepuluh arak-arak puncak dimulai, yakni mengarak
tabut yang berbentuk seperti keranda yang di atasnya bertengger burak yang
merupakan seekor burung dengan kepala orang. Burak itu dinaungi sebuah
payung tiruan yang bertaburan bunga. Cara mengaraknya diusung puluhan
orang dengan mengoyak-ngoyaknya sambil berteriak-teriak memanggil nama
Husein menurut irama oyakan itu. Di belakangnya mengiringi pemain debus
yang menyiksa badannya dengan menusuk-nusukkan besi runcing, pisau,
rantai yang dipanasi dengan api atau dengan membakari dirinya dengan suluh

277



daun kelapa yang telah kering.!* Memainkan debus ini mengiaskan rasa
penyesalan pengikut Husein atas kematian khalifahnya itu dengan cara me-
nyiksa diri, seolah-olah hendak mengatakan mengapa Husein yang harus mati,
mengapa tidak mereka saja. Di belakangnya lagi mengiringi seorang pemain
tansa (drum) dengan puluhan pemukul gendang (tambur). Pada malamnya,
peringatan itu dilanjutkan dengan permainan indang (rebana kecil) sambil
berdikir mengisahkan kisah Hasan dan Husein yang mati terbunuh.'> Pada
saat itu permainan debus pun dipertunjukkan. Esoknya tabut diarak lagi untuk
dibuang ke laut. Perarakan membuang tabut ke laut berbeda dengan perara-
kan sebelumnya, yakni dengan cara yang syahdu.

Biasanya tabut yang diarak dalam acara ini tidak sebuah. Beberapa kampung
di Pariaman menampilkannya. Masing-masing diarak di sekitar kampungnya
sendiri. Ada kalanya, seperti disengaja, arakan itu berpapasan di batas kam-
pung mereka. Suasana menjadi panas dan ada kalanya terjadi perkelahian
ramai sampai ada yang berlumuran darah, karena ketika berpapasan pengiring
kedua tabut itu saling mengejek dengan mulut dan tingkah laku serta diriuhi
bunyi musik tansa yang berirama perang itu. Namun, pada arakan hari kedua,
ketika tabut hendak dibuang ke laut, habis pulalah sisa-sisa perkelahian yang
telah terjadi sesamanya.

Karawitan

Karawitan semata-mata berperan sebagai alat pengiring nyanyian dan tari-
an, pengiring permainan debus dan berbagai perarakan. Lokasi darat dan
pesisir banyak menentukan jenis alat karawitan dan juga dengan sendirinya
sifat melodinya. Yang berasal dari darat tidak sekaya yang dari pesisir, baik

14 Debus termasuk suatu bentuk kesenian mistik yang fenomenal. Tidak termasuk jenis sihir,
karena si pemain tidak kesurupan seperti penari barong di Bali atau kuda lumping di Jawa.
Debus mungkin datang dari Aceh yang dibawa jemaah tarekat Qadariyah aliran Rifaiah. Di
Aceh sendiri debus dinamakan rapa'i. Dulunya debus dimainkan "orang surau” dan pemim-
pini pemain debus disebut kulipah atau kalipah (khalifah).

15 Kisah terbunuhnya Husein merupakan lanjutan peristiwa perebutan kekuasaan oleh Mua-
wiyah terhadap Ali yang menjadi khalifah keempat. Ali adalah kemenakan dan juga menan-
tu Nabi Muhammad. Ia terbunuh oleh golongan yang menentangnya. Kemudian anaknya
yang tertua, Hasan, juga terbunuh oleh pengikut Muawiyah dengan cara memberinya racun.
Husein, adiknya, melakukan pembalasan dengan menyerang pasukan Muawiyah. Namun, ia
dapat ditawan, lalu kepalanya dipenggal serta jasadnya dicincang. Peristiwa ini digunakan
pengikutiya sebagai alat pemersatu di bawah pimpinan Fatimah, ibunya, putri Nabi Mu-
hammad. Golongan Fatimah ini kemudian terkenal dengan nama Fatimiah, yang sempat
menampilkan kejayaan dengan pusat pemerintahannya di Mesir. Golongan yang terpisah ke
timur dikenal sebagai kaum Syiah, yang terbanyak menetap di Iran dan sebelah timur Irak.
Adanya acara tabut di Pariaman menimbulkan dugaan tentang kehadiran Syiah di Minang-
kabau. (Lihat M.D Mansoer dari kawan-kawan, Sejarah Minangkabay, Jakarta, Bhratara, 1970,

278



dalam jenisnya maupun dalam melodinya. Melodi dari darat mempunyai
empat nada dan paling tinggi lima dengan metrum yang tidak tetap. Nada
penyanyi ditentukan nada yang bisa dikeluarkan alat pengiringnya. Alat itu
antara lain salung yang terbuat dari seruas bambu yang berukuran keliling
sekitar 2,5 cm dan panjang sekitar 30 cm dengan tiga lubang nada, yang
merupakan satu-satunya alat tiup. Cara meniupnya melalui salah satu aluran
bambu yang dipotong tanpabukunya.Meniupnya tidak terputus-putus karena
napas peniupnya terkontrol dalam mulut hingga pipinya menggembung. Per-
napasan peniupnya melalui hidung. Alat tiup lainnya, yakni pupur batang
padi, tidak digunakan untuk mengiringi nyanyian. Puput itu semata-mata
digunakan untuk mengiringi perarakan karena suaranya yang tinggi meleng-
king. Sedangkan di pesisir ditemukan rebab sebagai satu-satunya alat gesek,
yang merupakan pengiring nyanyian yang utama. Badan rebab dibuat dari
tempurung kelapa yang paling besar. Sebelah bagian permukaannya ditutup
dengan kulit kambing. Lehernya dari seruas bambu. Di sepanjang leher dan
badannya yang kulit itu merentang dua helai tali yang dapat disetel dengan
alat peregang pada kepala rebab dan sebuah kuda-kuda di atas kulit. Alat
penggeseknya juga dari seraut bambu dan talinya diregang langsung oleh jari
pemain. Nada diatur oleh keempat jari kiri pada leher rebab. Suara penyanyi
juga ditentukan nada yang dapat dilahirkan rebab itu. Alat tiup Jainnya ialah
bausi, yang terbuat dari bambu yang lebih kecil, sekitar 1,5 cm besarnya.
Panjangnya kira-kira 20 cm dengan buku bambunya pada salah satu ujungnya.
Ruas itu dilubangi dengan ukuran sebesar lubang nada yang ada pada bambu
itu. Jumlah lubang nadanya lima buah. Lagu yang dihasilkannya sangat melo-
dius dan gaya lagunya melankolis. Bansi merupakan alat musik yang dapat

halaman 47-48). Tampaknya Md. Mansoer mengutip Onggang Parlindungan dalam buku-
nya Tuanku Rao. Namun, Hamka membantah tabut sebagai bukti adanya Syiah di Minangka-
bau. Katanya tabut itu dibuat seorang Cipai (Sipahi), tukang patri, di Pariaman yang pandai
membujuk emosi penduduk untuk bergotong-royong mengeluarkan uang guna biaya tabut
sebagai peringatan atas terbunuhnya cucu Nabi Muhammad. (Lihat Hamka, Antara Fakta dan
Khayal Tuanku Rao, Jakarta, Bulan Bintang, 1974, hlm. 117-118). Menurut sumber lain,
mungkin tabut mulai diperkenalkan orang Sipahi (Sepoys dari India) yang menjadi prajurit
Inggris pada masa kekuasaan Inggris di pantai barat Minangkabau sejak tahun 1795 sampai
tahun 1824. Menurut dongengnya, ketika Husein telah terbunuh, turunlah burung buraq
dari langit untuk membawa jenazah Husein itu dengan memasukkan ke dalam sebuah
keranda yang dihiasi sangat indahnya. Seorang Sipahi menyelinap memasuki keranda itu.
Namun, menjelang sampai di langit diketahui malaikat yang mengiringi arak-arakan burung
buragq itu. Lalu arak-arakan membawa jenazah itu turun lagi ke bumi dan setelah mengeluar-
kan orang Sipahi itu dari keranda, burung buragq itu kembali terbang ke langit. Malaikat
menyuruh orang Sipahi itu untuk menirukan upacara itu pada setiap bulan Muharram.
Itulah asal mulanya tabut, yang upacaranya bukan saja terdapat di Pariaman, juga terdapat
di Bengkulu yang cukup lama di bawzh kekuasaan Inggris.

279



melahirkan lagu yang paling indah dibandingkan dengan alat-alat lainnya.

Jenis alat pukul ialah talempong dan gendang Kedua jenis alat karawitan ini
digunakan di seluruh Minangkabau, meskipun dengan jenis yang berbeda di
sana-sini. Jenis talempong ada dua, yakni model saron dan gambang pada
gamelan. Terhadap model saron namanya tetap dipakai talempong, sedangkan
untuk model gambang dipakai berbagai macam nama, seperti talesmpong Saut,
talempong Unggan, talempong Jao (Jawa), dan ralempong Momongan. Nama-nama
tambahan merupakan nama negeri asalnya. Cara memainkan talempong ada
dua macam. Yang pertama dengan cara menenteng dua atau tiga talempong
pada satu tangan. Dalam formasinya yang lengkap talempong dimainkan
empat orang. Satu orang menenteng tiga talempong, yang dinamakan pambao-
an (pembawa) yang maksudnya bunyi yang dikeluarkannya membawakan
melodinya. Satu orang menenteng dua talempong yang dinamakan pasingkah
(peningkah) yang mengatur irama. Sedangkan dua orang lainnya membawa
satu talempong yang bernama talempong betina yang bersuara tinggi dan taless-
poug jantan yang bersuara rendah. Keduanya bertugas sebagai pengiring. Cara
memainkan talempong seperti itu biasanya pada waktu perarakan. Cara me-
mainkan lainnya ialah dengan menggunakan standar yang berisi lima buah
talempong. Kedua belah tangan digunakan untuk memukulnya, baik untuk
melodi maupun untuk peningkah. Di daerah pesisir talempong lazim pula
dimainkan perempuan pada perjamuan perkawinan.

Talempong model gambang ada dua jenis. Yang disebut talempong Saut

dibuat dari bambu sedangkan yang lainnya dari logam. Talempong ini diguna-
kan sebagai alat pengiring nyanyian atau tarian.
Jenis gendang lebih banyak variasinya. Lebih-lebih di daerah pesisir. Ada
gendang yang bersisi sebelah dan ada pula yang bersisi di kedua belah badan-
nya. Yang berisi satu disebut indang, dengan ukuran diameter antara 20 cm dan
25 cm. Lazimnya indang digunakan bagi permainan debus atau pengiring dikir.
Yanglain dengan ukuran dua kali lebih besar disebut rebana. Rebana umumnya
digunakan untuk mengiringi nyanyian pada acara agama Islam, antara lain
pada perarakan khatam Quran, yakni perayaan melepas anak-anak yang telah
menamatkan Alquran. Pada dinding rangkanya diselipkan beberapa pelat
kuningan yang bundar, sehingga ketika dipukul, suaranya berdering. Jenis
lainnya ialah ransa yang cara memukulnya seperti memainkan drum di waktu
pawai. Hanya cara menggantungkannya secara vertikal dan alat pemukulnya
dua helai rotan. Bunyinya tinggi sehingga mampu mengatasi bunyi sepuluh
sampai dua belas buah gendang besar (tambur) pada perarakan tabut.

Gendang yang mempunyai dua sisi ada yang dimainkan gendang keling yang
badannya panjang dan kedua kulit gendang pada sisinya tidak sama besarnya
hingga bunyinya berbeda besarnya. Alat ini digunakan pada musik gamat.
Yang lain ialah gendang tabur. Ukurannya besar dengan diameter sekitar

280



40-50 cm. Cara memainkannya dengan menggantungkan pada tali yang diling-
karkan pada tengkuk pemain. Kedua sisi aendano dipukul dengan tangan km
dan kanan, memakai alat pemukul. Ge ndano tabut ini ada yang berukuran
lebih kecil dengan diameter sekitar 25 cm. Munckm adanya ukuran yang kecil
ini karena sulit memperoleh pohon kayu yang dapat dijadikan badan gendang
itu.

Gendang di daerah darat yang bentuknya seperti indang dengan ukurannya
lebih besar, tetapi lebih kecil dari rebana, namanya adok.

Melodi lagu yang bersifat Minangkabau, terutama yang dibawakan peden-
dang rebab atau salung, pada umumnya tidak semenarik melodi yang dapat
d1munculkan peniup bansi. Fungsi melodi pada rebab dan salung ialah sebagai
pengiring buah lagu yang dldendanvkan Buah lagu itulah yang sebenamya
yang menjadi daya tarik utama bagi penggemarnya. Buah lagu itu merupakan
pantun yang mengandung makna yang senantiasa dapat menyentuh sanubari
pendengarnya, sehingga pendengar tidak jarang sampai memekik kegemasan
karenanya. Dalam pertunjukan permainan rebab atau salung, para pendengar-
nya dapat memesan buah lagu untuk didendangkan. Inilah yang menarik
minat penggemarnya karena buah lagu yang dipesan itu merupakan saluran
perasaan yang tidak mungkin ia ungkapkan sendiri. Tentu saja isinya pantun-
pantun yang romantis.

Nada yang dapat dicapai rebab dan salung itu sangat terbatas. Namun, oleh
pemain rebab atau salung diciptakan banyak melodi. Setiap melodi mempu-
nyai nama sendiri-sendiri. Dan nama-nama itu tidak menentukan isi lagu.
Misalnya, melodi yang dinamakan dasus tunggs, isi lagunya bisa saja mengisah-
kan seorang jejaka yang hidupnya sangsai di rantau urang. Sedangkan maksud
atau pengertian dasun tungga itu ialah sebuah kiasan lama tentang keindahan
hidung seorang gadis yang molek.

Setiap pemain rebab atau pemain salung mempunyai kebiasaan membuat
nama berbagai melodi yang seolah-olah diciptakannya. Padahal, melodinya itu
sama atau mirip dengan melodi yang dibawakan pemain lain dan yang berbeda
hanyalah namanya saja.

Proses Pengembangan
Proses pengembangan kesenian di Minangkabau sejalan dengan proses
pengembangan kehidupan sosialnya, terutama setelah munculnya pendidikan
sekuler dan pendidikan madrasah Islam. Mulai saat itu kesenian tradisional
dipandang sebagai produk kaum parewa, yang oleh kalangan pendidikan
sekuler dipandang sebagai kesenian kelas tidak berpendidikan, sedangkan oleh
kalangan madrasah dipandang sebagai kesenian orang yang ingkar. Golongan
sekuler sangat dipengaruhi musik Barat. Sedangkan pihak madraszh mengem-
bangkan kesenian Islam yang mempunyai dua kutub orientasinya, yakni
281



golongan Mekah mengembangkan kesenian rebana, sedangkan golongan Me-
sir mengembangkan gambus. Kesenian rebana lebih mengkhususkan kegiatan-
nya pada acara yang bersifat syair keagamaan, seperti pada perayaan Maulud
Nabi, dan Khatam Quran. Kesenian gambus pada perayaan ulang tahun
sekolah dan organisasi dan bahkan juga pada pesta perkawinan. Kesenian
indang dan salawat dulang yang merupakan kesenian Islam dari zaman Aceh di
pesisir tidak beranjak dari daerah Padang dan Pariaman.

Lahirnya pendidikan nasional, seperti INS Kayutanam yang dalam hal
pendidikan kesenian tidak menganut orientasi kesenian tertentu, memainkan
peranan besar dalam pengembangan kesenian di Minangkabau. Kesenian yang
semua berkutub-kutub itu menjadi berbaur di sekolah INS Kayutanam yang
diasuh M. Syafei itu. Kesenian yang pada mulanya merupakan alat pendidikan
aktif-kreatif memberikan berbagai kemungkinan, antara lain lahimya tari
lilin,'® dan digunakannya nada diatonis untuk lagu-lagu tradisional sehingga
lagu-lagu itu dimungkinkan untuk diiringi musik Barat dan dinyanyikan
bersama dalam bentuk koor.'”

Kerja sama sekolah INS Kayutanam dengan Diniyah Putri dan Madrasah
Irsyadunnas yang keduanya di Padang Panjang lebih mempercepat proses
pembauran kesenian yang hidup dalam masyarakat Minangkabau pada masa
itu. Ketika zaman Jepang, yang segala macam kesenian yang berbau Barat
dilarang kesenian Minangkabau baru memperoleh wajah yang lain lagi. Ter-
utama keseman gaya baru itu demikian kerasnya menjalar ke desa-desa mela-
lui aktivitas sekolah atau aktivitas generasi muda yang berpendidikan di kota
yang pada masa libur pulang ke desa masing-masing. Hal ini menyebabkan
jurang antara ketiga peminat peminat kesenian itu sangat menipis. Namun,
kesenian "baru” itu belum sampai menjadi permainan rakyat sebagaimana
kesenian tradisional. la masih berada pada pentas kesenian sekolah sebagai
tontonan.

Kesenian sebagai permainan rakyat pada dasarnya belum beranjak dari
bawaannya yang tradisional. Pembauran yang telah dimulai sejak lama itu
rupa-rupanya hanya berlangsung di bangku sekolah saja. Sedangkan di kalang-
an masyarakat sendiri setiap kutub yang ada tetap di tempatnya masing-

16  Tari Lilin muncul karena faktor kebetulan, ketika sandiwara murid INS bermain pada ulang
tahun ke-10 sekolahnya, tahun 1936, tiba-tiba mesin listriknya macet. Sedangkan yang
bakal dipertunjukkan ketika itu ialah tari piring. Tanpa menunggu listrik menyala lagi, pada
piring yang akan dibawa menari dipasangilah lilin. Hasilnya di luar dugaan. Untuk selanjut-
nya tarian itu selalu ditampilkan pada setiap kesempatan.

17 Lagu Minangkabau yang dinyanyikan bersama dalam bentuk koor terpengaruh bentuk
nyanyian murid-murid yang berasal dari Batak. Sedangkan sebelumnya lagu-lagu Minangka-
bau tidak pernah dinyanyikan bersama-sama, demikian juga lagu-lagu Melayu.

82

o



masing. Meskipun demikian, pemahaman golongan “parewa”, golongan "su-
rau”, dan golongan "angku-angku” tidak lagi mengentara di permukaan kehi-
dupan sosial.’®

18

Kemudian murid-murid yang mendapat pendidikan sekuler di kota, bila pulangke desa
membiasakan dirinya ikut aktif dalam kehidupan pemuda-pemuda desa yang tergo
parewa, tetapi pada gilirannya ikut pula memainkan kesenian golongan surau.
mereka yang berpendidikan madrasah seolah telah memutuskan hubungannyza
kesenian tradisional, sehingga mereka tidak lagi suka belajar silat atau menarike
tradisionalnya itu. Di samping itu misalnya, pada acara perarakan “khatam Quran’'|
arakan diiringi oleh musik rebana. Tapi kini dilazimkan pula diiringi oleh korp musik &
bahkan oleh korp musik drumb band yang berpakaxan lengkap. Tidak pernah arakaw iru
diiringi oleh kelompok musik tradisional "talempong” umpamanya. Vaﬁ“-m (=
memeriahkan helat perkawinan atau acara tradisional lainnya, tidak pernah d:p
rebana atau gambus yang tradisional Islam itu. Walaupun para pemainnya ad




Abdul Gaffar. "Sebuah Tinjauan tentang Arsitektur Minangkabau”, Seminar
Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan, dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Abdul Samad Idris, Datok. Hubungan Minangkabau dengan Negeri Sembilan dari
Segi Sejarah dan Kebudayaan, Seremban, Pustaka Azaz Negeri, 1970.

Alfian. "Tan Malaka: Pejuang Revolusioner yang Kesepian”, Manusia dalam
Kemelut Sejarah, Jakarta, LP3ES, 1979.

Arby Samah. Seni Ukir Tradisional Minangkabau, arsip Bidang Kesenian Kantor
Wilayah Dep. P. dan K. Provinsi Sumatera Barat, Padang.

Asmaniar Z. Idris. "Kerajaan Minangkabau Pagaruyung” Seminar Sejarah dan
Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Bahar Dt. Nagari Basa. Falsafah Pakaian Penghulu, Payakumbuh, Eleonora,
1966.

Bahar Dt. Nagari Basa. Tambo dan Silsilah Adat Alam Minangkabau, Payakum-
buh, Eleonora, 1966.

Bank Nasional 40 Tahun, Bukittinggi, 1970.

Batuah, A Dt. dan A. Dt. Madjoindo. Tambo Minangkabay, Jakarta, Balai
Pustaka, 1957.

Batuah Sango, Dt. Tambo Alam Minangkabay, Payakumbuh, Limbago, 1954.

Berg, C.C. Lintasan Sejarah Majapahit, Indouesia 1952

Boechari. An old-Malay Inscription of Sriwijaya at Palas Pasemah (South Lampung),

285



Praseminar Penelitian Sriwijaya. Pusat Penelitian Purbakala dan Pening-
galan Nasional. Jakarta, 1979.

Boestanul Arifin Adam. "Musik Tradisional Minangkabau”, Himpunau Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusang-
kar, 1970.

Chidir ALi. Hukum Adat Minangkabau dalam Yurisprudensi Indownesia, Jakarta,
Pradnya Paramita, 1972.

Daramin Dt. Madjo Indo nan Gadang. "Kedudukan Sungai Jambu di tengah
Lembaga Adat Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Sewi-
nar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusangkar, 1970.

Darwas, D. Dt. Rajo Malano. Filsafat Adat Minangkabau, Yayasan Lembaga Studi
Minangkabau.

Darwis Thaib Dt. Sidi Bandaro. Seluk Beluk Adat Minangkabau, Bukittinggi,
Nusantara, 1965.

Djawatan Penerangan Propinsi Sumatera Tengah. Propinsi Sumatera Tengah,
Bukittinggi, 1955.

Edwar Djamaris. "Tambo Minangkabau, Tinjauan Struktural”, Seminar Inter-
nasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan
Minangkabau, Bukittinggi 1980.

Ensiklopedia Indonesia. Bandung — 's-Gravehage, W. Van Hoeve.

Eusiklopedi Indonesia (1). Jakarta, ichtiar Baru-Van Hoeve, 1980.

Gazalba.”Pokok-Pokok Pikiran tentang Konflik dan Penyesuaian Antara Adat, Aga-
ma, dan Pengaruh Barat”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam
di Minangkabau, Padang, 1969.

Gunawan, [. dan J. Banunaek. "Peranan Faktor Sosial-Budaya dalam
Gangguan-Gangguan Jiwa pada Orang Minangkabau”, Djiwa, I, 1968.

Hamka. Adat Minangkabau Menghadapi Revolusi, Jakarta, Fa. Tekad, 1963.

Hamka. Ajahku, Jakarta, Djajamurni, 1960.

Hambka. Antara Fakta dan Khayal "Tuanku Rao’, Jakarta, Bulan Bintang, 1974.

Hamka. Sejarah Islawm di Sumatera, Medan, Pustaka Nasional, 1950.

Hamka. Kenang-Kenangan Hidup I Jakarta, Bulan Bintang, 1979.

Hamka. Tenggelamnya Kapal van der Wijck, Bukittinggi, Nusantara, 1966.

Hanafiah S.M, AM. Tinjauan Adat Minangkabau, Jakarta, 1970.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam di Minangkabau, Padang, 1969.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau,
Batusangkar, 1970.

Himpunan Makalah Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan,
dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Hurgronje, Snouck C. De Atjehers, Leiden, EJ. Brill, 1893.

Hurgronje, Snouck C. Islam di Hindia Belanda, Jakarta, Bhratara, 1973.

Ibenzani Usman. "Seni Ukir Tradisional Minangkabau dalam Konteks Adat

286



Istiadat”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan' dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Iskandar Kemal. "Beberapa Aspek dari Hukum Kewarisan Matrilineal ke
Bilateral di Minangkabau”, Menggali Hukusm Tanah dan Hukuw Waris
Minangkabau, Padang, Center for Minangkabau Studies Press.

Ismail Suny. Bunga Rampai tentang Aceh, Jakarta, Bhratara, 1980.

Jahja. "Hukum Waris dan Tanah dan Praktek-Praktek Pengadilan”, Menggali
Hikusmt Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang, Center for Mi-
nangkabau Studies Press.

Januir Khalifah St. Indera. "Sejarah Kerajaan Inderapura”. Himpunan Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusang-
kar, 1970.

Johns, AH. The Kaba Rautjak Dilabueh: A Specimen of Traditional Literature of
Central Sumatra, Ithaca, N.Y, Comnell University, 1958.

Koentjaraningrat. Manusia dan Kebudayaan di Indonesia, Jakarta, Jambatan,
1971.

Madjelis Tahkim. Adat Contra Islam, Mosi Besar Partij Sjarikat Islam Indouesia,
1934.

Mahmoed, St. BA. dan A. Manan Rajo Pangulu. Himpunan Tambo Minangkabau
dan Bukti Sejarah, tanpa penerbit dan tanpa tahun.

Mahmud Junus. Sejarah Islasm di Minangkabau (Sumatra Barat), Jakarta, Al Hida-
jah, 1971.

Mansoer, M.D., dkk. Sedjarah Minangkabau, Jakarta, Bhratara, 1970.

Maruhum Batuah, AM. Dt. dan H. Dt. Bagindo Tanameh. Hukum Adat dan
Adat Minangkabau, Jakarta, Pustaka Aseli, 1956.

Mattulada. "Minangkabau dalam Kebudayaan Orang Bugis-Makassar di Sula-
wesi Selatan”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Miral Manan. Aturan Alam: Mengenal Kembali Adat Alam Minangkabau. (sten-
silan). ,

Mochtar Naim. Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang,
Center for Minangkabau Studies, 1968.

Mochtar Naim. Merantau, Pola Migrasi Suku Minangkabau, Yogyakarta, Gajah
Mada University Press, 1979.

Moens, J.L. Buddhisme di Jawa dan Sumatra dalam Masa Kejayaar Terakhir, Jakarta,
Bhratara, 1974. i

Moens, J.L. Crivijaya, Yava en Kataha, TBG LXXVII, 1937. e

Mohammad Hasbi. "Talikerabat-Talikerabat pada Kekerabatan Orang Mi-
nangkabau”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980 -

Mohammad Said. "Sejarah Minangkabau dengan meminjam dan memper-

287



gunakan Karya Penulis Asing”, Seminar Sejarah dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Batusangkar, 1970.

Mohammad Sjafei. Dasar-Dasar Peudidikan, Jakarta, CSIS, 1979.

Mohammad Zain, St. Kamus Modern Bahasa Indonesia, Jakarta, Grafica. .

Muhammad Amir. Bunga Rampai, Medan, 1938.

Muhammad Radjab. "Kesusasteraan Kaba di Minangkabau”, Seminar Sejarah
dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Muhammad Radjab. Perang Paderi, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.

Muhammad Radjab. Sistem Kekerabatan di Minangkabau, Padang, Center for
Minangkabau Studies, 1969.

Muhammad Radjab. Tjatatan di Sumatera, Jakarta, Balai Pustaka, 1949.

Muhammad Yamin. Atlas Sedjarah, Jakarta, Djambatan, 1956.

Muhammad Yamin. Gajah Mada, Jakarta, Balai Pustaka, 1977.

Muhammad Yamin. 6000 Tahun Sang Saka Merah Putih, Jakarta, Balai Pustaka,
1956.

Muluk Nasution, A. Pemberontakan Rakyat Silungkang, Sumatera Barat 1926-
1927, Jakarta, Mutiara, 1981.

Nasroen, M. Dasar Falsafah Adat Minangkabay, Jakarta, Bulan Bintang, 1971.

Navis, A.A. "Korelasi Agama Islam dan Adat Minangkabau dalam Pembangun-
an”, Himpunan Prasaran dan Kertas Ketja Seminar Islam di Minangkabau,
Padang, 1969.

Navis, A.A. "Sastra tradisional Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas
Kerja Seminar Sejaral dan Kebudayaan Minangkabay, Padang, 1970.
Navis, A A. "Meninjau Masalah Adat Minangkabau dalam Novel Indonesia”

Budaya Jaya, No. 99/1976.

Navis, AA. "Kaba: Cerita Rakyat Minangkabau”, Pertemuan Sastrawan Nu-
santara Ill, Kuala Lumpur, 1981.

Navis, A.A. "Sekitar Kesenian Minangkabau Tradisional” Pertemuan Seniman
se-Sumatera Barat, Padang, 1981.

Navis, A.A. "Tingkah laku Gerakan Politik di Sumatra Barat” Seminar Interna-
sional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Bukittinggi, 1980.

Nooteboom, C. Sumatra dan Pelayaran di Samudera Hindia, Jakarta, Bhratara,
1972.

Optimis, Majalah no. 25/Februari 1982.

Pitono Hardjowardojo, R. Adityawarman, Jakarta, Bhratara, 1966.

Purbatjaraka, R. NG. Riwayar Indonesia I, Jajasan Pembangunan, 1952.

Poerwadarminta, W.J.S. Kawmus Umusm Bahasa Indonesia, Jakarta, Balai Pustaka,
1976.

Rasjid Manggis, M. Dt. Radjo Panghoeloe, Minangkabau, Sedjarah Ringkas dan
Adatnya, Padang, Sri Dharma, 1971.

288



Rusli Amran. Sumatera Barat hingga Plakat Panjang, Jakarta, Sinar Harapan, 1981.
Sangguno Diradjo, Dt. Tambo Alam Minangkabau, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.
Sanusi Pane. Sejarah Indouesia II, Jakarta, Balai Pustaka, 1965.

Schriek, BJ.O. Pergolakan Agama di Sumatra Barat, Jakarta, Bhratara, 1973.

Slamet Muljana. Kuutala, Sriwijaya dan Suwarmabhumi, Jakarta, Idayu, 1981.

Slamet Muljana. Nagarakertagama dan Tafsir Sejarahnya, Jakarta, Bhratara, 1979.

Soekmono. "Sekali Lagi tentang Lokasi Sriwijaya”, Praseminar Penelitian Sriwi-
jaya, Pusat Penelitian Purbakala dan Peninggalan Nasional, Jakarta,
1979.

Soekmono. "Tinjauan Sejarah Kuno Minangkabau Berdasarkan Peninggalan
Purbakala”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Stoddard, L. Dusia Baru Islam, Jakarta, Pembangunan, 1979.

Sjafnir Abu Nain, "Pakaian Adat Minangkabau”, Seminar Internasional Meng-
enai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangkabau,
Bukittinggi, 1980.

Toomn, J.L. van der. Aanteckeningen uit het Familicleven bij den Maleier in de
Padangsche Bovenlanden [ & II, 1817.

Umar Junus. “Kaba dan Sistem Sosial Minangkabau: Suatu Problem”, Seminar

Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangka-
bau, Bukittinggi, 1980.

Syed Ameer Ali, Api Islam, Jakarta, Bulan Bintang, 1978.

Wojowasito, S. Kamus Kawi — Indonesia, CV. Pengarang.

Zuber Usman. "Fungsi dan Peranan Bahasa dan Sastra Minang dalam Kebu-
dayaan Lokal maupun Nasional”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja
Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabay, Batusangkar, 1970.

Zuber Usman. Kesusasteraan Lama Indonesia, Jakarta, Gunung Agung, 1957.

Zuber Usman. "Orang Talang Mamak”, Himpunan Prasaran dau Kertas Kerja
Sewminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

289



A

Abbasiyah, Dinasti 25

Abdul, Muhammad 40, 42
Abdurrauf, Syekh 27

Aceh 22, 23, 25~7

adaik babuhua sentak 87
Aditiawarman 11, 14—6

adok 273

Agam, luhak 31, 335, 48, 105, 134
Ahmad, Haji Abdullah 39, 40, 42
Ahmadsyah, Sultan 18

aka 97

Alahan Panjang, nagari 31. 33, 35, 37
Alam Minanghabay 59

Alamsyah, Sultan Bagagar 20, 23
Alamsyah, Sultan Muning 20, 31
alam takambang jadi guru 59, 69, 264
Ali, Khatib 42

Alif, Maharaja 46

Alif, Raja 18

Alif, Sultan 17, 18, 26

Aluang Bunian Kote Piliang 57
Ambon 22

Amoghapasa, arca 11, 15, 26
Amrullah, Haji Adul Karim 39, 42
anak silek 265

Ananggawarman 16

Andalas 35

Andomo 24

Andomo di Saruaso 57

Anesecritus 4

Anggang nan Datang dari Lauik 50
angku-angku, golongan 264, 283
Anjing yang Mualim 47

arato gantuang 153

Argyre lihar Kota Perak

Aryadamar likar Aditiawarman

Arya Wangsadiraja lihar Aditiawarman
As-Salib, Sultan Malik 25

Aur, Tuanku Lubuk 31

Aziz, Khalifah Umar bin Abdul 25

B

batiliak ketek babiliak gadang 71. 81
badikaa 274

Bagagarsyah, Sultan Alam 20, 31, 34
bagindo 108, 133

bajulo-julo 75

bakarano bakajadian €0, 80, 172

bak pituak urang me-ruo 260

balah bubuang 174

balairung 188, 189, 252, 255
Balaputra 8

Balun, Sutan 50

Bandang. Dato Ri 28

Baudaro di Sungai Tarab 57, 58
Bangkinang 3

Bank Nasional 43

bansi 279, 281

Banten 21

Banuhampu, suku 122, 129
Bapak Wartawair Melayy 41
Barapi, Tuanku 31
Barus 15, 24, 25. 27
Basa Empar Balai 17.
basandiang 204
baso-basi 262
Basyah, Sentor Ali 34

batagak gadang 146

Batanghari, sungai 6. 10, 15. 1o, 1
Batangkampar. sungai 7. 15, 18
Batavia lilar Jakarta

batimbang tando 199

Batipuh. uagari 17
Batu Barikam 33,
Batusangkar 33, 3
Batutah. Ibnu 26
Bendahara di Kampar 58
Bendang, suki 129

31, 37

o
Y]

—

1
7

.
36,
56

7

-Biaro, Tuanku 31

Bodi Caniago 54-7, 92, 123-5, 178
Bodi Caniago, kelarasan 129, 144, 1
Bonjol, Tuanku Imam 31. 34, 36

~1



buang 115 Diniyah School 40, 42

BL""nnvai 34, 35, 37 dipaman 18
Bunda Kandung 4e. 50, 51 Diponegoro, Pangeran 33, 34
Bungsu. Tuan likar Aditiawarman dubalang 106

Buo. kerajuau 17, 19. 28, 35, 37. dusun 94

Burhanuddin, Syekh 26, 27

C E

Casstine Taril Koto Piliang 58 Enggano. pulay 21
Candung 31
7 , 38 F
5 37,25

Canking, magari 27-9, 3
Cati Bllan» Pandai 46
suri. Svek -ah 27
carur rakrian 16 Fansuri. Syekh Hamzah 27
cema 112 Fort de Kock 37
7 2
Fort van der Capellen 33, 37

Cianjur 36, 37

Cindur Mato 51, 249, 273, 275
Cingkuk, pulay 23 G
cisto buio 198

la, kerajaan 9. 10
uci, suky 123

Gadang 134, 143

Gadang. Tuan 36, 37

iy stelsel 37 gadang bagilia 144, 145

amati Koto Piliane 38 gadang kayy gadang bahamiyo 76, 82
ak 90 i gadang lagak 76

| Gadang nan Baryjual 17. 58
Gadih, Tuan 20

Gadis, Tuan 31, 32

O2 OO0
o

o

cupak diisi limbago dinnang 128

D gadis gadang 210
gadis gack 210
Dalima. suku 124 Gajah Mada 12. 14-6, 26
Dalu-dalu 3¢ gajal maharam 174, 175
dampeang 268 Gajah Tongga Koro Piliang 58
Dang Tuanku litar Rumandung, Sutan galanggang 190
darmajaksa yang berdua 16 Gama. Vascoda 21
Darmasraya 10-2. 26 gambus 282
Datuk Bandaro 31 Gandhara 5
Datuk Batuzh. Haji 42 ganti lapik 198
Datuk Ketumanggungan 4e. 50. 51, 54. 57, Gea, Raja 28
92, 122, 175,250 golden Khersonese 4
Daiuk sasn Sakelap Dumia 122, 123, 129, 175 gonich pucuak 20
Datuk Perpatih nan b"bam 1g 16,26, 46,50, Gresik 21
. 54, 57,92, 122, 175, 250 Gudam, sk 123
Daruk Sutan Maharaja 41. 42 Guguk Sigandang 33
debus 278, 280 Galung Tuanku 31
Depang, Maharaja 47 Gunung, nagari 32

dein saluak 107

Dewa Tuhan Prapatih 16
Diaz, Thomas 19

Digul 43 habils adaik bakarelaar 140
Dlmwh Purri 282 Harimau Campa 47

292

D:‘



Hariman Campa Koto Piliang 58
Harimay nan Salapan 31

Hayam Wuruk 13, 16

hercanggendang 262

Hikayar Raja-Raja Pasc 26

hinggok wancakam tabang manumpy 128
hutan lalch 151

I

llalang 24
[lappai 27
indang 278, 280, 282
Indragiri. kerajaan 17
Indrapura 15, 17, 18, 23
Indraswari likar Perak Dara
INS Kayutanam 43, 282
Islam
masuk Aceh 26
masuk Filipina Selatan 26
masuk Sulawesi Selatan 28
menyebar di Sumatera Barat 2¢-8
Ismail, Syekh 38, 41

J

Jabadicu lilar Jawadwipa
Jakarta 18, 32-4

Jalito. Indah s0

Jambak. suky 122, 123, 129
Jambek, Haji Jamil 39
Jamilan, Puti 50

janang 253, 268

jarials wanamang buliah 1553
Jawadwipa 4

Jayakatwang 11
Javanagara 11. 14. 15
Jayawisnuwardani 15
Jingga, Dara 11

Juliah, Indah 50

julo-julo 154

K

Kaba 243, 244. 251, 252, 265, 272, 273,

kabay haji masuak parak haji 72
kabuang barang 209
kahuripan 15

Kamang, magari 31, 33, 5, 37
Kambing Hutan' 47

Kampai, suku 130.

Kantoli lihar Kuntala, kerajaan
Kapau, nagari 33

Kapau, Tuanku 31

Katiagan 33

kato 98, 99

kato malereang 262

kato marandal 207

karo was ampek 230

kawin wakil 198

Keringi 3

Kertanegara, Raja 10-2,

ketek bawamo gadang bagala 132
Khaidir, Nabi 18

Khalifatullah, Sultan 18

Khatib, Syekh Ahmad 39, 41, 42

Kubuang Tigo Baleh, luhak liliar Solok, kabu-

_ paten

Kucing Siam 47

Kunteala, kerajaan 5, 6

Kuntu, kerajaan 15, 26
kuresnal kato 100

busuik buly ayam 72

Kuti, Pemberontakan 14
Kutianyir, sukn 122, 125, 129

L

Lagundi nan Basclo 48, 50
lasbang urok 209

Lamuri 25

langgam karo 101

lanjar 177, 179, 180

larelt 55, 56

lareh nan duo 55

Lawas, Tuanku Ladang 31
Lelo, Tuanku 31

Lho Semawe 25

Lima Kaum, nagari 55

Limo Puluh Koto. hdak 33-5, 48, 10
Lintau, Tuanku 29-31, 33, 34
lipek pandan 174

Lokitawarman, Sri Maharaja 24
Luar, Tuanku Padang 31
Lubuk Alung 37

Lubuk Ambalau 34

Lufti. Mochtar 43

0

293



lthak 104, 105, 229
[uhak nan tiga 107, 123

M

Madagaskar 3, 24
Madrasah Irsyadunnas 282
maelo kayn 182
Maharaja Basa Jiar Datuk Ketumanggungan
Mahat, kampung 7
Majapahit, kerajaan 11, 13
ekspedisi ke Pase 26
sistem pemerintahan 16, 17
Majelis Tinggi Kerapatan Adat Alam Minang-
kabau (MTKAAM) 43
Makassar 22
Malaei Colon 35
Malaka, kora 21
Malaka, Tan 42
malakok 150
malam bainai 201
malawan dunia urang 62, 69, 72, 80, 82
Malayapura 10, 15
Maluku 21
mamaga 81, 82
mamak 130, 131
maimak kepalo alek 253-5
mancatak tiang tua 182
Mandahiling, suky 122, 125, 129
Manggopoh 37
Mangkudum di sumanik 57
wenjalang 203, 206
Mansiangan, Tuanku 29-31, 33, 35
‘wanti 106
wantri katrini 16
warah 108, 133
Marapalam, bukir 33
marapulai 199-208, 269
Mataram, kerajaan 8
Matur, nagari 34, 35
Mauliawarmadewa likat Aditiawarman
Mauliawarman 10, 12
Melayn, suku 122-5, 129
Merapi, gunung 26, 27, 33, 48, 104
Meurah Silu lihat As-Salib, Sultan Malik
Minang 52
Minangkabau
adat 88-90, 179-81

294

aktivis muda 42, 43
asal usul nama 52, 53
aspek perekonomian 149, 150, 153-6
aspek wilayah 53, 104, 105, 151-3
dikuasai Belanda 34, 36
dikuasai kaum Paderi 32
etika hidup 65-8, 72, 73, 76
filsafat alam 59, 60, 78, 79, 255, 256
filsafat manusia 61-5, 69, 80-3, 95-8, 179,
257, 258
gaya bahasa 98-104, 229-31, 246, 247
gelar 130-5
gerakan politik Islam 41, 42
hasutan komunis 38
hukum adat 112-8
kebudayaan lisan 45, 46
kekerabatan 221-8
kesenian 281. 282
masuknya Islam 26-8, 30
menentang rodi 37
perang saudara 18-20, 23
pembaharuan ajaran [slam 38-42
pengaruh asing 263, 264, 281, 282
perdagangan masa VOC 18, 19, 22, 23, 32
perlawanan terhadap Belanda 23, 24, 34-7
sistem kemasyarakatan 69-72, 74-8, 106-9,
119, 120, 130, 258
sistem kesukuan 121-7, 129, 130
sistem pemerintahan 54-8, 94, 105, 106
sistem pendidikan Islam 40
undang-undang 91-3, 109-12
warisan 158-65
Miskin, Haji 29, 30
Moro 26
Muara Panas 37
Muaratakus, candi 7, 10
Muawiyah, Khalifah 24
Muda, Iskandar 23
Muhammadiyah 43
Muhammadsyah, Sultan 18,23
Muko-Muko 18
Musi, sungai 7, 8, 10

N
Nagan’

Nambi, Pemberontakan 14
nan Tungga Magek Jabang 274
Napoleon, Perang 20



nikah ganggang 197
inik nan barigo 57

Ophir, gumung 3
QOrang nan Empat 29

P

Padang 23, 24. 31, 32,
Padang Candi 15
Padang Ganting. nagari 57
Padang Sibusuk 16, 17
Padangpanjang 36, 438
Paderi
menguasai Minangkabau 32
pembersihan umat Islam 29, 32, 38
perlawanan terhadap Belanda 33-¢
Pagaruyung, kerajaan 10, 15, 16, 18-
46, 50, 57, 91. 107, 123
dikuasai kaum Paderi 32
masuknya lslam 26
pusat kerajaan 31
sistem pemerintahan 17, 28, 29
panca ring wilwarika 16
Painan, Perjanjian 23
palambok talabual 147
Palembayan 34
pamacah wbo 67
Pamaluyu, Ekspedisi 10
Pamuncak Koto Piliang 57, 58
pananti 201
Pandai Sikat 29, 30, 33
pandeka 265, 266
panibo 200, 201
paninghah 280
Pantar 35
panunghek 135, 143
Perdamaian Koto Piliang 58
parewa. golongai 264, 281, 283
Pariaman 23. 33. 133
Pariaman Tiku 108
Pariangan 27, 48
Partai Nasional Indonesia (PNI) 43
Pasak Kungkuang Koto Piliang 58
Pasaman 31, 33, 34
Pasaman, Tuanku lilat Lintau, Tuanku
Pase 25, 26

133, 201

to W
o
[
s
o
4

patahankan 81
Patapang, suku 122, 129
Pauh 23, 24, 37
pegang gadai 165
Pelita Kecil 41
Pemedanan 189
penghulu
gelar 132-5
jabatan 131, 136, 138, 139, 143-5
pakaian 142, 143
pantangan 140-2
pidato penobaran 253, 254
upacara penobatan 145-7
penghulu pucuk 94
penghulu suku 106
perkawinan
aspek sosial 210, 211, 213-9
hukum 195-7
mahar 200, 201
peminangan 199, 200
perjamuan 209
pola 193-3
tata-cara 197-9, 203-8, 269
Persatuan Dagang Indonesia (Persdi) 43
Persatuan Guru Agama 42
Persatuan Muslimin Indonesia (Permi) 43
Persatuan Tarbiyah Istamiyah (Perti) 43
Persatuan Ulama Sumarera 42
perut 106
Petak, Dara 11
Pinawan, suky 123
Piobang, Haji 29
plakat panjang 35
Polo. Marco 25
Pono likar Burhanuddin, Syekh
Prasasti Kedudukas Bukir 7
Prolomeus. Claudius 4, 5
pulang ke mamak 194
punggawa 1Qe
pupuik batang padi 268-70, 279

pusako 158, 160
pusako barolong 226
pusako rendah 162
putuih 117

R

Rachias 4
Raffles. Thomas Stanford 20



Raja Adat 28, 57

Raja Alam 57

Raja Dua Sela 17

Raja Hitam 37

Raja Ibadar 23, 57

Raja Muda 58

Raja Putih 24

Rajakacik 58

Rajapatni 15

Raja Tiga Sila 17, 19, 28, 57

rajo babandiang 107, 175, 176

rang mudo 208

Rangga Lawe, Pemberontakan 14

ranghiang 187

rantau 104, 105, 107, 108

Rao 34

Taso jo pareso 73, 74, 76, 196

Rasyod. Syahbilal 43

rebana 280, 282

regent 36, 37

renah, Tuanku nan 29, 30, 33

Rokan, sungai 15

ruang 174, 177

Ruhum 46

nomak baanjuang 175, 176

rumah batingkok 175

rumalh gadang

arsitektur 172

aspek kekerabatan 223-6

fungsi sosial 176-81

jenis 174, 175, 188, 189

motif hiasan 183-6

tata cara pendirian 181-3

Rumandung, Sutan 50, 51

Rusa man Datang dari Lauik lihar Datuk Keru-
manggungan

S

Sabak 24

Sadeng, Pemberontakan 13
saduo 155, 156

Saidi. Anwar St. 43
Sailendra 8

saiyo sakato 76, 77

sako 158, 160

salawar dulang 282

Salo; suku 129

salung 275, 279, 281

296

sanak sudaro 230

sandaro 166

Sang Dewaraya lilar Aditiawarman
Sanggaramawijaya, Sri Maharaja 10
Saningbakar, #agari 58, 273, 275, 276
saparuik 223, 224

saptapatri 17

Sarekar Dagang Islam 42

Sarekat Usaha 42

Sarikat Adat Alam Minangkabau (SAAM) 42
Sarikat Islam 42, 43

Saruaso, nagari 17, 18. 24, 57

sasaran 190

Sekolah Adabiyah 40, 42
Sewatang. Patih 26

si rinjau laink 107, 174, 176

sidi 108

Siguntur 10, 15

Sijangek 53

sijobang 274

Sijunjung 31, 37

silat lintan 266

silat pauh 266

silek 174

Silungkang, nagari 38, 42, 58
Simabur, nagan 32

Simabur, Tuanku lihar lsmail, Syekh
Simawang 20, 31, 32, 34, 58
Simpuruik 52

sindia 262

Singasari lihar Majapahit
Singkarak, danau 20

Singkawang lilat Singkuang
Singkuang, suku 122, 125, 129
Sintuk 18, 27

Sipisang 34. 35

sirih dalass carano 128

sitaralak 266

salo, suku 122

sofinisme 41

Solok, kabupaten 34, 36, 37, 105
Sri Maharaja Diraja 10, 20, 25, 46, 50, 53, 54
Sriwijaya, kerajaan 6, 8, 10, 24, 25
syarang 165

Sukarno 43

Sulit Air uagari 58

Suluah Bendeng Koto Piliang 58
Sumanik, nagari 17, 29, 57
Sumatera Thawalib 41-3



Sumpah Palapa 13

Sumpur Kudus 17, 28. 57
Sungai Jambu, nagari 58

Sungai Pagu 37

Sungai Puar 34, 35

Sungai Tarab 17, 24, 57, 58
surambi papek 107, 175, 176, 179
Suran, Putri 18

surau 189

surau, golongan 264, 283

Suri Dirajo 50

sutan 108

Sutan, Taher Marah 43
Suwamabhumi, kerajaan 9, 10
Suwarnadwipa 4. 5

Syafei, M. 43, 282

Syarif, Peto lihar Bonjol, Tuanku Imam

T

Tajadi, bukit 36

takanai baragiah 76

Talang, gunung 105
talibun 237

Tambangan 35

Tambusai, Tuanku 36
Tan Tuah 58

Tanah Datar, lithak 20, 31, 33-5. 48, 105, 123
Tanca 14

Tandikat, guimung 34

Tang, Dinasti 25
Tanjung. suky 123, 124
Tanjung Barulak, nagari 31
tansa 278, 280

Tapanuli 35

Tarantang Gadang 34

taratak 9

Tarekat Canking 38

Tarekat Naksabandiyah 38-43
Tarekat Satariyah 27, 28, 39, 41
Tarekat Ulakan 38

Tarekat Wujudiyah 24, 28
telempong 269. 270, 272, 280
tembilang besi 159

fenggang raso 74

Ternate 22

Thaib, Jalaludin 43

Thawalib School 40

Tiang Bungkuk 51

Tidore 22

Tiku 23

Tilatang, nagari 33

tirai takasbang 147

Tribuanaraya Mauliawarmadewa liliar Aditia-
warman

tuah kato 99

Tuan Kadi di Padang Ganting 57

tudul 111

Tunggal. Khatib lihar Bandang, Dato Ri

ngganai 106, 131, 180, 224

Tuo, Tuanku nan 29, 31

to dusis 94

e kampung 106

Tupai Janjang 276

Turki Muda 42

u

Ulakan 23, 27, 28. 37

ulayat 151. 152

wisbuak wisbai 111

Ummayah, Dinasti 25
Undang-undang Delapan 109, 110
Undang-undang Dua Belas 109. 111, 112
Undang-undang Dua Puluh 89, 109
Undang-undang Luhak dan Rantau 89
urang ampek jinil 145, 146

urang awak 70

uraig kurang 157

urang nan ampek 106

Usmaniyah, Khalifah 30

Vereenigde Qost-Indische Compagnic (VOC) 22

W

Wahabi, kaws 30

Walmiki 4

warih bajawck 223

warih dijawek 144, 145

Waruyu, Tuan lihat Aditiawarman
Wijaya, Raden 11, 14, 15

Wisnu, Raja 8

Wiswarupakumara, Mahamenteri 11

297



X
Yahya, Haji 30. 41, 42
Yakub, Ilyas 43

Z

Zulkarnaen, Iskandar 4. 18, 24, 46



