RN DN GAN
SENESIA

a ' I'
4 o \
. = f.*,,- ..
>
g7 F i
Y N
i il |
- frp [ J’
A
7

Pényal nggara
HOGAYP‘H A. HAMID

JUMAAH ILIAS




Cetakan Pertama 2006
© Dewan Bahasa dan Pustaka 2000

Hak Cipta Terpelihara. Tidak dibenarkan mengeluar ulang mana-mana

bahagian anikel, ilustrasi, dan isi kandungan buku ini dalam apa juga

bentuk dan dengan cara apa jua sama ada secara elektronik, fotokopi,

mekanik, rakaman, atau cara lain sebelum mendapat izin bertulis daripada

Ketua Pengarah, Dewan Bahasa dan Pustaka, Peti Surat 10803, 30926 Kuala

Lumpur, Malaysia. Perundingan tertakluk kepada perkiraan rovali atu
honorarium,

Perpustakaan Negara Malaysia Data Pengkatalogan-dalam-
Penerbitan

Pandangan semesta Melayu : pantun / penyelenggara Rogayah A, Hamid,
Jumaah 1lias.
ISBN 983-62-8828-7
L. Pamtun—History and criticism. 2. Malay poetry—History and criticism.
I. Rogayah A. Hamid, 1954- 1. jumaah Ilias.
89923109

Dicetak oleh
Dawama Sdn. Bhd.
Kompleks Dawama

Lot 1037, Jalan AU3/1
54200 Ampang/Hulu Kelang
Selangor Darul Ehsan



Kajian Teromba Kepimpinan dan
Perlanjutan Tradisi dalam Sistem Adat
Perpatih

I Maopnp. Rosit Satums ’

AHASA Melayu tidak kalah dengan untaian kata yang
setanding, yang dimiliki oleh bahasa-bahasa lain. terutama
kata-kata yang terdapat dalam teromba kepimpinan dan per-
lanjutan tradisi yang mengungkapkan nilai-nilai dan estetika
yang mendalam. Suasana ini memperlihatkan Bahasa Melayu
bahasa yang bertamadun dan bermaruah sejak berkurun-kurun
lalu. Malahan, bahasa teromba inilah yang telah membentuk
kepemimpinan yang unik dalam sistem Adat Perpatih.

Ramai yang salah faham dan tidak memahami secara
mendalam tentang kepimpinan dan perlanjutan tradisi dalam
Adat Perpatih. Salah faham ini bukan sahaja dalam kalangan
rakyat biasa, malah dalam kalangan pemimpin juga. Mercka
berasakan kepimpinan dan perlanjutan tradisi Adat Perpatih
telah usang dan tidak seharusnya digunakan lagi, malahan
segelintir masyarakat pengamal yang tidak memahami juga
beranggapan demikian.

L —

176



Kaiian Teremua Kepimeinan pan Periasirras Thaist

Pemilihan dan pelantikan penyandang pusaka adat pada
masa kini, ada yang telah dibuat tidak berasaskan aturan adat
tradisi dan pusaka yang sebenar di luak-luak berkaitan. Berlaku
perpecahan dan perbezaan pendapat dalam menentukan bakal
calon. Terdapat juga sekumpulan waris cuba mengekalkan
pusaka ketua adat itu dalam satu-satu perut sahaja dan mening-
galkan perut yang lain. Timbul juga unsur dan pengaruh luar
dalam kepimpinan yang tidak berkaitan dengan aturan adat
dan pusaka yang telah mempengaruhi keputusan pembuat
keputusan bagi tujuan muslihat dan kepentingan tertentu.
Keadaan seperti ini telah menimbulkan konflik dalam
kepimpinan Adat Perpatih yang kadangkala begitu sukar untuk
diselesaikan.

Penulis cuba mencari konsep muafakat dan budi yang
sering dijadikan amalan dalam teromba yang diamalkan. Di
mana letaknya konsep ini sekarang? Sepatutnya, sesuatu ke-
putusan yang hendak dibuat, seperti mencari bakal pengganti
penyandang pusaka mestilah dicapai dengan kebulatan dan
muafakat. Penulis akan cuba mencari kenapa sering konsep
muafakat diabaikan dan diperkatakan dari segi teori sahaja.
Melalui perlanjutan tradisi muafakat ini barulah kepimpinan
Adat Perpatih itu akan menjadi padu dan disegani serta menjadi
contoh teladan.

Bilangan orang atau kepimpinan yang mahir dari segi
teromba telah berkurangan. Apabila mereka tidak mahir dari
segi teromba, maka kepimpinan adat kehilangan panduan.
Maka akan berlakulah beberapa penyelewengan dalam
menjalankan tugas dan setiap keputusan yang dibuat mengikut
kefahaman sendiri sahaja. Mereka ibarat lalu dalam gelap
sahaja tanpa menggunakan penyuluh yang sebenarnya,
Sebaliknya pula bilangan yang menjadi pak turut semakin
bertambah dan mereka lebih cenderung kepada konsep
“singkap daun ambil buah” sahaja. Terdapat juga tindakan
mereka terhadap anak buah bercanggah dari segi Adat Perpatih
sebenar sehingga menyusahkan anak buah. Penulis akan cuba
menyelongkar secara lebih dalam terhadap permasalahan ini
dan kajian semestinya dikaitkan dengan teromba.

1

-
i



PANDANGAN SEMESTA MELAYL

Ramai yang masih keliru mengenai teromba yang ter-
kandung dalam kepimpinan dan perlanjutan tradisi Adat
Perpatih. Ada antaranya menjadi kontroversi dan menimbulkan
perbincangan dan perbahasan yang tidak kurang hebatnya.
Penulis akan cuba menghuraikan secara ringkas maksud dan
tujuan yang terkandung dalam falsafah teromba kepimpinan
dan perlanjutan tradisi Adat Perpatih ini. Antara teromba yang
menimbulkan kekeliruan itu ialah “Biar mati anak, jangan
mati adat”, “rezeki secupak tak jadi segantang”, pembahagian
harta pusaka, nikah sewaris, biar lambat asal selamat.”

Kita lihat contoh, ungkapan teromba, “biar mati anak,
jangan mati adat” yang menjadi pegangan asas kepimpinan
dan perlanjutan tradisi Adat Perpatih sering disalahtafsirkan.
Satu masa dahulu, dalam tahun 1946, Datuk Onn sebagai
pemimpin ulung bangsa Melayu pernah menyuarakan se-
baliknya, “Biar mati adat jangan mati anak”. Jika dikaji ungkap-
an tersebut, sangat-sangat bertentangan dengan Adat Perpatih.
Ungkapan ini seolah-olah ingin melindungi anak walaupun
mereka melakukan kesalahan. Sikap yang sebegini tidak baik,
malahan hingga sekarang ada pemimpin-pemimpin kita yang
beranggapan negatif kepada Adat Perpatib. Semua ini berlaku
disebabkan mereka kurang memahami apakah sebenarnya
yang dikatakan adat itu, kerana selalunya mereka mengaitkan
adat itu dari segi nilai yang negatif.

Banyak perkara yang patut diselesaikan oleh kepimpinan
Adat Perpatih itu sendiri. Kebanyakan permasalahan telah
menjadi bahan perbualan umum, senda gurau, ejekan, dan
bahan ketawa bagi sesetengah mereka yang kurang memahami
atau sengaja membesar-besarkan sesuatu yang jarang-jarang
berlaku. Misalnya soal perceraian dikatakan pihak lelaki akan
keluar rumah sehelai sepinggang atau berseluar pendek sahaja
kerana segala harta habis dimiliki atau dalam kata yang lain
akan dikikis oleh isteri atau keluarga isteri dan mentuanya.
Perkara seperti ini jarang-jarang berlaku dan ia adalah kerana
tersilap pentafsiran sahaja.

Banyak lagi masalah asas yang dapar diselesaikan oleh
kepimpinan Adat Perpatih itu sendiri dan dengan cara itu

r—

178



Kanax Teromisa KEmmriNan Dax PERIANIUTAN TranDist

barulah perlanjutan tradisi adat boleh berjalan lancar. Semua-
nya, kepimpinan Adat Perpatih bukanlah ini akan menjadi
bahan kajian penulis sendiri. Sebenarnya, kepimpinan Adat
Perpatih bukanlah semata-mata cerita dongeng tetapi ia suatu
adat atau peraturan hidup yang sangat bersesuaian dengan
amalan pemerintahan secara demokrasi berparlimen sekarang
ini.

Melalui kajian ini, penulis cuba memberi pengertian
teromba tentang kepimpinan dan perlanjutan tradisi mengikut
konfeks masyarakat pengamalnya. Huraian secara jelas
terhadap ungkapan teromba akan diberikan, Diharap segala
kekeliruan terhadap kepimpinan dan perlanjutan tradisi Adat
Perpatih akan berubah.

Asal Usul Teromba

Teromba ialah susunan undang-undang adat yang disampaikan
dalam bentuk puisi dikenali sebagai Adat Minangkabau, iaitu
sama ada Adat Temenggung atau Adat Perpatih yang mula
digunakan di Minangkabau. Di Malaysia, Adat Perpatih masih
diamalkan di Negeri Sembilan, khususnya di Daerah Rembau,
Kuala Pilah, Tampin, Jelebu, dan Seremban serta sebahagian
negeri Melaka seperti Daerah Naning dan Alor Gajah. Negeri-
negeri yang lain mengamalkan Adat Temenggung, tetapi
bukanlah Adat Temenggung yang difahamkan sebagai Adat
Minangkabau. Adat Temenggung Malaysia dikenali sebagai
adat Melayu atau adat kampung yang seluruhnya disesuaikan
dengan aturan-aturan hukum syarak mengikut Mazhab Shafie
(Abdullah Siddik, 1975:160).

Menurut Mohd. Taib Osman, teromba ialah pengucapan
adat yang menerangkan perbilangan Adat Perpatih dan yang
menerangkan perbilangan adat yang dasar (1975:136). Harun
Mat Piah menjelaskan bahawa teromba yang mengandungi
konotasi adat yang digunakan sebagai panduan dan amalan
terutama Adat Perpatih dan Adat Temenggung vang sehingga
kini masih digunakan di Minangkabau dan beberapa daerah
di Negeri Sembilan dan Melaka (1989:424).

179



PANDANGAN SEMESTA MELAYL

Ali Ahmad pula lebih menekankan aspek puisinya. Beliau
menjelaskan bahawa teromba sebagai gubahan puisi bebas
yang indah dan sekali gus dapat memberikan pengalaman
yang benar dan peraturan-peraturan hidup (1978:58).

Mengikut Wilkinson, teromba pada makna asalnya ialah
salasilah keturunan (geneology) sescorang, sesuatu kumpulan
masyarakat, suatu bangsa, suatu sistem dan sebagainya.
Teromba juga mempunyai istilah yang lain, antaranya ialah
“terasul” dan “tambo” (1901:163).

Menurut Kamus Dewan, teromba ialah sejarah yang
diceritakan dalam bentuk perbilangan, tambo atau riwayat
(1994:1435). Dialek Negeri Sembilan menyebutkan ‘terambo’
dengan huruf “r"'nya seperti bunyi “ghain” nipis. Dialek Minang
pula ‘tambo’ yang mungkin pula daripada perkataan “tarambo”
tetapi telah digugurkan bunyi “r'nya. Kadang-kadang ia disebut
juga sebagai “terasul”, “kata-kata adat” atau “perbilangan adat”.
Walau apa pun namanya dipanggil ia bermaksud atau
menekankan unsur sejarahnya, unsur sasteranya, kata-kata
berirama, dan diungkapkan dari mulut ke mulut sejak zaman
berzaman. Contohnya:

Tan nang kecil pada nang besar

Tau nang besar pada nang tia

Tau nang tua pada nang dulu-dulu

Taw nang dulu-dulu pada nenek moyang.

(Mohamad Ibrahim, Ampang Tinggi.
Negeri Sembilan, 11 Mei 1997)

Salasilah adat atau teromba itu dalam penggunaan yang
sebenarnya diwariskan turun-temurun, misalnya dalam majlis
perbincangan vang beradat, istiadat meminang, nikah kahwin.
dan lain-lain (Mohd. Din Ali, 1957:10). Dilihat dari aspek
semantik, istilah “tambo”™ membawa maksud babad, hikayat
atau riwayal kuno. Seterusnya “tambo” sama maksudnya
dengan “babad” dalam bahasa Jawa Kuno atau Sundd. Menurut
kepercayaan atau pandangan masyarakat setempat dari turun-

180



Kanas Teromma Kerivpinan pan PERLANIUTAN TRADISI

temurun, kata “tambo™ atau “babad” digunakan sebagai judul
«cerita prosa lama yang biasanya disebut sistem sejarah atau
Histriografi Tradisional.

Di samping kata "sejarah”, karya Sastera Sejarah dalam
sastera Melayu menggunakan kata “hikayat”, “silsilah”, dan
“tamho” sebagai kata pertama judulnya. Misalnya, “Sejarah
Melayu”, “Sejarab Pelambang”, “Hikayat Raja-raja Pasai’,
“Hikayal Banjar", “Silsilab Kutai”, “Salsilab Melayu dan
Bugis”, “Tambo Bangkahuld” dan “Tambo Minangkabau”
(Edward Djamaris, 1989: 1-4).

Dari faktor semantik, didapati bahawa “tambo” dan
“trambo”, membawa maksud yang sama. Walau bagaimana-
pun, “peribahasa adat”, “kiasan adat”, “terasul”, “tambo”, “kata-
kata adat” dan “pepatah-petitih” merujuk kepada genre puisi
dalam istilah teknik yang kita gunakan iaitu teromba. Perbilangan
adat atau kata-kata adat juga tergolong sebagai teromba.

Menurut Za'ba (1965:177), perbilangan, “seakan-akan
bidalan dan pepatah juga, hanya bezanya ia berperenggan
dua tiga atau lebih, disebut lepas satu, satu seperti orang
membilang dan isi kebanyakannya sudah jadi seperti
undang-undang yang tetap.”

Undang-undang tetap yang dimaksudkan oleh Za'ba itu
menepati konsep teromba yang mengandungi undang-undang
adat. Undang-undang adat dalam konteks ini bermaksud
aturan-aturan yang pada mulanya tidak bertulis, disampaikan
dalam bentuk puisi secara lisan dari satu generasi ke generasi
dalam masyarakat Adat Perpatih.

Pada masyarakat Adat Perpatih di Negeri Sembilan, aturan-
aturan ini lebih dikenali sebagai perbilangan adat seperti yang
dijelaskan teromba berasal daripada bahasa Minangkabau,
Teromba itu susunan undang-udang adat yang disampaikan
dalam bentuk pusi dan dikenali sebagai Adat Minangkabau.

Rumusannya, masyarakat Minangkabau sebelum ke-
datangan Islam telah mempunyai peraturan yang mengajar
tentang pentingnya nilai kemanusigan yang berbudi luhur,
hormat-menghormati, cinta mencintai, bantu-membantu,

181



PaNDANGAN SEmesTA Mepayy

tolong-menolong, dan mengamalkan sistem kerjasama yang
erat, Schubungan itu, masyarakat yang mengamalkan Adat
Perpatih ini telah terbukti mempunyai sistem yang teratur dan
terpimpin cdalam mencapai kebaikan bersama,

Adapun masa awal tatkala dabulu
Naik di atas bukit bintang penjaring
Berkecalang pelantak besi
Kemuntung membilang tungku
Penyengat timbal jalan di atas simpang empat
Sezaman alam terbuka

Selembang Tanah Melayu

Sealam Minangkabait

Selilit Pulau Perca

Sebingkah tanab yang terbalik buat pengempang
Sebatang kayu buat turusan

Sebelai akar buat pengikat

Air segantang selubuk

Selenyap bunyi malam

Besi berdenting segonto hitam

Kok bangau dab jadi hitam

Kok gagak dab jadi putib

Tanahnya datar

Airnya jernth belukar muda
Tanaman menjadi subur

Orang pun ramedi

Adat atas tempatnya

Buat atas tempatnya

Buluh bilab ditanam besi berdenting
Puntung berasap

Masa Tok Si Gadib Nenek Bujang

Di situlah puncanya adal

Adat Semenda menyemenda
Jangan bukum tak menghambat
Adat tak menghalang.

(Mansor Daud, Angga Bisa, Negeri Sembilan,
8 Mei 1997)

182



Kanan TeroMmBA KEPIMPINAN. AN PERLANIUTAN TRADIS!

Teromba di atas jelas membicarakan tentang permulaan
terbitnya adat. Adat itu timbul dan wujud sejak zaman awal
lagi, iaitu semenjak sesuatu kawasan itu diterokai. Permulaan
adat ini diceritakan dengan menggunakan bahasa yang
sungguh puitis. Dijelaskan juga adat ini terutama Adat Perpatih
yang berasal dari Minangkabau.

Mengalir ke Inderagiri
Singgah bermalam
Di Periangan Padang Panjang.

(Abbas Ali, 1953: 2)

Turun ke Periangan Padang Panjang

Tempat sedap berjeramivan

Tempat tunggul berpemarasan

Tempat pendam berkuburan

Hendak mendirikan Istana Perviangan Padang
Panjang.

(Mohd. Taib Osman, 1975:150)

Teromba di atas juga menceritakan tentang permulaan
adat atau memaklumkan asal usul dan kawasan negeri adat
diistiadatkan dengan menyebut tentang pemerintahan susun
lapis atau tatatingkat kuasa dan kasihnya sekali. Berdasarkan
beberapa pandangan tersebut di atas, menunjukkan teromba
ialah ungkapan-ungkapan puitis tentang hal dan aturan dalam
masyarakat Minangkabau sama ada yang menjadi pegangan
Datuk Perpatih (Adat Perpatih) mahupun Datuk Kete-
menggungan (Adat Temengung).

Dalam melihat asal usul teromba ini, kita boleh fikirkan
dari sudut mitos. Terutama untuk mencari makna di sebaliknya.
Mitos yang pertama, mengikut tambo di Minangkabau, terdapat
dua orang adik-beradik seibu daripada keluarga bangsawan.
Seorang Sutan Paduka Basa (Besar) bergelar Datuk Kete-
manggungan (Datuk Temenggung Bendahara Kaya) dan se-
orang lagi bergelar Datuk Pepatih Pinang Sebatang. Datuk

——————e

183



S — —
PANDANGAN SEMESTA MELAYT)

ketemanggungan sebagai laras Kota Piling menyusun adat
Temenggung dan Datuk Perpatih Pinang Sebatang sebagai
laras Caniago menyusun Adat Perpatih. Datuk Temenggung
sebagai anak daripada daulat Yang Dipertuan menjalankan
pemerintahan dari atas hingga ke bawah, iaitu pemerintahan
beraja autokratik (raja berkuasa penuh). Segala titah tidak
boleh dibanding atau dipersodlkan lagi oleh sisi larasnya.
Sebaliknya Datuk Perpatih menjalankan pemerintahan dari
bawah hingga ke atas, iaitu cara demokrasi.

Kedaulatan di tangan rakyat dan pemerintahan ialah secara
muafakat melalui wakil-wakil yang mereka lantik. Dalam
perkembangan kemudiannya, Adat Temenggung itu lebih
banyak digunakan di daerah-daerah pesisir, sedangkan Adat
Perpatih hanya di daerah-daerah pedalaman. Mitos kedua,
iaitu pada suatu ketika, bahtera Datuk Perpatih yang bernama
“Gelung Panjang”; tidak dapat dilancarkan ke laut kerana
dipanah oleh “Jin Sakti Murni” dan untuk melancarkannya,
terpaksalah digalangkan di bawah bahtera itu perempuan yang
mengandung sulung. Peristiwa yang penuh pengorbdnan itu
dilakukan oleh anak saudara Datuk Perpatih (Harun Mat Piah,
1989:120—122).

Teromba Kepimpinan dalam
Sistem Adat Perpatih

Kepimpinan akan melibatkan pengaruh, komunikasi, dan
matlamat. Suatu definisi kepimpinan berbunyi seperti yang
berikut:
“Kepimpinan ialah suatu percubaan untuk pengaruh-
mempengaruhi antara peribadi, yvang diarahkan melalui
proses komunikasi, menuju pencapaian satu matlamat atan
beberapa matlamat.”

(Edwin A. Fleishman, 1973:23)
Dalam membicarakan persoalan pembentukan dan
perlanjutan tradisi sesebuah masyarakat, pemahaman kepada

184



Kanan Teromisa Kerimeinan Dax PERLANTTTAN TRaDist

beberapa konsep yang berkaitan dengannya amatlah penting
untuk dibincangkan. Konsep yang menjadi tumpuan perbin-
cangan ialah konsep tradisi, kawalan sosial, adat, undang-
undang, dan beberapa konsep lain yang berkaitan dengannya.
Sebenarnya konsep-konsep yang dibincangkan saling
melengkapi.

Konsep tradisi amat luas maknanya kerana sesebuah
masyarakat itu mempunyai tradisinya. Dalam tradisi yang
berlainan inilah wujudnya kawalan sosial seperti adat, undang-
undang, pendidikan, dan sebagainva bagi mengawal corak
kelakuan anggota masyarakat. Tradisi adalah sebahagian
daripada unsur kebudayaan yang dipindahkan daripada satu
generasi kepada generasi yang lain melalui proses sosialisasi.
Tradisi dicipta bagi menentukan nilai dan moral sesebuah
masyarakat.

Tradisi ini juga bertujuan untuk mengekalkan kestabilan
dalam masyarakat, namun pada hakikatnya. penciptaan dan
pengalaman sesuatu tradisi atau maksudnya yang tersendiri.
Ini bergantung kepada tujuan golongan yang mencipta, mahu-
pun yang mengamalkannya.

Dalam Adat Perpatih, pemimpin pertama sekali terletak
dalam tangan mamak sebagai saudara lelaki yang tertua
kepada ibu, kemudian ketua perut, buapak, ketua suku,
lembaga, ketua luak, undang, dan akhir sekali ketua negeri,
iaitn Yang Dipertuan Besar atau Yam Tuan. Pada peringkat
praktisnya, yvang dikatakan pemimpin itu lebih menyeluruh
termasulklah semua kaum lelaki, kerana kaum lelaki itu ialah
“pagar” bagi masyarakatnya.

Susunan dan pembahagian kuasa pemimpin tersebut
dinyatakan dalam kata-kata teromba seperti yang berikut:

Raja memerintab alam

Undang memerintab luak

Lemibaga niemerintal suku

Buapak memerintah anak buabnya,

(Abdullah Siddik, 1975:114)

Jelas di sini cara pemerintahan atau politik dalam

=5 e

185



PAxDANGAN SEMESTA MELAYD

masyarakat adat mempunyai nilai demokrasi. Buapak dipilih
dan dilantik oleh mamak, lembaga dipilih dan dilantik oleh
buapak, undang-dipilih dan dilantik oleh Lembaga dan Yam
Tuan dipilih dan dilantik oleh Undang daripada keluarga diraja.

Seterusnya, melalui sistem demokrasi ini setiap yang
hendak dibuat atau dirundingkan dan dimuafakatkan bersama
dengan ketua tiap-tiap suku dan kebulatan kata yang memberi
kata akhir, sesuai dengan kata teromba yang berikut:

Bulat air kerana pembetung
Bulat kata kerana muafakat.

(Narhalim Ihrahim, 1996:4)

Dengan cara pemerintahan demikian, nyatalah bahawa
Adat Perpatih menganut sistem demokrasi, iaitu kedaulatan
di tangan rakyat. Pemimpin yang wujud dalam masyarakat
Adat Perpatih ialah pemimpin yang berkebolehan, bertang-
gungjawab, dan sentiasa mengambil tahu tentang keadaan
anak buahnya. Pemimpin tersebut sentiasa dihormati, dijadikan
tempat berlindung dan tempat untuk membuat rujukan. Jika
berlaku seperti ini, kehidupan masyarakat adat akan sentiasa
berada dalam keadaan harmonis.

Rimbun daun tempat bertedub
Rimbun pokok tempat bernaung
Besar banir tempat berlindung
Besar batang tempat bersandar
Lebar daun buat membunghus
Tingginya jadi pedomean.

(Mansor Shahman, Kampung Dioh,
Negeri Sembilan, 7 Jun 1997)

Anak buah pula apabila pergi meninggalkan kampung,
dia akan memberitahu pemimpin, iaitu penghulu tentang
pemergiannya. Apabila dia balik, dia juga memberitahu akan
kepulangannya. Anak buah pula sebagai balasan akan ber-
tanggungjawab terhadap pemimpinnya, misalnya:

L3

186



Kanan Terompa Kepiapivan: pan Periasguras Tranis

Kok malu menharigkitian
Heaus diberi air

Litak membert nasi
Hilang mencari

Sakit mengobat

Mati menaram.

(Nordin Selat, 1976:26)

Seorang pemimpin yang dilantik mesti mempunyai syarat-
syarat yang perlu dilepasi, iaitu dia mestilah kaum lelaki,
berketurunan Islam, sudah baligh, pelantikannya dipersetujui
ramai, mempunyai kedudukan ekonomi yang baik, badan
yang sihat, watak yang baik, berakal, pemurah, sdbar, benar,
amanah, dan tabligh. Contohnya dalam melantik lembaga,
hal-hal di atas akan ditapis dengan baik dan teliti. Datuk Tiang
Balai akan berkerapatan, menapis. memperhalus setiap calon
pemimpin. Seperti kata teromba:

Ditinting diteras

Digesek sebaris antab
Ditenglub dedab di nyiru
Gubal melayang

Teras menangun.

(Khalid Bonget, Batu Kikir, Negeri Sembilan,
11 Jun 1997)

Di Negeri Sembilan, teromba mula terkenal dan popular
atas usaha Datuk Perpatih. Beliau telah menjemput sekalian
rakyat dan bertempat di Kampung Angga Bisa, teromba Adat
Perpatih telah disusun dan diatur supaya masyarakat boleh
hidup dengan aman dan muafakat. Perjumpaan ini telah
dihadiri oleh bidan, mudim, pawang, alim ulama, lembaga,
besar, buapak, dan anak buah pada zaman buluh bilah di-
tanam, besi berloceng, dan puntung berasap. “Nenek Gaglis”
gelaran waris pusaka dan “Datuk Bujang” gelaran anak buah
dalam erti kata “berjajar naik bértangga turun” Datuk Perpatih
telah berkata kepada segala yang hadir:

187



PaANDANGAN SEMESTA MELAYY

Adat satu pesaka datar, gaduh di hulu hulukan, gaduh di
hilir dihilirkan, gaduh di tengah sama-sama dihimpuni. ke
bukit sama.didaki, ke lurah sama dituruni, cicir sama rugi,

dapart sama laba, semalu sehina, seair sesopan.

(Mansor Daud, Angga Bisa, Negeri Sembilan,
1 Januari 2000)

Maksud “berjanjar naik bertangga turun” itu ialah:

Raja memerintab alam

Penghulu memerintab huak

Lembaga memerintab stk

Besar memerintah waris

Buapak memerintah anak buab

Anak buah memerintah orang semenda
Orang semenda memeriniah waris
Pesoko iailu isterinye.

(Mansor Daud, Angga Bisa.
Negeri Sembilan, 1 Januari 2000)

Pantang adat ialah celaka, derhaka, dahaga dahagi, ertinya
hubungan sulit atau membuat rumah dalam rumah, seperti
anak perempuan berkasih-kasihan dengan bapanya ataupun
saudara laki-laki dengan saudara perempuannya. Antara
semenda-menyemenda juga ada pantang masing-masing.

"o

Pantang tempat menda ialah “beri satu dua ditarik”, “pelesit
dua sekampung”, dan “enau sebatang dua sigai”. Misalnya
seperti yang berikut:

Beri satu dua ditarik: Kakaknya dikahwini dan adik
iparnya dibuntingkan.

Pelesit dua sekampung: Orang semenda berkasih-
kasihan dan cabul dengan isteri tempat menda.

Enan sebatang dua sigai: Orang semenda meng-
galakkan isterinya menjual maruah untuk keuntung-
annya.

188



Kanan Terosna KEpiapinan ban PERLANIUTAN TRADISI

Pantang orang semenda ada tiga perkara juga, iaitu sudah
diberi diambil balik, sudah diuja dipegang ckor, dan pesan
ditaruh dipermalami. Misalnya seperti yang berikut:

*  Sudab diberi diambil balik: Isteri orang semenda di-
lakukan jahat oleh tempat mendanya.

*  Sudab diuja dipegang ekor: Orang semenda diberi
harta tetapi bila sampai masa dapat keuntungan seperti
kerbau sudah besar tempat menda menjualnya dengan
tidak diberitahu orang semendanya,

*  Pesan tarub dipermalami: Disuruh orang semenda
pergi menuntut adat kahwin. Sudah sampai ke rumah
yang dituju, tempal menda datang menurutnya.
Apabila bercakap orang semenda kepada datuk yang
sebelah maka tempat mendanya menyampuk mengata-
kan orang semendanya itu tidak betul bercakap betul.

Datuk Perpatih juga pernah meninggalkan pesan bahawa
segala harta anah pusaka hendaklah diberikan kepada “waris
pesoko” kerana dia bersifat lemah dan dia juga telah dapat
menebus malu bapa saudaranya masa bahteranya hendak
belayar dahulu. Semenjak itu anak-anak perempuan digelar
“waris pesoko”, “pentawar sedingin” dan “peti bernian”. Erti
selanjutnya ialah:

*  Waris Pesoko: Yang menjadi penggalang badan.

* Pentawar Sedingin: Lemah lembut dan lemak manis
mulut perempuan.

* Peti Bernian: Tempat simpanan benih keturunan.

Hingga sekarang, tanah pusaka tidak boleh dijual. Tanah
ini diturunkan secara bergilir kepada yang berhak mengikut
sebelah ibu. Pada hari itu juga dibolehkan bernikah dengan
suku yang lain dan nikah sesuku tidak dibenarkan. Jika sesia pa
melakukan, maka dia dipandang sebagai “ke laut tumpah
karam, ke darat sial bakar”,

-

189



PANDANGAN Semesta MeLavt

Setiap pemimpin dalam sistem Adat Perpatih patut diberi
kefahaman tentang teromba untuk memudahkan mereka
melaksanakan pentadbiran adat dalam kalangan anak buah
masing-masing. Antara teromba yang wajar difahami ialah:

Biar mati anak, jangan mati adat: Maknanya ber-
pegang kuat kepada kuasa adat (menegakkan ke-
adilan), yakni peraturan undang-undang yang mesti
dipatuhi oleh semua kelompok masyarakat, Mereka
yang melanggar undang-undang hendaklah dijatuhkan
hukuman dengan tidak mengira kedudukan, darjat atau
pangkat.

Adat bersendi bukwm, hukum bersendi syarak, syarak
bersendi kitabudlab: Segala perundangan yang ber-
landaskan peraturan adat mestilah bersandarkan
hukum-hukum Islam. (Peraturan in hanya dikenali
sebagai “Piagam Bukit Marapalam” selepas Perang
Paderi sekitar tahun 1824 yang membabitkan Malim
Basa bergelar Tuanku Imam Bonjol). Sebelum ini
teromba yang dipakai ialah adat bersendi alur dan
patut, iaitu berkisar kepada “Limbago nan limo”.
Setelah Perang Paderi apabila Tuanku Imam Bonjol
menentang datuk-datuk adat yang dianggapnya
melaksanakan peraturan yang tidak berlandaskan
agama Islam, maka penyelesaian dibuat menerima
*Piagam Bukit Marapalam” dengan meletakkan asas
adat itu: Adat bersendi bukum, bukum bersendi
kitabullah.

Tiba di perut jangan dikempiskan, tiba di mata jangan
dilelapkan, tiba di dada jangan dibusungkan:
Dilarang berlaku tidak adil apabila melaksanakan
pentadbiran adat, dengan melindungi segala kesalahan
yang dilakukan oleh keluarga sendiri. Setiap datuk
adat mestilah menegakkan keadilan dan kebenaran.
Memabhat dalam barisan, berkata dalam pesaka:
Segala perbincangan dan muafakat hendaklah meng-

 —

190



L]

Kanas Terompa Kepimpinay DAN Prittasgirran TRADISE

ikut peraturan. Menjadi tanggungjawab setiap datuk
adat memegang prinsip “muafakat” dalam semua
urusan kerana “ibu adat itu, muafakar”,

Masuk kandang kambing mengembik, masuk
kandang kerbaw menguak: Hendaklah mengikut adat
resam mana-mana negeri (atau Juak) tempat kita
duduki, atau tempat kita mencari rezeki. Maknanya
mestilah tahu menyesuaikan diri dengan keadaan adat
resam di tempat seseorang itu menumpang dan ber-
dagang.

Lain padang lain belalang, lain lubuk lain ikannya:
Setiap negeri atau luak tentulah mempunyai peraturan
serta adat resam yang berbeza. Oleh it seseorang
yvang datang ke tempat orang tidak manis mem-
persoalkan adat dan kebudayaan yang diamalkan di
situ. Kalau tidak bersetuju hendaklah bersikap: *Ada
mata pandang, ada telinga dengar”.

Hilang adat tegal dek muafakat: Sekiranya mendapat
persetujuan dalam sebarang muafakat, maka bolehlah
keputusan atau aturan adat itu diubah (dipinda). Sebab
itu disebut dalam terombanya: “Ibu adat, muafakat”.

Berjenjang naik bertangga turun: Peraturan dalam
adat mengikut saluran yang ditetapkan. Misalnya
urusan istana hendaklah disalurkan kepada penghulu/
Undang sebelum dibawa kepada Datuk Lembaga. Dari
Lembaga pula kepada buapak dan seterusnya kepada
anak buah (rakyat jelata). Demikian juga sebaliknya
urusan daripada anak buah tidak boleh terus ke istana.
Malah terus kepada Datuk Lembaga juga tidak boleh
sekiranya tidak disampaikan terlebih dahulu kepada
huapak.

Bulat air tegal dele gopong/ pembentung bulat manusia
tegal dek muafakat: Lambang perpaduan dalam
kalangan masyarakat itu ialah adanya muafakat. Di

S —

191



PANDANGAN SEMESTA MuLAYU

mana-mana sahaja masyarakat yang berpegang kepada
muafakat mereka tetap memelihara kesejahteraan
hidup vang berterusan.

Jika sesat di bujung jalan, baliklah ke pangkal jalan:
Kesedaran seseorang terhadap kesalahan yang dilaku-
kan lebih baik diperbetulkan semula, daripada
membiarkan melakukan kesilapan yang berterusan.
Dalam masyarakat beradat tidak ada kusut yang tidak
holeh diusaikan (diselesaikan), tidak ada keruh yang
tidak boleh dijernihkan, asal sahaja setiap orang ikhlas
mahu menyelesaikan sebarang perbalahan.

Tkt hati mati, ileut rasa binasa, ikt nafSu lesu: Sesiapa
sahaja yang bertindak mengikut perasaan dan bukan
berdasarkan akal, sudah tentu menghadapi kehan-
curan. Oleh itu ketua-ketua adat dikehendaki meng-
gunakan akal dan fikiran dalam melaksanakan per-
aturan adat, bukan didorong oleh keputusan perasaan
semata-mata.

Raja adil raja disembab, raja zalim raja disanggab:
Ungkapan ini bukan sahaja terdapat dalam aturan adat,
malah juga dikenali dalam masyarakat Melayu.
Ungkapan ini juga terdapat dalam manuskrip Melayu
lama, seperti Sejarah Melayu dan Hikayat Heang Tuah
yang dituturkan oleh watak Hang Jebat. Ungkapan
ini juga memperjelaskan bahawa seorang pemerintah
sama ada raja, penghulu atau Datuk Lembaga mestilah
berlaku adil sekiranya mahu dihormati oleh anak buah.
Sekiranya mereka berlaku zalim janganlah kesalkan
apabila anak-anak buah enggan menghormati mereka.

Orang disuruh diberi belanja. ayam ditambat diberi
makan, orang diambil diberi barta: Pemerintah yang
adil sentiasa menjaga kepentingan semua pihak
denganagihan hasil mahsul (ekonomi) yang dinikmati
oleh setiap orang. Oleh itu setiap orang yang berusaha
tentulah mendapat ganjaran yang setimpal dengan apa-

-——

192



Kanan Teromsa KEPMPINAN DAN PERLANIUTAN TRADIS!

apa yang diusahakan. Demikianlah dalam masyarakat
adat, setiap ketua adat mestilah tahu mengagihkan
hasil mahsul dalam kalangan anak buahnya mengikut
ganjaran yang sewajarnya. Apalagi mereka memberi-
kan khidmatnya dalam melaksanakan kerja-kerja ydng..
diamanahkan kepadanya.

o Nyawa darvab waris yang punya, rugi laba isteri yang
punya: Batang wbuh seseorang di alam masyarakat
adat ialah kepunyaan waris ibunya, tetapi kekayaan
dan kerugian yang didapati olehnya (si suami) ialah
kepunyaan isteri dan anak-anaknya.

e Dianjak layu dicabut mati: Menjadi tanggungjawab
setiap orang memulihara kemurnian adat supaya tidak
tercemar oleh gejala-gejala buruk, sekalipun terpaksa
menghadapi cabaran getir. Maknanya bukan sahaja
adat itu tidak boleh diubah selagi belum ditemui
muafakatnya, tetapi mesti dipertahankan sampai ke
akar umbinya sekalipun hingga sampai kepada
keadaan “dianjak layu dicabut mati”.

Teromba biasanya akan didahulukan dengan ungkapan,
“Tak lekang dek panas tak lapuk dek hujan, gemuk berpupuk
segar bersiram, dianjak layu dicabut mati”. Memang ungkapan
terombu ini dipelopori oleh nenek moyang dari Minangkabau
dahulukala membawa makna yang amat mendalam, namun
perlaksanaannya terpulanglah kepada kebijaksanaan masya-
rakat yang mengamalkan adat itu sendiri.

Banyak lagi teromba yang menjadi ungkapan penting
dalam masyarakat Adat Perpatih. Sebahagian 15 contoh di
atas ialah sebaris garis panduan sahaja. Oleh itu pemimpin
adat vang menyandang pesaka dikehendaki memahami dan
mencari lebih banyak teromba yang menjadi amalan daripada
nenek moyang turun-temurun.

Seorang pemimpin adat harus sedar bahawa beliau:

Tumbub kerana ditanam
Tinggi herana disanfung

193



PaANDANGAN SEMESTA MELAYL

Besar kerana dipupuk

Mulia kerana dibormati
Bukan mencucuri dari langit
Tidak membusut dari bumi.

(Abdul Malek Wahab, Seremban, Negeri Sembilan,
3 Disember 1999)

Dalam masyarakat Adat Perpatih ada struktur organisasi
kepimpinannya yang tersendiri. la bermula dari peringkat
“perut” hinggalah “negeri” secara keseluruhannya. Teromba
ada menyebut:

Alam beraja

Luak berpenghuln
Suku berlembaga
Andale buah berbuapek.

(Ahmad Yahya, Seremban, Negeri Sembilan.
10 Disember 1999)

Pelantikan dan gelaran yang diberikan terhadap peringkat
kepimpinan merupakan warisan pusaka vang bersifat non
material yang disandang oleh lelaki. Walau bagaimanapun,
pewarisan gelaran dan jawatan berdasarkan nisab ibu. Ini
bermakna walaupun wanita tidak memegang jawatan ini,
namun mereka mempunyai hak untuk memilik orang-orang
vang bakal menyandang jawatan adat, apabila sampai giliran
ahli perut ataupun suku mereka untuk memegang sesuaty
jawatan (Azizah Kassim, 1974:0).

Dalam organisasi perut, ketua yang mengawasi perjalanan
Adat Perpatih dan menjadi tempat rujuk apabila berlaku
masalah ahli-ahli dalam perut digelar buapak. Seseorang
buapak dipilih secara sebulat suara oleh ahli-ahli perut yang
dewasa. Jika banyak bilangan perutnya, maka banyaklah
jawatan buapak dengan masing-masing mempunyai gelaran
yang tertentu. Pemilihan buapak ini mestilah disahkan oleh
lembaga seterusnya dipersembahkan kepada undang, Jawatan

194



Kajan Terossa Kevimrinan pan Perianioras Traoisi

buapak disahkan oleh lembaga seterusnya dipersembahkan
kepada undang. Jawatan buapak adalah disahkan oleh
lembaga, seterusnya dipersembahkan kepada undang.
Sescorang buapak itu boleh dipecat oleh ahli-ahli perut jika
dia menyeleweng dari aturan adat dan pusaka. Pemecatan ini
mestilah mendapat pengesahan daripada lembaga.

Secara teorinya, seseorang buapak itu bertindak sebagai
ibu bapa kepada anak buahnya. Sejajar dengan keakraban
ini, pada zaman dahulu, segala hal ehwal anak buah sentiasa
diambil berat oleh buapak. Misalnya peranan buapak terserlah
dalam upacara perkahwinan, hal pewarisan harta, masalah
keluarga, berkadim, dan sebagainya. Ringkasnya, seseorang
buapak itu bertanggungjawab terhadap keselamatan ahli-ahli
perutnya, sekiranya masalah-masalah yang dihadapi gagal di-
selesaikan, buapak akan merujukkannya kepada lembaga vang
mengawdisi.

Lembaga ialah ketua dalam gabungan kumpulan-kumpul-
an perut yang mengakui berasal dari nenek moyang yang
sama, Lembaga dipilih dan dilantik secara sebulat suara oleh
anak-anak buah menerusi buapak-buapak mereka dan bergilir-
gilir mengikut perut yang berhak dalam setiap suku (Nordin
Selat, 1976:74).

Wialau bagaimanapun, penggunaan konsep kebulatan ini
berbeza-beza. Pada sesetengah luak, suara terbanyak dianggap
sudah mencukupi. Jawatan ini kemudiannya mesti disahkan
oleh hierarki pemimpin yang lebih tinggi, iaitu undang atau
penghulu.

Dari segi adat, lembaga bertanggungjawab menjaga kese-
lamatan dan mengekalkan keamanan ahli-ahli sukunya.
Mengikut Norhalim (1993:117), lembaga berkuasa mem-
bicarakan soal pergaduhan yang melibatkan kecederaan
anggota fizikal, mendenda, mengukur dan memancang
sempadan tanah dan berkuasa memberikan tanah yang terbiar
kepada anggota rumpun lain dalam suku yang sama, tetapi
atas syarat yang tertentu.

Lembaga mempunyai fungsi yang lebih kurang sama
dengan buapak. Cuma bidang kuasanya lebih luas, iaitu

.

195



Paniancan Semesta Mreaye

meliputi keseluruhan ahli dalam suku. Dalam hal ini, lembaga
menjadi simbol kekuatan aturan adat dan sistem hak milik.
Tanah pusaka suku ialah tunjang aturan itu.

Akhir sekali, hierarki vang tertinggi dalam organisasi
kepimpinan adat ialah jawatan undang dan penghulu (jawatan
Yamtuan tidak diterangkan sebab mengamalkan nasab bapa,
iaitu tidak bersuku). Jawatan ini hanya dikhaskan kepada suku
biduanda. Bagi jawatan undang, ia diperuntukkan kepada
ketua-ketua luak seperti Sungai Ujung, Jelebu, Johol, dan
Rembau, manakala jawatan penghulu diperuntukkan kepada
ketua-ketua Luak Tanah Mengandung.

Pada prinsipnya, kuasa undang amatlah luas dan mem-
punyai kewibawaannya yang tersendiri, khususnya dalam
aspek pengadilan dan tindakan politik. Dari segi kehakiman
misalnya, beliau mempunyai kuasa menjatuhkan hukuman
bunuh. Walau bagaimanapun, sebelum membuat sesuatu ke-
putusan, undang sentiasa mendapat nasihat dari lembaganya.
Undang juga mempunyai kuasa budi bicaranya terhadap
sesuatu hukuman seperti kata terombas:

Boleh menghitam dan memutibkan
Boleh memanjang dan memendekkan
Boleh mengesab dan membatalkan
Keris penyalang kepada undang.

(Norhalim, 1988:155)

Dari segi pentadbiran pula, beliau mengetuai hal ehwal
perjalanan adat dan sebagai lambang ketua adat di luaknya.
Sementara penghulu pula tidak terlibat secara langsung dalam
soal pentadbiran. Hal ini demikian kerana sebelum penghulu
di Luak Tanah Mengandung berada di bawah Yamtuan, ke-
dudukannya berada di bawah kuasa undang.

Kekuatan Kepimpinan Adat Perpatih Dahulu

Keselamatan Adat Perpatih dahulu berjalan dan berfungsi
dengan baik terutama dari segi sosial, ekonomi mahupun

196



-

Kaian Teromsa KEPIMIINAN DAN PERLANILTAN TRADIS

politik atas dua kod etika yang dasar dan fundamental. Konsep-
konsep tersebut ialah konsep muafakat dan konsep menye-
raya, bekerjasama, dan gotong-royong. Dalam kehidupan
masyarakat dahulu, kedua-dua konsep ini sangat berkait dan
berhubung rapat.

Adat ini mengaturkan bahawa pengamalnya dalam
membuat sebarang keputusan atau sebarang perkara, haruslah
diambil melalui kerapatan. Dalam kerapatan ahli-ahli masya-
rakat akan membincangkan masalah, gaya, dan cara menye-
lesaikan masalah dan perkara-perkara lain yang berkaitan.
Tindakan menyelesaikan masalah dalam kerapatan itu
diistilahkan sebagai muatakat.

Muafakat dalam adat ini sentiasa mendahului sebarang
aktiviti masyarakat adat kerana ia merupakan keunggulan
sosial yang kudus. Kepentingan tindakan kepimpinan Adat
Perpatih dahulu telah jelas diterangkan oleh banyak teromba
yang antaranya menyebut:

Bulat air dek pembetung

Budat manusia dek muafakat
Penghulu beraja ke muafakat
Muafakat beraja kepada yang benar
Ibu bukum muafakat

Ibu adat muafakat.

(Mansor Shahman, Kampung Dioh,
Negeri Sembilan, 3 Februari 2000)

Istilah muafakat dan bulat dalam teromba di atas ber-
maksud keputusan yang dicapai bukan melalui undi paling
ramai, tetapi bulat suara yang agak sama dengan konsep syura
dalam Islam.

Perbuatan berkumpul di suatu tempat untuk membin-
cangkan sesuatu perkara, masalah ataupun aktiviti sosial,
ckonomi dan politik, dikatakan sebagai berkampung. Istilah
ini ada persamaan dengan kata kerapatan dalam kalangan
masyarakat adat di Negeri Sembilan dan kerapatan ini sering
membawa maksud pertemuan atau perhimpunan pemimpin-
pemimpin politik adat. Konsep berkampung membawa erti

197



L ]

PANDANGAN SEMiEsTA MiLayy

pertemuan yang melibatkan orang sekampung yang ber-
maksud perjumpaan antara ahli-ahli serumpun, seruang,
seperut atau sesuku. Dalam berkampung inilah terbitnya
teromba:

Nan jaub dijemput
Nan dekat dikampungkan
Hilang dicari
Cicir dipungut.
(Yaakob Adil, Sungai Dua Kecil, Negeri Sembilan,
15 Februari 2000)

Teromba di atas dengan jelas menghendaki setiap ahli
mesti hadir dalam sebarang acara berkampung dan kerapatan.
Ketidakhadiran seorang ahli sahaja sudah cukup untuk mem-
batalkan tujuan utama perjumpaan itu. Sebelum diadakan
perjumpaan kali kedua untuk meneruskan perbincangan
tentang tujuan berkampung yang tergendala, adat memastikan
bahawa yang tidak hadir itu harus bersama. Untuk tujuan ini,
adat memerlukan agar sebab-musabab ketidakhadiran ahli
itu diselesaikan rerlebih dahulu seperti kata teromba:

Yang kusut diselesaikan

Yang kerub dijernibkan

Iharat menarik rambut dealam tepung
Rambut tidak putis

Tepung tidale berselerak.

(Mohamad bin Dahan, Kepis Malan,
Negeri Sembilan, 16 Februari 2000)

Selepas kusut diselesaikan dan yang keruh dijernihkan
dalam kalangan semua ahli barulah diadakan perkampungan
atau kerapatan vang kedua.

Seiring dengan konsep berkampung ini ialah konsep
muafakat, menyeraya, bekerjasama, dan bergotong-royong.
Dalam masyarakat adat, segala tindakan, baik sosial, eckonomi,
budaya, dan juga politik harus dilakukan dengan konsep
bekerjasama. Adat berpendapat setiap ahli, walau apa pun

198



L]

Kanan Terompa KEptapivas DAN PERLANITTAN TRrADISI

kekurangannya atau kelebihan status dan kedudukannya,
harus memberi guna kepada ahli yang lain, lantaran kese-
luruhan kelompok, ruang, rumpun, perut dan suku, Ini jelas
dibayangkan dalam teromba:

Jika cerdik teman berunding
Jika bodob disurub arah

Tinggi banir tempat berlindung
Rimbun davn tempat bernaung
Yang buta penghembus lesung
Yang patah menunggu jemuran
Yang pekak mencucub meriam
Yang bernai kepeala lawan
Kalaw besar jangan melanda
Kalau cerdik jangan menipu
Berat sama dipikul

Ringan sama difinjing

Bukit sama didaki

Lurah sama dituruoni

Hati gajab sanma dilapab

Hatt kuman sama dicecab
Sedikit sama sedikit

Banyak sama banyek.

(Mohamad bin Dahan, Kepis Malam,
Negeri Sembilan, 16 Februari 2000)

Konsep-konsep seperti yang tertera dalam teromba di atas
mewujudkan rasa kekitaan atau esprit de conps dalam kalangan
ahli kelompok yang seterusnya menjadikan kelompok itu kuat
dan kukuh, Apabila kuat dan kukuh, maka barulah kesatuan
kelompok kekeluargaan dalam sistem masyarakat ini dapat
menghindar dan terhindar daripada rasa malu yang mengikut
adat dikatakan sebagai:

Malu tak dapet diagib
Swekett tak dapat dianjak.

(Mazlan Abu, Kampung Dioh, Negeri Sembilan,
17 Februari 2000)

199



PANbANGAN SEMESTA MELAYL

Pemimpin Adat Hari Ini
Penguatkuasaan pemerintahan kolonial Inggeris ke atas Negeri
Sembilan yang bermula pada tahun 1874 di Sungai Ujung
dan berakhir di Rembau pada tahun 1898, telah merubah
secara kritikal organisasi dan struktur politik dan sosial
masyarakat Adat Perpatih ini. Inggeris telah menghakis dan
menolak keberfungsian sistem politik Adat Perpatih yang
berbentuk perwakilan berdasarkan kelompok-kelompok
kekeluargaan. Kuasa dan kewibawaan pemimpin adat telah
dibayangi dan diganti dengan jentera pentadbiran baru.
Pentadbiran baru dilanjutkan lagi, malahan bertambah canggih
dan kompleks apabila Persekutuan Tanah Melayu mencapai
kemerdekaan pada tahun 1957 dan kemudian diikuti dengan
penubuhan Malaysia pada tahun 1963, Pemimpin adat dan
pentadbiran sistem adat tetap pada tahap lama, tidak ada
perubahan, malahan dapat dikatakan semakin mengherot ke
belakang. Pada teorinya, dalam sistem pentadbiran di wilayah
Adat Perpatih Negeri Sembilan, wujud suatu keadaan dualistik
iaitu sistem pentadbiran birokrasi baru dan sistem pentadbiran
adat. Pada praktisnya, hanya sistem birokrasi baru yang
berfungsi.

Daripada huraian ringkas di atas, nyatalah bahawa mulai
dari tahun-tahun akhir 1940-an di wilayah Adat Perpatih Negeri
Sembilan, terdapat tiga jenis pemimpin utama iaitu adat
(institusi tertua), birokrasi (sejak awal abad ke-20), dan politik
(institusi terbaharu). Antara ketiga-tiga jenis pemimpin ini,
status dan tanggungjawab pemimpin birokrasi dan politik
semakin berkembang, kukuh dan canggih, tetapi sebaliknya
vang terjadi ke atas pemimpin adat semakin ke belakang,
semakin mencorot dan tidak berkuku langsung. Hari ini,
pemimpin adat, berbanding dengan pemimpin yang dua lagi
itu, hampir tidak berfungsi lagi. Keadaan mercka dari segi
peranan dan status serta tanggungjawab dalam pentadbiran
negeri umpama rumput di tepi jalan, hidup segan, mati tak
mahu. Kebanyakannya indah dari segi gelaran sahaja dan tugas
mereka begitu menonjol ketika maijlis perkahwinan sahaja
dan majlis lain vang dibuat secara bermusim, walhal peranan

- e ——

200



Kajtan TeroMea Kipimeisan DAN Prriasgtrian Trapist

kepimpinan adat itu menyeluruh.

Adat Perpatih memperuntukkan peraturan lewat teromba,
berjanjang naik, bertanggea turun dan seterusnya, vang bererti
ketua dipilih dari bawah oleh anak buah secara persetujuan
ramai atau sistem demokrasi.

Yang berlaku sebenarnya telah mewujudkan masalah yang
berlanjutan, iaitu pemilihan yang tidak berjalan mengikut
sepatutnyad. Dalam hal ini. memang ada jawatan pemimpin
adat yang kosong belum diisi secara pemilihan kerana ber-
bagai-bagai masalah. Keadaan berlarutan bertahun-tahun
hingga menarik minat orang luar dan media masa mengikut
krisisnya. Keadaan ini sepatutnya tidak wujud kalau ahli-ahli
masyarakat adat boleh menyelesaikan secara musyawarah dan
merujuk kepada teromba adat dan sebagainya. Anehnya dalam
keadaan begini ada pula beberapa pihak berminat men-
campuri dan bilangan orang yang dikatakan layak mewarisi
jawatan itu juga agak ramai. Pada hemat penulis, kemelut ini
tidak harus dilanjutkan sehingga menimbulkan krisis ke-
yakinan masyarakat terhadap sistem ini.

Soal campur tangan dalam upacara-upacara pemilihan dan
pelantikan ketua-ketua adat begini memang kerap berlaku
hingga menimbulkan semacam suasana bermusuh-musuhan
antara pihak yang berebut jawatan itu, Jika diteliti punca krisis
ini adalah kerana tiada sumber rujukan bertulis, lebih-lebih
lagi apabila jawatan itu membawa status dan ganjaran yang
tinggi, maka pelbagai cerita dan akan wujud.

Satu sebab lagi mungkin juga benar, iaitu apabila bilangan
orang yang mendakwa berhak pada sesuatu jawatan itu ramai.
Hal ini demikian kerana masyarakat berkembang, bilangan
anggolanya semakin bertambah. Formula-formula penye-
lesaiannya sepatutnya ada. Dalam teromba adat ada mengata-
kan, “tiada keruh yang tidak jernih” dan “sesat di hujung jalan
kembali ke pangkal jalan”. Persoalannyd mengapa aturan ini
tidak dipatuhi? Kenapa hawa nafsu negatif yang dipatuhi?

Satu masalah lagi falah kedudukan dan peranan atau fungsi
ketua-ketua adat. Dengan bahasa yang mudah, apakah yvang
dibuat oleh orang-orang yang bergelar ketua adat ini? Adakah

201



PANDANGAN Semista Mitayy

mereka ini megah pada nama sahaja? Sebahagian besar
peranan mereka seperti urusan tanah pusaka kini telah diambil
alih oleh birokrasi pentadbiran kerajaan. Sesuatu harus difikir
dan dilakukan supaya orang-orang yang dikatakan ber-
kedudukan dalam masyarakat atau paling tidaknya di kalangan
anak-anak buah sewaris supaya mereka dapat berfungsi dan
being respected.

Setiap pengamal Adat Perpatih seharusnya mengetahui
segala selok-belok tentang adat ini, sekurang-kurangnya
mereka harus mengetahui asas sistem tersebut. Namun begitu,
terdapat juga segolongan daripada anggota pemegang adat
ini yang jahil tentang adat yang mereka amalkan. Umpamanya
golongan yang suka merantau pada waktu mudanya dan
setelah bersara kembali ke kampung halaman, begitu juga
dengan generasi vang lahir daripada pasangan adat dengan
orang luar. Tentu sahaja mereka ini tidak begitu mendalami
adat tersebut.

Kesannya, kejahilan terhadap adat ini boleh menimbulkan
sikap tidak berminat dan sikap negatif terhadap adat. Impak
vang paling nyata daripada kejahilan tersebut ialah mereka
tidak mempunyai perasaan sayang dan sudah tidak ambil berat
tentang adat tersebut. Justeru, ramai antara pengamal-
pengamal Adat Perpatih tidak mengetahui dengan mendalam
teromba yang ada, terutama yang membawa maksud yang
tersirat. Contohnya “biar mati anak, jangan mati adat”. Teromba
ini mestilah difahami dengan maksud yang tersirat.

Selain faktor di atas, kejahilan juga berpunca daripada
tidak adanya perkara-perkara yang berkaitan tentang adat
diajar secara terbuka dan formal kepada generasi muda. Ini
mungkin menyebabkan golongan tua beranggapan bahawa
seseorang yvang dilahirkan dan dibesarkan pula dalam
masyarakat adat secara automatik mengetahui sistem adat yang
diamalkan oleh ibu bapa mereka.

Kurangnya bahan-bahan bercetak di pasaran untuk di-
jadikan rujukan juga menjadi fakror timbulnya kejahilan
tentang adat, Walaupun terdapat dokumen yang berbentuk
monogral dan esei-esei dimuatkan dalam jurnal-jurnal seperti

L

202



Kanan Teromoa KEPMPINAS DAN PERIANIUTAN TRADISI

Jurnal Budaya Negeri, namun sukar diperoleh masyarakat
terbanyak pengamal adat kerana bahan tersebut hanya boleh
dirujuk di Muzium, Arkib, dan perpustakaan sahaja. Oleh itu,
hanya golongan tertentu sahaja vang dapat membaca dan
menyclidik dokumen-dokumen tersebut.

Di samping itu, terdapat juga tanggapan yang mengatakan
bahawa teromba adat tersebut sudah lapuk dan ketinggalan
zaman, iaitu tidak sesuai lagi diamalkan dalam zaman serba
canggih ini. Maka, dalam keadaan beginilah Adat Perpatih itu
kelihatan seolah-olah berada dalam dunianya yang tersendiri,
tertutup dan tidak diketahui oleh umum. Justeru, langkah yang
positif harus diambil supaya adat ini tidak hilang dimamah
zaman hingga menyebabkan proses penerusan adat akan di-
kesampingkan.

Permasalahan seterusnya yang terdapat dalam masyarakat
adat ialah masalah pelanggaran adat. Masalah ini berpunca
daripada kegagalan masyarakat Adat Perpatih dalam me-
laksanakan amalan atau aturan yang terdapat dalam Adat
Perpatih yang murni. Antara contoh pelanggaran adat ialah
sikap berat sebelah Khususnya kepada pihak perempuan,
mencampuri urusan rumah tangga orang semenda, soal
kedudukan dan tanggungjawab orang semenda, tanggapan
tentang kedudukan orang semenda yang dianggap orang
menumpang, dan sebagainya.

Dalam masalah berat sebelah, biasanya berat kepada
perempuan atau sebelah isteri. Keadaan ini mungkin di-
sebabkan oleh sistem keturunan itu sendin, iaitu sebelah nasab
ibu dan selalunya pasangan vang sudah berkahwin itu akan
tinggal di rumah isteri atau tinggal di tempat semenda. Dalam
hal menziarahi pula, ibu bapa isteri lebih suka untuk men-
ziarahi ke rumah anak perempuan mereka berbanding dengan
anak lelaki. Kejadian terlalu kerap menziarahi rumah anak
perempuan itu, kadang-kadang menimbulkan masalah apabila
terdapatnva campur tangan keluarga pihak isteri terhadap
rumah taingga pasangan tersebut. Apabila keadaan ini timbul
i holeh menyebabkan pergolakan dan keruntuhan rumah
fangga pasangan terschut,

203



PanbANGAN SEMESTA MELAYE

Soal berat sebelah ini juga berlaku dalam memberi ke-
utamaan untuk mematuhi keperluan di rumah isteri yang sekali
gus dianggap sebagai rumahnya juga, Keutamaan ini dapat
dilibat seperti memberikan barang-barang yang terpakai yang
tidak diperlukan lagi kepada keluarga isteri dan sekiranya si
suami mempunyai pendapatan lebih, mereka akan turut
memberikan hadiah kepada keluarga pihak isteri.

Bagi suami yang menetap di rumah tempat semenda pula,
biasanya tidak mempunyai kebebasan untuk bersuara. Hal
ini demikian kerana kedudukan suami tersebut dianggap
sebagai menumpang sahaja. Walaupun campur tangan pihak
keluarga isteri bertujuan untuk memastikan kebahagiaan
pasangan tersebut, tetapi yang penting ialah campur tangan
tersebut janganlah keterlaluan sehingga boleh menyebabkan
keruntuhan rumah tangga pasangan tersebut. Meskipun adat
ini lebih mengutamakan kaum perempuan, tetapi ia juga tidak
seharusnya sampai mengetepikan hak suami untuk merancang
kehidupan keluarganya.

Walaupun Adat Perpatih semakin terpinggir, tetapi ia perlu
dikaji semula. Pengamal adat harus menghargai setiap warisan
yang diperturunkan oleh nenek moyang mereka kerana
warisan inilah yang memberikan mereka identiti, iaitu menjadi
lambang kebanggaan kepada masyarakat adat. Malah, masya-
rakat adat kini, perlu menimba segala ilmu, idea dan teladan
daripada warisan tersebut bagi membina dan menegakkan
kemajuan kerana Adat Perpatih itu dari segi falsafah dan
ideanya, tinggi martabatnya dan terbukti pula kegunaan dan
kemampuannya.

Sayangnya warisan yang amat berharga ini tidak dijaga,
dipupuk dan disemai, malah dibiarkan luput dan reput ditelan
zaman. Ironinya, adat itu dari segi falsatah dan ideologi
bukanlah sesuatu yang statik dan tidak mahu berubah. Adat
ini mahukan perubahan dan penyesuaian dengan zaman yang
dilalui oleh pengamalnya. Adat ini mesti diteruskan dan dipakai
kerana ia peraturan hidup:

Adat dipakai baru
Kain dipakai usang

204



—, — —a
Kanas Taromna Kerivpinan DaN Perianiirias Tranis

Adat menimbulkan yang baik
Mengbilangkan yang buruk
Menyurub membuat baik
Menegabh membuat jabat.

(Nasir Ahmad, Sawah Lebar, Negeri Sembilan,
20 Februari 2000)

Oleh yang demikian, agar ia sesuai dengan zaman dan
kehendak pemakainya, harus difikirkan teromba berikut:

Usang-usang diperbabarui

Lapuk-lapuk dikajangi

Yang elok dipakai

Yang buruk dibuang

Kalau singkat minta disambung

Kalau panjang minta dikerat

Kalau koyak minta ditampal

Kalauw bocor minta dibetulkan

Jatub dari langit sama-sama kita tampung
Memusat dari bumi sama-sama kita pijakkan.

(Samah Lenja, Seri Pilah, Negeri Sembilan,
20 Februari 2000)

Kalau tidak dapat dilaksanakan harus difikirkan jalan yang
paling sesuai untuk dihidupkan Adat Perpatih ini semula.
Soalnya setiap pemimpin adat harus ada komitmen yang tinggi
untuk mendaulatkan semula Adat Perpatih. Usaha yang
bersepadu dan menyeluruh harus dilaksanakan segera.

Teromba Perlanjutan Tradisi Adat Perpatih

Dalam membicarakan persoalan teromba perlanjutan tradisi
Adat Perpatih, pemahaman beberapa konsep yang berkaitan
dengannya amatlah penting untuk dibincangkan. Bagi
menyorot teromba perlanjutan tradisi Adat Perpatih ini, ia
berfungsi sebagai kawalan sosial, tanah adat, berkadim,

—

205



PANDANGAN SEMESTA Mty

perkahwinan, perceraian, adat pelantikan pemimpin, dan isti-
adat kematian. Sebenarnya semua konsep ini saling meleng-
kapi. ! '
Teromba ialah puisi Melayu Tradisional yang akan di-
gunakan untuk melihat sama ada tradisi Adat Perpatih itu
masih berfungsi atau sebaliknya. Perlanjutan tradisi dalam
sistem Adat Perpatih merujuk kepada perpindahan keper-
cayaan atau kebiasaan yang diturunkan secara lisan daripada
satu generasi kepada generasi lain, Kepercayaan atau kebiasa-
an ini sinonim dengan adat yang diamalkan. Adat atau
peraturan yang lazim dipakai sejak dahulu kala merupakan
sistem vang sudah menjadi kebiasaan yang diamalkan oleh
sesuatu masyarakat sebagai pegangan atau panduan masya-
rakat itu. Oleh itu, perlanjutan tradisi dalam sistem Adat Perpatih
perlu bagi maksud untuk menyemai nilai-nilai dan norma-
norma yang membayangkan kesinambungan Adat Perpatih
daripada generasi dahulu kepada generasi masa kini.

Kita telah melihat konsep tradisi dan kepentingannya
dalam sesuaru masyarakat serta faktor-faktor akulturasi dan
modenisasi yang mengakibatkan perubahan tradisi di samping
keadaan geografi, komposisi penduduk atau ideologi yang
berasal dari luar sama ada melalui difusi atau hasil penciptaan
daripada masyarakat itu sendiri, Oleh itu, sesuatu masyarakat
mempunyai hubungan rapat dengan tradisi yang diamalkan.
Maju dan mundurnya tradisi itu banyak bergantung kepada
cara pengkaji melihat dan mentafsirkannya. Namun begitu,
dualisme pengkategorian masyarakat jelas kelihatan.

Kewujudan sesuatu tradisi daripada satu generasi kepada
satu generasi yang lain bergantung pula kepada keunggulan
dan ketahanan sesuatu wradisi itn. Sesuatu tradisi vang baik
dan murni harus diwarisi dan diamalkan, manakala tradisi
vang kurang memenuhi kehendak zaman perlu ditinggalkan.
Oleh yang demikian, sesuatu tradisi yang masih diamalkan
inlah tradisi yang tahan ketahanannya, Bak kata teromba adat
yang berbunyi, "yang baik dijadikan teladan vang buruk
dijudikan sempadan”, “yang baik dipakai vang buruk dibuang”.
Traclisi yang baik dan unggul patut diamalkan dan disemai

.
200



Ity Trrosisa KEPINPINAR AN PERLANIEAS TRADISI

dalam sanubari generasi baru sebagai kawalan sosial terutama
pada alaf baru yang penuh cabaran ini.

Adert tak lapuke dek buijan
Adat tak lekang dek paas
Adat tak kuning dek kuinyit
Adeat tak lemerk deke santan
Adat tak baus del masa
Kok dibasuh berbabis air
Kok dileikis herbabis besi
Adlat putih bak kapas

Adlett lenibur bek air,

(Mazlan Abu, Kampung Dioh. Negeri Sembilan,
I Mae 20000

Perlanjutan tradisi Adat Perpatih menghadapi kekangan
akibat daripada penjajahan Inggeris di Tanah Melayu. Inggeris
telah campur tangan dalam urusan adat ini, mengakibatkan
adat ini mengalami perubahan dan tidak semurni asalnya lagi.
Malahan, proses modenisasi, urbanisasi, dun perubahan
sosiopolitik dan ekonomi yvang begitu pesat dan terus-menerus
turut menjejas dan menggugat sistem Adat Perpatih tersebut.

Oleh itu, ketika ini sistem tersebut sudali tidak semurni
yang asdl dun juga sudah bercampur aduk dengan unsur-unsur
haru dan moden. Malahan, dalam beberapa bal, ia sudah tidak
berapa diambil berat dan dihiraukan sangat oleh masvarakat
adar, kecuali dalan satu dua perkara yang tertentu sahaja.

Saranan

* Setiap pemimpin adat harus ada komitmen yang tinggi
untuk memartabatkan semula Adat Perpatih. Harus
dikumpulkan mercka yang pakar dalam teromba bagi
wijvan membukukan peraturan dalam memilih ketua-
ketua adat mengikut luak tertentu. Peraturan tersebut

— °
207



PANDANGAN SEMESTA MELayy

hendaklah diterima sebagai dokumen sah oleh Dewan
Keadilan dan Undang dan Luak-luak vang berkaitan
dan seterusnya digunakan sebagai panduan dalam me-
lantik ketua adat.

Ketua-ketua adat hendaklah memperbanyakkan mailis
kerapatan bagi tujuan mengembang dan menerangkan
mengenai perjalanan dan aturan adat di luak masing-
masing. Kerapatan adat tidaklah semestinya terhad
diadakan apabila ada kematian atau mencari undang
sahaja.

Memberikan jawatan adat kepada yang betul-betul
sihat sahaja, zahir dan batin untuk kelicinan perjalanan
Adat Perpatih.

Menjadikan jawatan penyandang pusaka yang sesuai
seperti Datuk Lembaga dan sebagainya sebagai jawatan
bakal pengganti jawatan undang. Amalan ini telah pun
dijalankan di Luak Johol.

Mempererat hubungan antara ketua adat di luak yang
berlainan bagi kelicinan perjalanan Adat Perpatih.

Peranan dan tanggungjawab Dewan Keadilan dan
Undang Negeri Sembilan sebagai penasihat dalam
perkara-perkara berkaitan adat perlulah dikaji semula
dan diperkemas.

Keputusan muktamad dan kebulatan waris dan Datuk
Lembaga khususnya Datuk Lembaga Tiang Balai dalam
menentukan siapakah yang layak menyandang pusaka
undang mengikut adat luak masing-masing seperti
vang dijamin oleh Perlembagaan Negeri, hendaklah
diberi kepercayaan dan pengiktirafan sepenuhnya oleh
pihak yang berkuasa berdasarkan sifatnya sebagai
keadilan yang berkecuali dan jujur. Justeru, pihak
berkuasa hendaklah menerima sahaja kebulatan yang
dipersembahkan oleh Datuk Lembaga. Jika terbukti
sabit kesalahannya, maka ketika itu barulah pihak

L3

208



Kapian Tesrompa Kepnpinan DAN PERLANIUTAN TRADIS!

berkuasa campur tangan secara langsung. Dengan itu,
perbuatan Datuk Lembaga dengan kuasa sah batal
pada Lembaga tidak boleh dipersoalkan oleh mana-
mana pihak.

Menubuhkan Persatuan Anak-anak Perpatih terutama
yvang duduk di perantauan.

Menimbang untuk menubuhkan Mahkamah Adat atau
Mahkamah Anak Negeri bagi membincangkan konflik
adat secara yang lebih liberal dan terbuka.

Pegawai dan kakitangan yang terlibat dalam peng-
urusan dan pentadbiran adat khususnya di Dewan
Keadilan dan Undang hendaklah terdiri dari kalangan
Waris-waris Berpusaka yang mengetahui perjalanan
dan aturan adat pusaka.

Pegawai-pegawai kerajaan dan swasta yang berasal
dari Negeri Sembilan dan mempunyai susur galur
keturunan waris berpusaka hendaklah digalakkan dan
diberi tempat untuk bertugas di Negeri Sembilan.
Adalah meyakinkan bahawa golongan yang dianggap
mempunyai kemampuan serta berpotensi untuk
memimpin boleh memainkan peranan dari segi
menyuburkan kembali kefahaman tentang perjalanan
Adat Perpatih.

Merancang aktiviti yang ada kaitan dengan perjalanan
dan aturan adat istiadat bagi tujuan memperkaya dan
mengembangkannya dalam kalangan generasi muda.
Melalui maijlis tersebut, dengan kehadiran Datuk
Lembaga dan buapak yang datang dari pelbagai luak
tentunya mempunyai pengalaman luas dalam adat
pusaka akan memudahkan penyebaran pengetahuan
tersebut.

Institusi pengajian tinggi boleh memberi sumbangan
dan memperbanyakkan kajian dan penyelidikan yang
berhubung dengan Adat Perpatih. Ini penting kerana

209



[ —
Pannancan Semesta Metayu

kebanyakan fakta sejarah yang ada kaitannya dengan
kedudukan Adat Perpatih Negeri Sembilan yang ditulis
oleh sarjana Barat mengelirukan dan boleh menim-
bulkan salah faham.

Kesimpulan

Dilema kepimpinan dan perlanjutan tradisi Adat Perpatih
semakin parah menjelang alaf baru disebabkan pemakai adat
atau masyarakat adat, termasuk pimpinan sudah tidak arif
dan cuba menjauhi adat. Rata-rata golongan muda sudlah tidak
dapat menerangkan adat dan malangnya mereka tidak dapat
menguasai teromba adat tersebut yang menjadi tunjang atau
salur nadi sistem Adat Perpatih.

Akibatnya, mereka tercari-cari cara untuk mentadbir secara
byaik. Walhal, dalam setiap teromba kepimpinan dan perlanjut-
an tradisi Adat Perpatih penuh dengan saranan yang memen-
tingkan nilai-nilai positif seperti muafakat. Sepatutnya
pemimpin adat yang dilantik mestilah berkebolehan dalam
semua aspek, sesuai dengan kehendak dan cita rasa dunia
hari ini. Mereka seharusnya kreatif dan inovatif dan bukannya
bersifat statik, dan beku. serta lesu. Janganlah pemimpin yang
dilantik cuma ingin mencari kosong glamour sahaja. Terdapat
juga penyandang adat tidak dipersetujui oleh anak buah untuk
menjadi pemimpin. Pelantikan mereka besar kemungkinan
kerana pengaruh wang. Kesannya, orang yang berhalk terutama
yang mahir dari segi adat termasuk teromba telah terpinggir
kerana mereka benar-benar mengikut dasar adat yang sebenar.

Pemimpin adat juga disarankan supaya mempergunakan
saluran kedinamikan adat itu sendiri sepenuhnya untuk mem-
perkembangkan dan mengemaskinikan adat itw. Jangan
meletakkan alasan bahawa adat itu sendiri untuk mundur.
Adat sebenarnya memimpin kita untuk maju secara beradab
dan terpimpin. Untuk mendapatkan penyesuaian baru, sejajar
dengan kedinamikan itu, ia haruslah mengikut lunas-lunas
dan melalui proses dan aturan adat yang sehenarnyd, iditu

L2

210



= .
KAnan Tegompa Kipimpinany pan Perianmman Traoist

melalui berkampung, berkerapatan, dan muafakat. Penge-
tahuan dan pemahaman adat dalam kalangan semua pihak
termasuk ketua-ketua adat yang menyandang pusaka, bakal
penyandang pusaka serta anak buah, harus dipentingkan.

Untuk menghadapi era globalisasi ini, masyarakat adat
termasuk pemimpinnya harus mampu mengubah nilai yang
tidak sesuai dengan era sekarang tanpa mengubah jati diri
mereka. Mereka harus memegang teguh pada adat yang
sebenarnya, berbicara lembut, berpakaian yang sebaiknya,
menghindari dosa dan larangan Allah S.W.T. serta lebih baik
mati daripada hidup menanggung malu yang boleh merosak-
kan adat dan agama serta keluarga.

Yang disebut sifat malu

Malu membuka aib orang

Malu menyingkap baju di badan
Mealu mencoreng svarak

Malu dilanda adat

Malu tertarung pada lembaga
Harga garam pada asinnya
Harga manusia pada malunya
Tanda parang pada hulunya
Tanda orang pada malunya
Daripada bidup menanggung malu
Elok mati kena palu

Kalaw aib sudah menimpa
Hidup di dunia tiada berguna.

(Pilus Maaris, Kuala Pilah, Negeri Sembilan,
10 Mac 2000)




PaNDANGAN SEMESTA MELAYU
Rujukan

Abdullah Siddik, 1975. Pengantar Undang-undang Adat di Malay-
si@. Kuala Lumpur: Penerbit Universiti Malaya.

Abbas Ali, 1953. Rembau: Sejarab Perlembagaan Adat dan Istiadat,
Rembau. Jabatan Undang-undang dan Perlembagaan Adat dan
Istiadat Melayu.

Ali Ahmad, 1978. Dari Pelajaran Asas Puisi Melayu. Kuala Lumpur:
Penerbit Fajar Bakti.

Azizah Kasim, 1969. Kedudukan Wanita di dalam Masyarakat
Melayu Beradat Perpatib di Negeri Sembilan. Tesis ljazah Sarjana
Sastera, Universiti Malaya.

Flieshman, Edwin A. dan Hunt, James G. (ed.). Current Development
in the Study of Leadership. Carbondale: Southern Illinois Univer-
sity.

Harun Mat Piah, 1989. Puisi Melayu Tradisional: Satu Pembicaraan
Genre dan Fungsi. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Kamus Dewan, 1994. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Mohd Din Ali, 1957. Sambaab Cakap dan Pepatah Adat Melayu.
Penggal Ketiga. Tanpa Penerbit.

Mohd. Taib Osman, 1975. Warisan Puisi Melayw. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka,

Nordin Selat, 1976. Sistem Sosial Adat Perpatib. Kuala Lumpur:
Utusdn Melayu.

Norhalim Ibrahim, 1988. “Negeri Sembilan sebagai ldentiti Sosio-
Politik yang Unik”. Kertas kerja dalam Seminar Identiti Budaya
Negeri Sembilan. Yayasan Negeri Sembilan, 19 Julai — 1 Ogos.

Norhalim Ibrahim, 1993, Adat Perpatib: Perbezqan dan Persamaan
dengan Adat Temenggung. Kuala Lumpur: Fajar Bakti.

Norhalim Ibrahi, 1996. Perkabwinan Adat di Negeri Sembilan. Shah
Alam: Penerbit Fajar Bakti.

Wilkinson, R.]., 1901. A Malay-English Dictionary: Singapore: Kelly
dan Walsh.

Zainal Abidin Ahmad (Za'ba). 1975. fimu Mengarang Melayu. Kuala
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

212



