Perbandingan Adat Perpatih di Naning dan
Ssumatera Barat’

Norhalim Hj. Ibrahim
Jabatan Pengajian Pembangunan Keluarga,
Universiti Pertanian Malaysia,
Serdang.

Pendahuluan

Pokok perbincangan kertas kerja ini adalah Adat Perpatih di Naning.
Adat ini hendak dibandingkan dengan, kalau tidak salah fahaman saya
dengan Adat Perpatih di Sumatera Barat. Ini bererti daripada pemahaman
umum, adat orang Sumatera Barat juga ialah Adat Perpatin. Namun, sejauh
yang diketahui, mungkin saya silap, nama Adat Perpatih tidak pernah
dikaitkan dengan adat Sumatera Barat.

sumatera Barat adalah seluruh provinsi yang di dalamnya terkandung
beberapa wilayah kecil dan setiap wilayah itu mempunyai adatnya sendiri.
Antara wilayah yang terkenal ialah wilayah Minangkabau; namun orang
Minangkabau tidak menamakan adatnya Adat Perpatih. Bagi orang
Minangkabau, sistem sosial yang mereka amlakan jalah adat Alam
Minangkabau. Selain Minangkabau, terdapat wilayah-wilayah Padang, Tiku
Pariaman dan tempat-tempat lain. Setiap satu wilayah itu mengamalkan
sistem-sistem sosial, yang jika diteliti secara terperinci, agak berbeza antara
satu sama lain. Justeru itu, untuk membandingkan adat masyarakat

sumatera Barat dengan Adat Perpatih di Naning adalah satu proses yang

sangat rumit.

! Kertas kerja yang dibentangkan dalam Seminar Adat Naning, pada 15 Mac 1997 di Kompleks Mini
Sukan Alor Gajah, Melaka.



awal sejarah, berkemungkinan pada zaman atau sebelum pembinaan candi
Muaro Takuih yang mengikut Schnitger dibina pada sekitar abad ke-11
hingga 12 Masihi (1964:37-39). Perpindahan ini berlaku kerana mengikut
tambo-tambo Minangkabau, rakyat Minangkabau pada masa itu sentiasa
berada dalam keadaan cemas dan takut. Adat Minangkabau pada ketika itu
dalam tambo dikenali sebagai Zaman Undang-Undang Nan Tigo®. Undang-
undang ini pada dasarnya membenarkan rakyatnya melakukan apa sahaja
yang dikehendaki. Dalam keadaan begini, yang kuat akan menang dan yang
dahulu akan dapat; dan seandainya timbul sebarang masalah dan/atau
persoalan dalam amalan sedemikian, rajalah yang akan menyelesaikannya
atas dasar kuasa mutlak yang dimilikinya.

Selepas abad ke-11 atau 12 sekali lagi berlaku proses perpindahan
rakyat Minangkabau ke arah luar Luak Nan Tigo. Ini disebabkan salah tafsir
adat Undang-Undang Tarik Balik yang menggantikan Undang-Undang Nan
Tigo di Minangkabau. Undang-undang baharu ini yang mengikut prinsip
setiap kesalahan harus mendapat balasan yang setimpal telah mencetuskan
pergaduhan, malahan peperangan antara suku, antara kampung
berdasarkan dendam jo kesumat, dan perbuatan ini telah menjadi acara
harian. Keadaan huru-hara ini telah sekali lagi menolak dan menggalakkan
individu dan/atau kumpulan individu tertentu keluar daripada Luak Nan
Tigo dan membuka petempatan baharu yang terpencil atau pindah ke
Rantau Timur yang telah dibuka oleh penghijrah sebelumnya (Norhalim Hj.

Ibrahim, 1995:43).

¥ Untuk keterangan lanjut mengenai Undang-Undang Nan Tigo ini lihat Norhalim Hj. Ibrahim, 1995:59).



Dalam abad ke-13 menjangkau abad ke-15, generasi kedua penghijrah
Minangkabau inilah yang datang ke Wilayah Negeri Sembilan dan meneroka
Rembau dan Naning. Justeru itu, peneroka Negeri Sembilan bukannya
orang Minangkabau asli yang datang terus dari dataran tinggi Sumatera
tetapi generasi kedua dan ketiga orang Minangkabau yang telah menetap
di rantau Timur, dengan Siak sebagai negara kota utamanya (Norhalim Hj.
Ibrahim, 1991:50-53). Mungkin berdasarkan peristiwa itulah maka timbuinya

kalimat 'bertali ke Siak' dalam perbilangan Negeri Sembilan.

Adat Perpatih Naning

pada masa orang Sumatera sampai ke Negeri Sembilan dan Naning,
daerah ini telah pun didiami oleh orang-orang Jakun. Mereka ini adalah
pengamal sistem nasab ibu. Sistem mereka ini adalah selari atau bersamaan
dengan sistem sosial yang diamalkan oleh pendatang-pendatang dari
Ssumatera.

Jika dibandingkan antara kedua-dua sistem ini maka sistem orang
sumatera itu adalah lebih maju. Ini dijelaskan dalam perbilangan yang
berbunyi:

Gagak hitam, gagak senoi:

turun dari bukit, berkaki empat,
bayan putih,

datang dari laut, berkepak sayap®.

Oleh demikian keadaannya, maka apabila orang-orang sumatera ini

menjadi penghuni kekal wilayah ini, mereka telah memperbaiki, mengindah

* Untuk keterangan lanjut maksud lambang dalam perbilangan ini lihat Ibrahim Atin, 1959:13, Norhalim
Hj. Ibrahim, 1993:94-95).



dan memurnikan lagi sistem masyarakat anak watan tersebut.
Sebagaimana proses metermophosis budaya yang lain, yang maju
mengatasi yang mundur, dan setelah berlaku pengubahsuaian sistem adat
di wilayah ini maka sistem adat tersebut yang kini dikenali sebagai Adat
Perpatih adalah satu sistem baharu yang berbeza daripada sistem Adat
Minangkabau. Oleh sebab, pendatang itu adalah orang-orang rantau timur
Minangkabau, khususnya orang Siak maka Adat Perpatih Negeri Sembilan
dan Naning adalah lebih mirip dengan sistem adat Siak atau tegasnya
wilayah dari provinsi Riau sekarang. Tidak cukup dengan itu, persamaan
antara Negeri Sembilan Siak ini berlanjutan sehingga ke bentuk bahasa dan

rumah tempat tinggal.

Adat Perpatih dan Adat Alam Minangkabau

Masyarakat Melayu Semenanjung Malaysia beranggapan bahawa adat
Melayu terdiri daripada dua jenis. Pertama Adat Perpatih iaitu adat yang
diamalkan oleh orang-orang Negeri Sembilan dan Naning. Kedua iaitu Adat
Temenggung yang diamalkan oleh orang-orang Melayu di luar kedua-dua
wilayah yang disebut tadi. Bagi orang-orang Negeri sembilan, dari segi adat
Negeri Sembilan itu terbahagi kepada dua wilayah. Daerah yang di
pedalaman seperti Jelebu, Jempol, Kuala Pilah, Tampin, Rembau dan
seremban adalah wilayah Adat Perpatih. Masyarakat Melayu Negeri
sembilan yang tinggal di pesisiran atau berhampiran laut dalam konteks

daerah moden, daerah Port Dickson, adalah pengamal Adat Temenggung.



Di Minangkabau pula, pembahagian antara kedua-dua sistem ini tidak
jelas dan nyata. Mengikut tambo adat Alam Minangkabau, adat yang
disusun oleh Sutan Balun, iaitu Datuk Perpatih Nan Sebatang adalah
berwilayahkan Bodi Caniago dan wilayah kekuasaan Sultan Maharajo Basa
atau Datuk Ketemenggungan ialah Kota Piliang. Walaupun kedua-dua sistem
adat ini dibahagikan kepada dua wilayah khusus, namun pembahagian ini
mungkin berupa perlambangan kerana dalam wilayah yang disebut sebagai
kawasan Bodi Caniago (Adat Perpatih?) terletak pusat Kota Piliang dan
kekuasaan diraja; sementara dalam wilayah yang dikatakan Koto Piliang
(Adat Temengaung?) terletak Nagari Lima Kaum yang termasyhur sebagai
nagari penting Bodi Caniago. Apa yang mungkKin ingin dinyatakan oleh
penulis-penulis tersebut adalah, antara kedua-dua sistem itu tidak ada
pembahagian yang nyata, yang sebenar dan yang ditentukan (Norhalim Hj.
Ibrahim, 1993:45).

Ahli-ahli masyarakat Koto Piliang dan Bodi Caniago hidup berjiran
dalam sebuah nagari. Antara Kedua-duanya tidak dapat persaingan atau
persinggitan dalam apa juga aspek sehingga dikatakan kedua-dua sistem itu
sehina dan semalu juga: atau beragih-agih indak bercerai. Ini bermakna,
sungguhpun rakyat Minangkabau terbahagi kepada dua sistem, mereka
tidak berpecah-belah, sebaliknya masih bersatu. Tambo mengibaratkan
kedua-dua sistem ini seperti paruh dan sayap seekor burung. Jika kusut
sayap (Koto Piliang) diselisik oleh paruh (Bodi Caniago); jika kotor paruh,

dibersihkan oleh sayap (Ahmad dan Madjoindo, 1956:32).



Antara kedua-dua sistem adat di Minangkabau ini dari segi
kekerabatan mempunyai persamaan, tetapi corak melaksanakan hukum

adalah berlainan sekali. Orang Koto Piliang menganut adat:

Berjinjang naik,
bertangga turun.

Dalam perbilangan di atas, jinjang bermaksud tempat mula naik,
manakala tangga bermaksud tempat mula turun. Dengan kata lain, sembah
atau pengaduan mestilah naik daripada anak buah kepada pemimpin
melalui jinjang, manakala titah atau sabda mestilah turun daripada
pemimpin kepada anak buah melalui tangga.

Antara anak buah dan pemimpin, tidak ada perhubungan langsung
melainkan mesti melalui saluran yang telah ada, begitu juga sebaliknya.
Menurut adat Bodi Caniago, seandainya seseorang itu ingin membuat
pengaduan, tuntutan atau memohon penyelesaian masalah ke peringkat
yang tertinggi, dia haruslah membawanya atau melalui beberapa peringkat
atau beberapa anak jinjang pada sesuatu masa, menurut prosedur yang
ditentukan (Rasjid Manggis, 1971:117).

Bodi Caniago pula adalah dikatakan mengamalkan ciri-ciri sistem
egalitarian atau demokrasi. Menurut tambo, adatnya adalah:

Menjanuk pada tempat yang jernih,
berkata pada yang benar.

Orang Makkah membawa teraju,
Orang Baghdad membawa telur,
Telur dimakan bulan puasa;
Rumah gadang bersendi satu,
Adat bersendi halur,
Halur itu akan ganti raja.



(Ahmad dan Madjoindo, 1956:39)
Oleh sebab keadaan pentadbirannya yvang demokratik ini, maka
rakyat atau masyarakat dan pemimpin di Bodi Caniago:
Duduknya sama rendah,
tegaknya sama tingagi.

Duduk sehamparan,
tegak sepematang.

Datar seperti lantai papan,
Licin seperti dinding cermin.

Aturan ini menunjukkan perbezaan perjalanan atur cara hukum di
Koto Piliang dan Bodi Caniago. Jika di Koto Piliang terdapat adat berjinjang
naik bertangga turun, di Bodi Caniago pula setiap masalah rakyat dibawa
sekali kekerapatan nagari. Kerapatan nagari inilah mahkamah terendah dan
yang tertinggi di wilayah Bodi Caniago (Norhalim Hj. Ibrahim, 1993:65-66). Di
sinilah berlakunya pepatah:

Rumah sudah tukang dibunuh,
tidak boleh diturus (ditirw lagi.

Jika dilihat sistem pentadbiran Adat Perpatih di Naning dan Negeri
Sembilan maka didapati bahawa ia adalah gabungan antara kedua-dua
sistem Minangkabau tersebut. Malahan di Naning dan Negeri Sembilan,
pemimpin-pemimpin adat khususnya Penghulu/Undang telah diberi kuasa
lebih. Ini jelas terbukti dalam perbilangan-perbilangan yang menyangkut
tentang kuasa pemimpin di Naning dan Negeri Sembilan. Antaranya ialah:

Pusaka Lembaga bersekat,
Lembaga berlingkungan,
tali pengikat pada Lembaga,

kata pemutus pada Lembaga,
sah batal pada Lembaga.



Penghulu itu:

boleh menghitam dan memutihkan,
boleh memanjang dan memendekkan,
boleh mengesah dan membatalkan.

Keris penyalang pada Undang (Penghulu),
Hidup mati pada Undang (Penghulu).

Berdasarkan perbilangan-perbilangan di atas dan beberapa
perbilangan lain yang berkait dengan kuasa pemimpin, pengkaji sistem
Adat Perpatih di Naning dan Negeri Sembilan berkemungkinan untuk
merumuskan bahawa sistem Adat perpatih di kedua-dua tempat ini adalah

lebih mirip kepada sistem adat Koto Piliang - Adat Ketemenggungan.

Perbezaan Antara Kedua-dua Adat
Huraian ringkas di atas telah mengemukakan beberapa pandangan

yang agak berbeza daripada pendapat Kini seperti yang diketahui umum.

Antaranya ialah:

1. Penduduk Naning dan negeri Sembilan bukan keturunan langsung
dari Minangkabau (Sumatera Barat).

2. Adat yang dibawa oleh orang Sumatera (Siak) ke naning dan Negeri
sembilan bukannya tulen adat Minangkabau tetapi adalah campuran
adat Minangkabau sebelum tersusunnya Adat Tuah Disakato oleh
sutan Balun dengan adat orang asli Siak yang juga berdasarkan sistem
nasab ibu.

3. Larutan adat Minangkabau ini apabila dibawa ke daerah sini telah

sekali lagi diadun dengan sistem sosial orang-orang Jakun yang juga



mengamalkan sistem nasab ibu. Hasil daripada adunan ini sudah

pasti membezakan adat Minangkabau dengan Adat perpatih di

Naning dan Negeri Sembilan.

Pengadunan ini dan juga dipengaruhi oleh faktor masa dan
persekitaran maka adat di Naning dan di Negeri Sembilan hari ini adalah
satu sistem adat yang tersendiri dan unik. Oleh sebab adat di Naning dan di
Negeri Sembilan itu berdiri dengan sendirinya maka sudah tentu terdapat
perbezaan antaranya dengan sistem adat Minangkabau.

Perbezaan ini boleh dilihat dari beberapa aspek utama masyarakat.
Antaranya ialah:

1. Bahasa ---- loghat Minangkabau berbeza dengan loghat Naning dan
Negeri Sembilan.

2. Sastera --- di Naning dan Negeri Sembilan tidak wujud genre kaba.

3. Seni bina - di Naning dan Negeri Sembilan tidak wujud rumah
gadang atau rumah yang bumbungnya berbentuk gonjong.

4. Konsep Bundo Kandung - walaupun di Sungai Ujung wujud
konsep Ibu Soko tetapi jika diteliti fungsi dan kewujudan kedua-dua
tokoh ini adalah berlainan sama sekali.

5. Konsep Anak dipangku kemanakan dibimbing adalah satu amalan
yang mesti dalam amalan masyarakat Minangkabau. Di Naning dan
Negeri sembilan, ayah adalah bertanggungjawab penuh ke atas
anaknya dan bukan anak buahnya.

6. Suami-suami di Naning dan di Negeri Sembilan adalah berkuasa

penuh dalam lingkungan bendul yang empat; tetapi tidak di



Minangkabau. Padazaman tradisi suami di minangkabau hanya balik
ke rumanh isteri pada waktu malam dan meninggalkan rumah itu
sebelum subuh. Pada siang hari orang semenda di Minangkabau
harus berada di kawasan suku atau kaumnya.

Politik - dalam bidang politik selain perbezaan di bahagian awal
tadi terdapat juga perbezaan gelaran klasifikasi. Di Minangkabau
wujud gelaran-gelaran Penghulu, Mamak Kepala Waris, Tunggani,
Mamak Rumah dan gelaran-gelaran lain yang berkait dengan
kelompok kekeluargaan. Sedangkan di Naning dan di Negeri
sembilan, terdapat gelaran Penghulu/Undang, Lembaga, Buapak,
Besar, Tua dan Kadim.

Dalam adat Naning dan negeri Sembilan tidak wujud konsep atau
institusi Tiga Tungku Sejarangan dan/atau Tiga Tali Sepilin yang wujud
dan berfungsi di Minangkabau.

Konsep harta — di naning dan di Negeri Sembilan ada konsep harta
tanah pusaka waris, tanah pusaka suku dan tanah pusaka tebus:
manakala di Minangkabau terdapat konsep harta tinggi atau harta
basalin dan harta rendah.

Di samping perbezaan terdapat juga persamaan iaitu kedua-dua adat

mengamalkan sistem keturunan nasab ibu. Mereka mengelompokkan

masyarakat kepada kumpulan-kumpulan yang lebih kecil. Konsep

pengelompokan ini adalah sama tetapi istilah yang digunakan adalah

berbeza. Di Minangkabau terdapat pengelompokan yang diberi nama: suku

yang boleh dipecahkan kepada Hindu, Buah Perut atau Payung dan yang

12



terkecil ialah Kelompok Kampung (Batuah dan Tanameh, t.t.:21). Di Naning
dan di Negeri Sembilan pula, suku itu dipecahkan kepada perut, ruang atau
jurai dan rumpun.

Berikutan dengan wujudnya konsep bersuku-suku di kedua-dua
wilayah maka orang yang sesuku adalah dianggap sebagai adik-beradik,
jodoh haruslah datang dari luar suku sendiri dan tempat tinggal setelah

berkahwin adalah matrilokal.

Penutup

Sebagai penutup, apa yang ingin saya tegaskan di sini ialah: adat
Naning dan adat Minangkabau adalah dua adat yang berbeza. Kesamaan
hanyalah terdapat pada dasarnya sahaja tetapi dari segi pengkonsepsian
dan pengamalannya nyata berbeza.

Persoalan yang harus dilihat di sini ialah mengapa perlu kita mencari
perbezaan antara dua sistem adat yang berjauhan. Sepatutnya kita teliti
dahulu perbezaan dari semua segi sistem Adat Perpatih yang dianuti oleh
masyarakat yang tinggal berdekatan iaitu antara Naning dengan luak-luak
adat di Negeri Sembilan. Jika kita melihat secara terperinci antara Adat
Perpatih di luak Naning dan di luak-luak Rembau, Sungai Ujung, Jelebu dan
Johol juga terdapat perbezaan dan kelainannya masing-masing. Kewujudan
perbezaan antara sistem-sistem Adat Perpatih di Semenanjung Malaysia ini
memungkinkan penyelidik menyatakan bahawa setiap satu sistem di luak

tersebut telah bangun dan berkembang secara bersendirian.

13



Persoalan penting yang harus difikirkan bersama adalah kedudukan
Adat Perpatih itu sendiri. Dalam proses perkembangan dan perubahan
masyarakat kini adalah diakui bahawa kemasukan nilai bayangan budaya
barat ke dalam masyarakat Adat Perpatih adalah ekstensif. ldea-idea dan
pilihan ahli-ahli masyarakat adat telah dibentuk semula oleh nilai yang
dibawa bersama dengan perkembangan fahaman kapitalis barat di negara
ini. Akibatnya masyarakat Adat Perpatih hari ini malu mengakui diri sebagai
pengamal adat.

Akhir-akhir ini pemimpin negara telah menyarankan agar rakyat
Malaysia termasuk mereka yang mengamalkan Adat Perpatih supaya
menerapkan nilai-nilai yang dianggap baharu oleh mereka dalam Wawasan
2020. Pada hakikatnya hampir semua keperluan sosial yang disarankan
dalam wawasan itu termasuklah ciri-ciri kepimpinan berkualiti ada tersurat
dan tersirat dalam sistem Adat Perpatih. Kepada ahli masyarakat yang
mengakui sebagai anak kelahiran Naning dan Negeri Sembilan yang sering
menyatakan bahawa Adat Perpatih itu kolot dan ketinggalan zaman, jika
cuba mengamalkan apa yang disarankan oleh Wawasan 2020 itu adalah
bererti mereka seolah-olah menjilat air ludah sendiri. Justeru itu telah
sampailah masanya pihak pemimpin adat baik di Naning dan di Negeri
Sembilan melinat kembali kemungkinan pengamalan semula Adat Perpatih
dengan pembaharuan-pembaharuan dan pengemaskinian aspek-aspek yang

perlu dalam adat tersebut.

Bibliografi



Bibliografi

Abdul Rahman Hj. Mohamad, Dasar-Dasar Adat Perpatih. Pustaka Antara,
Kuala Lumpur, 1964.

Ahmad Dt. Batuah dan A. Dt. Madjoindo, Tambo Minangkabau dan Adatnya.
Balai Pustaka, DJakarta, 1968.

Bahar Dt. Nagari Basa, Tambo dan Sisilah Adat Minangkabau, Penerbit C.V.
Elinora, Pajakumboh, 1966.

Batuah A.M.Dt. Maruhun dan D.H. Baginda Tanameh, Hukum Adat dan Adat
Minangkabau, N. V. Poesaka Aseli, Djakarta, t. t. (?).

Cave, J., Naning in Melaka, Monograph No. 6, The Malaysian Branch of the
Roval Asiatic Society, Kuala Lumpur, 1989.

de Moubray, G. A. de C., Matriarchy in the Malay Peninsula and
Neighbouring Countries, George Routledge & Sons, London, 1931.

Ibrahim b. Atin, Perbilangan Adat, Sinaran Bros., Pulau Pinang, 1956.

Navis, A. A., Alam Terkembang Jadi Guru. Adat dan Kebudayaan
Minangkabau, P. T. Grafiti, Djakarta, 1984.

Norhalim Hj. Ibrahim, Adat Perpatih Perbezaan dan Persamaannya dengan
Adat Temenggung, Penerbit Fajar Bakti Sdn. Bhd., Kuala Lumpur,
1993.

, Negeri Yang Sembilan, Penerbit Fajar Bakti Sdn. Bhd.,
Shah Alam, 1995.

, Perkahwinan Adat di Negeri Sembilan, Penerbit Fajar
Bakti sdn. Bhd., Shah Alam, 1996.

Rasjid Manggis Dt. Radjo Panghoeloe, Minangkabau, Sedjarah Ringkas dan
Adatnya, Sri Dharma, Padang, 1971.

Schnitger, F. M., Forgotten Kingdom in Sumatera, E. J. Brill, Leiden, 1964.

Shahba, Pusaka Naning, The Sentosa Store, Kuala Pilah, 1951.



Abdul Rahman Hj. Mohamad, Dasar-Dasar Adat Perpatih. Pustaka Antara,
Kuala Lumpur, 1964.

Ahmad Dt. Batuah dan A. Dt. Madjoindo, Tambo Minangkabau dan Adatnya.
Balai Pustaka, DJakarta, 1968.

Bahar Dt. Nagari Basa, Tambo dan Sisilah Adat Minangkabau, Penerbit C.V.
Elinora, Pajakumbonh, 1966.

Batuah A.M.Dt. Maruhun dan D.H. Baginda Tanameh, Hukum Adat dan Adat
Minangkabau, N. V. Poesaka Aseli, Djakarta, t. t. (?).

cave, J., Naning in Melaka, Monograph No. 6, The Malaysian Branch of the
Rovyal Asiatic Society, Kuala Lumpur, 1989,

de Moubray, G. A. de C., Matriarchy in the Malay Peninsula and
Neighbouring Countries, George Routledge & Sons, London, 1931.

Ibrahim b. Atin, Perbilangan Adat, Sinaran Bros., Pulau Pinang, 1956.

Navis, A. A., Alam Terkembang Jadi Guru. Adat dan Kebudayaan
Minangkabau, P. T. Grafiti, Djakarta, 1984.

Norhalim Hj. Ibrahim, Adat Perpatih Perbezaan dan Persamaannya dengan
Adat Temenggung, Penerbit Fajar Bakti Sdn. Bhd., Kuala Lumpur,
1993.

. Negeri Yang Sembilan, Penerbit Fajar Bakti Sdn. Bhd.,
Shah Alam, 1995.

. Perkahwinan Adat di Negeri Sembilan, Penerbit Fajar
Bakti Sdn. Bhd., Shah Alam, 1996.

Rasjid Manggis Dt. Radjo Panghoeloe, Minangkabau, Sedjarah Ringkas dan
Acdlatnya, Sri Dharma, Padang, 1971.

schnitger, F. M., Forgotten Kingdom in Sumatera, E. J. Brill, Leiden, 1964.

Shahba, Pusaka Naning, The Sentosa Store, Kuala Pilah, 1951.



