PERANAN KATA-KATA PERBILANGAN
DI DALAM PERJALANAN ADAT PERPATIH

OLEH:
ABDUL JABAR BIN KASSIM

UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA
KUALA LUMPUR
1974-75



Peranan Kata-Kata Perbilangan

Di dalam Perjalanan Adat Perpatih

Oleh:
Abdul Jabar Bin Kasin

Latihan Ilmiah
Untuk memenuhi sebahagian syarat-syarat
ljazah Sarjanamuda Sastera dengan Kepujian

Institut Bahasa, Kesusasteraan dan Kebudayaan Melayu

Universiti Kebangsaan Malaysia
Kuala Lumpur

1974-75



PENGHARGAAN

Membincangkan mengenai peranan kata-kata perbilangan di dalam Adat Perpatih
adalah salah satu latihan ilmiah bagi membuat serta memenuhi syarat dalam memperolehi
Jjazah Sarjanamuda (Kepujian) Persuratan (Sastera) di Universiti Kebangsaan Malaysia.
Di dalam usaha menyempurnakan latihan ilmiah ini, saya sungguh terhutang budi kepada
Cik Siti Hawa Haji Salleh vang telah memberikan nasihat serta bimbingan hingga berjaya

terlaksananya latihan ilmiah ini.

Saya tidak lupa juga memberikan ucapan terima kasih kepada informan-informan
terutamanya Encik Sharif, Encik Hassan dan Encik Sulaiman Kalam yang bersusah payah
memberikan keterangan-keterangan mengenai Adat Perpatih. Juga saya tidak melupakan
ucapan terima kasih kepada bapa saya sendiri iaitu Encik Kasim Bidin yang turut sama

bersusah pavah mencari serta menemui beberapa informan.

Saya juga berterima kasih kepada semua pihak yang namanya tidak dicatatkan di

atas segala pertolongan serta kerjasama yang diberikan.

Terima kasih.

Universiti Kebangsaan Malaysia ABDUL JABAR BIN KASIM

Kuala Lumpur.



KANDUNGAN

Penghargaan
Kandungan
BAB 1
1. Pendahuluan
2. Bidang Kajian
BAB I
1. Asal usul Adat Perpatih di Negeri Sembilan
BAB III
Perjalanan Adat Perpatih
a) Adat dan Adat Istiadat
BAB IV
Beberapa adat istiadat vang terdapat di Negeri Sembilan
a) Adat berlait dengan perkahwinan
b) Adat vang berkait dengan perceraian
¢) Adat bertukar suku atau bersekadin
d) Adat istiadat ‘berolek’ (kenduri)
BAB V

Kesimpulan.

i

1ii

(U8

18

h
S8

W
\O



BAB1
Pendahuluan.
Tujuan Kajian

“Biar mati anak, jangan mati adat,” begitulah bunyi perbilangan vang berkait
rapat dengan Adat Perpatih. Bagi sesetengah orang, mereka terus sahaja mengambil
maksud yang diberikan oleh perbilangan itu tanpa melihat maksud disebaliknya. Kata-
kata perbilangan ini tidak boleh diberikan yang terus menerus sahaja dari kata-kata yang

terdapat itu. Ia mesti meneliti serta melihat maksud yang ada disebalik kalimat itu.

Negeri Sembilan ialah sebuah negeri yang telah lama mengamalkan sistem
pemerintahan demokrasi. Sistem ini dibawa oleh orang Minangkabau yang meneroka ke
Negeri Sembilan kira-kira sekitar kurun yang ke limabelas Masihi." Menurut Newbold,
Rembau telah didatangi oleh orang-orang Minangkabau sejak tahun 1338 M
lagi."Keadaan yang menunjukkan bahawa telah terdapat sistem demokrasi di Negeri

Sembilan ini boleh kita dapati dari kata-kata perbilangan

Bulat mata menjadikan Buapak
Bulat Buapak menjadikan Lembaga
Bulat Lembaga menjadikan Undang

Bulat Undang menjadikan Raja

! Abdul Samad Idris — Hubungan Minangkabau dengan Negeri Sembilan dari segi Sejarah dan
E\'ebudayaan. —Pustaka Asa Negeri, Seremban, 1970-Hal:13

* Abas Haji Ali — Rembau Sejarah Perlembagaan. Adat dan Istiadatnya — Pejabat Cetak Kerajaan Johor —
1953- Hal:1



Dari perbilangan ini. dapat dilihat bagaimana susunan masyarakat di Negeri

Sembilan itu memilih wakil mereka untuk menjalankan pentadbiran.

Jika telah terdapat sistem pemerintahan demokrasi ini. sudah tentu pula ia
mempunyai undang-undang atau perlembagaannya. Perlembagaan bagi Adat Perpatih
tetap ada tetapi tidaklah tertulis seperti perlembagaan negara yang ada sekarang ini. Bagi

Adat Perpatih, Perlembagaannya merupakan kata-kata perbilangan sahaja.

Sepertimana perbilangan “Biar mati anak. jangan mati adat”™ itu, kata-kata
perbilangan vang terdapat di dalam Adat Perpatih itu mesti juga diberikan terjemahan
vang betul untuk mengetahui maksudnyva vang sebenar. Kebijaksanaan menghuraikan
maksud Kkata-kata perbilangan ini sangat penting. Kerana itulah, terdapatnya satu

perbilangan berbunyi:

[Imu secupak,

Akal segantang.

Yang dimaksudkan ialah walaupun mempunyai pengetahuan yang sedikit di
dalam sesuatu hal itu, mesti pandai menggunakan kebijaksanaan yang ada pada diri
sendiri. Dengan memberikan huraian yang tepat serta bijak, satu-satu masalah itu akan
dapat diselesaikan dengan sempurnanya. Kerana itulah, penghuraian terhadap kata-kata

perbilangan itu adalah penting.

Memandangkan peri pentingnya kata-kata perbilangan terhadap Adat Perpatih
kerana itulah sava membuat kajian terhadapnya iaitu untuk mengetahui sejauh manakah

perbilangan itu memainkan peranan ke atas cara hidup masyarakat perpatih.



Bidang Kajian

Memandangkan betapa besarnya pengertian serta pengaruh kata-kata perbilangan
ini, saya akan cuba menumpukan kajian ini terhadap peranannya ke atas penghidupan
masyarakatnya. Di dalam kajian ini, saya akan menerangkan bagaimana perjalanan satu-
satu adat itu dan apakah peranan kata-kata perbilangan di dalamnya. Bagaimana kata-
kata itu dapat dijadikan undang-undang atau perlembagaan dan contoh serta tauladan di

dalam menjayakan hidup sehari-harian masyarakat Perpatih.

Satu perkara yang mesti ditegaskan di sini ialah kajian ini hanya berdasarkan ke
atas perjalanan adat sahaja. Ini adalah penting kerana kesalahan serta panduan vang akan
ditunjukkan nanti adalah berdasarkan hukuman adat sahaja dan bukannya negara yang
ada pada dewasa ini. Undang-undang atau perlembagaan Negeri Sembilan seperti yang
ada sekarang ini. hanya mula ditulis pada tahun 1948 ketika terbentuknya Persekutuan
Tanah Melayu.' Sebelum tarikh ini, hukum adat yang menjadikan asas pentadbiran
negara. Dengan terdapatnya perlembagaan bertulis itu, hukum atau perlembagaan adat
hanya dilaksanakan ke atas perjalanan adat sahaja. Namun begitu perkara-perkara kecil
vang boleh diselesaikan oleh adat, boleh juga dikendalikan oleh adat. Pada masa ini
terdapat undang-undang pentadbiran dan adat kerana itulah saya menegaskan bahawa apa

vang sava bicarakan ini adalah mengenai perkaitan dengan perjalanan adat sahaja.

Di dalam kajian ini, saya hanya menumpukan kajian saya pada satu kawasan yang
terbatas sahaja iaitu di Daerah Kuala Pilah di Negeri Sembilan. Kawasan Kuala Pilah ini
meliputi kawasan vang dikatakan:

12 Jempol

12 Muar

6 Teraci

6 Gunung Pasir

! Keterangan ini didapati dari Buku Cebderamata yang dikeluarkan bersempena hari Pertabalan D.Y.M.M.
Yang Dipertuan Besar Negeri Sembilan, DYMM Tunku Jaafar pada 6hb April 1968.



Apa vang dimaksudkan dengan kata-kata di atas itu ialah menerangkan bahawa
kawasan yang terlingkung di dalam daerah Kuala Pilah itu ialah kawasan-kawasan yang
dikuasai oleh bilangan pembesar yang terdapat di dalam kawasan yang disebutkan itu.
Walaupun saya menumpukan kajian di kawasan ini saya ada juga mengambil bahan dari
buku yang menerangkan mengenai Adat Perpatih di Rembau. Ini tidaklah akan memberi

kesulitan kerana menurut perbilangannya:

Adat datar

Pesaka Satu

Oleh itu apa vang terjadi di Rembau tidak juga berbeza dari apa yang terdapat di

Kuala Pilah. Apa vang dipentingkan ialah asasnya adalah sama.

Kerana kajian saya ini menumpukan perhatian yang berat di Kuala Pilah sahaja
maka bahan-bahan vang saya dapati kebanyakannya adalah berpuncakan dari maklumat-
maklumat yang diberikan oleh informat. Dari bahan-bahan inilah saya cuba berikan

mengenai peranan kata-kata perbilangan itu terhadap Adat Perpatih.



PERANAN KATA - KATA PERBILANGAN DI DALAM PERJALANAN ADAT
PERPATIH

BABII

ASAL USUL ADAT PERPATIH DI NEGERI SEMBILAN

A) Jenis-jenis adat yang terdapat di Alam Melayu.

Di Alam Melayu ini terdapat beberapa jenis adat yang terpakai. Di antara

adat-adat itu, mengikut pandangan masyarakat Perpatih ialah:

a) Adat Datuk Batin Nara Kaya
b) Adat Marhom Sati
c) Adat Bujang Perpatih

d) Adat Bongsu Temenggong

Adat-adat ini  dikenali dengan nama pembesar vang

mengasaskannya. Datuk yang berempat inilah dikatakan pengasas adat.

Pandangan ini berasaskan dari kata-kata yang berikut:

Sehari ditanam sehari tumbuh
Sehari ada sehari purnama

Kayu alak kayu alai

Kayu merbau merondang kuning

Tanaman Datuk nan berempat.

Apa vang dimaksudkan oleh kata-kata itu ialah di zaman Datuk
vang berempat inilah bermula terdirinya adat.  Merekalah yang
mengasaskannya dan sebelum adanya mereka, belum adalah adat.

Perbilangan di atas itu hanya menyentuh akan terdirinya adat sahaja.



Seperti yang diketahui, adat itu tersusun dengan elok dan perbilangan
vang berikutlah yang menunjukkan pada kita bahawa mereka itu telah
menyusun dengan telitinva adat hingga dapat dijadikan panduan oleh

masyarakatnya hingga ke zaman ini.

Lantak nan bertungkol
Emas nan bertahil
Adat nan bertentu

Bilang nan beratur.

Di dalam menantikan bagaimanakah corak adat yang dibawa oleh
Datuk yang berempat itu, ada kata-kata perbilangan yang tertentu yang
menerangkannya. Berikut ini ialah perbilangan yang menentukan Adat

Datuk Batin Nara Kaya:

Kalau hendak tahu adat Datuk Batin Nara Kaya

Orang beradat kurang dua lapan puluh.

Apa yang dimaksudkan dengan ‘adat’ di sini alah adat mas kahwin
yang ditentukan ke atas perkahwinan yang dibuat secara’serah menyerah’,
‘bersalah-salah’, dan ‘merumah’.’ Kurang dua lapan puluh dimaksudkan
78 dan 78 di sini ialah 78 rupiah. Oleh itu, mereka yang masuk di bawah
adat Datuk Batin Nara Kaya ini akan mengikut adat yang telah ditentukan
itu. Adat ini digunakan oleh orang yang di dalam suku Biduanda.
Sementara itu perbilangan yang menentukan adat Datuk Marhum Sati

pula:

Kalau hendak tahu Adat Datuk Marhum Sati
Orang beradat sekehendak hati

Cincang pampas tidak memberi batas.

" Lap Cit — Abas Hj Ali — Hal:



Menurut adat ini, ia tidak menentukan berapakah bayaran adatnya. Adatnya itu
mengikut kehendak hati mereka sahaja. Ianya tidak mempunyai batasan dan terpulanglah
kepada mereka untuk menentukan adatnya itu mengikut kehendak hati mereka. Di dalam
hal ini cincang pampas iaitu hujah-hujah atau usaha-usaha yang cuba hendak dibuat oleh
pihak yang melakukan kesalahan itu bagi melepaskan diri yang bersalah dari dihukum,
tidak memberi balas iaitu tidak menimbulkan apa-apa kesan pun. Pihak yang melakukan
kesalahan tetap akan membayar kesalahan-kesalahan adat itu mengikut sekehendak hati
pihak vang menuntut kesalahan itu. 'Adat Marhum Sati ini ialah adat vang dipakai oleh

golongan raja-raja. Sementara itu Adat Perpatih pula berdasarkan perbilangan berikut:

Bagi Adat Bujang Perpatih

Orang beradat kurang dua lima puluh.

Menurut Adat Perpatih ini, ‘adat’ mereka ialah 48 iaitu 48 rupiah. Jika didapati
seseorang melakukan kesalahan seperti yang telah disebutkan di atas tadi, maka

hukumannya ialah 48 rupiah.
Untuk mengetahui Adat Temenggong pula, terdapat satu perbilangan yang berbunyi:

Kalau hendak tahu Adat Bongsu Temenggong
Ibarat orang menjala

Siapa menjala siapa terjun

Siapa berhutang siapa membayar

Siapa mati siapa dibunuh

Ada rupa ada harga.

Mengikut Adat Temenggong ini, sesuatu itu adalah mengikut keadaan. Ianya
tidak ditentukan terlebih dahulu apakah tindakan yang harus dibuat. Hukuman yang
dijatuhkan tidak melibatkan orang lain tetapi terpulang kepada mereka yang berkenaan
sahaja untuk menvelesaikannya.  Sekiranya pihak yang menerima kesalahan itu

mempunyai kedudukan yang tinggi pula sama ada dari segi tarafnya di dalam kedudukan



masyarakat, harta mahupun sifat-sifat fizikalnya, pastilah ia meletakkan ‘adat’ yang
tinggi pula. Sepertimana yang saya nyatakan sebelum ini, ‘adat’ bagi Adat Temenggong

tidak ditetapkan. Ia adalah berdasarkan kepada keadaan serta nilai-nilai yang tertentu.

Berdasarkan dari perbilangan-perbilangan yang di atas, dapatlah ditentukan
bagaimanakah perbezaan asas yang didapati di antara beberapa jenis adat yang terdapat
itu. Setelah mempunyai asas yang tertentu itu, barulah didirikan pula adat atau undang-
undang vang lain yang penting untuk diikuti oleh pengikut-pengikut masing-masing.
Keempat-empat jenis itu mesti mempunyai kawasan yang tertentu yang termasuk di
bawah pengaruhnya. Di dalam menentukan kawasan yang mereka kuasai, ada satu

perbilangan yang berbunyi:

Datuk Batin Nara Kaya di hutan
Marhun Sati tinggal di pintu dua
Bujang Perpatih turun keluar

Bongsu Temenggong turun ke lautan Acheh

Adat Batin Nara Kaya ini dimaksudkan kepada adat yang ada pada penduduk-
penduduk asli satu-satu tempat. Yang dimaksudkan kepada tinggal di pintu dua bagi
Marhum Sati ialah di antara dua dunia, iaitu di antara golongan masyarakat biasa dengan
golongan raja. Dengan adanya Marhum Sati ini. maka dapatlah dibezakan di antara
keturunan raja dengan rakyat biasa. Bagi Bujang Perpatih pula, ia akan membawa
adatnya keluar dari kawasan itu dan mencari kawasan baru. Kerana itu akhirnya telah
menegakkan adatnya di seluruh Minangkabau dan dari sana cuba mengembangkannya
lagi ke negeri-negeri Melayu vang lain. Kerana itulah dapat dilihat adanya masyarakat
dari negeri Minangkabau di merata Tanah Melayu ini. Namun begitu penempatan
penting mereka di Tanah Melayu ialah di Negeri Sembilan. Sementara Bongsu
Temenggong pula telah turun ke Lautan Acheh. Dari sana ia telah meluaskan adatnya

hinggalah ke negeri-negeri Melayu yang lain.



Menurut pandangan masyarakat Perpatih, beginilah mula munculnya adat di
dalam Melayu ini. Pandangan yang demikian itu dibuat dengan berasaskan dari kata-kata

perbilangan yang terdapat di dalam Adat Perpatih.

B) Adat Perpatih di Negeri Sembilan

Adat Perpatih ialah adat yang Bersuku Waris atau ia dikenali juga sebagai
Adat Bersuku atau Adat Berwaris. lanya diterima dari Pagar Ruyong
Minangkabau. Sepertimana yang telah dapat dilihat di atas, adat ini telah

diasaskan oleh Datuk Perpatih.

Di atas kebijaksanaannya, Datuk Perpatih telah berjaya mengadakan satu
sistem undang-undang atau perlembagaan yang berasaskan bersuku atau
berwaris. Dengan mengadakan perlembagaan ini, dapatlah ia mengekalkan

kehidupan sosial pengikut-pengikutnya.

Di Negeri Sembilan, Adat Perpatih ini dikatakan mula bertapak di
Rembau. Dari sanalah pengaruh Minangkabau mula tersebar ke seluruh
kawasan yang akhirnya dikenali sebagai Negeri Sembilan. Di dalam
menentukan kawasan pengaruh Adat Perpatih ini, terdapat kata-kata yang
menerangkan bagaimana ia bertapak serta mengembangkan pengaruhnya di

Negeri Sembilan ini:

Sealam Minangkabau

Selilit Pulau Perca
Selambang Tanah Melayu
Kok negeri sudah ada

Kecil dinamakan dusun
Besar dinamakan berduri
Tegah dek rimbun menyelara

Tegah dek rambai berbagai



Maka turun di tanah Rembau

Maka dikhorjankan Undang yang empat
Yang tua Datuk Seri Mahniko Jelebu
Yang Alang Kelana Bahtera Semujong
Yang tengah Seri Maharaja Rembau

Yang bongsu Johan Pahlawan lela Perkasa

Yang setiawan Sabda Undang Johol.

Kemudian dipecahkan:

Johan pahlawan di Muar

Lela Perkasa di Jempol.

Dari kata-kata di atas, dapat dilihat akan asal usul Undang yang
ada di Negeri Sembilan. Sealam Minangkabau, selilit Pulau Perca dan
selambang Tanah Melayu menerangkan kawasan-kawasan yang terdapat
hubungan kerajaan Minangkabau. Selambang Tanah Melayu itu
dimaksudkan kepada kawasan yang didatangi oleh orang-orang
Minangkabau, di Tanah Melayu ini terutamanya kawasan Rembau.
Kata-kata itu seolah-olah menggambarkan akan keagungan Adat Perpatih

vang telah mula meluaskan pengaruhnya itu.

Seterusnya ia menyatakan lagi bagaimana tertubuhnya negeri-
negeri itu. Mula-mula ia merupakan sebuah kawasan yang kecil sahaja
dan bertambah besar dan kerana telah menjadi besar itu, pastilah ia akan
membuka pula kawasan-kawasan baru. Dari perbilangan ini dapatlah kita

ketahui kenapa mereka membuka penempatan baru.

Setelah menyatakan tentang penerokaan yang dilakukan itu,

barulah dinyatakan bagaimana kebesaran Minangkabau itu bertapak di

" Abas Haji Ali - lop cit — Hal:3



Negeri Sembilan. Seperti vang terdapat di dalam perbilangan, pengaruh
Adat Perpatih ini mula bertapak di Rembau. Selepas bertapak di Rembau
itu, penerokaan di daerah-daerah tertentu di Negeri Sembilan. Disebabkan
bilangan penduduk telah ramai, sistem pemerintahan yang berasaskan
pemerintahan Minangkabau pun dijalankan. Ada 4 pembesar yang
dikenali sebagai Undang ditabalkan. Kawasan di mana Undang ini
ditabalkan ialah Jelebu, Rembau, Sungai Ujong dan Johol. Undang Jelebu
dikenali sebagai Datuk Seri Mahniko, Sungai Ujong bergelar Datuk
Kelana Bahtera, Rembau bergelar Seri Maharaja dan Joho! bergelar Johan
Pahlawan Lela Perkasa Yang Setiawan. Pada mulanya Undang Johol
yang pertama dahulu ialah seorang wanita dan kerana itulah balai
menghadapnya di dalam rumah. Memandangkan tugas yang begitu berat,
kuasa Undang Johol itu telah dipecahkan kepada 2. Satu pembesar yang
digelarkan Johan Pahlawan ditempatkan di Muar sementara yang bergelar
Lela Perkasa pula ditempatkan di Jempol. Kata-kata perbilangan di atas
ini dikenali sebagai salasilah. Menurut pandangan masyarakat Perpatih
salasilah itu sebenarnya dimaksudkan sebagai sejarah. Di dalam erti kata
vang lain salasilah di atas itu yang sebenarnya menerangkan bagaimana

Undang ditabalkan di Negeri Sembilan.

Di dalam membincangkan kedatangan orang-orang Minangkabau
ke Rembau, ada terdapat satu kata perbilangan yang mengibaratkan

mengenai orang mendatang itu:

Gagak hitam gagah senogori
Turun dari bukit berkaki empat
Bangau putih terbang dari laut

Berkepak bersayap.



Gagak hitam senogori dimaksudkan kepada penduduk asli Rembau. Turun dari
bukit berkait empat dimaksudkan kepada tempat dari mana datangnya mereka itu.
Orang-orang Rembau ini dikatakan datangnya dari bukit Rembau. Berkaki empat itu

dimaksudkan bahawa merekalah yang telah sedia bertapak di situ.

Sementara itu bangau putih pula dimaksudkan kepada orang yang mula-mula
dating dari Minangkabau vang diakui sah dan diberi kuasa pendudukan serta
kepercayaan. Terbang dari laut dan berkepak bersayap dimaksudkan kepada pelayaran
vang mereka lalui untuk sampai ke Rembau. Mereka menggunakan kapal-kapal layer
untuk menyeberangi lautan yang memisahkan Sumatera dengan Malaya. Pelayaran
mereka itu diibaratkan seperti penerbangan di permukaan air laut. Apabila dilihat semula
mengenai Bujang Perpatih, ia dikatakan ‘turun keluar’. Oleh itu dapatlah dilihat di sini
bahawa mereka telah keluar dari tempat asalnya untuk meneroka tempat baru. Pemergian
mereka ini diakui sah dan diberi kuasa pendudukan serta kepercayaan. Kedatangan orang
Minangkabau ke Negeri Sembilan, selain dari penerokaan mereka juga membawa
bersama-sama adat istiadat serta sistem social yang masih dipergunakan hingga sekarang

ini. Sistem yang dimaksudkan di sini ialah sistem bersuku.

Apabila mereka meneroka penempatan baru, mereka telah memberi nama kepada
kampong itu dan kebanyakan nama kampong baru itu mengikut nama tempat asal mereka
di Minangbau. ' Dari nama Luhak atau Kampung itu telah menjadi nama-nama suku atau
waris dan ini kekallah sebutanya hingga sekarang. * Mengenai suku itu, ada terdapat 12

suku di Negeri Sembilan. Suku-suku itu ialah:

1) Biduanda

2) Batu Hampar
3) Paya Kumboh
4) Tigo Nenek

5) Mungka

! Abdul Samad Idris — hubungan Minangkabau dengan Negeri Sembilan — Hal:31
* Ibid



6) Seri Melenggang
7) Seri Lemak

8) Batu Belang

9) Anak Melaka
10) Tanah datar

11) Anak Acheh

12) Tigo Batu

Apa yang kita lihat mengenai suku-suku ini selain dari fungsinya di dalam
perjalanan Adat Perpatih, ianya juga dapat menunjukkan kepada kita dari mana asalnya
keturunan satu-satu suku itu. Mengikut kajian Datuk Abdul Samad Idris lagi, nama-nama
suku itu berasaskan dari dua Luhak sahaja di Minangkabau itu. Kedua-dua Luhak itu
ialah Luhak Limapuluh Kota dan Luhak tanah Datar. " Dari suku-suku ini hanya terdapat
satu suku sahaja yang tidak dapat mengambil nama dari kampung-kampung di

Minangkabau iaitu Suku Biduanda.

Suku Biduanda ini seperti yang diketahui dikenali juga sebagai suku Waris dan
sekarang ini dikenali pula dengan panggilan Biduanda Waris. Suku ini terdiri dari orang-
orang asli di Rembau. Kerana suku itu satu kelaziman orang-orang Minangkabau,
mereka terpaksa juga memberi suku kepada penduduk-penduduk asli Rembau. Ini adalah
penting kerana perhubungan di antara peneroka-peneroka Minangkabau dengan
penduduk asli Rembau akan menyebabkan berlakunya semenda menyemenda. Di dalam
kerja semenda menyemenda, suku mempunyal fungsi yang tertentu dan ini akan
dibicarakan di bawah tajuk semenda menyemenda nanti. Dengan meletakkan mereka di
bawah satu suku, ini berertilah orang asli Rembau itu juga akan mengikut sistem sosial
orang Minangkabau. Dari segi sejarahnya, tidak terdapat lagi bukti yang nyata bilakah
bermulanya Adat Perpatih ini digunakan. Namun begitu, ini tidaklah pula bermakna
bahawa orang-orang Minangkabau ini tidak mementingkan masa. Mereka telah membuat

satu pengisytiharan mengenai bilakah bermulanya penggunaan adat ini. Cara mereka

! Ibid — Hal:33



membuat pengumuman itu bukanlah dengan menyebutkan tarikh tetapi dengan

menggunakan kiasan sahaja. Kiasan itu terdapat di dalam satu salasilah Adat Perpatih:

Zaman buluh bilah ditanam
Besi berdonceng

Puntung berasap

Gagak putih

Bangau hitan

Nenek gadis

Datuk bujang.

Beginilah bunyi salasilah yang menerangkan mengenai bermulanya penggunaan
Adat Perpatih itu. Walaupun tidak disebut tarikh. tetapi masyarakat Perpatih sedar

bahawa dengan rasminya itulah masanya adat itu mula dipakai.

Salasilah di atas digunakan semasa Datuk Perpatih memulakan penerokaan untuk
pengikut-pengikutnya. Telah menjadi kebiasaan kepada masyarakat dahulu, apabila
hendak memulakan sesuatu kerja mereka memulakannya dengan membaca doa selamat.
Di masa itu, mereka menanam ancak vang dibuat dari buluh. Buluh itu ditanam atau
dicacakkan ke tanah dan pada bahagian yang dibelahObelah itu pula dimasukkan seketul
besi vang dipanggil besi berdoceng itu. Di dalam ancak itu juga diletakkan puntung-
puntung api yang disebut puntung berasap itu dengan tujuan untuk membakar kemenyan.
Asap dari kemenyan itulah yang dikatakan gagak putih bangau hitam itu. Pastilah ada di
antara peneroka-peneroka itu yang masih bujang ataupun yang masih gadis. Jadi dengan
mengatakan demikian mereka menunjukkan bahawa pada zaman mereka itulah mulanya

adat digunakan.

Dari salasilah di atas dapatlah difahamkan bahawa pada zaman mereka itulah
terdirinya Adat Perpatih ini. Selain dari salasilah di atas, ada pula terdapat satu salasilah

lagi vang menunjukkan mengenai masa mulanya terpakai Adat Perpatih ini:



Sebelum Muar bernama Muar
Muar bernama Sungai Muak
Pahang belum bernama Pahang
Pahang bernama Sungai Mahang
Rembau belum bernama Rembau
Rembau bernama Sungai Merbau
Jempol belum bernama Jempol

Jempol bernama Leban Condong

Sekali lagi tarikh tidak dinyatakan. Namun begitu, ianya memberikan kepada kita
beberapa implikasi. Walaupun tidak terdapat tarikh, tetapi ahli-ahli sejarah boleh
membuat penyiasatan yang teliti mengenai perkara ini. Mereka boleh menyiasat bilakah
nama-nama itu ditukar. Berikut ini saya cuba terangkan bagaimana Jempol ditukarkan

namanya dari Leban Condong. Cerita ini berdasarkan kepercayaan penduduk tempatan.

Pada awal penerokaannya, kawasan itu dikenali sebagai Leban Condong kerana
mengikut nama sebuah anak Sungai Ujang mengalir di situ. Satu kejadian telah berlaku
di situ di mana seorang hamba bernama Jempol telah melakukan kesalahan terhadap isteri
ketuanva. Memandangkan kesalahan yang sedemikian rupa, hamba itu telah dihukum
pancung. Mulai dari masa itu, nama tempat itu juga telah ditukarkan mengikut nama

orang yang dihukum bunuh itu.

Oleh itu, sekiranya ahli sejarah dapat membuktikan perkara itu dapatlah diketahui
bilakah Adat Perpatih ditegakkan di situ kerana pasti Adat Perpatih telah ada di situ

sebelum nama itu ditukar.



BAB III

PERJALANAN ADAT PERPATIH

A) Adat dan Adat Istiadat

Adat dan Adat Istiadat sering disalah gunakan. Adakalanya adat
dikatakan adat istiadat, adakalanya sebaliknya pula. Ini selalu menimbulkan
kekeliruan bagi mereka yang tidak mengetahui perbezaan di antara kedua-dua
ini. Untuk membincangkan Adat Perpatih, penjelasan mengenai perkara ini
sangat penting. Di dalam Adat Perpatih ada terdapat salasilah yang

mengatakan:

Adat bertangga turun

Adat istiadat berjenjang naik

Salasilah inilah yang dapat menerangkan bagaimana pentadbiran negeri
serta Adat Perpatih dapat dijalankan dengan sempurna. la juga dapat
dikatakan sebagai asas untuk menentukan perlembagaan Adat Perpatih. Satu

huraian vang panjang lebar perlu untuk menerangkan maksud salasilah itu.

Apakah yang dimaksudkan dengan adat bertangga turun? Adat itu ialah
sesuatu yang datangnya dari pihak atas. Bertangga turun di sini dimaksudkan
kepada cara perlaksanaannya. Untuk sampai kepada ‘anak buah’, adat itu
mesti melalui saluran-saluran tertentu. la turun berperingkat-peringkat. Ia
ditetapkan oleh Raja vang dikenali sebagai ‘keadilan’ dan dari situ ia akan
diturunkan bertangga-tangga. Dari Raja kepada Undang, dari Undang kepada
Lembaga. dari Lembaga kepada Buapak dan dari Buapak kepada anak buah.

Inilah yang dikatakan adat bertangga turun itu.



Untuk menentukan satu-satu adat itu, ‘Keadilan® tidak boleh pula membuat
mengikut kehendak hati pula. Orang-orang Minangkabau menganut agama Islam. Oleh
itu adat yang ditetapkan itu mestilah berlandaskan agama.

Ini dapat dilihat dari salasilah yang mengatakan:

Adat bersendikan hukum
Hukum bersendikan Kitabullah

Untuk menentukan satu-satu adat itu, ianya mesti berdasarkan kepada hokum
yang berdasarkan kepada agama Islam. Kerana itulah, adat yang hendak diturunkan
kepada anak buah itu mestilah terlebih dahulu mendapat uktifa dari pihak ulama. Setelah
menentukan ia tidak bertentangan dengan agama Islam, barulah adat itu sah untuk
dilaksanakan. Dengan menentukan bahawa kepentingan agama dan kepentingan anak
buah dapat terjaga di dalam satu-satu adat itu, barulah dapat adat itu kekal dan teguh

kedudukannya. Kerana teguhnya asas adat itu, maka timbullah satu perbilangannya:

Dianjak layu

Dicabut mati

Jika terdapat pindaan terhadap ayat yang telah ditetapkan berertilah itu akan
hilang azimatnya vang sebenar. Adat itu akan hilang pengaruhnya dan sudah pasti
fungsinya juga tidak dapat dilaksanakan dengan licin. Jika ia dicabut pula ia akan mati.
Apa yang dimaksudkan dengan dicabut ialah jika dibuangkan antara beberapa cirri-ciri
vang terdapat di dalamnya itu, berertilah adat itu tidak berguna lagi. Begitulah teguhnya

adat vang telah ditentukan itu sehingga ia tidak boleh lagi ditukar ganti.

Menyventuh kembali mengenai ‘bertangga turun’ itu, ada terdapat perbilangan

vang menerangkan bagaimana ‘bertangga turun’ itu dilaksanakan. Susunan itu berbunyi:

Raja beri titah pada Undang

Undang beri sabda pada Lembaga



Lembaga beri perintah kepada Buapak

Buapak beritahu kepada anak buah

Dengan menurut susunan tertentu ini, adat yang telah diluluskan oleh keadilan
selepas mendapat uktifa dari ulama itu, akan menjadi pegangan kepada masyarakat

Perpatih.

Untuk menguatkan lagi pendapat yang mengatakan bahawa adat itu telah dibuat

dengan berdasarkan hokum dan agama, terdapat pula satu perbilangan:

Adat bertentu
Bilang beratur
Sekati 16 tahil

Segantang 4 cupak

Perbilangan ini menunjukkan betapa telitinya semasa menentukan adat itu. lanya
dapatlah diibaratkan seperti ukuran-ukuran yang tertentu yang tidak boleh lagi dipinda-
pinda seperti ibarat yang diberikan itu, di mana 16 tahil menjadikan 1 kati dan 4 cupak
menjadikan 1 gantang. Bagaimana teraturnya timbangan kati dan ukuran cupak itu,
begitu juga tersusunnya adat. Perkara-perkara yang telah ditetapkan oleh adat tidak
boleh lagi diubah. Jika terdapat perubahan, pastilah sumbang perjalanan adat. Kerana
ketelitian semasa membuat adat itulah. Adat Perpatih itu dapat terus kekal dan masih
terpakai hingga sekarang ini. Selain dari bukti yang nyata yang dapat disaksikan di masa
ini mengenai penggunaan Adat Perpatih ini, ada juga perbilangan yang menunjukkan

akan keteguhan adat itu:

Tak lapuk dek hujan
Tak lekang dek panas



Perbilangan ini menunjukkan bahawa adat itu sanggup menghadapi cabaran
zaman. Walau apa juga bentuk halangan yang dihadapinya, ia mempunyai kesanggupan
untuk mengatasinva. ‘Hujan’ dan ‘panas’ ialah gejala-gejala alam yang selain dari
memberi rahmat, ia juga dapat menukar akan kejadian ala mini. Sebuah rumah
umpamanya, setelah bertahun-tahun menghadapi hujan dan panas, ia akhirnya akan
runtuh juga. Apa yang hendak diterangkan di sini ialah adat itu sanggup menghadapi

segala cabaran. Ia tidak dapat diluputkan oleh masa. Malah ia diibaratkan lagi adat itu.

Keras bak kayu

Lembut bak atap

Ini menunjukkan bahawa adat itu tetap tidak berubah dan tegas dalam
perlaksanaannya. Hanya cara perlaksanaannya sahaja boleh dimuafakatkan. Kerana
itulah terdapat perbilangan di atas. Jika adat itu cuba hendak dilentur atau dimuafakatkan
supava diubah dari asal, dapatlah kita ibaratkan ia sebagai keras kayu dan lembut atap.
Macam mana kerasnya kayu dan lembutnya atap, jika kita cuba lentur atau
membengkokkannya pasti juga ia akan patah. Ini bererti adat itu akan musnah. Yang

boleh dimuafakatkan di sini ialah cara menyempurnakan kehendak adat itu sahaja.

Sebagai kesimpulan, ‘Adat’ ialah segala perkara yang telah ditetapkan oleh
‘keadilan” untuk dijalankan oleh ‘anak buah’. Ketetapan itu pula mestilah berlandaskan

agama dan disampaikan kepada ‘anak buah’ dengan melalui susunan yang tertentu.

Apakah yang dimaksudkan dengan adat istiadat? Menurut salasilah ‘Adat istiadat
berjenjang naik’. Adat istiadat ialah sesuatu yang dipersetujui oleh peringkat dari bawah
dan barulah ia dikemukakan ke pihak atas atau kepada ‘Keadilan’. lanya ialah dari
bawak ke atas. Untuk menentukan ‘berjenjang naik’ itu, dapatlah dilihat dari kata-kata

vang terdapat:

Tiap-tiap Alam beraja

Tiap-tiap kampung ada ketua



Tiap-tiap gelanggang ada juara
Tiap-tiap suku ada anak buah
Tiap-tiap anak buah ada Buapak
Tiap-tiap Buapak ada Lembaga
Tiap-tiap Lembaga ada Undang

Ada Inang ada Raja

Dari kata-kata itu dapat dilihat bahawa di dalam hidup satu-satu bentuk
masyarakat itu, mereka mesti mempunyai ketua. Bentuk sosial itu tidak kira besar atau
kecil. Begitu juga keadaannya bagi masyarakat Perpatih di Negeri Sembilan. Kumpulan
vang kecil sekali dikenali sebagai anak buah dan mereka mempunyai ketua yang
dipanggil Buapak. Buapak ini hanya menguasai anak buahnya sahaja. Buapak pula
mempunyai ketua yang dipanggil Lembaga. Ini tidak berhenti setakat itu sahaja.
Lembaga pula mempunyai ketua yang dipanggil Undang. Corak pemerintahan itu
berbentuk ‘piramid’. Inilah yang dikatakan ‘berjenjang naik’, iaitu dari bawah ke atas.
Dalam erti kata lain, adat istiadat adalah kuasa anak buah. Merekalah yang
menentukannya. Apabila mereka bersetuju mengenai sesuatu perkara itu, mereka akan
mengemukakannya kepada Buapak. Pihak Buapak pula akan mengemukakannya kepada
Lembaga setelah membincangkan perkara itu sesama mereka. Lembaga pula akan
membincangkan perkara itu sesama mereka dan lepas itu diserahkan pula kepada
Undang. Perkara ini akan dibincangkan di Balai Adat. Langkah yang demikianlah yang
dikatakan ‘Adat Istiadat berjenjang naik’ iaitu anak buah yang menentukan apakah corak
adat istiadat yang mereka kehendaki. Perkara ini mestilah mendapat persetujuan dari
semua anak buah dan mesti dibincangkan di Balai Adat. Di samping itu ia mestilah tidak
bertentangan dengan adat. Dengan persetujuan dari anak buah barulah adat istiadat dapat
diadakan. Kerana ia dikatakan dari bawah ke atas. Pihak ‘Keadilan’ tidak boleh
menentukan adat istiadat ini. Begitu juga kepada Datuk Lembaga dan Undang, mereka
tidak ada kuasa di dalam hal ini. Mereka hanva berkuasa untuk mengisytiharkan adat
istiadat vang telah dipersetujui oleh anak buah itu untuk dipakai oleh semua anak
buahnya setelah menentukan tidak ada terdapat pertentangan dengan adat seperti

perbilangannya:



Kok pipih boleh dilayang
Kok bulat boleh bergolek

Adat istiadat ialah cara untuk melaksanakan ‘adat’. Ibu atau punca segala adat
istiadat ini ialah muafakat. Hanya dengan mengadakan muafakat barulah adat istiadat itu
dapat dilaksanakan. Untuk mengetahui bagaimana hubungan antara adat istiadat dengan

muafakat, berikut ini diberikan contoh yang boleh menjelaskannya:

Menurut salasilah Bujang Perpatih

Orang beradat kurang dua lima puluh

Berdasarkan dari kata-kata itu, sesiapa yang telah melakukan kesalahan adat,
terutamanya ‘serah menyerah’. ‘bersalah-salah’ dan ‘merumah’, dendanya ialah kurang
dua limapuluh iaitu 48 ringgit (sebelum ditukarkan kepada ringgit ukuran wang ialah
rupiah). Adat bagi kesalahan adat ini telah ditetapkan, oleh itu ia tidak boleh lagi diubah-

ubah.

Perlu diketahui bahawa mengubah satu-satu adat itu, ianya mestilah berdasarkan
salasilah. Jika tidak terdapat di dalam salasilah yang boleh memberi kebenaran kepada
kita untuk mengubahnya, adat itu tetap kekal. Begitu juga dengan adat istiadat. lanya
dibuat berdasarkan kepada adat. Jika hendak membuat satu-satu perubahan ataupun
menambah satu-satu perkara baru di dalamnya, ianya perlukan muafakat. Ini penting
kerana ‘ibunya’ ialah muafakat. Tanpa muafakat perubahan atau tambahan-tambahan
baru hendak dibuat itu tidak sah. lanya pasti akan mendapat tentangan. Untuk menjamin
tercapainya satu persetujuan terhadap bagi perubahan pula, ia mestilah mempunyai

hujah-hujah tertentu yang dapat disokong oleh salasilah.

Berikut ini saya berikan satu peristiwa yang telah berlaku di Daerah Kuala Pilah,
di mana satu perubahan telah dibuat untuk mengubah adat istiadat yang telah ada dan

kesannya menimbulkan kekeliruan kepada *anak buah® mereka.



Semasa hendak mengadakan adat istiadat perkahwinan, wakil dari pihak
perempuan mestilah pergi ‘menjemput’ pengantin lelaki. ‘Adat menjemput’ ini diadakan
pada hari perkahwinan itu. Adat istiadat ini telah terdapat sejak dahulu lagi. Pada masa
ini satu percubaan telah dibuat, di mana orang yang pergi menjemput itu telah menuntut
bayaran menjemput dari pihak lelaki. Upah menjemput yang dikenakan itu ialah
sebanyak RM 7.00. Di dalam adat istiadat yang sebenarnya, tidak ada terdapat apa yang
dikatakan upah untuk menjemput ini. Oleh itu tuntutan menjemput itu tidak perlu

dibayar.

Sekiranya perkara ini telah dimuafakatkan dahulu dan telah dibuat pula apa yang
dipanggil ‘berjenjang naik’ itu, barulah ianya sah dikatakan adat istiadat. Muafakat

sangat penting kerana:

Pesaka Satu
Adat datar

laitu, apa adat istiadat yang dipakai oleh suku itu dipakai juga oleh suku yang lain
kerana adat yang mereka ikut adalah sama. Untuk mengadakan satu-satu adat istiadat
mereka mestilah semuanya berbulat dahulu dan selepas mendapat persetujuan semua

Lembaga:

12 Jempol
12 Muar
6 Teraci

6 Gunung Pasir

Barulah sah adat istiadat itu. Yang dimaksudkan dengan pusaka satu ialah walau
di mana pun mereka berada, selagi berada di dalam lingkungan Datuk Muar, jempol,
Teraci dan Gunung pasir adat mereka adalah sama dan pusaka mereka adalah satu itu

juga.



Di dalam usaha-usaha melaksanakan Adat Istiadat ternyatalah bahawa segala-
galanya adalah berpunca dari muafakat. Muafakat itu selain dari dikenali sebagai ibu
adat, ia juga dikenali sebagai ‘Raja Adat’. Muafakat itu bukan sahaja untuk membuat
perubahan-perubahan bagi adat istiadat, tetapi ia sangat penting semasa mencari satu-satu
penyelesaian mengenai kesalahan-kesalahan adat. Peranan muafakat dapat dilihat dari

satu perbilangan:

Kelebihan Nabi kerana Mukjizat
Kelebihan Umat kerana muafakat
Air melurut kerana alurnya

Benar melurut kerana muafakat

Menerusi kata perbilangan itu dapat difahamkan bahawa dengan adanya usaha
vang sedemikian rupa, barulah dapat dicari benar atau salahnya satu-satu perkara itu.
Selalunya di dalam perjalanan adat, jika terdapat satu perselisihan sekiranya ia masih
kecil lagi, digunakanlah muafakat di antara kedua-dua pihak untuk menyelesaikan oleh

adat kerana pihak vang bersalah mestilah membayar denda adatnya nanti.

Apabila perselisihan itu telah dibawa kepada adat, pastilah kebenarannya didapati
kerana kita tinggal di dalam adat. Setelah terbukti pihak yang benar dan pihak yang
bersalah, hukuman akan dijalankan. Segala denda mengikut kesalahan yang dilakukan
akan didenda atau bayaran adat yang dikenakan itu dapat lagi dipinda-pinda. Semasa

hendak melaksanakan kehendak adat inilah munculnya kata perbilangan:

Adat lalu di tengah terang

Muafakat lalu masa yang gelap

Menurut kesalahan vang telah dilakukan itu, pihak lelaki itu mungkin telah
dijatuhkan hukuman kurang dua limapuluh. Sepertimana mengikut perbilangannya ‘Adat

lalu di tengah terang’, pihak lelaki itu mesti membayar adat itu sebanyak vang telah



ditentukan. Pembayaran itu mestilah dilakukan dengan disaksikan oleh pihak-pihak vang

berkenaan yang hadir di dalam upacara itu.

Adakalanya beberapa kemungkinan berlaku di dalam hal ini. Pertama mungkin
pihak lelaki tidak mampu untuk membayar dengan sepenuhnya bayaran adat yang telah
ditetapkan itu. Ada pula kemungkinan bahawa yang dihukum itu merasakan bahawa
kesalahan itu tidak harus dilemparkan atau dijatuhkan ke atas dirinya seorang sahaja.
Kerana itu ia memikirkan tidaklah wajar dirinya sahaja yang harus membayar kesemua
bayaran adat itu. Ini mungkin berlaku di mana yang sebenarnya kedua-dua pihak yang
harus dipertanggungjawabkan tetapi disebabkan menurut seperti yang berlaku di dalam
adat ‘bersalah-salah’, hanya satu pihak sahaja dikenakan membayar adat itu, jadi
muafakat sangat penting. Inilah yvang dikatakan ‘Muafakat lalu masa yang gelap’.

Apa yang berlaku ialah:

Naik tangga dapur

Turun tangga hadapan

Kedua-dua pihak itu akan muafakat bagaimana hendak menyempurnakan
kehendak adat itu. Dengan adanya muafakat, mungkin pihak yang satu lagi akan
menampung kekurangan yang terdapat pada pihak yang didapati bersalah itu. Ia
memberikan beberapa yang diperlukan lagi itu kepada pihak yang satu lagi supaya dapat

ia membayar adat itu dengan sepenuhnya.

Oleh itu, nyatalah di dalam hal ini bahawa adat yang dikatakan bertangga turun
itu tidak boleh diubah-ubah tetapi cara perlaksanaannya itu boleh dimuafakatkan.
Mengenai adat istiadat pula, apa vang telah dimuafakatkan terlebih dahulu dan telah

dipersetujui oleh semua pihak itulah yang dikatakan adat istiadat.

Di dalam menentukan bahawa adat vang telah ditentukan itu tidak boleh diubah-
ubah terdapat juga syarat-syarat yang tertentu. Syarat ini bertujuan untuk tidak

merugikan kedua-dua pihak. Ini terdapat di dalam kata-kata salasilah:



Seperti memalu ular

Ular dipalu jangan mati

Kayu pemalu jangan patah
Tanah dipalu jangan lembang
Sumbing dititik patah ditimpal
Anak dipanggil makan

Anak buah disorongkan balas.

Ibarat yang diberikan ini supaya menjadi panduan kepada mereka yang mungkin
melakukan kesalahan-kesalahan adat. Menurut Adat Perpatih, tindakan yang dilakukan
oleh seseorang itu, bukanlah tangungjawabnya seorang sahaja untuk mengatasinya tetapi
adalah tanggungjawab saudara sekadimnya. Ini adalah disebabkan anggota lelaki di
dalam suku itu dipanggil atau dikenali sebagai adat. sementara anggota perempuannya
pula diberi gelaran sebagai pusaka. Kerana itulah dikatakan adat tinggal di dalam

pusaka. Berdasarkan inilah, pihak perempuan diberikan segala harta pusaka.

Disebabkan ‘adat’ tinggal di dalam ‘pusaka’, maka menjadi tanggungjawab
semua pihaklah untuk tolong-menolong di antara satu sama lain. Sekiranya didapati
seorang dari anggotanya melakukan kesalahan, adalah tanggungjawab mereka semuanya

untuk memberikan pertolongan. Kerana sistem masyarakat yang sedemikian rupalah

salasilah di atas diadakan.

Ibarat yang dikemukakan ialah seperti memalu ular. Menurutnya lagi ular yang
dipalu itu janganlah sampai mati. Ini dimaksudkan kepada tindakan seseorang itu.
Segala tindakannya itu janganlah sampai merugikan pihak kaum kerabatnya.
Sepertimana vang dapat dilihat di atas, jika seseorang itu membuat kesalahan adat
bukanlah tanggungjawabnya sahaja untuk membayar segala denda kesalahan. Itu juga
adalah tanggungjawab kaum kerabatnya. Oleh kerana ia sedar bahawa ia akan sentiasa
ditolong oleh orang lain, ia tidaklah seharusnya pula menjadikan kebiasaan membuat
kesalahan-kesalahan itu. Janganlah kerana sistem masyarakat vang demikian rupa. ia

sentiasa membuat perkara-perkara yang boleh merugikan kaum kerabatnya.



Kayu pemalu jangan patah adalah syarat ditentukan kepada pihak yang akan
memberi pertolongan pula. Janganlah kerana hendak menolong anggotanya yang
mengalami kesusahan itu, ia terpaksa bergolok bergadai pula. Bantuan yang ia harus beri

ialah setakat yang ia mampu sahaja.

Tanah dipalu dimaksudkan kepada pihak yang menerima pula. Seperti yang
diketahui, raja segala adat ialah muafakat. Semua muafakat itu, mestilah pihak yang
memberi memikirkan juga untung rugi pihak yang menerima. Janganlah pihak yang
memberi itu hanya memberi mengikut kehendak hati mereka sahaja. Persetujuan di
antara mereka itu mestilah tidak merugikan pihak yang menerima dan di samping itu
juga, pihak menerima pula janganlah menetapkan bayaran adat yang begitu tinggi pula.

Persetujuan itu mestilah berpatutan untuk kedua-dua pihak.

Sumbing dititik, patah ditimpal inilah yang menunjukkan adanya hubungan

muafakat di antara kedua-dua pihak itu.

Anak dipanggil makan dan anak buah disorongkan balas ialah persetujuan yang
telah dicapai di antara kedua-dua pihak itu. Kedua-dua pihak terpaksa menjaga adat.
Rangkap-rangkap itu menunjukkan bahawa kedua-dua pihak mesti mencari jalan
bagaimana hendak memenuhi kehendak adat itu. Anak dipanggil makan ialah adat itu.
la mesti juga dipenuhi. Anak buah disorong balas ialah cara untuk menunaikan kehendak
adat itu, iaitu pihak yang menerima sanggup memberi bantuan kepada pihak yang

membayar supaya dapat membayar kehendak adat dengan sepenuhnya.

Berdasarkan kepada salasilah inilah masyarakat Perpatih dapat menggunakan
muafakat untuk menyelesaikan mengenai masalah-masalah adat supaya dapat menjaga
agar adat mereka tidak dicemar. Setelah memberikan beberapa cara untuk mengatasi
kesulitan-kesulitan berhubung dengan pelaksanaan adat itu, tidaklah patut ada sebarang
kesulitan untuk melaksanakan kehendak adat. Kerana itulah terdapat sumpahan

mengenainya. Sumpahan ini menguatkan serta meneguhkan lagi kedudukan adat.



Berbuah rambutan jantan
Bertunas antan dilesong
Baru boleh dilebihkan

Dan baru boleh dikurangkan

Begitu sekali teguhnya adat itu hingga adalah satu perkara yang mustahil untuk
membuat perubahan terhadapnya. Menurut sumpahan itu, adat itu hanya boleh
dilebihkan atau dikurangkan sekiranya berlaku kedua-dua perkara yang disebutkan itu.
Sebagaimana mustahilnya pokok rambutan jantan berbuah dan antan yang terdapat

dilesong itu bertunas, begitu jugalah mustahilnya adat itu diubah.

BAB IV

BEBERAPA ADAT ISTIADAT YANG TERDAPAT DI NEGERI SEMBILAN

A) Adat berkait dengan perkahwinan.

Perkahwinan dikenali juga sebagai semenda menyemenda. Orang lelaki yang
telah berkahwin itu dikenali sebagai orang semenda. Sementara keluarga
tempat ia pergi menyemenda itu dikenali pula sebagai tempat semenda. Di
dalam Adat perpatih yang paling penting untuk berkahwin ialah pihak lelaki
dan pihak perempuan itu mestilah terdiri dari dua suku berlainan.
Perkahwinan dalam satu suku dianggap sumbang dan menjadi satu kesalahan

adat.

Di Negeri Sembilan terdapat beberapa cara perkahwinan dan di antaranya
ialah:

1) Cara perkahwinan yang biasa

ii) Perkahwinan sewaris atau satu suku

1i1) Serah menyerah



i)

iv) Bersalah-salah

Perkahwinan menurut cara yang pertama itu ialah cara yang lazim

dijalankan. Cara (ii), (iii) dan (iv) adalah cara yang bertentangan atau
dikatakan melanggar adat dan cara ini tidak digalakkan. Mereka yang
didapati melakukan kesalahan-kesalahan ini akan dikenakan membayar
kesalahan adat. Di dalam perkahwinan, kata-kata perbilangan juga
memainkan peranan penting. Ia sama ada bertugas sebagai undang-undang
atau syarat untuk perkahwinan, ataupun ia sebagai kebiasaan untuk permulaan
kata. Untuk mengetahui lebih lanjut mengenai peranannya di dalam
perkahwinan ini, berikut ini dihuraikan bentuk-bentuk perkahwinan di atas

serta peranan kata-kata ini di dalamnya.

Cara perkahwinan yang biasa

Cara ini ialah vang lazim dijalankan. Selalunya ia dimulakan dengan
pinang-meminang.  Semasa pinang-meminang itu, lazimnya mereka
menggunakan kata perbilangan yang tertentu. Perkataan atau kata-Kkata ini
isinya adalah sama sahaja dan yang berbeza mungkin penyampaianya
ataupun dikenali sebagai bunga-bunga kata itu sahaja. Di antara kata-kata
vang selalu digunakan ialah:

Pergi sebuah sepermandian

Halaman sebuah sepermainan

Jamban sebuah seperulangan

Adat tidak menghambat

Hukum tidak menghalang

Yang baru mengadakan ipar ramai

Yang lama mengadakan anak-pinak

Nan anak kecik dididik, dibesarkan

Sudah besar diserahkan mengaji. bernahu, bernazam



Yang perempuan pula di serahkan menekap, menjahit, menyulam

Kecik dan gadang

Gadang dah sudah
Diserukan pula untungnya
Untung lelaki dicari-carikan

Untung perempuan dinanti-nantikan

Selalunya apabila hendak mengadakan pinang meminang, ungkapan-ungkapan di
atas ini digunakan sebagai memulakan cakap. Kata-kata itu bukan sahaja digunakan oleh
pihak lelaki tetapi juga oleh perempuan. Kata-kata ini adalah kata-kata simbolik ataupun
kata-kata kiasan. Tetapi apa vang ataupun kata-kata kiasan. Tetapi apa yang penting
ialah mereka mendengar itu dan dapat memahami apa yang hendak dikeluarkan oleh

mereka.

Apa yang sebenamya dimaksudkan oleh kata-kata itu ialah menerangkan keadaan
yang akan mereka hadapi di masa itu. Mula-mula mereka menyatakan bahawa mereka
semuanya adalah terdiri dari satu rumpun bangsa dan mempunyai persamaan di dalam
serba hal. Selepas itu dinyatakan pula bahawa dari segi adatnya serta dari segi hukum
agamanya tidaklah ada apa-apa halangan. Di dalam ini nampak jelas akan peranan adat
dan agama ke atas penghidupan mereka. Selepas menerangkan bahawa dari segi agama
dan adatnva tidak ada apa-apa kesalahan, mereka pun mulalah membayangkan tujuan

mereka itu.

Di dalam baris-baris berikutnya mereka mula menyebutkan atau membayangkan
tentang nasib vang harus dilalui oleh tiap-tiap anggota masyarakat. Pertamanya mereka
mengatakan bahawa tugas mereka yang telah dewasa ialah untuk menyambungkan lagi
tali persaudaraan iaitu dengan mengadakan ipar lamai ataupun perkahwinan. Sementara

mereka yang telah berkahwin pula pastikan telah mempunyai anak.



Bagi mereka yang mempunyai anak pula, mereka itu mempunyai tugas yang
tertentu terhadap anak-anak mereka. Di dalam kata-kata ini nampak juga oleh kita akan
nilai sosial mereka. Bagi kanak-kanak itu, adalah menjadi tugas ibu bapa untuk memberi
mereka ilmu pengetahuan untuk bekal mereka di masa hadapan. Di dalam hal ini kita
lihat perbezaan yang ada di antara pengetahuan yang dibekalkan kepada lelaki dan
kepada perempuan. Yang lelaki dibekalkan dengan ilmu pengetahuan yang berguna
untuk mereka untuk hidup di dalam masyarakat dan juga sebagai pemimpin anggota
keluarganya. Untuk yang perempuan pula ia dibekalkan dengan ilmu pengetahuan yang

membolehkan mereka menguruskan keadaan rumah tangganya.

Mereka meneruskan lagi dengan mengatakan bahawa kanak-kanak itu akhirnya
besarlah sudah. Kerana anak itu telah dewasa, adalah tugas ibu bapa untuk mencari
jodoh mereka. Di dalam mencarikan jodoh ini adalah tugas pihak keluarga yang
mempunyai anak lelaki untuk mencarikan pasangan untuk anak mereka itu. Bagi mereka
vang mempunyai anak perempuan pula, mereka hanya menanti-nantikan risikan dari

pihak lelaki.

Begitulah lebih kurang maksud vang terdapat di dalam kata-kata di atas. Kata-
kata itu adalah permulaan kata sahaja yang digunakan oleh kedua-dua pihak lelaki dan
perempuan. Bagi pihak lelaki, selepas mula dengan kata-kata di atas, ia menyambungnya

lagi dengan kata-kata berikut:

Saya ini untung kepada anak lelaki
Maka saya cari-carikan

Serantau hulu serantau hilir

Maka terjumpalah

Kok muka nan jernih

Kok rambutnya nan licin

Kok lenggangnya nan laju
Berjalan serentak dua degumanya

Seliuh dua lambainya



Bagai geleng cupak hanyut

Bagai itik nila pulang petang
Diteguk adat tidak melintang
Pucuk tidak teramapaian

Maka dijalankan risik nan berdesus
Duai nan merangkak

Sehelai akar ditetas

Selingkah tanah terbalik

Kayu ditetakkan gelegar

Akar ditetaskan penjalin

Tanah sebingkah kan perata
Tanahnya lata air jernih
Tanam-tanaman menjadi negeri sentiasa
Janji dibuat dimuliakan

Dalam janji digaduhkan

Sampai janji ditepati

Beginilah di antara lain kata-kata yang akan dikeluarkan oleh Buapak dari pihak

lelaki itu semasa membincangkan perkahwinan anak buahnya itu.

Setelah memulakan kata-kata seperti vang kita lihat pada awal tadi, pihak lelaki
meneruskan lagi kata-katanya dengan menerangkan tujuannya sebenar. la telah
mengatakan bahawa pihaknya telah mencarikan jodoh untuk anak buahnya itu, dan
akhirnya berjumpalah dengan anak gadis yang dimaksudkan itu. Ini diikuti pula dengan
puji-pujian terhadap sifat anak gadis yang dipinang itu. Puji-pujian ini bukan setakat
keindahan wajahnya sahaja tetapi juga terhadap tingkah lakunya. Kiasan yang digunakan
itu menggambarkan tatatertib serta tingkah laku yang lemah lembut yang ada pada anak

gadis tersebut.

Apabila telah bertemu dengan gadis yang dicari-cari, dan dilihat pula dari adat

dan agama tidak terdapat halangan, diadakan risik di antara keluarga lelaki dan



perempuan. Risik itu hendak menentukan sama ada pihak gadis itu masih belum dilamar
dan untuk mencari persetujuan di antara kedua-dua keluarga. Setelah mendapat
persetujuan di antara kedua-dua pihak itu, usaha yang lebih besar lagi dijalankan. Inilah
vang dikatakan pula ‘duai nan merangkak’, iaitu risikan yang diadakan pula oleh saudara

mara di antara kedua-dua pihak.

Setelah mendapat persetujuan dari sanak saudara lelaki itu, cincin pertunangan
pun dihantar dan janji pun dibuat di antara kedua-kedua pihak. Janji yang dibuat itu
mesti dimuliakan. Apabila janji telah dibuat ia mestilah digaduhi. Apa yang digaduhi
ialah, kerja-kerja untuk melangsungkan perkahwinan itu mestilah dilakukan. Apabila
telah sampai masa yang dijanjikan itu nanti, mereka mestilah menepati janji yang dibuat.
Inilah di antara lain ucapan dari pihak lelaki semasa mereka menghantarkan cincin untuk

meminang itu.

Setelah sudah Buapak dari pihak lelaki memberikan ucapannya itu pihak
perempuan akan menjawabnya pula. Ia akan memulakan kata-katanya seperti yang
terdapat pada bahagian yang telah dibincangkan terdahulu dari ini. Selepas itu mereka

akan menvambung lagi dengan mengatakan:

Saya ini untung kepada anak perempuan
Maka saya nanti nantikan

Sehari nan dua

Sebulan nan setengah

Maka terdengaﬂah risik dan berdesus
Duai nan merangkak

Gamit nan kecapi

Terpancar pulalah kilat nan memancar
Jauh sava jemputkan

Dokek saya kampungkan

Jauh sudah datang

Dokek sudah terkampung



Usaha sekata

Kata dibalikkan

Janji dibuat

Janji dibuat digaduhkan

Sampai janji ditepati

Kata-kata ini menerangkan bagaimana pihak perempuan menghadapi perkara
tersebut. Bagi pihak perempuan, apabila anak gadis mereka meningkat dewasa, mereka
mulalah menanti-nantikan jodoh untuknya. Semasa menanti-nanti itu, terdapatlah risikan
dari pihak lelaki. Apabila telah diadakan risikan di antara kedua-dua pihak, disampaikan
pula pada saudara-saudaranya dan usaha untuk meminang pun diadakan. “Kilat nan
memancar’ itu ialah yang dimaksudkan kepada cincin tanda yang telah dihantar terdahulu

sebelum ini.

Pada hari tersebut, ia pun mengumpulkan semua sanak saudaranya untuk
menyaksikan cincin serta istiadat meminang itu. Di samping itu pihak perempuan juga
telah mengumpulkan sanak saudaranya itu untuk mencari persetujuan terhadap pinangan
itu. Kerana mereka semuanya telah bersetuju terhadap pinangan itu, maka terdapatlah
‘usaha sekata’. Usaha sekata ialah kebulatan suara di antara sanak saudara itu sama ada
menolak atau menerima pinangan itu. Jika telah didapati usaha sekata menerima
pinangan tersebut, mereka pun memberilah persetujuan itu kepada pihak lelaki dan ini

dinamakan ‘kata dibalikkan’.

Setelah kata dibalikkan kepada pihak lelaki bahawa pinangan mereka itu telah
diterima, janji pun dibuatlah untuk menentukan hari perkahwinannya. Janji yang mereka
buat itu mestilah ditepati dan semasa di dalam janji itu. usaha-usaha untuk
melangsungkan perkahwinan itu pun diadakan. Segala persiapan serta kelengkapannya
mesti dibuat. Apabila telah sampai pada hari yang dijanjikan itu nanti, ianya mestilah

ditepati.



Apabila pinangan telah diterima, cincin Tanya mestilah dipulangkan kepada pihak

lelaki. Pihak perempuan hanya menyimpan cincin pertunangan itu sahaja.

Semasa pertunangan, ada kemungkinan berlakunya ‘helah’ kepada salah satu
pihak itu. Andainya berlaku, ada satu perbilangan yang menjadi syarat untuk

menentukannya.

Helah lelaki tanda loncor

Helah perempuan tanda ganda

Jika pihak lelaki yang membuat helah tidak mahu meneruskan janji yang telah
dibuat dahulu, tanpa satu-satu alasan yang memuaskan maka hilanglah segala wang adat
kahwin atau segala tanda pertunangan yang telah dihantarkan kepada pihak perempuan
itu. Pihak perempuan akan mengambil barang-barang ini. Andai kata helah itu
dilakukan oleh pihak perempuan pula mereka terpaksalah mengembalikan tanda-tanda
pertunangan itu dengan menggandakannya. Jika mereka mengadakan pertunangan,

mereka mestilah:

Berani loncor

Berani ganda

Sekiranya tidak berlaku helah di antara kedua-dua pihak apabila telah sampai janji

vang dahulu itu, ianya mestilah ditepati. Apakah janji itu? lanya ialah:
Janji dibuat dimuliakan
Dalam janji digaduhkan
Sampai janji ditepati

Di dalam menyempurnakan janji itu, mereka mestilah:

Gaduh hulu di hului



Gadubh hilir di hiliri

Gaduh tengah dihimpuni

Yang dimaksudkan dengan di hului, di hiliri dan dihimpuni ialah perundingan.
Untuk mengadakan adat istiadat perkahwinan itu, mereka mestilah mendapat kerjasama
dari semua sanak saudaranya. Oleh itu perundingan di antara kaum kerabat mereka itu
diadakan. Semua mereka itu tidak kira di mana sahaja akan dihimpuni untuk
mendapatkan muafakat bagi menjalankan kerja kahwin yang mereka hadapi. *Digaduhi’
beerti mengusahakan. Jika diusahakan semua kerja yang harus dikerjakan, pastilah

mereka akan dapat menunaikan janji dahulu.

Di dalam perkara semenda menyemenda ini, ada juga perpatih yang menyebutkan
mengenai sifat-sifat orang semenda yang harus dicari. Menurut adat perpatih, orang
semenda ini semuanya berguna kepada tempat semenda. Masyarakat dahulu, bilangan
mereka adalah kecil. Kerana itulah tiap-tiap anggota masyarakat itu tidak dipandang
rendah walaupun mereka itu mempunyai peranannya yang tersendiri. Keadaan ini boleh

didapati dari perbilangan berikut:

Orang semenda bertempat semenda
Jika cerdik tanam berunding

Jika bodoh disuruh arah

Tinggi banir tempat berlindung
Rimbun daun tempat bernaung
Yang buta menghembus lesung
Yang patah menunggu jemuran
Yang pekak mencucuh meriam
Yang berani dibuat kepala lawan
Yang kaya hendakkan emasnya

Yang alim hendakkan doanya



Perbilangan ini menunjukkan kepada kita mengenai peranan yang harus dilakukan
oleh orang semenda. Mereka mempunyai tugas-tugas yang tertentu. Sekiranya ia
mempunyai keistimewaan di dalam satu-satu hal, pastilah ia dijadikan tempat bergantung
oleh tempat semenda. Andainya ia tidak mempunyai keistimewaan pula, ia akan

membuat tugas-tugas yang ia mempunyai kemampuan untuk membuatnya.

Di samping menerangkan kepada kita mengenai tugas-tugas orang semenda,
perbilangan itu juga dapat menunjukkan kepada kita akan nilai-nilai hidup yang ada pada

pandangan orang-orang dahulu.

Apabila berkahwin, suami mestilah tinggal di empat isterinya dan selalunya si
isteri itu telahpun ada rumahnya sendiri yang disediakan oleh ibu bapanya. Rumah itu
semestinya mempunyai perasaan tanggungjawab terhadap tempat semenda. Ini dapat

dilihat dari perbilangan:

Cerdik liar, bingung tengkar

Orang yang mempunyai sifat yang demikian tidak dikehendaki. Ini adalah
penting kerana susunan masyarakat Perpatih berdasarkan hidup bersama. Jika seseorang
itu cerdik tetapi fikirannya tidak dapat diterima dan jika ia bodoh pula tetapi tidak boleh
ditunjuk ajar, pastilah ia tidak boleh hidup di dalam masyarakat yang demikian itu. Bagi
masyarakat perpatih perpaduan itu penting kerana mereka hidup dengan berdasarkan

suku. Ada terdapat perbilangan yang menunjukkan perpaduan dikalangan mereka itu:

Kok godang samalah godang
Kok kocik samalah kocik

Kok cicir samalah rugi

Kata-kata ini menunjukkan bagaimana rapatnya hubungan sesama mereka. Apa

sahaja yang berlaku, sama-samalah mereka menaggungnya. Jika perkara itu baik sama-



samalah mereka mendapat untungnya. Sekiranva perkara itu buruk pula, sama-samalah

mereka menerima buruknya.

Selain dari sifat di atas, ada juga perkara yang tidak patut diamalkan oleh orang

semenda ini. Perkara yang tidak harus diamalkan itu ialah:

Lincu menyakit dahan
Rending harta pinjaman
Rimbun daun tidak berbuah

Olek langsung panggilan datang

Perkara-perkara di atas tidak baik diamalkan. Baris vang pertama itu
menerangkan mengenai orang semenda yang tidak mahu berusaha untuk mendapatkan
rezekinya. Ia cuma mengharapkan rahmat dari orang sahaja. Bukan sahaja ia membawa

kesusahan kepada dirinya sendiri tetapi juga kepada orang lain.

‘Rendang harta pinjaman’ pula mengenai orang semenda yang cuba bersikap
sombong dengan kekayaan yang ada padanya tetapi kekayaan itu bukanlah dipunyainya.
Kekayaan yang dibanggakannya itu ialah tempat semendanva. Sementara itu rimbun
daun tidak berbuah pula diibaratkan kepada orang yang senang hidupnva, tetapi tidak
pula mahu memberi pertolongan kepada orang lain. Mesti diingat semula bahawa
masyarakat Perpatih berasaskan kepada perpaduan. Mereka tidak dapat menyesuaikan

dirinya dengan prinsip ini, akan merasakan diri mereka terasing dari masyarakat.

‘Oleh langsung panggillah datang’ dimaksudkan kepada mereka vang hanya
sanggup bercakap setelah selesai satu-satu perkara itu. Semasa ditanya mengenai
pendapatnya apabila hendak memulakan kerja itu dahulu, ia tidak pun memberi sebarang
pendapat. Apabila Kerja itu sudah dikerjakan, barulah ia memberikan pandangannya.
Orang semenda yang mempunyai perangai tersebut di atas, haruslah jangan biasa

mengamalkan tabiat di atas.



Perhubungan di antara orang semenda dengan tempat semenda ada juga
mempunyai syaratOsyarat tertentu.  Syarat itu dikenali sebagai pantang larang.
Pertamanya saya berikan pantang larang orang semenda:

Satu diberi dua ditarik

Anau sebatang dua sungai

Pelesit dua sekampung

‘Satu diberi dua ditarik’ dimaksudkan kepada perbuatan orang semenda vang
mengambil seorang isteri lagi di tempat menyemenda. Ia hanya dibenarkan oleh adat
untuk beristerikan seorang sahaja tetapi sebaliknya ia mengambil seorang lagi dari tempat
semenda itu. Sementara ‘anau sebatang dua sungai’ pula dimaksudkan terhadap
perbuatannya mengambil perempuan lain yang sama perut dengan isterinya yang sedia
ada itu. Di Rembau, pelesit dua sekampung ini dimaksudkan kepada perbuatan sumbang
yang dilakukan oleh seorang suami yang melakukan perbuatan bersekedudukan dengan
seorang perempuan yang telah bersuami, yang sama pula suku dengan isterinya.! Segala
perbuatan vang terdapat di atas adalah menjadi pantang larang kepada orang semenda.

Jika mereka melakukan perbuatan ini, mereka akan dihukum oleh adat.

Pantang larang ini dikenakan kepada satu pihak sahaja. Tempat semenda juga

mempunyai pantang larangnya. Perbilangan yang menerangkan mengenai ini ialah:

Sudah diberi diambil balik
Ujo pegang ekor
Disuruh dipermalami

Dibekalkan tidak dibawa

*Sudah diberi diambil balik’ ini menerangkan mengenai hak yang ada kepada
orang semenda. Mereka mempunyai hak-hak tertentu dan hak mereka ini tidaklah
diketepikan. Berdasarkan kepada hak yang ada kepada orang semenda, mereka

sepatutnva diajak berunding. Ini tidak pun disebutkan pada awal tadi, semasa

! Abas haji Ali — Lop Cit — hal: 94



membicarakan mengenai sifat-sifat orang semenda yang dicari. Tetapi di dalam satu-satu
perundingan jika tempat semenda mengenepikan orang semenda, itulah yang dikatakan
sudah diberi diambil balik dan ujo pegang ekor.

Disuruh dipermalami dan dibekalkan tidak dibawa pula mengenai sikap tidak
percaya tempat semenda terhadap orang semenda. Sebelum ini tidak dibincangkan
mengenai perbilangan ‘disuruh pergi, dipanggil datang’. Berdasarkan pada perbilangan
itu, orang semenda ini, seharusnya disuruh arah oleh tempat semenda untuk membuat
sesuatu. Sepatutnya mereka akan diberikan penuh kepercayaan untuk membuat atau
menyempurnakan tugasnya itu. Tetapi apa yang berlaku ialah pihak tempat semenda
telah menyuruh orang lain untuk mengekori orang semenda itu. Mereka tidak dipercayai

oleh tempat semenda.

Perbuatan-perbuatan di atas yang dilakukan oleh tempat semenda terhadap orang

semenda itu adalah menyalahi dari segi adat.

i) Perkahwinan sewaris atau satu suku

Perkahwinan satu suku atau sewaris ini dianggap sumbang di dalam Adat
Perpatih. Perbuatan sumbang ini ada dua jenis iaitu yang dinamakan
‘sumbang sewaris; dan ‘sumbang sekadin’. Sumbang sewaris ialah
perkahwinan vang dilakukan di dalam satu suku tetapi perut berlainan.
‘Sumbang sekadin’ iaitu berkahwin di dalam suku sendiri dan di dalam
perut yang sama. Kedua-dua perkahwinan ini adalah kesalahan besar dari
segi adat. Di antara kedua-dua itu pula, ‘sumbang sekadin’ lagi besar

kesalahannya.

Langkah mengenakan adat tidak boleh berkahwin satu suku ini, bertujuan
untuk mengeratkan lagi hubungan di antara suku-suku yang terdapat.
Dengan membuat syarat-syarat yang demikian, dapatlah adat dijalankan
dengan sempurna. Untuk menentukan bahawa perkahwinan sewaris itu

adalah satu kesalahan vang besar, terhadap satu sumpahan terhadapnya.



Ke laut tidak dapat minum
Ke darat tidak dapat makan
Kaki tiang ke atas

Kepala tiang ke bawah

Sesiapa vang melanggar adat perkahwinan ini, mereka akan menerima sumpahan
itu. Ini bermaknalah mereka tidak akan mendapat kebahagiaan di mana-mana sahaja
mereka berada. Mereka tidak lagi mendapat perlindungan dari segi adat. Harta
pusakanya akan dirampas. Namun begitu perkahwinan satu suku ini tidak pula
melanggar syarat perkahwinan yang ditetapkan oleh agama. Adat melarangnya kerana
hendak menjaga sistem sosialnya. Ada terdapat salasilah mengenai perkahwinan

demikian ini:

Sah wali batal nikah

Sah nikah batal wali

Jika perkahwinan yang begitu dilakukan juga. mereka akan disingkirkan dari
keluarganya. Ini bererti juga mereka akan terkeluar dari Adat Perpatih. Kerana itu, ketua
suku berkenaan iaitu Datuk lembaga berhak menarik semula semua pusaka yang ada
pihak yang berkenaan. Mereka akan terkeluar dari Adat Perpatih selama 3 tinggang atau

keturunan. Mengikut perbilangannya, mereka yang dipulaukan itu dapatlah dikatakan;

Hidup tidak terpelihara

Mati tidak bertanam

Hidup tidak terpelihara dimaksudkan bahawa mereka tidak lagi mempunyai
hubungan dengan adat. Jika sesuatu perkara berlaku atas diri mereka, mereka tidak boleh
meminta perlindungan dari adat. Mereka juga tidak berhak menerima apa sahaja
keuntungan dari hasil-hasil yang termasuk di dalam lingkungan harta pusaka. Bagi mati

tidak tertanam pula ialah penyingkiran mereka dari Adat Perpatih itu tidak akan



mendapat pembelaan. Keluarnya mereka itu tidak dianggap satu kerugian. Mereka juga
tidak dibayar sebarang ganti rugi apabila dirampas semua pusaka yang ada padanya.
Dalam perkataan lain, mereka yang membuat kesalahan demikian ini, dianggap tidak

wujud lagi di dalam masyarakat perpatih.

Walaupun begitu, Adat Perpatih ini ada juga kelonggarannya. Ada juga peristiwa
di mana mereka yang telah menerima hukuman itu, telah diterima kembali ke dalam Adat

Perpatih. Kelonggaran yang demikian terdapat di dalam perbilangan:

Bila sesat di hujung jalan
Balik ke pangkal jalan
Sesat pada perbuatan

Surut pada adat

Perbilangan ini menunjukkan bahawa ada adat yang membolehkan mereka untuk
rujuk kembali kepada adat. Perbilangan ini bermaksud bahawa tidak seharus seseorang
itu meneruskan penyeksaan ke atas dirinya setelah ia sedar akan kesalahannya itu. la
berhak untuk membetulkan kembali segala kesalahannya. Oleh itu, jika ia telah
menyedari kesalahannya ia boleh rujuk kembali kepada adat. Ia boleh merayu kembali
akan kesalahannya itu dan terpulanglah kepada ketua-ketua adat pula untuk

menimbangkannya.

Untuk rujuk kembali, pihak yang berkenaan mestilah patuh kepada hukuman yang

dijatuhkan. Mereka selalunya didenda sebabnya:

1 ekor kerbau
100 biji kelapa

50 gantang beras

Setelah mereka membayar semua denda ini, barulah mereka diterima kembali ke

dalam Adat Perpatih. Perbuatan demikian tidaklah dilakukan dengan sewenang-



wenangnya. Ia mestilah tertakluk kepada syarat-syarat vang tertentu. Syarat yang telah
ditetapkan ialah perkara yang demikian itu hanya boleh dilakukan setelah suami

. v 1
meninggal dunia.

Kesalahan vang dilakukan pula hanya kepada ‘sumbang sewaris’ sahaja.
Mengenai ‘sumbang sekadin® hukumannya juga adalah merampas semua harta pusaka

dan ada juga peristiwa di mana hukuman bunuh juga telah dijalankan.

1i1) Serah Menyerah

Perkahwinan secara ‘serah menyerah’ ini berlaku apabila didapati seorang
lelaki telah menaiki rumah perempuan yang dihajatinya dan duduk di
serambi rumah itu. Ia tidak mahu turun dari rumah itu sehingga sesuatu
keputusan mengikut adat akan tujuannya itu.® Perkahwinan secara ini

terbahagi kepada dua iaitu:

a) serah muafakat

b) serah berani

Perkahwinan ini bukanlah satu kebiasaan yang lazim dilakukan. Tidak
terdapat pertunangan di dalamnya dan upacara sambutannya yang dipanggil ‘berolek’ itu
tidaklah dilakukan secara besar-besaran. Untuk perkahwinan biasa, bagi seseorang anak
gadis keramaian itu dibuat mengikut kemampuan mereka. Adakalanya ia dibuat tiga hari

tiga malam. Kerja kahwin itu pula dikenali dengan nama-nama vang tertentu:

1) Kerja Buapak
i) Kerja Lembaga

iii) Kerja Undang

! Abas Haji Ali ~Lop Cit — hal:93
* Ibid



Kerja Buapak jika ‘berolek’ atau kerja kahwin itu boleh selesai di dalam tempoh
dua hari dua malam atau mungkin di dalam masa satu hari sahaja. Selalunya untuk
jamuannya, mereka hanya menyembelih kambing atau ayam sahaja. Bagi kerja Lembaga
pula jika jamuannya terpaksa menyembelih kerbau dan kerja kahwin itu dibuat selama
tiga hari tiga malam. Bagi alat Undang pula, jamuan itu besar dan kadangkala sampai

lima hari lima malam.

Tetapi bagi mereka yang berkahwin secara serah menyerah ini kerja kahwin
mereka itu tidaklah diadakan secara besar-besaran. la dibuat secara yang diperlukan

sahaja.
a) Serah muafakat

Di dalam serah menverah ini telah diadakan muafakat terlebih dahulu
di antara pihak lelaki dan pihak perempuan. Jika terdapat kata sepakat
di antara kedua-dua pihak barulah serah menyerah itu dijalankan.
Apabila pihak lelaki datang ke rumah pihak perempuan untuk

menyerah itu, keluarga perempuan sedia menunggu kedatangannya.

Menurut perbilanganya, jika pihak perempuan telah sedia menunggu

itu:
Pelita sudah terpasang
Tikar sudah dibentang

Jika keadaan itu demikian, ini berertilah pihak perempuan telah sedia
menunggu. Selain dari keadaan itu, terdapat pula seorang dua orang
tua di kampung itu bersama-sama dengan keluarga gadis itu
menunggu. Jika terdapat keadaan yang begitu di rumah perempuan,
itu bermakna sahlah dari segi adatnya. Serah yang begini tidaklah

bersalah dari segi adat.

Walaupun perkara ini senang sahaja nampaknya, tetapi ia ada juga

mempunyai syarat-syarat yang tertentu. Tanpa syarat yang berikut,



b)

tidak juga dianggap sah oleh adat dan mereka boleh juga dihukum
untuk membayvar adat. Perkara yang mustahak untuk perkahwinan

secara ini, mereka mestilah mempunyai:
Ada tali pengelak
Ada tangkai penjenjang

Apa vang dikatakan tali pengelak ialah orang dari suku perempuan.
mestilah pula telah menjadi orang semenda di tempat suku lelaki yang
hendak berkahwin itu. Dia cuba mengelak atau menarik lelaki itu
bersemenda di dalam sukunva. Kerana perbuatannya yang cuba
menarik orang dari tempat semendanya untuk bersemenda pula di
sukunya itu, menyebabkan ia dikenali sebagai tali pengelak. Tangkai
penjenjang pula dimaksudkan orang yang dari suku lelaki itu sendirl.
Dia mestilah pula menjadi orang semenda kepada pihak perempuan
vang hendak dikahwini oleh lelaki tersebut. Kerana usahanya cuba
hendak membawa warisnya sendiri pergi menjadi orang semenda iu,

maka ia dikenali sebagai tangkai penjenjang.

Supaya berjaya searah muafakat ini, mereka mestilah mematuhi syarat
vang ada itu. Dengan berlandaskan perkara-perkara di atas barulah
sah searah muafakat dan perbuatan itu tidak dianggap salah kerana
sebelum mereka membuat salah, mereka telah bermuafakat dan telah
mendapat kata sepakat. Di dalam Adat Perpatih muafakat itu adalah

ibu segala adat istiadat.
Serah Berani

Serah berani ini bersalahan dari segi adat. Ini disebabkan perbuatan
itu dibuat dengan mengikut kehendak hati sahaja. Keadaan ini
terdapat apabila seorang pemuda itu berkehendakkan seorang gadis.
Tanpa muafakat terlebih dahulu, ia telah pergi menyerah ke rumah

gadis itu. Ia tidak mahu turun dari rumah gadis itu walaupun ia telah



disuruh berbuat demikian.  Waris bagi pihak perempuan akan
membawa turun anak gadis itu dengan membentangkan tikar. Ini
sebagai tanda tidak mahu menerima pemuda tersebut. Jika pemuda itu
kuat juga dengan tujuannya, ia hendaklah duduk juga di serambi
rumah itu, dengan perpelita di malam hari dan makanannya akan

dihantar oleh sekadin pihaknya sendiri.

Perkahwinan dengan cara ini, hanyalah dapat diselesaikan oleh
Buapak sahaja dan pemuda itu mestilah patuh kepada adat yang
ditentukan oleh pihak perempuan. Adat yang akan dikenakan itu

adalah setinggi-tinggi adat kerana menurut perbilangannya:
Orang menyerah tanda kaya

Jadi mereka yang menyerah itu diibaratkan seperti orang kaya. Oleh
itu denda vang akan dikenakan ke atasnya tentulah juga tinggi.
Disebabkan lelaki itu membuat mengikut kehendak hatinya sahaja,
sampailah masanya pihak perempuan pula menghukum mengikut

kehendak hati mereka pula, sepertimana kata perbilangannya:
Tegah dek lonjak kopiah pasok
Tegah dek lenggang baju koyak
Tengah dek rentak kaki patah

Kerana mengikut hati sendiri, mestilah sanggup menerima
balasannya. Setelah lelaki itu melakukan perbuatan tersebut, tibalah
masanya pihak perempuan pula membuat dengan mengikut kehendak
hati mereka pula. Kesalahan mengikut kehendak hati ini, serba serbi

adatnya mesti digandakan.



iv) Bersalah-salah atau berkurung

Selain dari perkahwinan di atas ada juga perkahwinan yang dikatakan
terkurung atau bersalah-salah. Apa yang dikatakan nikah terkurung ini
ialah apabila didapati seorang lelaki dengan seorang perempuan di
dalam keadaan yang sumbang di dalam sebuah rumah. Dari segi
adatnya mereka ini mestilah dinikahkan. Mereka kena tangkap boleh
jadi kerana mereka telah diserkap atau ada kemungkinan juga mereka
telah merancangkan keadaannya, mengikut adatnya adalah sama

sahaja hukuman yang dijatuhkan.

Bagi mereka yang telah merancangkan perkara ini. tidaklah menjadi
masalah apa-apa, kerana mereka menerima hukuman yang diberikan.
Orang yang ditangkap kerana diserkap oleh Waris perempuan, akan
menerima hukuman menurut tingkatan kesalahan yang dilakukan. Di

dalam menentukan tingkat kesalahan ini ada terdapat satu perbilangan:
Terkurung mati
Tertanda berhutang

Terkurung mati ditujukan kepada mereka yang ditangkap dan tidak

gi. ‘Mati’ itu bukanlah dimaksudkan yang

o

boleh melarikan dirinya la
mereka itu akan dijatuhkan hukuman bunuh. Apa yang dimaksudkan
ialah, matinya segala percubaan untuk menyelamatkannya dari hokum
nikah itu. Lelaki yang terkurung itu tidak dapat lagi melarikan dirinya

dari hukuman nikah.

Terkurung di sini, bukan dimaksudkan kepada terkurung di dalam
rumah sahaja. Yang dimaksudkan terkurung ialah terkurung oleh adat.
Sekiranya ia lepas turun dari rumah dia diserkap itu tetapi dapat
ditangkap di dalam kawasan kampung mereka itu, ini pun terkurung
juga. Selagi ia berlindung di bawah Perpatih, ia tetap terkurung oleh

adat tidak kira di mana ia ditangkap. Perlu diingat bahawa tempat



vang didiami mereka itu adalah pusakanya, dan pusaka itu adalah adat
juga. Oleh itu, sekiranya ia tertangkap di dalam kampung, ini
bermakna yang ia terkurung. Menurut perbilangannya, terkurung mati

dan tidak dapatlah ia melepaskan dirinya dari dinikahkan.

Tertanda berhutang ialah di mana lelaki itu dapat melepaskan dirinya
dari ditangkap. Semasa melarikan diri itu. ia telah tertinggal sesuatu
seperti kasut, songkok, parang atau barang-barang lain yang dapat
dikaitkan dengan dirinya. Barang-barang vang tercicir itu dipanggil
sebagai tanda dan jika terdapat perkara-perkara ini, berertilah ia telah
berhutang. Hutang yang dimaksudkan di sini ialah hutang adat. Di
dalam perkara berhutang ini, hukumnya belum dapat ditentukan lagi.
Walaupun ia terhutang adat tetapi bentuk hutang yang akan dibayar itu

bergantung kepada kebijaksanaannya kerana menurut perbilangannya:
Terbalik mata tidak mati
Terbalik lidah mati

Apa vang dimaksudkan di sini ialah walaupun kita tidak berjaya
berkehendaki sesuatu yang kita hajati itu. kita boleh juga berusaha
untuk mencari vang lain untuk gantinva. Jika sekiranva kita tidak
bijak menggunakan kata-kata atau kebolehan kita di dalam
perbincangan, kita akan tewas di dalam segala usaha. Begitulah juga
di dalam menghadapi masalah yang berkaitan dengan adat. Di dalam
menyelesaikan hutang piutang adat, ada satu perbilangan

mengenainya:
Berhutang berturut
Bercagak bergadai

Bercincang berpampas



Di dalam menyelesaikan hutang adat ini, Buapak memainkan peranan
penting. Pada Buapak inilah kebijaksanaan mengetahui mengenai adat
ini penting. Jika telah berlaku kesalahan adat, Buapaklah vang akan

diketengahkan.
1) Penceraian Hidup

Jika terdapat penceraian berlaku di bawah penceraian
hidupini sebelum penceraian itu dapat disahkan, mereka mestilah
memutuskan beberapa perkara terutamanya mengenai harta
terlebih dahulu. Semasa lelaki itu pergi menyemenda dahulu, ia
ada yang ditunjukkan berikannya kepada tempat semenda. Perkara

vang menunjukkan berikan itu, menurut perbilangannya ialah:
Kampung nan sesudut
Rumah nan tidak bertangga
Atap nan selayar
Lantai nan sebilah
Sawah nan sebidang

Yang dimaksudkan oleh perbilangan ini ialah semasa
menikah dahulu, lelaki itu membawa bersama-sama hartanya
sendirl. Harta yang dibawa oleh lelaki itu mestilah diserahkan
kepada Buapak untuk disaksikan. Untuk menyebutkan semua
harta itu apabila hendak memulakan kata agak sukar sedikit atau
dikatakan kurang manis didengar. Oleh itu, apabila menyentuh
mengenai harta yang dibawa oleh lelaki itu, digunakanlah
perbilangan di atas. Walaupun perbilangan itu umum sahaja
bunyinva tetapi dapatlah difahamkan bahawa apa yang

dimaksudkan dengannya ialah harta yang ada pada seseorang itu.



Apabila berlaku penceraian hidup, semasa pembahagian harta,

menurut adat:
Carian bahagi
Dapatan tinggal
Pembawaan kembali

Berdasarkan kepada perbilangan di ataslah, pembahagian
harta dilakukan. Carian bahagi dimaksudkan kepada harta yang
dibuat semasa perkongsian hidup mereka. Harta-harta yang
didapati itu akan dibahagi bersama. Walaupun begitu
pembahagian ini berdasarkan pula kepada beberapa perkara yang
tertentu. Sekiranya mereka telah mempunyai anak, harta itu akan
diberikan kepada isteri kerana belanja untuk membela anak-anak
itu. Menurut adatnya, perempuanlah yang berhak untuk menjaga
anak. Selain dari itu ada juga beberapa kekecualian lagi. Harta
vang dibuat di atas tanah pusaka seperti rumah dan juga harta yang
dibuat khas untuk perempuan seperti barang-barang kemas,
diserahkan juga kepada sebelah perempuan. Jadi harta ceraian ini
mempunyai  syarat-syarat  yang tertentu  juga  semasa

pembahagiannya.

Harta dapatan pula dimaksudkan kepada harta yang sedia
ada pada isteri. Harta ini tetap tinggal pada isteri walaupun
terdapat bertambahnya nilai harta isteri itu, umpamanya rumah
isteri itu telah diperbesarkan lagi oleh si suaminya, atau di dalam
tanah pusaka isteri itu telah ditanam oleh suami pokok buah-
buahan. Ini disebabkan harta itu adalah harta dapatan si isteri dari

sekadinya.

Harta pembawaan pula dimaksudkan kepada yang dibawa

oleh lelaki itu semasa mereka berkahwin dahulu. Harta itulah yang



telah diserahkan kepada Buapak sebelah perempuan dahulu. Jika
harta ini telah diserahkan kepada Buapak itu. apabila bercerai

lelaki itu berhak menuntut kembali semua harta-harta itu.

Walaupun pada adatnya harta-harta itu dibahagikan semula
mengikut perbilangan di atas, tetapi ada juga perbilangan yang

mengatakan:
Dapatan tinggal
Carian tidak dibahagi
Pembawaan tidak kembali

Sepertimana di atas, harta dapatan tetap juga tinggal pada
isteri. Bagi harta carian, di dalam hal ini ia tidak dibahagi.
Perkara ini boleh berlaku kerana sebab-sebab yang tertentu.
Antara sebabnya ialah harta vang dibuat itu merupakan barang
kemas perempuan yang mana diberikan kepada pihak perempuan.
Selain dari itu ada kemungkinan pula mereka telah membuat harta
seperti membeli tanah semasa perkongsian hidup mereka. Tanah
itu akhirnya telah terjual dan wang hasil dari jumlah itu sudah
habis dibelanjakan. Dengan ini yang ada hanya nama membuat
harta sahaja tetapi harta itu telah tiada lagi. Sudah pastilah carian

itu tidak dapat lagi hendak dibahagikan.

Pembawaan tidak kembali pula dimaksudkan kepada harta
yang dibawa-bawanya dahulu dan harta ini tidak boleh diambilnya
lagi. Di dalam hal ini beberapa kemungkinan juga boleh berlaku.
Mungkin semasa ia berkahwin dahulu ia tidak menyerahkan
pembawaannya itu kepada Buapak perempuan. Katakanlah ia ada
membawa bersama-sama duit sebanyak RM300 tetapi tidak

diserahkannya kepada Buapak. Duit yang sebenarnya boleh

dimasukkan ke dalam harta pembawaan. Oleh kerana itu ia tidak



menyerahkannya kepada Buapak untuk disaksikan, dia tidak boleh
menuntutnya kembali apabila terdapatnya berlaku penceraian.
Kemungkinan kedua pula duit itu telah diserahkannya kepada
Buapak itu tetapi tidak digunakan untuk membeli harta. Jika
bercerai ia hanya boleh menuntut duit itu kembali sekiranya duit
itu telah digunakan untuk membeli sesuatu dan ini pula selepas

dijualkan kembali barang tadi.

Setelah ditentukan perkara-perkara ini semuanya, barulah
boleh mereka bercerai kerana menurut adatnya penceraian ini
barulah sah sekiranya semua yang dituntut, yang dibahagi dan

yang ditinggalkan itu sudah disahkan oleh Undang.
i) Penceraian mati

Memandangkan ‘Adat duduk dalam pusaka’, apabila
seseorang itu kematian isterinya, ia akan dijemput kembali oleh

sekadinya, untuk tinggal semula di dalam pusakanya.

Apabila isterinya mati, kerja untuk menyempurnakan maya
si isteri itu akan dijalankannya. Setelah sampai kepada kenduri
ketiga harinya, saudara sekadin pihak lelaki akan dating untuk
menjemputnya kembali. Di dalam hal ini, yang akan dijemput

balik itu bukanlah batang tubuh si suami itu tetapi adatnya.

Upacara menjemput balik itu penuh dengan adat istiadatnya seperti

kata perbilangan:
Kok sireh bujam berdondan

Apa yang dimaksudkan di sini ialah tempat sirith yang
dibawa untuk menjemput kembali adat itu mestilah mempunyai
tertib vang tertentu. Tempat sirih yang dipanggil sirih bujam itu

mestilah dibalut dengan kain yang tertentu. Jadi persiapan untuk



pergi menjemput itu lengkap dengan adat istiadatnya. Bagi pihak
yang menunggu iaitu tempat menda lelaki itu mestilah

menyediakan pula persiapan-persiapan tertentu seperti:
i) Membentangkan tabir langit-langit
ii) Mengeluarkan tempat sirih peminang

Apabila upacara menjemput dimulakan, pihak menjemput
vang diwakili oleh Buapak akan memulakan kata-kata yang
tertentu semasa meminang. (Ini telah dibuat semasa adat istiadat
meminang). Selepas menyebut kata-kata yang tersebut, ia mula
pula memberitahu akan tujuan kedatangan mereka itu. Antara lain

Buapak itu akan berkata:
Pertama untuk baik
Kedua untuk jahat
Maka turunlah ribut nan di gunung
Datanglah ombak nan di laut
Kok malang tidak berbau
Sirih naik junjung patah
Perahu bertambat lucut dari tambangan

Beginilah kata-kata yang digunakan oleh Buapak untuk
menyatakan akan untung nasib anak buahnya yang menjadi orang
semenda di situ. Ia menyatakan bahawa di dalam hidup ini
adakalanya kita menerima untung baik dan adakalanya menerima
untung jahat. Pada kali ini nasib mereka kurang baik kerana
mereka telah terkena kepada untung yang buruk. Ibarat yvang

digunakannya itu menunjukkan bahawa anak buahnya itu tidak lagi



mempunyai tempat untuk bergantung. Kerana begitu nasib mereka
vang diterima oleh anak buahnya, maka saudara sekadin anak
buahnya itu datanglah untuk menjemput kembali adat yang telah
dihantarkan dahulu, kerana tiap-tiap perkara yang dihantar itu
mesti dijemput.  Semasa perkahwinan dahulu mereka telah
menghantar lelaki itu bersama-sama dengan adatnya iaitu apa yang
dikatakan ‘sirih bujam’ itu dan sekarang tibalah masanya untuk

menjemput kembali adat itu. Menurut perbilangan:
Belut balik kelumpur
Pinang balik ketampuk
Sireh balik kegangang

Perbilangan ini bermaksud satu-satu adat itu mestilah
diserahkan kembali kepada mereka vang berhak menerimanya.

Dengan ini berhaklah mereka menjemput kembali adat itu.

Di dalam hal ini pihak yang menverah tidak keberatan pula

untuk menyerahkannya kerana menurut perbilangannya:
Kok lucut pendukung
Anak didukung jatuh mati juga

Memang benarlah bahawa tiap-tiap yang dating mesti
dijemput dan yang balik mesti dihantar. Oleh itu pihak yang
menyerahkannya kembali itu mestilah menghantarkan pula adat
itu. Apabila telah selesai upacara itu pihak yang menjemput itu
pun membawalah balik adat yang dijemput. Anak buah vang
dijemput itu akan pergi bersama-sama hingga setakat halaman
rumah sahaja dan pihak yang menghantar pula menghantarkannya
setakat itu juga. Selepas itu pihak yang menjemput itu

dibekalkanlah ‘sirth segangang’ iaitu apa yang dikatakan tadi



B)

bersama-sama dengan sepasang pakaian buat ganti diri orang

dijemput itu.

Apa vang dibincangkan ialah jika berlaku kematian ke atas
isteri. Sekiranya berlaku kematian ke atas si suami pula, adatnya
sama jugalah seperti itu. Saudara sekadin lelaki akan dating
mengambil kembali adat yang dihantarkan semasa berkahwin
dahulu. Si isteri yang masih hidup itu, akan memulangkan batang
tubuh si suami yang telah meninggal itu. ‘Batang tubuh’ yang
dimaksudkan di sini ialah sepersalinan kepunyaan bekas suaminyva
itu. Adat menjemputnya adalah serupa sahaja kematian isteri di

atas.

ADAT BERTUKAR SUKU ATAU BERSEKADIN

Menurut Adat Perpatih, tiap-tiap anggota masvarakat mestilah terdiri dari satu-

satu suku vang tertentu. Suku itu ditentukan suku ibunva. Jika tidak bersuku, ia

dianggap sebagai orang luar. Ada perbilangan vang menunjukkan keadaan orang vang

tidak mempunyai suku ini:

Terangau-angau di tebing
Tersesak-sesak di labuh

Ke atas tidak berpucuk

Ke bawah tidak berurat

Kok perahu tidak ada tambangan
Kok dagang tidak ada tempatan

Begitulah diibaratkan kepada mereka yang tidak bersuku. Mereka diibaratkan

seperti orang dagang sahaja. Mereka tidak diterima ke dalam masyarakat Perpatih.



Orang yang tidak bersuku ini tidak mempunyai tempat bergantung. Jika mereka pergi
merantau, mereka tidak dapat mencari tempat berlindung. Hidup mereka akan terbiar
sahaja tanpa mendapat bantuan dari orang lain. Sekiranya mereka mempunyai suku, ke
mana sahaja tercampak, mereka sudah pasti akan mendapat pertolongan serta
perlindungan dari orang lain. Hidup tolong-menolong berdasarkan suku itu dapat

dipastikan dari perbilangan:
Jauh cari suku
Dekat cari sekadin

Jauh mencari suku itu dimaksudkan kepada mereka yang pergi merantau jauh dari
kampung halamannya. Jika ini berlaku, mereka perlukan tempat untuk berlindung atau
bermalam. Untuk mendapatkan bantuannya, adalah wajar bagi mereka untuk mencari
orang vang sama suku dengannva. Menurut Adat Perpatih, mereka yang terdiri dari suku
vang sama itu juga mempunyai hubungan talian persaudaraan. Kerana itu mereka
mestilah tolong-menolong di antara satu sama lain. Menjadi tanggungjawab kepada

mereka untuk menolong saudara mereka yang memerlukan bantuan itu.

Dekat mencari sekadin sama juga dengan vang di atas itu. Sekadin adalah
saudara yang paling hampir lagi. Sekiranva mereka pergi merantau dari sekadinnya.
Mereka inilah yang lebih bertanggungjawab. Sekiranya tidak terdapat sekadinnya,
barulah mereka mencari suku. Sekadin dapatlah dikatakan sistem kekeluargaan vang
paling rapat lagi dari suku. Kerana itulah dikatakan jauh mencari suku, dekat mencari

sekadin.

Dari kedua-dua perbilangan di atas, nyata betapa pentingnva bagi tiap-tiap
anggota itu mempunyai suku. Tidak hairanlah apabila lahir sahaja kanak-kanak itu terus

diwarisi oleh ibunya.

Di dalam memilih suku ini, Adat Perpatih ada juga mempunyai sedikit
kelonggaran. Sungguhpun telah dinyatakan bahawa seseorang kanak-kanak itu dengan
secara automatik mewarisi suku ibunya, ada juga berlaku pertukaran suku atau

bersekadin (masuk suku). Peristiwa ini berlaku di dalam beberapa keadaan yang tertentu



seperti mengambil anak angkat terutamanya anak perempuan. Jika tidak ditukarkan
sukunva kepada suku ibu yang membelanya anak itu tetap juga mengikut suku ibu yang
melahirkannya dahulu, sekiranya suku ibu yang membela dan ibu yang melahirkannya
dahulu berbeza, berertilah beberapa kesulitan akan berlaku terutama dari segi pusaka.
Walaupun anak itu telah dibela oleh ibu angkatnya tetapi ia tetap tidak dapat diterima
menjadi anggota ibu angkatnya. Segala keistimewaan yang terdapat di dalam suku itu
tidak akan diperolehinya kerana ia tetap dipandang sebagai orang luar. Untuk mengatasi
masalah ini, anak itu mestilah dengan rasminya dimasukkan ke dalam suku ibu

angkatnya.

Bersekadin ini tidaklah pula dibuat dengan sewenang-wenangnyva. la mempunyai

peraturan-peraturan tertentu. Ada terdapat 3 cara bersekadin:
1) Bersekadin masuk suku adat pusaka
2) Bersekadin bersoko
3) Bersekadin adat

Bersekadin masuk suku adat pusaka ini bermakna ia akan masuk suku yang baru
itu dan akan hilang suku yang diwarisi dari ibunya itu. Dengan ini berertilah ia akan
hilang kuasa untuk mewarisi segala pusaka yang mungkin didapatinya dari suku asal itu.
Ia tidak lagi dianggap sebagai anggota dari suku yang baru itu dan ia berhak untuk
mendapatkan pusaka dari suku yang menerimanya itu. Sementara sekadin bersoko dan
bersekadin adat pula tidaklah bererti ia bertukar suku di dalam erti kata yang sebenarnya.
la tetap juga mempunyai sukunya yang lama itu dan tidak mengambil suku yang baru.
Menurut cerita ini, mereka hanya menumpang sahaja di dalam suku yang lain itu.
Kedua-dua sekadin itu tidak biasa dilakukan. Yang selalunya dilakukan ialah bersekadin

masuk suku adat pusaka sahaja.

Bertukar suku tidaklah pula dilakukan dengan sewenang-wenangnya. la mestilah
dilakukan dengan penuh istiadat. Bersekadin sering dianggap merugikan sebelah pihak
dan menguntungkan sebelah pihak vang lain. Anggapan ini berdasarkan pada keadaan

masyarakat dahulu dimana bilangan mereka adalah kecil. Sekiranya mereka kehilangan



seorang dari ahli mereka, itu merupakan saru kerugian yang besar. Memandangkan
begitu beratnya tanggungjawab sekadin itu kerana itulah kerja bersekadin ini dilakukan

oleh Lembaga sahaja kerana Lembaga ialah ketua suku.

Jika berlaku sekadin ini, kerja itu mestilah dilakukan oleh Lembaga. Di dalam hal
ini ada juga perkara-perkara yang tertentu di mana Lembaga tidak dapat datang. Jika
perkara itu berlaku, Lembaga tadi berhak juga menghantar wakilnya yang dipanggil
‘besar’nya itu. ‘Besar’ lembaga ini bolehlah menjalankan tugas-tugas Lembaga itu

Kuasa ‘besar’ ini dapatlah diibaratkan :
Berlapik dada pada Lembaga
Ke atas tidak boleh mencapai
Ke bawah ia boleh menjolok

Beginilah kuasa yang ada pada ‘besar’. la boleh menjalankan kuasa yang ada
pada Lembaga. Malahan kuasanya tidak setakat itu sahaja kerana jika tidak terdapat
Buapak, ia juga boleh mengambil alih kuasa yang ada pada Buapak. Jadi di dalam hal
ini, ‘besar’ itu mempunyai kuasa dan tanggungjawab yang besar kerana ia boleh naik ke
atas menjalankan kerja yang ada pada Lembaga ataupun ia boleh turun ke bawah untuk

menjalankan tugas yang ada pada Buapak.

Mengenai kuasa ‘besar’ atau wakil kepada pembesar-pembesar ini memang ada
terdapat di dalam Adat Perpatih. Wakil-wakil itu mempunyai gelaran-gelaran tertentu

iaitu
Pelapik dada kepada Lembaga
Kuda pelonjang bagi Undang

Umpan pelayang bagi Raja



Begitulah gelaran ‘besar’ atau wakil-wakil Lembaga, Undang dan Raja.
Sekiranya di dalam satu-satu keadaan itu pembesar-pembesar itu tidak dapat dating,

‘besar’ mereka ini berkuasalah untuk memberikan keputusan.

Di dalam upacara bersekadin ini, seperti upacara-upacara lain juga mempunyai
kata-kata tertentu yang digunakan untuk memulakan ucapan mereka. Di antara isi vang

terdapat di dalam kata-kata atau sebagai yang dikenali Kata Berundang itu ialah:
Duduk di alam beraja
Luak nan berpenghulu
Suku nan 12
Pusaka satu adat datar
Walaupun pusaka satu adatnva datar
Beruang juga bak durian
Bersirih juga bak sipasin
Berlopak bak sawah
Kok kundur menjalar kelabu
Labu pula menjalar kundur
Pokok sama dipupuk
Buah sama dimakan
Duduk sejajar
Jalan seiring

Berdiri sama tinggi



Duduk sama rata

Kok daging sama beratnya
Kok tulang sama putihnya
Kok darah sama merahnya

Beginilah di antara lain kata-kata Berundang yvang terdapat semasa menyebut atau
menyentuhi mengenai orang yang sedang menjalani upacara bersekadin itu. Apa yang
terdapat di atas itu hanya merupakan sebagai sebahagian kecil atau isi yang penting untuk
menerangkan mengenai masa hadapan orang yang berkenaan itu untuk menokok tambah

bunga-bunganya lagi. Apa yang penting hendak dinyatakan ialah isinya.

Maksud yang terdapat di dalam kata-kata berundang itu menerangkan mengenai
keadaan anggota vang baru bersekadin itu. Sepertimana yang disebutkan pada awal tadi,
satu pihak menganggap bersekadin adalah satu kerugian besar kepada mereka sementara
satu pihak pula menganggap ini adalah keuntungan kepada mereka. Mereka ayng
kehilangan anggotanya itu, merasakan bahawa mereka seolah-olah berputus langsung
hubungannya dengan anggota yang bersekadin itu. Jika tidak dipastikan kata-kata di atas,
nyatalah bahawa anggapan mereka itu tidak tepat. Tali persaudaraan dari segi
perhubungan darah tetap kekal. Anggota yang berkenaan itu tetap mempunyai hubungan
dengan saudara asalnya. Hanya dari segi pusaka sahaja ia tidak mempunyai hubungan
dengan suku asalnya. Tetapi perkara ini tidak harus dibimbangkan pula kerana ia tetap

akan terpelihara pula di dalam suku barunya itu.

Di dalam kata berundang di atas dapatlah kesimpulan bahawa di mana sahaja
mereka berada, mereka adalah tertakluk di bawah adat yang sama. Oleh itu bagaimana
keadaan yang terdapat di dalam satu-satu suku itu terdapat juga di dalam suku yang lain.
Untuk menguatkan lagi persamaanya itu, diberikannya ibarat-ibarat vang tertentu. Ibarat
ini menggambarkan peranan-peranan yang terdapat di dalam satu-satu suku itu. Seperti
buah durian yang mempunyai ruang-ruang dan sawah yang berlopak-lopak begitu jugalah
keadaan di dalam suku. Bagaimana terdapat di dalam satu suku itu, begitu jugalah

keadaannya di dalam suku yang lain.



Mengenai anggota vang dimaksudkan itu, ia bolehlah bebas untuk meminta
pertolongan dari kedua-dua pihak. Ia boleh pergi kepada saudara sedarahnya atau kepada
saudara sesukunya untuk mendapat bantuan. Kerana itu, tidaklah patut pihak vang

memberikan itu memutuskan hubungan mereka dengan anggota berkenaan.

Sepatutnya mereka mestilah bersama-sama dengan pihak yang menerima itu
memberikan bimbingan yvang sewajarnyva dan bersama-sama pula menerima rahmat dari-
Nva. Bagi pihak yang menerima pula mereka juga tidak akan membezakan di antara

anggota yang baru itu dengan anggota yang telah sedia ada.

Anggota vang baru itu akan diberikan hak yang sama seperti anggota vang lain
juga. Di dalam serba hal mereka dianggap sama seperti yang dikatakan mereka duduk
sejajar, jalan seiring, berdiri sama tinggi dan duduk sama rata itu. Begitulah keadaan
anggota baru bersekadin itu. Walaupun ia adalah asalnya dari suku yang lain, tetapi
setelah bersekadin ia akan mendapat segala persamaan dengan anggota-anggota yang lain
seperti vang diibaratkan. Dengan ini, bermaknalah bahawa tidak ada pihak yang untung
dan tidak ada pihak vang rugi. Pihak yang melepaskannya masih juga mempunyai tali
hubungan dengan anggota itu sementara pihak yang menerima pula tidaklah beruntung
kerana mereka terpaksa pula memberikan hak-hak yang tertentu kepada anggota baru itu

seperti harta pusaka dan lain-lain lagi.

Untuk menerima anggota baru bersekadin pada sukunya, pihak yang menerima itu

mesti mempunyai syarat yang tertentu. Syarat yang mesti dipenuhi itu ialah:
Orang ditarik diberi harta
Orang disuruh diberi belanja
Orang dikurung diberi makan
Orang memberi memilih sahaja

Svarat-syarat di atas ditentukan kepada keadaan vang disebutkan itu, Sekiranya
ada orang vang ditarik, ia mestilah diberi harta. Orang yang ditarik dimaksudkan kepada

orang vang ditarik untuk bersekadin ke dalam sukunya. Orang yang disuruh pula



dimaksudkan kepada orang disuruh arah untuk membuat sesuatu kerja. Orang yang
menyuruh itu mestilah memberi belanja yang berpatutan dengan kerja yang disuruh buat.
Orang yang dikurung pula dimaksudkan kepada orang yang terkurung kerana kesalahan.
Jika orang itu terkurung adalah menjadi tanggungjawab kepada orang vang mengurung
untuk memberi ia makan. Bagi orang diberi pula mereka sentiasa memilih sahaja.
Mengikut svarat yang di atas itu, orang yang ditarik mestilah diberi harta. Kerana itu
adalah menjadi tanggungjawab kepada orang yang menarik untuk memberikan harta
kepada yang berkenaan. Dengan ini tidaklah bererti orang yang menerima itu beruntung
kerana mereka terpaksa mencarikan harta untuknya dan pastikanlah bertambah kurang

lagi bahagian yang didapati oleh anggota lain dalam suku itu.
O) ADAT ISTIADAT BEROLEK (KENDURI)

Di dalam upacara berolek atau kenduri Buapak sangat memainkan peranan
penting. Buapaklah vang menguruskan segala-galanya. Yang dikatakan berolek itu ialah
kerja nikah kahwin. Selalunya ia dibuat selama satu hari dan satu malam. Adakalanya
selama 3 hari dan 3 malam dan ada juga yang membuat selama 7 hari dan 7 malam. Bagi

orang biasa yang paling lama mereka adakan ialah selama 3 hari 3 malam sahaja.

Di antara persiapan-persiapan yang mesti diadakan untuk mengerjakan kerja
‘berolek’ ini ialah membakar bedil. Membakar bedil ini dikenali sebagai ‘pemuras’.
Tujuan membakar bedil ini ialah untuk memberitahu kedatangan Buapak ataupun
Lembaga. Untuk membakar bedil bagi kedatangan atau semasa hendak balik bagi
Buapak atau Lembaga itu mestilah pula mengikut susunan yang tertentu. Apabila
dibunyikan bedil itu 2 kali itu menandakan Buapak dan jika dibunyikan 4 kali itu

menandakan Lembaga

Disebabkan “berolek’ ini adalah kerja Buapak, ia mestilah sentiasa dating untuk
menguruskan kerja itu. Kedatangan Buapak ini mustahak kerana ialah yang menjadi

tumpuan anak buah. Di dalam kerja ‘berolek’ ini Buapak dikatakan:
Pergi dahulu

Balik kemudian



Apa yang dimaksudkan dengan perbilangan di atas ialah jika diadakan “berolek’
adalah menjadi tugas kepada Buapak itu untuk mula-mula sampai. Sesuai dengan
kedudukannya dari segi adat, Buapak mestilah menyediakan segala yang perlu untuk
‘berolek’ itu terutamanya keperluan dari segi adat. Buapak akan menjadi ketua untuk
membuat persiapan-persiapan dan dia akan menyuruh arah segala anak buahnya untuk

menyediakan persiapan.

Balik kemudian dimaksudkan kepada setelah selesainya atau langsungnya kerja
‘berolek’ itu. Setelah selesai ‘berolek’ kerja Buapak masih belum selesai lagi. la mesti
membereskan kerja-kerja membersihkan serta menyelesaikan segala masalah yang
berbangkit. Jika berlaku kerosakan terhadap perkakas yang dipinjam, Buapaklah yang
akan menyelesaikannya. Tugas Buapak itu hanya selesai sekiranya semua telah
dibereskan. Memandangkan tanggungjawabnya sebelum dan setelah ‘berolek’ itu sebab

itulah Buapak dikatakan *Pergi dahulu, balik kemudian’.

Membakar bedil itu dilakukan pada tiap-tiap kali Buapak datang dan apabila ia
balik. Ini tidak kira pada hari berlangsungnya beroleh itu ataupun pada hari-hari

menyediakan persiapan untuk ‘berolek’ itu.

Selain dari menjadi tanda kedatangan Buapak, membakar bedil ini memberi
implikasi lain juga. lanya memberi tanda kepada anak buah yang lain bahawa masa
untuk mereka berkumpul memberi pertolongan kepada yang berkenaan telah sampai.
Dengan berbuat demikian, mereka tidak membuang masa. Perlu diingat bahawa untuk
membuat persiapan itu mereka mestilah mendapat kebenaran dahulu dari Buapak.
Sekiranva Buapak belum sampai lagi, mereka tidak berani memulakan kerja-kerja

tersebut. Apabila telah dibunyikan bedil, tahulah mereka Buapak telah sampai dan

mereka pun mulalah pergi berkumpul untuk memulakan kerja yang perlu dibuat.

Pada hari berolek itu jika Lembaga ada dijemput sama Buapak mestilah terlebih
dahulu sampai dari Lembaga. Apabila Lembaga pula sampai, bedil mestilah dibunyikan
sebanvak 4 kali. Setelah berlangsung ‘berolek’, Lembaga mestilah balik dahulu dari

Buapak dan masa ia hendak balik itu, mestilah juga dibunyikan 4 kali bedil.



Selain dari membakar bedil banyak lagi persiapan yang harus disediakan untuk

menyambut Buapak dan Lembaga ini. Antara persiapan-persiapan lain ialah:
1) Bertilam pandak
1) Berhampiran
iii) Tiang berbalut
iv) Di hujung halaman berkembang paying
V) Pangkal halaman berpedang
vi) Bawah bertangga murual 12 macam

Apabila mereka naik ke atas rumah pula, tempat duduk mereka itu adalah berbeza
sedikit. Buapak dan Lembaga akan mengambil tempat mereka itu di bawah sebelah
pangkal rumah itu kerana mereka ini dipanggil adat. Bagi mereka yang duduk di sebelah
hujung rumah dikenali sebagai ‘hukum’ vang terdiri dari orang-orang vang berkedudukan
dari segi agama seperti lebai-lebai dan tok-tok guru akan duduk di sebelah hujung
serambi rumah. Jadi dari segi Adat Perpatih, adat dan hukum itu mempunyai kedudukan

yang tertentu.



BAB IV
KESIMPULAN

Setelah melihat peranan-peranan yang dimainkan oleh kata-kata perbidalan itu,
dapatlah kesimpulan bahawa kata-kata tersebut bukan dinilai dari segi maksud yang
nampak dilihat sahaja tetapi apa yang ada disebaliknya. Penilaian dibuat bukan dari apa
vang tersurat sahaja tetapi juga dari apa yang tersirat. Sepertimana perbilangan ‘Biar
mati anak jangan mati adat’ jika diambil maksud yang tersurat ini bermakna seseorang itu
sanggup anaknya mati asalkan terjaga dan terpelihara adatnya. Perkara ini sebenarnya
bertentangan sekali dengan Adat Perpatih kerana adat ini tidak sekali-kali menggalakkan
pembunuhan. Malah jika terdapat kesalahan membunuh, hukuman vang dijatuhkan

mengikut perbilangan ialah:
Siapa membunuh, siapa mengganti

Mereka yang didapati melakukan kesalahan ini tidak dihukum bunuh tetapi
dikehendaki mengganti pihak yang malang itu dengan menyerahkan salah seorang dari
sekadinya kepada mereka. Anak buah diserahkan itu akan mengambil suku pihak yang
menerimanya dan perbuatan bersekadin ini tidaklah merugikan mana-mana pihak pun

seperti vang telah dibincangkan di dalam Bab III.

Nyvata di sini bahawa ‘biar mati anak’ itu hanya merupakan satu ibarat sahaja. Ia

menunjukkan pegangan yang kuat terhadap adat.

Untuk memandang lebih jauh lagi, perbilangan itu boleh dipandang dari beberapa

aspek:
1) _Sebagai faktor Sejarah

Berdasarkan dari perbilangan yang ada, dapat kita jadikan sebagai
bahan untuk kajian sejarah. Di samping itu pula kita juga dapat
memandang bagaimanakah pandangan masyarakat dahulu terhadap

sejarah.



if)

Masyarakat dahulu cuba juga hendak meninggalkan sejarah kepada
masyarakat terkemudiannya. Hanya cara pandangan mereka
terhadap sejarah itu sahaja yang berlainan. Bagi mereka adat itu
merupakan pegangan hidup mereka. Oleh itu mereka cuba hendak
menerangkan sejarah adat itu kepada orang yang terkemudian.
Yang berlainan hanya cara menentukan tarikhnya sahaja. Bagi
mereka tidak memberatkan masa. Mereka memberi sejarah
mereka melalui perbilangan dengan memberatkan kepada kiasan
dan ibarat sahaja. Ini dapat dilihat dari Bab I. Di dalam bab itu
diterangkan bagaimana munculnya beberapa adat di Alam Melayu
ini. Setelah itu diterangkan pula bagaimana munculnyva Adat
Perpatih di Negeri Sembilan. Walaupun tidak dinyatakan bilakah
bermulanya Adat Perpatih itu, tetapi beberapa fakta tertentu boleh
didapati dari perbilangan ini. Antaranya dapat dibuktikan bahawa
Rembaulah yang menjadi tempat pertapakan Adat Perpatih. Selain
dari itu dapat pula diketahui akan penyebarannya di seluruh Negeri
Sembilan dan bagaimana puncanya terdapat Undang di Negeri

Sembilan.

Semua perkara-perkara ini dapat diketahui dari perbilangan.
Walaupun perbilangan ini tidak dapat memberi dengan tegasnya
fakta-fakta serta bukti-bukti sejarah yang diperlukan, tetapi ia

boleh dijadikan sebagai bahan untuk kajian sejarah.

Hubungan Adat dengan Agama

Menerusi perbilangan juga dapat dipastikan tentang pandangan

Agama masyarakat Perpatih. Perbilangan:
Adat bersendikan hukum

Hukum bersendikan Kitabullah



11i)

Dapat dijadikan sebagai bukti bahawa tertegaknya adat itu dengan
berasaskan agama. Nyata di sini bahawa agama dan adat itu
adalah mempunyai hubungan yang rapat. Tanpa berasaskan agama
sesuatu adat itu tidak dapat diakui kerana iktifar dari pihak ulama
itu sangat penting. Apabila dikaji dengan mendalam dapatlah kita
satu kesimpulan bahawa agama memainkan peranan penting di

dalam kehidupan masyarakat Perpatih.
Bahasa

Dari segi bahasa, perbilangan ini banyak menggunakan
perbandingan dan peribahasa.  Penggunaan peribahasa dan
perbandingan ini menunjukkan ketinggian kesenian serta daya

pemikiran orang-orang yang menciptanya.

Selain dari itu pada masyarakat dahulu, mereka lebih senang
memahami maksud serta tujuan perbilangan. la dapat
menyampaikan sesuatu tujuan itu dengan senang dan tepat serta

mudah pula difahami.

Di dalam sebutan perbilangan itu, mereka banvak menggunakan
kata-kata daerah. Kata-kata itu jika diubahsuaikan dengan
menggunakan kata-kata melayu Standard akan terdapat
kejanggalan bunyi perbilangan itu. Ini disebabkan perbilangan itu
disebut dengan irama yang tertentu. Dari segi struktur ayatnya
juga memainkan peranan di dalam menentukan irama yang
terdapat pada perbilangan itu. Jika struktur ayat itu diubah
mengikut struktur ayat yang sebenarnya, keadaan perbilangan itu

akan terdapat kejanggalan juga.

Perbilangan, selain dari mempunyai tujuan vang khas, ia juga
mempunyai susunan irama yang tertentu. Sekiranya satu-satu

rangkap perbilangan itu dicuba susunan dengan avat yang



sempurna, pasti hilang irama yang mengiringinya. Dengan ini
akan hilang juga seni yang ada pada perbilangan tersebut. Di

bawah ini diturunkan contoh yang boleh dilihat:
Berhutang berturut
Bercagar bergadai
Bercincang berpampah

Selain dari struktur ayat yang tidak lengkap, ia juga menunjukkan
irama yang tertentu. Irama ini terdiri dari bilangan sukukata serta
intonasi semasa yang ditekankan pada sukukata-sukukata yang
tertentu. Dengan itu melalui perbilangan bukan sahaja dapat
melihat bahasa yang mereka gunakan, malahan dapat juga melihat

seni yang ada pada kata-kata perbilangan itu.

Semasa mengkaji dari segi bahasanya, dapat juga dilihat
R -~ - p ~

penggunaan terhadap kependekan perkataan. Antara perkataan-

perkataan yang mana kependekannya digunakan ialah ‘nan’, ‘dek’,

‘ta’, ‘bak’, ‘kok’ dan lain-lain lagi.

Dari segi bahasanya dapatlah dikatakan bahawa tujuan penggunaan
perbilangan ialah untuk menyampaikan sesuatu itu dengan cara
vang paling cepat serta singkat dan setepat yang boleh. Kerana itu

mereka menggunakan struktur ayat vang singkat.

Walaupun begitu mereka tidak pula lupa menyesuaikan dan
memasukkan kesenian dan ini telah dilakukan dengan
menggunakan kata-kata serta ibarat yang berbunga-bunga.
Penggunaan terhadap kata-kata demikian itu banyak terdapat di
dalam kata-kata berundang. Pasti diingat kembali bahawa kata-
kata berundang itu adalah bertujuan sebagai satu permainan sahaja

iaitu untuk memulakan percakapan dan sebelum membincangkan



sesuatu tujuan itu dengan mendalam. Disebabkan kata-kata
berundang inis sebagai hendak memulakan percakapan sahaja dan
bukannya menjadi asas atau pun bukan bertugas sebagai
perlembagaan atau undang-undang di dalam Adat Perpatih tidak

hairanlah ia disebut dengan berbunga-bunga.
iv) Sebagai menjamin keteguhan adat.

Perbilangan juga bertugas sebagai menjamin keteguhan adat
kerana ia merupakan sebagai perlembagaan bagi adat. Ia bukan
sehaja menjadi garis panduan bagi menunjukkan maksud tetapi
Juga menentukan kehendak adat. Selain dari ini ada juga terdapat
perbilangan yang menunjukkan sumpahan terhadap pantang larang
adat. Dengan ini perbilangan telah dapat memperteguhkan lagi

kedudukan adat.
V) Mengenai sistem kemasyarakatan

Kesan yang paling ketara yang dapat kita lihat dari perbilangan
ialah  peranan yang ditunjukkannya terhadap kehidupan
masyarakat. Perbilangan itu ada di antaranya yang menentukan
mengenai susunan masyarakat. la menentukan apakah peranan
tiap-tiap individu itu di dalam masyarakatnya. Di dalam hal ini
semenda menyemenda umpamanya, ada terdapat perbilangan yang
menentukan sifat orang semenda yang dicari itu. Di sini dapat kita
lihat bagaimana sifatnya, mempunyai tempat di dalam Adat

Perpatih.

Selain dari itu, mereka juga mempunyai hak untuk menentukan cara pentadbiran
pemerintah mereka. Sepertimana yang telah kita lihat, mereka boleh melantik pembesar
mereka sendiri. Seseorang pembesar itu bukan naik menjadi pembesar kerana keturunan
tetapi adalah disebabkan oleh persetujuan anak buahnya. Di dini menunjukkan betapa

pentingnya anak buah di dalam Adat Perpatih.



Di samping menampakkan kepada kita mengenai hubungan antara satu sama lain,
perbilangan inilah yang menjadi sebagai garis yang menentukan apa yang harus

dilakukan oleh masyarakat Perpatih.

Setelah memandang dari beberapa aspek yang tertentu di atas, dapatlah kita satu
kesimpulan bahawa perbilangan itu memainkan satu peranan penting di dalam kehidupan
masyarakat Perpatih. Ia merupakan sebagai Perlembagaan, undang-undang dan garis

panduan hidup bagi masyarakat Perpatih.



