


JAWATANKUASA PENYELIDIKAN BUDAYA N.S.

UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA

JABATAN PERSURATAN MELAYU

. FUNGST UNDANG DALAM ADAT PERPADIH
DI SUNGAI UJONG.

oleh

ZARINA BTE OTHMAN

Latihan iimiah ini telah diterima oleh Jabatan Persuratan Melayu unfuk memenuhi

sebahagian keperluan jjazah Sarjanamuda Sastera (dengan kepujian)

pada sessi
Af
bhiotod T  the. 02
Pem{elio Tarikh
%\( 20 tae (e,
Ketua Tarikh

Jabatan Persuratan Melayu



ii

JAWATANKUASA PENYELIDIKAN BUDAYAN.S.

FUNGST UNDANG DALAM ADAT PERPATIH
DI SUNGAI UJONG

OLEH

ZARINA BTE OTHMAN

LATIHAN ILMIAH INI DIKEMUKAKAN UNTUK MEMENUHT
SEBAHAGIAN SYARAT MEMPEROLEHI IJAZAH
SARJANAMUDA SASTERA DENGAN KEPUJIAN

FAKULTI SAINS KEMASYARAKATAN DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA
BANGI

1992



iii

JAWATANKUASA PENYELIDIKAN BUDAYA N.S.

PENGAKUAN

"gaya akui karya ini adalah hasil kerja saya sendiri kecuali
pnukilan-nukilan dan ringkasan yang tiap-tiap satunya telah

saya jelaskan sumbernya"

31 mac. (772 %’ﬁ‘//— :

Tarikh I "ZARINA BTE OTHMAN

(Tandatangan dan Nama Calun)



iv

PENGHARGAAN

Syukur saya ke Hadrat Allah S8.W.T kerana dengan limpah
rahmat dan hidayatnya dapat saya menyiapkan Latihan Ilmiah

ini.

Di ruang ini, saya mengambil kesempatan mengucapkan
jutaan terima kasih kepada Drs. Lokman Md. 2Zen selaku
Penyelia yang telah banyak membimbing dan menunjuk ajar dalam

usaha menyiapkan Latihan Ilmiah ini.

Penghargaan juga saya tujukan kepada ‘Tuan Hj Muhammad
Tainu, Pengarah Penyelidikan Budaya Negeri Sembilan dan Datuk
Johan Razali Khalid kerana telah banyak membantu sayea

mendapatkan maklumat-maklumat vang diperlukan.

Berbanyak-banyak terima kasih diucapkan kepada keluarga
dan suami saya Encik Zainal Abidin Ramli vang banvak
berkorban dan membantu hingga Latihan Ilmiah ini selesai dan
tidak lupa juga kepada Encik Md Noor Dame yang telah menaip

Latihan Ilmiah ini dengan sabar hingga sempurna.

TERIMA KASIH KEPADA SEMUA

Jabatan Persuratan Melayu
Universiti Kebangsaan Malaysia
43600 BANGI



SINOPSIS

Kajian ini adalah meliputi sistem Adat Perpatih yang
diamalkan di Negeri Sembilan. Bab I merupakan pengenalan
dalam sistem Adat Perpatih yvang meliputi kehidupan politik,
ekonomi dan sosial. Di samping menerangkan hubungan antara
Minangkabau dengan Negeri Sembilan serta asal-usul Adat
Perpatih. Di dalam Bab II diterangkan tentang dasar
pemerintahan Adat Perpatih yang diamalkan di empat buah luak.
Juga menerangkan organisasi Lembaga Adat Perpatih serta
menun jukkan sifat-sifat yang perlu ada pada pemimpin-pemimpin
adat. Bab IIT khusus menerangkan Sistem Undang di Luak
Ssungai Ujong. Ini termasuk cara pemilihan dan perlantikan
Undang, bagaimana gelaran Datuk Kelana Putera itu didapati
dan menerangkan fungsi serta ketetapan Undang pada masa
dahulu dan masa kini. Bab IV pula lebih menun jukkan
perubahan~perubahan yang berlaku di dalam sistem perundangan
dan maksud serta tujuan diadakan Undang-undang Adat di Sungai
Ujong. Manalaka Bab V menerangkan mengapa dan bagaimana
krisis pemilihan dan pelantikan Undang Luak Sungai Ujong itu
berlaku, sehingga sukar untuk menyvelesaikan dan sukar untuk
memilih bakal-bakal calun Undang Luak Sungai Ujong. Di
samping itu penulis juga ada melahirkan beberapa cadangan
yang mungkin boleh dibuat panduan untuk generasi-genarasi
akan datang. Akhir sekali wmerupakan kesimpulan tentang
kekecuhan dalem pemilihan dan perlantikan Undang Luak Sungai
Ujong.



vi

JAWAT
ATANKUAS A PENYELIDIKAN BUDAYA N.§

KANDUNGAN

PENGESAHAN v vrmnmsonnnmomsmsmsusmessas ssssmnssnssoms i
FUDUL: cosmswesvssvsssniniosewbs e s sesesdswsssssusepos ii
PENGARKUAN  cicrvcnsnssrassivboasesinsasmsasasssessenses iii
PENGHARGAAN ...ccerncaresoronvacos I iv
SINOPSIS evvvvososnsonsososssetososnsssosssosvssnsenssan v
JADUAL KANDUNGAN v veencasocosnannronanssscsnnnssssnnns vi
PENDAHULUAN

0.1 LATAR BELAKANG ....cciivernreennccsnsoncosncnnes ix
0.2 MAKSUD DAN TUJUAN KAJIAN ..civnenncennoncannens xiii
0.3 KEGUNAAN KAUIAN ..cocevenencccsacnsnsvananccsnis xiidi
0.4 METHOD DAN TEKNIK PENELITIAN .....co0nvevevnans xXiv
0.5 SUMBER DAN PENGUMPULAN DATA ..... o u s ek e e x§
0.6 LOKRST KAJTIAN «5ocio s simsis s sio e ssnionsssisesisms XV

BAB I : PENGENALAN ADAT PERPATIH

1.0 PENDAHULUAN sooscwspensmsmsmsosimenssmsioysss s 1
1.1 BAHAGIAN~BAHAGIAN ADAT DI MINANGKABAU ......... 4
1.1.1 Adat Nan Sabana Adat .......ccevvnnenenn 5
112 Adat Nan Diadatkan ......oeeceennnanass 6
Lla3 Adat Nan Teradat ......cocevevenevnnnans 7
1.1.4 Adat Istiadat .....voveiernrennracnnenns 8

1.2 ASAL-~USUL ADAT MINANGKABAU ......c.vecuivnnenn ‘e 9



BAB
3.l
3.2

11

II1

HUBUNGAN MINANGKABAU DENGAN NEGERI SEMBILAN

ADAT PERPATIH DI NEGERI SEMBILAN .........c0s0.
SISTEM HUKUM ADAT PERPATIH .....covvveeceroceens
SISTEM KEKELUARGAAN ADAT PERPATIH .............
1.6.1 Keluarga Sedarah Senisab Ibu ..........
1.6.32 Keluarga Sekedim .....veveicrennnanenan
1.6.3 Keluarga Sedarah Sebelah Bapa .........
1.6.4 Keluarga S5emenda ..c.eeevcnsssessncesans

: SISTEM POLITIK ADAT PERPATIH

DASAR PEMERINTAHAN ADAT ...eocvecesenncscnnnces
STRUKTUR ORGANISASI LEMBAGA ADAT PERPATIH .....
2.2.1 Luak Sungai Ujong ...eoeveveveseceancanas
2.2.2 Luek Jelebu ..ceieveceecetcanaoroscsnsnns
2.2.3 Luak Rembau .......c.00veuns O
2.2.4 Luak Johol .....viierecnracncnsennvsnens
PEMILTHAN PEMIMPIN/UNDANG ...cicecoverasconanss
TUGAS-TUGAS PEMIMPIN ....cceenvvnvevrosnonncnes
SIFAT-SIFAT PEMIMPIN ...cievevetcnsneccaccnannn
2.5.1 EKONOML +hveveeecnrronnsarnsoons GimiEEs e
2.5.2 Kesihatan Badan ...... N e R e w Y
2.5.3 Budl ..ivveirieriiriiieiancaeiiaosaanaans
2.5.4 AKAL ittt imiEss
JENIS-JENIS PEMIMPIN .....ccevcveenvsosconcasnnn

: UNDANG SUNGAI UJONG

SEJARAH UNDANG SUNGAI UJONG ....vevinsnsnsnsans

GELARAN DATUK KLANA PUTERA .....ccvvsnvecesncnns

vii

12
18
23
3L
32
34
36

36

47
50
51
53
59
61
62
62
63
65

66

70

72



viii

3.3 WARIS UNDANG SUNGAI UJONG ..cveniviinerinennnan 74
3.4 CARA LUAK SUNGAI UJONG MEMILIH

DATUK KLANA ...t irierenrennansneneasnsnsanann 80
3.5 FUNGSI DAN KETETAPAN UNDANG .....c..iivecenranas 82
3.6 FUNGSI UNDANG MASAKINI ......ccceneecncarenanns 89

BAB 1V : PERUBAHAN DALAM SISTEM PERUNDANGAN
DI SUNGAI UJONG

4.1 MAKSUD DALAM SISTEM PERUNDANGAN
DI SUNGAT UJONG ..cernvssscssns snsnsosnsssnnnsons 93
4.2 FAKTOR PERUBAHAN UNDANG~UNDANG
ADAT DI SUNGAT UJONG ..vvessessavsorsnosesassons 102
421 POYILIK wenenessvsmvisas s sinininsnsmins 103
4.2.1 BKONOML ..ivuivvrennnrecnvonsnocnsonanason 105
4.2:3 Pendidikan :icivivevssvwansnsrsssosssas .. 106
4,3 PEGANGAN UNDANG MENURUT ADAT ...... S RA P EREREE s 107

BAB V :  PENUTUP

5:1% KRISIS PEMILIHAN DAN PERLANTIKAN

UNDANG SUNGAI UJONG ..t vnveevcasnsosnnacnnonns 117
5.2 CADANGAN ....cc0ivunnn O e 124
5.3 KESIMPULAN ...ccvevvcnsososononssasasssnsnsnsne 130
GLOSART teverereresancecsacnosonosssanssnososnanassasos X33

BIBLIOGRARE covvsvimsmsmsvsssmsvmivianimivsvnensvsns@awams 134



ix

PENDAHULUAN

0.1 LATARBELAKANG

Di dalam masyarakat Adat Perpatih, Adat itu adalah

peraturan hidup di dalam dunia. Seperti kata perbilangan,

Hidup dikandung adat

Mati dikandung tanah

Tujuan Adat ialah untuk kebaikan. Adat dapat menimbul
kan yang baik dan menghilangkan vyang buruk. Menurut

Hazairin,

"Adat adalah renapan kesusilaan dalam masyarakat"”

(Abdullah Sidik, 1975)

Peraturan dalam masyarakat Adat Perpatih di Negeri
Sembilan sekarang dibahagikan kepada dua:
K« Fundamental

2. Tidak Fundamental

Fundamental sifatnya ialah vyang boleh diubah-ubah
mengikut keadaan, seperti yang terkandung ci dalam

perbilangan Adat,

Usang-usang diperbaharui
Lapuk-lapuk dikajangi
Yang elok dipakai

Yang buruk dibuang

Kalau singkat minta disambung



Kalau panjang minta dikerat
Kalau koyak minta ditampal

Ibu Adat muafakat.

Manakala vang tidak fundamental pula ialah sesuatu
vang kekal serta tidak boleh berubah yakni peraturan hidup

vang bersandarkan Syara'. Kata perbilangan,

Adat bersendikan hukum
Hukum bersendikan Syara’
Syara' mengata Adat menurut

(Ab. Samad Idris, 1987 : 2)

Sistem sosial masyarakat Negeri Sembilan memang tidak
berbeza dengan sistem sosial di tanah Minangkabau, berhubung
dengan nilai terhadap adat itu sendiri, nilai tentang budi,
nilai tentang kaum perempuan, nilai tentang individu serta

susunlapis pemerintahan.

Ditinjau dari segi keturunan atau segi kekeluargaan,
masyarakat Adat Perpatih memakai sistem kekeluargaan yang
utiliteral atau unilineal dan yang matrilineal. Dengan
dasar masyarakat utiliteral-matrilineal maka timbullah sistem
bersuku. Di Negeri Sembilan terdapat 12 suku dalam

masyarakat Adat Perpatih ini, suku-suku ini ialah,

i Suku Biduanda
2. Suku Batu Hampar
3. Suku Tanah Datar

4. Suku Tiga Batu



%

5is Suku Sri Lemak

6. Suku Sri Melenggang
Ta Suku Paya Kumbuh

8. Suku Mungkal

9. Suku Batu Belang
10. Suku Tiga Nenek

11. Suku Anak Aceh

12. Suku Anak Melaka

Menurut Prof. M.A. Hanafiah mengenai pengertian suku

di Minangkabau seperti berikut:

"Kesatuan kelompok manusia yang terkecil di
Minangkabau adalah ibu dengan anak-anak, anak-anak

itu namanya seibu dalam bahasa daerah satuande atau
semandai. Yang mengepalai unit ini bukan bapak dari
anak-anak, melainkan saudara lelaki dari siibu

umumnya yang tertua. Anak daripada saudara perempuan
itu adalah kemanakannya dan oleh anak itu dipanggil

mamak" .

Sistem.politik Adat Perpatih juga teguh dengan amalan
demokrasi yang teratur. Pemerintahan yang pertama sekali
terletak dalam tangan mamak, kemudian ketua perut (buapak),
kemudian ketua suku (lembaga), kemudian ketua luak (Undang)

dan ahkir sekali ketua negeri (Yang Di Pertuan Negeri).

Buapak dipilih dan dilantik oleh mamak, lembaga

dipilih dan dilantik oleh buapak, Undang dipilih dan dilantik



xii

oleh Lembaga, Yam Tuan dipilih dan dilantik oleh Undang. 1Ini

ada dicatat di dalam perbilangan adat:

Raja menobat dalam alamnya

Undang menobat dalam luaknya
Lembaga menobat dalam lingkungannya
Buapak menobat pada anak buahnya

Orang banyak menobat dalam teratakaya

Jadi sistem pemerintahan menurut Xkonsep am Adat
Perpatih adalah sistem dJdemokrasi. Menurut R.J Wilkinson
mengenai Adat Perpatih sebagai satu adat vyang demokrasi

seperti berikut:

"The Adat Perpatih is democratic, it addresses itself
to the commons and finds expression in quaint saying
that seem to belong to the homely province of
proverbial philosophy”

(R. J Wilkinson, 1908 : Hal. 7)

Teraju politik yang tertinggi sekali ialah Yang Di
Pertuan Besar biasanva dikenali sebagai Yam Tuan. Dalam
perbilangn adat, Baginda disifatkan sebagai keadilan menjelas
kan fungsi baginda sebagai penyelesai dan hakim tertinggi
dalam sebarang masalah adat. Peranan ini Jjarang sekali
Baginda ialah sebagai lambang kesatuan dan persekutuan di
Negeri Sembilan. Baginda dipilih dan dilantik dari kerabat

diraja.



xiii

Diantara luak-luak yang terdapat di Negeri Sembilan
ada empat luak yang dianggap utama iaitu Luak Sungai Ujong,
Luak Jelebu, Luak Johol dan Luak Rembau. Ketua bagi tiap-
tiap luak ini digelar Undang. Di dalam tiap-tiap Luak ini
ada satu suku yang diberi keistimewaan mencalunkan Undang
atau penghulu daripada anggotanva. Umumnya suku istimewa ini
ialah suku Biduanda. Ketua suku ialah lembaga segala hal

ehwal suku adalah dalam lingkungan jagaannya.

0.2 MAKSUD DAN TUJUAN KAJIAN

Adapun maksud dan tujuan kajian ini ialah:

1. Untuk mengetahui amalan Adat Perpatih ini
dengan lebih mendalam lagi.

2. Untuk mengetahui apakah amalan fungsi Undang
ini masih diamalkan hingga sekarang.

3. Untuk mengetahui sejauhmana fungsi Undang ini

difahami oleh masyarakat Adat Perpatih.

0.3 KEGUNAAN KAJIAN

Bermula dengan maksud dan tujuan kajian, maka

kegunaan kajian ini adalah:

1. Untuk mengumpulkan bahan~bahan dan maklumat-
maklumat dengan Adat Perpatih. Ini dapat
membantu dan memberi panduan kepada generasi

baru.



xiv

2. Untuk mendapatkan fungsi sebenar pemimpin~

pemimpin adat agar nanti boleh dijadikan

rujukkan.
3. Untuk menerangkan kepada masyarakat luar
tentang kekeliruan dan anggapan-~-anggapan

mereka yang tidak menyenangkan terhadap Adat

Perpatih ini.

0.4 METHOD DAN TEKNIK PENELITIAN

Di sini method kajian dibahagikan kepada tiga iaitu:

1s Melalui temubual (wawancara)
2. Melalui pemerhatian
3. Melalui pembacaan

Wawancara dibuat dengan individu yang terlibat secara
langsung di dalam struktur adat, iaitu berhubung langsung
dengan dato'-dato' adat. Di samping itu menemubual beberapa

orang yvang tahu selok belok Adat ini.

Melalui pembacaan penulis menggunakan kemudahan
perpustakaan dan pembacaan berkisar dari majalah vang

berbentuk budava.



Xxv

0.5 SUMBER DAN PENGUMPULAN DATA

Sumber data dan pengumpulan data didapati:
I. Perpustakaan
1. Perpustakaan Tun Sri Lanang, U.K.M
2. Perpustakaan Institut Kebudayaan dan

Kesusasteraan Melayu, U.K.M

3. Perpustakaan Yayasan Negeri Sembilan,
Seremban
4. Perpustakaan Awam Hulu Langat, Kajang
IT. Maklumat dari Bahagian Penyelidikan dan Budaya

Negeri Sembilan

0.6 LOKAST KAJIAN

Kajian ini dibuat kKhusus di dalam Luak Sungai Ujong

disamping Luak-luak lain secara am.



Melihat contoh pada yang lampau
Melihat tuah pada vang menang

Usang~usang diperbaharui

Yang lapuk disokong
Yang elok dipakai

Yang buruk dibuang

Yang senteng dilabuhkan

Yang panjang dikerat

Yang rumpang disisit

Ibu adat ialah muafakat

Tak ada keruh vang tak jernih
Tak ada kusut yang tak selesai
Asal saja bersetuju

Jumpa benar jangan disiahkan



2

PENGENALAN ADAT PERPATIH

1.0 PENDAHULUAN

Istilah negeri vang ada pada nama-nama penempatan
yang menganggotal persekutuan sembilan buah negeri itu pada
asalnya tidak membawa konsep negeri seperti vang kita maklumi
sekarang ini. TIa sebenarnya berasal dari kata Minangkabau

iaitu nagari.

Di Minangkabau sebelum sesuatu penempatan itu menjadi
nagari ia harus melalui satu proses metamoposis (Kato, 1982 :
75). Proses ini bermula dengan bentuk permukiman bagi
masyarakat Minangkabau disebut sebagai teratak. Daerah ini
merupakan suatu tempat di tengah-tengah padang atau hutan,
vang masih belum mempunyai tempat tinggal vyang berupa
bangunan, tetapi masyarakat sudah mengenali kehidupan

berladang dan pemimpinnya bergelar Tua Teratak.

Perluasan dari teratak~teratak terbentuk pula
permukiman yang lebih 1luas dikenali sebagai dusun. Pada
permukiman di dusun masyarakat tradisional Minangkabau

mengenali cara berladang dan bersawah. Namun konsep dusun
dapat dibahagi kepada dua kategori vyakni hutan rendah dan

hutan tinggi.



Pada konsep hutan rendah merupakan tanaman vyang
menerima air yvang banyvak dan dapat dibuat sawah dan konsep
hutan tinggi pula adalah tanah-tanah yang tidak dapat air
yang banyak namun tanah digarap untuk perladangan dan tidak
untuk sawah. Di dusun selalu dipimpin oleh seorang laki-laki
vang arif dan bijaksana dipilih dari keturunan ibu, untuk
mewakili beberapa buah rumah vyang digelar tungganai atau

mamak rumah.

Namun setelah pengelompokan ini menjadi besar maka
terbentuk pula koto, ada versi mengatakan kampung. Pada
perkumpulan masyarakat di kota dalam bidang pertanian mereka
menanam tumbuh-tumbuhan yang sempurna dan pada tingkat koto
masyarakat Minangkabau dikenal sebagai masyarakat pengumpul

makanan.

Pada perkembangan koto, maka baru terbentuk Nagari
vang mempunyail batas wilayah dan tujuan politik lengkap
dengan sistem pengendalian kelompok {Kato 1982 : 41). Di
nagari masyarakat Minangkabau mengenali pula hidup secara
teratur, dikenali undang-undang dan susunan masyarakat vang
terinci diakui oleh adat dan pada struktur nagari pula
terdapat rumah-rumah adat sesuai dengan sistem adat vang

dianuti.

Perkataan sembilan vang terdapat di hujung Negeri
Sembilan menunjukkan ada sembilan negeri yang menjadi rantau
Minangkabau di Semenanjung Tanah Melayu. Nama Negeri

Sembilan sebagali sebuah negeri adalah berasaskan kepada



gabungan sembilan buah negeri atau kawasan yang luas yang

mempunyai pembesar-pembesar sendiri.

Pada asalnya Negeri Sembilan ini terdiri daripada
Sungai Ujong, Naning, Rembau, Jelebu, Johor, Kelang, Jelai,
Ulu Pahang dan Segamat tetapi Kelang kemudian telah diberikan
kepada Selangor, Jelai dan Ulu Pahang diberi kepada Pahang

sementara Segamat diberikan kepada Johor.

Kawasan Negeri Sembilan kemudiannya terdiri daripada
Sungai Ujong, Rembau, Jelebu, Jchol, Ulu Muar, Inas, Gunung
Pasir, Terachi dan Jempul. Ahli-ahli sejarah membahagikan
sejarah awal Negeri Sembilan kepada tiga peringkat iaitu
peringkat awal apabila mnegeri itu dibahagikan kepada empat
negeri atau luak vyang termasuk Sungai Ujong, Kelang, Jelebu
dan Johor. Peringkat kedua iaitu jangkamasa pertengahan
apabila keempat-empat buah negeri atau luak yang diperintah
oleh orang Minangkabau tetapi di bawah takluk Johor, dan
peringkat ketiga iaitu jangkawaktu moden vang membawa
penyatuan Kepada keempat-empat luak itu dan menjadi sebuah
negeri berperlembagaan di bawah perintah Yang Di Pertuan.
Pada masa kini Negeri sembilan dibahagikan kepada enam daerah
pentadbiran iaitu Sungai Ujong (Seremban), Tampin, Johol,

Jelebu, Rembau dan Kuala Pilah (Zakiah Hanum, 1988 : 37).

Sungai Ujong adalah sebuah daerah vang terbesar di
antara kumpulan daerah-daerah tersebut. Sungai Ujong
mendapat namanya adalah dari perkataan Hujung Sungai. Ini

kerana tempat asal vyang dinamakan Sungai Ujong itu adalah



punca atau hujung dari beberapa batang sungai vang ada kaitan
rapat dengan cerita-cerita sejarah Sungal Ujong seperti
Sungai Beranang, Sungai Pajam, Sungai Batang Benar dan Sungai
Linggi. Semua hujung sungai ini berpunca dari dari satu
kawasan yang boleh dianggap kawasan asal vyang dipanggil

Sungai Ujong (Ab Samad Idris, 1968 : 54).

Masyarakat Negeri Sembilan terkenal dengan Adat
Perpatih. Adat Perpatih di Negeri Sembilan ini telah dibawa
oleh orang-orang Minangkabau dan masyvarakat Negeri Sembilan

masih menggunakan adat Perpatih ini di dalam kehidup mereka.

1.1 BAHAGIAN~BAHAGIAN ADAT MINANGKABAU

Adat bagi orang Minangkabau adalah sebahagian dari
jiwa mereka. Tiap-tiap perbuatan yang dipandang baik oleh
masyarakat Minang perlu disertai dengan kata-kata adat.
Faktor-faktor ini meliputi hidup mereka sehari-hari seperti
berkata ada adatnya, duduk tegak beradat, berjalan beradat,
makan minum beradat, jamuan vang terhormat adalah jamuan adat

dan Rumah Gadang Beranjung adalah rumah adat.

Adat boleh dibahagikan kepada empat kategori iaitu:

1. Adat Nan Sabana Adat
2. Adat Nan Diadatkan
3. Adat Nan Teradat

4. Adat Istiadat



1.1.1 Adat Nan Sabana Adat

Adat Nan Sabana Adat ialah suatu peraturan vyang
seharusnya menurut alur dan patut, seharusnya menurut agama
Islam {Syarak), menurut perikemanusiaan, adil dan beradab
serta menurut tempat dan masa. Adat Minangkabau menfatwakan

hal ini seperti:

Pada yapg sakit dilekatkan obat
pada yang benar lekatkan alur
pada air lepaskan tuba

pada garis memahat

pada yang diukur dikerat

pada rangkanya lekatkan permata

Bulat air oleh pembuluh
bulat kata oleh muafakat
bulat jantung oleh kelopak
bulat segolong

leper selajang

(Nasroen, 1971 : 64).

Adat Nan Sabana Adat ini merupakan Undang-undang
Dasar Adat Minangkabau yang tidak boleh diubah. Perkara yang

termasuk di dalam adat yang sabana adat ini ialah:

s Salasilah keturunan menurut jalur garis ibu yang

lazim disebut garis keturunan matrilinial.

ddie Harta pesaka yang turun temurun menurut garis

ibu dan menjadi milik bersama sejurai yang tidak



boleh diperjual belikan.

iid. Falsafah alam terkembang jadi guru dijadikan
landasan utama pendidikan ilmiah dan rasional di
samping menolak pendidikan mistik dan
irrasional.

(Amir M.S, 1987 : 21).

1.1e2 Adat Nan Diadatkan

Adat Nan Diadatkan ini ialah peraturan setempat yang
telah diambil dengan kata muafakat, ataupun kebiasaan yang
sudah berlalu dalam sebuah negeri. Perubahan atas peraturan
setempat ini hanva dapat dilakukan dengan permuafakatan
antara pihak-pihak yang terlibat dengan peraturan itu seperti

kata perbilangan,

Nan elok dipakai jo muafakat
Nan buruak dibuang jo hetongan
Adat abih dek bakarelahan

(Amir M.S, 1987 : 22).

Peraturan vang disusun di dalam Adat Nan Diadatkan
ini adalah untuk mengatur masyarakat di dalam segala bidang
terutama di dalam Kkehidupan sosial, dalam pergaulan, dalam
bidang ekonomi, politik dan sebagainya. Peraturan-peraturan
ini digunakan sehingga menjadi peraturan vang diadatkan

sehingga sekarang.



Tegasnya Adat Nan Diadatkan 1ini merujuk kepada
sesuatu vang berdasarkan konsep muafakat dan budi. Dalam
hidup bermasyarakat konsep tersebut menjadi landasan dalam
menentukan, memutuskan dan menghukum. Nilai-nilai kolektif
ini menjadi penentu kualiti tingkahlaku individu dan

masvarakat untuk menjalin perpaduan dan Keamanan.

1.143 Adat Nan Teradat

Adat Nan Teradat adalah kebiasaan seseorang dalam
kehidupan masyarakat vyang boleh ditambah atau dikurangi
malah boleh ditinggalkan selagi tidak menyvalahi landasan

berfikir.

Sebenarnya Adat Nan Teradat ini berhubung dengan
tingkahlaku dan kebiasaan peribadi seseorang, seperti cara

berpakaian, makan mipnum dan sebagainya (Amir M.S, 1987 : 22).

Tujuan Adat Nan Teradat ini adalah membimbing
masyarakat dalam segala kegiatan bagi mencapai tujuan baik di
dalam masyarakat. Di dalam konteks ini mungkin timbul
perbezaan sedikit sebanyvak di antara satu wilavah dengan
wilayah yvang lain, kerana ini mengikut sesuail atau tidaknya.
dengan tempat tersebut. Bagaimanapun asas aturan-aturan ini
tidak terkeluar dari kehendak-kehendak adat yang diadatkan
vang merupakan teras di adalam hukum~hukum peraturan adat
perpatih. ©Oleh kerana itulah didapati perbilangan yang ada

menunjukkan hal ini iaitu:



Adat sepanjang jalan
Bercupak sepanjang betung
Lain lubuk lain ikan
Lain padang lain belalang

Lain negeri lein adatnya

Dengan kata lain Adat Nan Teradat ialah kebiasaan
vang dilakukan oleh masyarakat. Adat ini terjadi dengan
sendirinya tidak terbit dari satu muafakat tetapi adalah
kerana kelaziman. Misalnya dalam perlakuan sehari-hari orang

muda mestilah menghormati orang yvang lebih tua darinya.

1.1.4 Adat Istiadat

Adat Istiadat 3ialah adat dalam pengertian upacara
atau tatatertib yang berlaku dalam satu-satu upacara.
Biasanva perlakuan ini berbentuk upacara-upacara vang
menggambarkan sesuatu kepercavaan. Adat Istiadat itu adalah
menurut keputusan dan resam vang dipakai dalam perkara-
perkara yang berhubung dengan adat istiadat seperti nikah

kahwin.

Dalam upacara nikah kahwin banyak terdapat adat

istiadatnya seperti:

1= Adat Istiadat Meminang

2. Adat Istiadat Pertunangan
3. Adat Istiadat Nikah

4, Adat Istiadat Persandingan

5. Adat Istiadat Berinai Kecil dan Besar



6. Adat Istiadat Menyembah

7. Adat Istiadat Bersiram

Oleh itu boleh dikatakan bahawa setiap upacara yvang
berlangsung di hari perkahwinan itu merupakan Adat Istiadat.
Setiap acara disusuli dengan cara beradat istiadat, malah di
dalam Adat Istiadat ini ada ketua-ketuanya vang akan

menyempurnakannya.

Kesimpulannya dapatlah dikatakan bahawa pengertian
adat di dalam Adat Minangkabau mencerminkan dan membuktikan
bahawa adat itu berkembang. Pembahagian adat itu adalah
sangat penting untuk mengetahui bahagian adat mana yang boleh
diertikan sebagai hukum adat. Ini kerana adat itu meliputi
segala lapangan hidup. Adat sebagai peraturan cara hidup
sesuatu masyarakat di mana berkembang mengikuti perkembangan
masyarakat itu sendiri dan masyarakat berkembang mengikut

keadaan sekelilingnya.

1.2 ASAL-USUL ADAT MINANGKABAU

Tambo menyebutkan bahawa pemerintahan di Minangkabau
menganut dua sistem, iaitu Koto Piliang dan Bodi Caniago.
Sistem Koto Piliang digagaskan oleh Datuk Ketemenggungan,
sistem vang lain pula oleh Datuk Perpatih Nan Sebatang.
Kedua-dua beradik ini mempunvai ibu yang sama tetapi
berlainan avah. Ayah Datuk Ketemenggungan, seorang raja yang
bergelar Sri Maharaja DiRaja. Manakala Datuk Perpatih Nan

Sebatang, ayvahnya pembantu utama raja vyang bernama Cati



10

Bilang Pandai (A.A. Navis, 1984 : 54).

Kedua-dua beradik ini sejak kecil lagi telah
digambarkan selalu berkelahi, hinggakan waktu dewasa juga
mereka selalu bertentangan dalam menentukan sistem
pemerintahan. Datuk Ketemenggungan lebih mengutamakan cara
pemerintahan dari atas iaitu lebih suka memerintah dengan
bertitah, manakala Datuk Perpatih pula amat mementingkan cara
pemerintahan dari bawah iaitu beliau lebih rela memerintah

dengan cara berunding (Abdul Rahman, 1964 : 24).

Apabila menentukan pemerintahan, kedua-dua beradik
ini selalu bercanggah pendapat. Datuk Ketemenggungan
mempunyai sikap degil vang tidak mahu merubah segala
keputusan. Pertengkaran berlaku apabila Datuk Perpatih ingin
mengubah saksi hukum vyang dikenali sebagai "Tarik balas",
iaitu hukuman bunuh bagi yang membunuh, dan dilukai bagi vang
melukai. Datuk Ketemenggungan tidak mahu menerima pendapat
Datuk Perpatih itu. Oleh kerana berkecil hati Datuk Perpatih

pergi merantau (A.A. Navis, 1984 : 55).

Datuk Perpatih membawa diri dan merantau, pelayaran
Datuk Perpatih bukan sahaja setakat mengelilingi Selat Melaka
bahkan sampai ke Ceylon (Sri Lanka), Burma, Siam dan Negeri
China. Di Negeri China beliau tertarik hati melihat
penduduk-penduduknya yvang berkelompok-kelompok dan berpuak-
puak diperintah oleh seorang ketua. Tiap-tiap ketua itu
dengan sendirinya menjadi wakil kepada ahli-ahlinva dan duduk

di dalam Mesyuarat DiRaja. Masing-masing puak itu diberi



11

nama mengikut keturunan seperti puak Lim, puak Lee dan puak
Tan. Mereka tidak dibenarkan kahwin sepuak. Susunan dan
peraturan masyarakat ini serba sedikit dipelajarinva.
Peraturan-peraturan yvang baik dan sesual digunakannya semasa
beliau menyusun adat dilaras Bodi Caniago (Md Sharif, 1974 :

8).

Apabila kembali ke tanah asalnya di Padang Panjang,
abangnya Datuk Ketemenggungan didapati telah diberi
memerintah wilayvah bahagian kota vyang diberi nama Laras Koto
Piliang iaitu laras yang berlembagakan Adat Pilihan dari Adat

Pagaruvung vang di bawah pemerintahan Aditiawarman.

Datuk Perpatih pula diberi memerintah di Laras Bodi
Caniago. Datuk Perpatih menyusun adat di laras itu serta
ditokok tambah dengan apa yang baik vyang didapatinva semasa
beliau merantau. Tiap-tiap adat yang hendak dibuat berunding
dan bermuafakatlah beliau dengan ketua tiap-tiap suku di
dalam laras. Apabila telah dapat kebulatan muafakat barulah

sesuatu adat itu ditetapkan (Md Sharif, 1974 : 9).

Setelah Negeri Mimnangkabau itu dibahagi dua iaitu
Koto Piliang dan Bodi Caniago maka Datuk Ketemenggungan
berkuasalah di bahagian pesisir dan Datuk Perpatih berkuasa
di sebelah darat. Bertolak dari sinilah pemerintahan Datuk
Ketemenggungan dikenali dengan Adat Temenggung dan
pemerintahan Datuk Perpatih Nan Sebatang pula dikenali

sebagai Adat Perpatih.



12

Sistem pemerintahan vang disusun oleh Datuk
Ketemenggungan berpusat di Istana berdaulat kepada Yang Di
Pertuan dengan semboyan "Titik Dari Atas" sedangkan sistem
patuk Perpatih berdasarkan negeri berdaulat kepada rakyat

dengan semboyvan "Membusut Dari Bawah".

Dari sini timbullah dua pelarasan di Minangkabau
iaitu pelarasan Koto Piliang dengan dijunjung adatnya oleh
Datuk Ketemenggungan vang bersifat “Autokratik" dan pelarasan
Bodi Caniago dengan dijunjung adatnya oleh Datuk Perpatih Nan

Sebatang berfahaman “Demokrasi". Di dalam tombo dikiaskan,

Baragieh-agieh indak bacarai

(Maksudnya, beragih-agih tidak bercerai)

Tidak bercerai kerana sungguhpun pelarasan ada dua
tetapi tidak membawa perubahan terhadap dasar adat (M. Rasjid

Manggis, 1971 : 114).

1.3 HUBUNGAN MINANGKABAU DENGAN NEGERI SEMBILAN

Tarikh awal kedatangan orang-orang Minangkabau ke
Negeri Sembilan masih tidak dapat ditentukan. Walaupun
begitu terdapat beberapa orang sarjana telah memberi pendapat
mereka mengenai tarikh kedatangan orang-orang Minangkabau ke

Negeri Sembilan.

Mengikut pendapat Marsden penghi jrahan orang
Minangkabau ke Semenanjung Tanah Melayu berlaku dengan

terbukanya Temasik. Marsden menganggap bahawa Sri Tri Buana



13

yvang membuka Temasik pada abad ke 12 merupakan seorang

pembesar dari Minangkabau (Marsden, 1966 : 333).

Penghijrahan orang-orang Minangkabau pada masa itu
hanva terhad di Temasik sahaja, malah mereka masih belum
sampal ke kawasan Semenanjung, khususnya Negeri Sembilan.
Mengikut pendapat Wilkinson, vang berpandukan teks Sejarah
Melavu, beliau telah membuat perbandingan di antara data-data
dari cerita lisan vyang ada dengan bahan bertulis setempat,
Khususnya Sejarah Melayu dan laporan penulis Portugis serta
Belanda mengenai wilayah-wilayah di pendalaman Melaka

(Wilkinson, 1911 : 1-4).

Hasil dari penulisannya yang kritikal ini Wilkinsen
telah berpendapat bahawa migrasi orang Minangkabau yang
pertama ke Negeri Sembilan berlaku dalam abad ke 16 iaitu
selepas jatuhnva kerajaan Melayu Melaka ketangan Portugis

dalam tahun 1511 (Wilkinson, 1911 : 12).

Disamping pendapat-pendapat dari sar jana barat
terdapat juga pendapat dari sarjana tempatan seperti Shahba.

Menurut Shahba di dalam bukunya Pusaka Naning,

Pada kurun vang ke 16 itulah masanya orang-orang
Minangkabau vang mula-mula datang membuka tanah
Naning itu. Pada masa itu Naning termasuk di dalam
hitungan Negeri Sembilan yang asli.

(Shahba, 1951 : 17)



14

Menurut Shahba di dalam bukunya vang lain iaitu

Pahlawan Dol Said Naning. Beliau telah memberi satu tarikh

baru tentang kedatangan Datuk Perpatih seperti katanya,

...... Nama Naning telah diberi oleh Datuk Perpatih
Nan Sebatang iaitu tatkala beliau menumpu datang ke
daerah itu dalam tahun 1377......

(Shahba, 1956 : 7)

Selanjutnya di dalam penulisan yang sama Shahba
menyatakan bahawa lain-lain negeri yang menjadi rantau
Minangkabau telah dibuka pada abad ke 16. Seperti di dalam

petikan,

Pada kurun vyang ke 16 iaitu setelah orang-orang
Minangkabau yvang di Naning itu selalu berulang alik
membawa hasil vang didapati mereka dari Naning dibawa
masuk ke Minangkabau pada masa itu. Orang-orang
Minangkabau telah mengetahui bahawa Tanah Melayu ini
banyak boleh didapati hasil-hasil penghidupan dari
buminya maka orang-orang Minangkabau telah datang
beramai-ramai dan berpasuk-pasukan. Setelah pasukan-
pasukan itu sampai ke Naning ada yang pergi ke
Segamat, Ulu Muar, Johol, Rembau, Sungai Ujong,
Jelebu, Kelang, Ulu Pahang Jempul dan Serting Jelai,
semakin lama semakin biak pengaruhnya ....

(Shahba, 1956 : 13)



15

Dengan kenyataan ini Shahba secara tidak langsung
menyatakan bahawa Naning telah dahulu dibuka dan rantau-
rantau Minangkabau yang lainnya dibuka kemudian iaitu pada

abad ke 16.

Dari pendapat-pendapat di atas boleh dibuat
kesimpulan bahawa para sarjana belum mencapai Kkata sepakat
tentang penghijrahan orang Minangkabau ke Semenanjung Tanah
Melavu. Walau bagaimanapun berpandukan kepada pendapat-
pendapat tersebut mungkin boleh dikatakan bahawa penghijrahan
keluar orang Minangkabau ini telah bermula dari abad ke 11
dan awal abad ke 12, tetapi mereka ini tidak mungkin sampai
ke wilayah Negeri Sembilan. Penghijrahan mereka ke wilayah
Negeri Sembilan mengikut Shahba mungkin bermula di antara

abad ke 14 dan abad ke 16.

Hubungan sejarah ikatan darabh dari tali temali
kebudayaan antara Negeri Sembilan dengan Minangkabau umumnva
kerajaan Pagaruyung dan Minangkabau Khususnya adalah amat

erat sekali.

Kedatangan orang-orang Minangkabau ke Tanah Melavu
adalah bermula di Melaka. Melaka yang terkenal sebagai pusat
perdagangan pada zaman itu telah didatangi oleh orang-orang
Minangkabau yvang datang berdagang dan kemudian menetap di
sana. Menurut Winstedt, migrasi orang Minangkabau
menyeberangi Selat Melaka telah bermula dalam abad ke 15, dan
Wilkinson menyatakan dalam abad ke 16 (Mochtar Naim, 1979

69).



16

Bermula dari Melaka orang-orang Minangkabau telah
menduduki daerah pendalaman termasuk Naning, Rembau dan
sungai Ujong seterusnya Jelebu, Kelang, Inas, Pasir Besar,
segamat dan Jelai. Seratus dua puluh tahun lamanya proses
ini berlangsung dan imigran-imigran Minangkabau ini terus

datang dan menetap di negeri-negeri tersebut.

Perkampungan-perkampungan orang Minangkabau boleh
dijumpai apabila keluar dari Kuala Lumpur menuju ke Negeri
Sembilan. Permukiman Hulu Langat, Cheras, Ulu Semenyih,
Semenyih dan Beranang ramali penduduknya terdiri dari orang
Sumatera Barat. Di daerah ini mereka menjadi petani tetapi
ada juga vang menjadi peniaga dan berjaja secara kecil-

kecilan (Mochtar Naim, 1979 : 149).

Negeri Sembilan semasa kedatangan orang-orang
Minangkabau hanyalah berupa kampung-kampung yang diperintah
oleh datuk-datuk yang menerima pengakuan dari Yang Di Pertuan
Sultan Johor. Kedatangan orang~orang Minangkabau ini membawa
pengaruh mereka sendiri, mereka berkeinginan untuk
menggantikan undang-undang Johor kepada hukum adat
Minangkabau. Sementara itu Johor bertambah lemah dengan
terbunubnya Sultan Mahmud II. Kemudian digantikan oleh
Bendaharanya tetapi diusir dan digantikan oleh Raja Kecil
vang mengaku dari Siak, iaitu putera Sultan Mahmud II. Raja
Kecil kemudian digulingkan oleh putera-putera Datuk Bendahara
dengan bantuan Bugis. Negeri Sembilan akhirnya jatuh

ketangan Bugis dan memaksa agar tunduk kepada penguasaannya.



17

Datuk-datuk vang memerintah di Negeri Sembilan menolak
penguasaan Bugis tersebut dan memohon kepada BSultan Johor
{(Sultan Abdul Jalil IV) untuk mengizinkan mereka memilih
putera mahkota mereka sendiri untuk memerintah Negeri
Sembilan dan mengusir orang Bugis keluar. Sultan tidak dapat
memberi mereka seorang Putera Mahkota untuk memerintah Negeri
Sembilan oleh itu mereka meminta izin untuk menjemput seorang
Putera Mahkota dari Minangkabau, hal ini dipersetujui oleh

Sultan (Mochtar Naim, 1979 : 70).

Penghulu-penghulu Rembau, Sungai Ujong dan Naning

telah menjemput Raja Ibrahim untuk memerintah Negeri Sembilan

{Winstedt, 1934 : 59). kemunculan Raja Ibrahim telah
menindahkan taat setia mereka daripada Johor kepada
pemerintah yang datang dari Minangkabau itu. Sungguhpun

begitu Raja Ibrahim tidak berkesempatan memerintah selanjut
nya kerana pada tahun 1678 beliau telah mati terbunuh

(Winstedt, 1934 : 54).

Keinginan untuk mendapat pemerintah ini tidak
terhenti begitu sahaja. Penghulu~penghulu Rembau, Sungai
Ujong, Johol, Naning dan Jelebu telah menjemput Raja Kasah
pada tahun 1722. Beliau tidak dapat menjadi peneraju
persatuan negeri-negeri tersebut dan telah dihantar kembali
ke Sumatera. Pada tahun 1930an disusuli pula oleh Raja Adil
dan Raja Khatib pada tahun 1772/3 tetapi kedua-duanya tidak
diterima sebagai pemerintah oleh penghulu-penghulu di rantau

Minangkabau di Semenenjung Tanah Melayu (Winstedt, 1934 :



18

94). Akhirnya Raja Melewar telah dihantar sebagai Yang Di
Pertuan Negeri Sembilan untuk mewakili Raja Alam di
Minangkabau/Pagaruyung (Mansoes 1970 : 68). Pada tahun 1773
Raja Melewar pun ditabalkan sebagai Yang Di Pertuan Negeri
Sembilan. Beliau ditabalkan di Penajis, Rembau, kemudian
beliau berpindah ke Seri Menanti dan kekal bersemayam serta

sebagal keadilan untuk penduduk Minangkabau.

1.1.4 ADAT PERPATIH DI NEGERI SEMBILAN

Adat Perpatih di Negeri Sembilan ini telah dibawa
oleh orang-orang Minangkabau. Pada masyarakat Adat Perpatih,

adat itu adalah peraturan hidup di dunia,

Hidup dikandung adat

Mati dikandung tanah

Tujuan adat adalah untuk kebaikan, adat menimbulkan
vang baik dan menghilangkan yang buruk. Adat berguna kerana

ia membawa ketenteraman dalam masyarakat.

Masyarakat Adat Perpatih mengamalkan sistem
kekeluargaan sebelah ibu atau mengikut mnasab ibu. Terdapat

tiga peringkat dalam nasab ibu iaitu:

1. Sasuku
2: Saparuik
3. Sepayung

Suku ialah unit utama dari struktur sosial.

Perkataan suku itu bererti keluarga atau kaum.



19

Setiap suku mempunyal nama sukunya masing-masing dan
dan satu-satu suku itu mempunyvai ikatan kuat dan
menganggap seperti adik beradik antara satu sama
lain. Di Negeri Sembilan terdapat 12 suku yang biasa
ditemui.

1. Suku Biduanda

2. Suku Batu Hampar

3. Suku Paya Kumbuh

4. Suku Mungkal

5. Suku Tiyga Nenek

6. Suku Sri Melenggang

7. Suku Sri Lemak

8. Suku Batu Belang

9, Suku Tanah Datar

10. Suku Anak Aceh

11. Suku Anak Melaka

12. Suku Tiga Batu

Amalan hidup bersuku ini amat besar faedahnya bagi
masyarakat dalam pergaulan hidup berkeluarga. Anggota satu-
satu suku adalah dipercayvai keturunan dari satu nenek moyang
perempuan vang tidak dikenali. Faktor ini menyebabkan dua
orang ahli suku tidak boleh berkahwin sama ada dalam atau

luar negeri (Maruhua Batuah, 1954 : 75).

Amalan bersuku ini juga dapat memberi panduan di mana
kampung halaman dahulu yang masih ditunggui oleh keluarga

perempuan. Di samping itu adat bersuku ini dapat mengekalkan



20

kaum, sehingga dapat memurnikan hidup dengan berkasih-kasih,
pertolong-tolongan, sebab orang yang sesuku itu bolehlah

diibaratkan,

Sasakit sasanang
Samalu sasopan

dan
Adat bersaudara, saudara pertahankan
Adat berkampung, kempung pertahankan
Adat bersuku, suku pertahankan

Adat bernegeri, negeri pertahankan

atau boleh dikatakan seperti

Barek sapikua

Ringan sejinjiang

Ini bermakna sama-sama memikul atau menjinjing hina
dan malu yang menjadi tanggungan sesuatu suku itu. (Rasjid

Manggis, 1982 : 112).

Di samping itu tiap-tiap suku itu pula dipecahkan
kepada beberapa bahagian kecil vyang dipanggil perut. Setiap
perut dalam satu-satu suku itu mempunyai ketua masing-masing
vang bergelar buapak. Buapak atau mamak bertanggung jawab
tentang kelakuan, kebajikan dan kedamaian dalam perutnya
(Kato, 1989 : 29). Pengertian mamak ialah saudara lelaki
ibu. Mamak juga merupakan pemimpin. Oleh kerana itu
pengertian mamak pada setiap lelaki vyang lebih tua juga

bererti penyvataan bahawa yang muda memandang vang lebih tua



21
menjadi pemimpin, seperti kata perbilangan,

Kemanakan berajo ka mamak
Mamak berajo ka penghulu
Penghulu berajo ka nan bana
bana badiri sandirinyo

(A.A. Navis, 1984 : 130)

Sapayung pula adalah perkumpulan anggota masyarakat
vang tertakluk di bawah perlindungan seorang ketua yang
bergelar penghulu (Kato, 1989 : 29). 8atu-satu suku biasanya
mengandungi lebih daripada satu payung. Jumlah sebenar
payung yvang terdapat dalam satu-satu suku bergantung kepada
penambahan bilangan anggofa suku dan peraturan-peraturan yang
terdapat dalam satu-satu nagari (Kato, 1989 : 31). Rumah
bagi anggota sepayung terletak berhampiran antara satu sama

lain atau disatu tempat dalam satu-satu nagari.

Masyarakat adat perpatih ini sebenarnya tidak bebas
dari susun lapis masyarakat. Terdapat dua kategori vyang

berkaitan menjadi asas susun lapis itu.

1. Keturunan penduduk asal berbeza dengan
keturunan orang mendatang
2. Petugas-petugas adat berbeza dengan orang

kebanyakan.

Kedua-dua susun lapis masyarakat ini sebenarnya
berkait, kerana hanya keturunan penduduk asal sahaja vyang

boleh menjadi petugas-petugas adat (Kato, 1989 : 47).



Di

22

dalam satu-satu suku keturunan penduduk asal

bertaraf tinggi dari pendatang. Mengikut pandangan penduduk

asal, Kemanakan terbahagi kepada empat:

1.

Di sini

Kemanakan di bawah dagu - ia terdiri dari
penduduk asal itu sendiri atau orang yang ada
hubungan darah dengan penduduk asal itu.
Kemanakan di bawah dada - maksudnya kemanakan
vang hubungannya adalah kerana sukunya sama
tetapi penghuninya berlainan.

Kemanakan di bawah pusat - kemanakan yang
hubungannya kerana sukunya sama tetapi berbeza
negeri asalnya. Mereka ini diberi tanah untuk
bertani dan untuk tapak rumah. Malah mereka
mendapat hak vyang sama terhadap harta-harta
sebagaimana vang dirasai oleh kemanakan di
bawah dagu tetapi mereka tidak berhak
menyandang jawatan sebagai penghulu.

Kemanakan di bawah lutut - maksudnya orang
luar (datang) vyang berbeza berbeza suku dan
berbeza negeri tetapi meminta perlindungan di
tempat itu (A.A. Navis, 1988 : 136). Mereka
tidak berhak terhadap harta atau jawatan-

jawatan adat.

terdapat beberapa perbezaan di antara

kemanakan di bawah pusat, walaupun kemanakan di bawah pusat

mendapat hak vang sama seperti kemanakan di bawah dagu tetapi



23

kemanakan di bawah dagu adalah tuan di dalam negeri mereka.
Mereka mengawal tanah yang lebih luas dan vyang lebih baik
dari kemanakan di bawah pusat. Malah kadangkala kawasan
tempat tinggal mereka dipisahkan antara satu sama lain (Kato,

1989 : 49).

1.5 SISTEM HUKUM ADAT PERPATIH

Hukum adat ditakrifkan sebagai keseluruhan dari adat
vang ternyata dalam “kerukunan" iaitu keseluruhan dari
keputusan-keputusan dan aturan-aturan serta lembaga yang
mengenali hubungan kemasyarakatan yang dikuti oleh masyarakat

adat sebagai tata masyarakatnya (Abdullah Sidik, 1975 : 18).

Masyarakat hukum adalah kelompok manusia dari
kalangan sesuatu bangsa yang tunduk dalam kesatuan hukum yang
berlaku. 1Ini seperti masyarakat adat perpatih yang patuh dan

tunduk dalam kesatuan hukum adat mereka.

Di dalam masyarakat hukum ini, tiap-tiap anggota
masyarakat mestilah mengikut aturan-aturan yang ditetapkan,
supaya keamanan dalam masyarakat terjamin. Seorang yang
tidak menurut aturan tersebut tidak dan tahu adat mereka akan
dijatuhkan hukuman_yang setimpal dengan perlanggaran adat itu

(M. Rasjid Manggis, 1982 : 175).

Hukum adat berbeza dengan hukum yang lain, kerana
hukum adat tidak tertulis tetapi berakar umbi di dalam hati.

Walau bagaimanapun hukum~hukum adat ini banyak terkandung di



dalam perbilangan adat. Adalah malu apabila

dikatakan tidak beradat bagi masyarakat hukum

24

seseorang

adat, malu

seorang adalah malu bersama seperti kata perbilangan adat,

Suku indak buliah diamjak
Malu indak buliah diagiah

(M. Rasjid Manggis,

Di dalam masyarakat adat perpatih malu
dibahagi, malu seorang malu semua, sebab nila se

susu sebelanga. Mereka enggan mencari siapa yang

1982 : 177)

tidak boleh
titik rosak

salah siapa

vang benar serta siapa vyang kalah dan siapa vyang menang.

Kalah menang bagi mereka sama sahaja, mereka

lebih suke

kedua-dua pihak puas hati berjabat tangan seperti kata

perbilangan adat,

Menang kecundang
Alah berundurkan

Seraya berjabat tangan

Hukum adat dalam adat perpatih meliputi

sosial mereka seperti:

1. Hukum Harta Pusaka

2. Hukum Tentang Keluarga Asas
3s Hukum Tentang Orang Semenda
4. Hukum Tentang Perkahwinan
5. Hukum Tentang Penceraian

6. Hukum Jenayah

kehidupan



25

Hukum Harta Pusaka

Harta pusaka terdiri dari empat jenis iaitu:

i. Harta pusaka

ii. Harta pembawa
iii. Harta dapatan
iv. Harta carian

Harta pusaka ialah harta kepunvaan sesuatu suku atau
perut vang telah diwarisi turun temurun daripada ibu kepada
anak perempuan dan seterusnya kepada keturunan anak

perempuan.

Hukum bagi mewarisi harta pusaka ini diberikan kepada
keturunan perempuan. Apabila ibunya meninggal harta pusaka
ini akan diwarisi kepada anak perempuan mereka, jika tiada
anak perempuan diwariskan kepada keluarga perempuan vang
sekedim. Harta pusaka tidak boleh dijual dan digadaikan,
jika berlaku juga akan diletakan berbagai rintangannva

seperti kata perbilangan,

Sah batal pada sekedim

Kata bercari pada warisnoya
Tinggal waris menongkat
Tinggal sekedim melintang
Tinggal harta bertuan tak jadi

Tinggal tua batal

Harta pembawa pula adalah harta dari pihak lelaki.

Harta-harta ini termasuklah harta carian semasa bujang, harta



26

yang dihadiahkan oleh ibu bapa kepada anak lelakinya dan

harta bahagiannya hasil pembahagian harta carian.

Harta pembawa ini biasanya akan dipulangkan kepada
waris apabila pemilik harta ini meninggal dunia (Nordin

selat, 1982 : 117).

Harta dapatan ialah harta kepunyaan perempuan vang
diwarisinya dari harta pusaka. Harta dapatan ini termasuklah
harta carian dan harta vyang didapatinya waktu bercerai.
Harta ini akan diwarisi oleh anak perempuannya jika ia

meninggal dunia.

Harta carian ialah harta carian suami isteri. Di
samping segala tokok tambah harta pembawa dan harta dapatan
waktu berkahwin dikira sebagai harta carian. Pembahagian

harta carian suami isteri ini adalah seperti berikut:

Jika isteri atau suami meninggal tampa keturunan,

semuanya diwarisi pada yvang tinggal.

Jika suami vang meninggal dan ada anak, harta jatuh

pada isteri dan anak-anak.

Jika isteri meninggal dan punya anak, harta akan
dibahagi antara suami dengan anak-anak. Di dalam pembahagian

harta ini kata perbilangan adat menyatakan:

Pembawa kembali
Dapatan tinggal

Carian bahagi



27

Mati laki tinggal ke bini

Mati bini tinggal ke laki

Hukum Tentang Keluarga Asas

Anak-anak akan dipelihara dengan tunjuk ajar semenjak
dilahirkan sehingga dewasa. Bila anak telah berumur enam
tahun sama ada lelaki atau perempuan akan dihantar mengaji
Al-Quran. Cara ini akan menghindarkan anak-anak itu nanti

dari membuat kerja-kerja vang tidak berfaedah.

Apabila anak-anak itu telah meningkat remaja, jika
perempuan diajar menjahit dan mengayam. Manakala vang lelaki
bila remaja akan diajar ilmu mempertahankan diri seperti kata

perbilangan:

Dapat tikar sehelai bantal sebuah
Sukalah emak dengan bapanya

Bagi laki-laki diserahkan mengaji
Dapat ayat sepatah pan dua

Tangkal judi dengan sabung

Kemudian anak si laki-laki

Sampai ukur dengan jangkanya

Kalau ke laut belajar cincang dayung

Kalau Ke darat belajar cincang pedang



28

Hukum Tentang Perkahwinan

Di dalam adat perpatih larangan utama ialah berkahwin
sesuku. Larangan ini terjadi kerana mengikut Kkepercayvaan
keturunan hasil dari perkahwinan itu nanti akan cacat di
samping itu bagi anak perempuan, mereka tidak akan diberi
harta pusaka, pendek kata mereka akan diumpamakan sebagai

orang terbuang. Seperti kata perbilangan adat,

Laksana buah beluluk
Tercampak ke iaut tidak dimakan ikan

Tercampak ke darat tidak dimakan ayam

Sistem perkahwinan dalam adat perpatih adalah
berbentuk kahwin semenda, kerana perkahwinannya dibenarkan
diantara dua pasang lelaki dan perempuan yang berlainan suku

dan berkediaman ditempat semenda.

Menurut masvarakat adat perpatih perkahwinan biasanva
didahului oleh upacara-~upacara vyang disebut adat istiadat
seperti pinang meminang dan pertunangan (Abdullah Sidik, 1975
: 135). Di dalam upacara meminang dan pertunangan tersebut

diletakkan dalam kata-kata adat seperti,

Cincin sebentuk menanya ibu bapanya
Cincin dua bentuk oso sekata

Oso sekata, cincin dibalikkan

Ta' oso sekata, cincin dibalikkan
Oso sekata janji diikat

Dalam janji digaduhkan



29

Sampai janji ditepati
Elak si lelaki luncur tanda
Elak si perempuan ganda tanda

Sawan gila luar janji

Dari perbilangan yang disebutkan itu maka sepakatlah
berlakunya pertunangan, iaitu suatu janji vang mengikat untuk
berkahwin. Jika persetujuan ini diputuskan oleh satu pihak,
maka ia akan menimbulkan akibat hukum, iaitu jika lelaki
mungkir janji hilang tanda sebaliknya, jika perempuan mungkir
mungkir tanda pertunangan itu akan diganda. Apabila hari
vang telah dijanjikan tiba, upacar perkahwinan akan dilaku
kan. Upacara yang terpenting ialah nikah vang dilangsungkan

mengikut hukum Syarak.

Hukum Tentang Penceraian

Hukum tentang penceraian pula adalah mengikut hukum
Svarak di mana suami diperkenankan menceraikan isterinya
dengan menjatuhkan talak.

Hukum Jenayah

Di dalam adat perpatih terdapat lapan jenis jenavah

iaitu:
1. Tikam bunuh
2. Upas racun
3s Samun sakar

4. Siar bakar



30

L Maling curi
6. Umbuak umbai
T Sumbang salah
8. Dahaga dahagi

Di dalam kesalahan~-kesalahan jenayah ini akan
disiasat dengan begitu teliti sekali di samping bukti-bukti
yang akan membantu menjelaskan lagi setiap kes. Apabila
benar sesaorang itu didapati bersalah ia akan dihukum
mengikut beratnya kesalahan itu. Terdapat tiga Kkategori

hukuman yang akan dijatuhkan.

1. Gali wurat iaitu hukuman yang paling berat.
Tertuduh akan dihukum buang dari kampung untuk

selama~lamanya.

2. Buang batang iaitu tertuduh dikehendaki
menyembelih kerbau atau Kkambing dan membuat
kenduri menjamu seisi kampung. Tertuduh akan
meminta ampun dengan menyembahkan tapak sireh

kepada hadirin yang datang.

3; Getis pucuk ini merupakan hukuman paling
ringan iaitu dengan menyembah tanda minta
ampun yvang dilakukan secepat mungkin di antara

kedua belah pihak (Nordin Selat, 1982 : 139).

Kesimpulan hukuman jenayah yvang ditetapkan ini adalah

hukuman vang ringan dan berdasarkan muafakat.



31

1.6 SISTEM KEKELUARGAAN ADAT PERPATIH
Sistem msyarakat adat perpatih adalah sistem
yang mementingkan kerjasama, kesetiaan dan sistem

kekeluargaan memainkan peranan penting di dalam menentukan

perjalanan politik, ekonomi dan organisasi sosialyang lain.

Di dalam sistem politik kekeluargaan merupakan satu
dari dua faktor yang menentukan pembahagian kepada unit-unit
politik. Faktor vang kedua ialah kawasan. Unit politik vang
terkecil ialah perut, tiap-tiap anggota perut mengaku dan
percaya bahawa mereka berasal dari moyang yang sama. Faktor
kawasan yang mempunyai pengaruh kekeluargaan ini terbukti
pada pemilihen ketua luak. Seperti undang mereka dilantik
berasaskan kepada suku iaitu suku biduanda. Suku juga
merupakan satu unit kekeluargaan. Anggota-anggotanya percaya
bahawa mereka berasal dari moyang vang sama tetapi sukar

untuk digalurkan.

Melalui sistem ekonomi pula, tanmah pada konsepnya
adalah hak milik bersama antara perut dan suku tanah vang
diwariskan adalah tanah pusaka. Tanah pusaka tidak boleh

dijual beli tanpa kebenaran suku yang terlibat.

Tanah pusaka merupakan tanah tempat tinggal. Anggota
keluarga yang berpindah ke kampung atau ke luak lain tidak
lupa untuk balik menjenguk kampung halaman yang masih
ditunggui oleh saudara-mara perempuan mereka di tanah pusaka

tersebut. Oleh itu kekeluargaan amat penting di dalam sistem



32

adat perpatih. KXekeluargaan terdiri dari empat kategori

mengikut sistem adat perpatih.

1.6.1 Keluarga Sedarah Nisab Ibu

Keluarga sedarah nisab dibu ini Keturunannya dikira
melalui nasab perempuan, iaitu ahli kepada perut, payung dan
suku ibunya. Mereka menjadi anggota kumpulan ini sepanjang
havatnya. Payung ialah satu kumpulan Kketurunan vang bersatu
di bawah seorang penghulu (Katc, 1989 : 35). Satu keturunan
zuriat mempunyai harta yang dimiliki bersama termasuk tanah
untuk bertani, harta pusaka dan gelaran adat. Perut juga ada
ketuanya sendiri. Hak untuk menggunakan harta pusaka
diberikan kepada perut. Tidak semua anggota perut tinggal di
tanah pusaka. Terdapat anggota vyang berpindah di tanah
carian sendiri, tetapi di kampung asal dan di tanah pusaka
mereka sentiasa ada kawan kerabat yang masih menunggu tanah

pusaka tersebut.

Dalam lingkungan perut beberapa peraturan yang.mesti
dipatuhi. Keluarga lelaki vyang tua dihormati dan dipatuhi
cakapnya begitu juga keluarga perempuan vyang tua, dihormati
malah merupakan tempat bermanja dan mengadu hal. Sesuatu
perut boleh dibahagikan kepada kumpulan yng lebih kecil lagi
iaitu ruang dan rumpun tetapi tiada ukuran yang jelas tentang

anggota-anggotanya.

Unit kekeluargaan yang terbesar dalam adat perpatih

ialah suku. Sistem suku ini dibawa oleh orang Minangkabau



33

yvang datang ke Negeri Sembilan. Mereka tinggal berkelompok-
kelompok dan nama suku mereka diambil sempena nama negeri
asal mereka di Minangkabau, seperti suku Paya Kumbuh, suku
Tanah Datar, suku Batu Hampar dan suku Sri Lemak. Hubungan
kekeluargaan mereka dianggap sebagai saudara mara jika mereka
datang dari satu suku yang senama walaupun mereka datang dari
tempat yvang berlainan (Nordin Selat, 1982 : 40). 0leh kerana
mereka dianggap sebagai saudara mara maka di dalam sistem
kekeluargaan adat perpatih dilarang berkahwin sesama suku.

Perbuatan ini dianggap hina dalam sistem adat perpatih.

Tiap-tiap luak ada suku warisnya iaitu suku yang
boleh mencalonkan kKetua luak iaitu Undang. Suku waris bagi

memegang jawatan undang ialah suku Biduanda.

Seseorang anggota keluarga vang lahir dalam suku
ibunya akan disebut Ego. Terdapat anggota-anggota perut dan
suku vang dianggap sedarah kerana berasal dari moyvang

perempuan yvang sama iaitu:

1. Emak ego, emak-emaknya vang mengikut perut
perempuan.
2. Adik beradik sama ada lelaki ataupun perempuan

kepada emak ego.

3. Adik beradik lelaki dan perempuan kepada Uwan,
nenek dan moyang ego.

4. Adik beradik ego.

5. Saudara sepupu ego sebelah ibu.



34

6. Adik beradik tiri yang seibu tetapi berlainan

bapa.

Ikatan ego dengan emak saudara dan bapa saudara
sebelah ibunya amat kuat. Mereka saling menyayvangi dan bantu
membantu dari segi nasihat dan juga material (Nordin Selat,

1982 : 37).

1.6.2 Keluarga Kedim

Keluarga kedim bermaksud keluarga yang paling rapat.
Ini termasuklah semua anggota suku. Keluarga kedim terdiri
daripada dua jenis:

1. Kedim biasa

2. Kedim benar

Kedim biasa ialah persaudaraan berdasarkan sama suku
dan hubungan kekeluargaan yang rapat tetapi kedim biasa ini
tidak boleh mencampuri urusan-urusan peribadi saudara sekedim

nya.

Kedim benar pula merupakan persaudaraan yang rapat
vang berhak memberi kata putus dalam sesuatu hal. Ia
merupakan anggota vang paling berkuasa dalam perut. Selain
itu anggota lain boleh juga menjadi anggota kedim dengan cara
masuk suku melalui upacara berkedim. Terdapat dua cara

berkedim ini:

Ly Kedim bertua

2. Kedim berdekat



35

Kedim bertua bermaksud seseorang itu hanya ingin
menghampirkan dirinya sebagai saudara sahaja manakala kedim
berdekat itu lebih merupakan konsep keluarga atau anggapan
terhadap seseorang yang rapat hubungan seperti dengan jiran.
Apabila berlaku, kedim berdekat 1ini maka jiran itu boleh
dianggap sebagai saudara dan boleh dijadikan tempat mengadu
susah senang dan sakit pening mereka. Dalam konsep berkedim
ini terdapat beberapa tujuan bagi masyarakat adat perpatih

antaranya ialah:

1s Oleh kerana tiada anak perempuan, sebuah
keluarga itu akan mencari anak perempuan
melalui keluarga kedim. Anak perempuan adalah
penting dalam sistem kekeluargaan adat
perpatih kerana anak perempuan berfungsi

sebagai "Pengembang Suku".

2w Menerima orang luar atau orang dagang menjadi
saudara mereka. Mengikut adat perpatih orang
dagang tiada status apabila di rantau orang.
Mereka dianggap sebagai dagang hanyut. Oleh
itu sebuah keluarga akan menerima orang dagang
itu sebagai saudara mereka dengan cara masuk
suku untuk dijadikan keluarga kedim (Nordin

Selat, 1982 : 43).

Bagi keluarga vyang berkedim ini sistem panggilannya
sama seperti saudara sedarah nisab ibu tetapi rasa

persaudaraannya agak kurang mendalam, sebab walaupun adik



36

pberadik tetapi tidak ada pertalian darah.

1.6.3 Keluarga Sedarah Sebelah Bapa

Keluarga sedarah sebelah bapa merupakan keluarga dari
perut dan suku bapanya. Bapa merupakan keluarga vang rapat
sekali kepada ego. Hubungan darah antara ego dan bapanya

diakui walaupun berlainan suku dan perut.

Tanggungjawab bapa adalah terbatas di mana bapa hanya
berkuasa di dalam ligkungan rumahtangganya sahaja.
Tanggung jwabnya dalam hal atau masalah perut dan suku adalah
tidak penting. Malah kuasa penting terletak ditangan abang
dan adik lelaki emak ego (isterinya) misalnya dalam majlis
perkahwinan kuasa penting terletak pada keluarga sebelah
ibunya. Bapa hanya berperanan sebagai wali dan kebenarannya
perlu sebelum sesuatu perkahwinan itu disahkan (Nordin Selat,

1982 : 44).

Jika bapa meninggal, keluarga itu akan dijaga oleh
bapa saudara sebelah ibunya (isteri). Soal anak tidak
terjaga dan anak yatim tidak ujud dalam masvarakat adat

perpatih.

1.6.4 Kelvarga Semenda

Keluarga semenda ialah keluarga melalui perkahwinan.

Hubungan yang terjalin boleh dilihat dari dua peringkat:

1. Peringkat diri



37

24 Peringkat suku

Peringkat diri ialah antara sesaorang itu dengan
saudara tertentu suami atau isterinya. Peringkat suku
melibatkan kedudukan seorang semenda di dalam suku isterinva

dan hubungan dengan orang tempat semenda.

Pada peringkat diri, semenda mengenal bapa isterinya
sebagal bapa mertua dan emak sebagai emak mertua dan adik
beradik isterinya sebagai ipar. Semenda pula dikenali
sebagai menantu. Oleh kerana kepentingan perkahwinan lebih
cenderung ke arah Kkerabat pihak perempuan, posisi semenda
lebih tinggi pada pandangan pihak perempuan. Oleh kerana itu
layanan terhadapnya bagai "Menatang minyak vang penuh". Ini
membawa erti bahawa orang semenda harus dijaga perasaannya
agar tidak tersinggung seperti orang membawa minyak di dalam
talam, jika tergoyang sedikit minyak akan tumpah. Ibarat
menjaga hati seorang tetamu vang sangat dimuliakan. Oleh itu
orang semenda dipandang sebagai tamu tetapi bukan sebagai
anggota kerabat dengan sebab itulah dia tidak diberikan
tanggungjawab yang berat (A.A. Navis, 1984 : 140). Orang
semenda mempunyai beberapa kewajipan terhadap orang tempat
semenda ini temasuk menyara isteri dan anak-anak di samping
menjaga tanah pusaka isterinya dengan baik. Menjadi orang
semenda perlulah memberikan pertolongan kepada orang tempat
semenda mengikut kebolehan yang ada. Ini terdapat di dalam

perbilangan adat seperti:



38

Jika cerdik teman berunding

Jika binggung disuruh arah

Yang buta disuruh menghembus lesung

Yang patah disuruh menunggu jemuran

Yang pekak disuruh mencucuh meriam

Yang berani dibut kepala lawan

Kalau kayva hendakkan emasnya

Kalau alim hendakkan doanya.

Di dalam kehidupan sehari-harian terdapat empat jenis

penilaian terhadap semenda iaitu:

Semenda bapak paja (Semenda bapak budak)
Semenda jenis ini merupakan semenda yang hanya
menambahkan bilangan anak tetapi tidak

menghiraukan kehidupan dan keadaan isterinya.

Semenda kacang miang atau langau hijau
Semenda jenis ini merupakan semenda vang
tingkah lakunya membuat onar dan memecahkan

keluarga isterinya.

Semenda tikar buruk
Semenda jenis ini merupakan semenda vyang
tingkhlakunya hanya mengikis harta benda

isterinya.

Semenda nenek mamak
Semenda jenis vang keempat ini merupakan

semenda yang menjadi idaman setiap tempat



39

semenda. Semenda nenek mamak merupakan
semenda yang berguna dan bertanggungjawab di
dalam suka duka kehidupan rumahtangga isteri

nya (A.A. Navis, 1982 : 141).

Meskipun semenda ini sangat dipelihara hatinya agar
tetap bersama isterinya tetapi bagi semenda yang tingkahlaku
nya tidak disukai ada berbagai cara untuk menyatakan
ketidakpuasan hati orang tempat semenda. Mereka mulai dengan
sindiran halus, kemudian jika tidak faham dilakukan sindiran

kasar dan seterusnya akan bersemuka dengan semenda tersebut.

Kesimpulannya, sistem adat perpatih ini merupakan
sisten kekeluargaan. Penglibatan Kkaum kerabat dan saudara
mara merentas segala aktiviti hidup mereka. Mereka yang
menentang adat dikatakan menentang keluarga dan mereka vang

menentang keluarga dikatakan menentang adat.



Abih
Bakarelahan
Baagieh
Bacarai
Barek
Bagantung
Balindung
Basanda
Baselo
Indak

Koto

Korong
Kamangulang
Memagang
Nagari
Pasa
Sajinjiang
Sapariuk
Sapikua
Sapuah
Sumando
Taratak

Urek

GLOSART

Habis

Berkerelaan

diberi

Bercerai

Berat

Bergantung

Berlindung

Bersenda

Bersela

Tidak

Sekumpulan rumah tempat tinggal bersama
vang mempunyai peraturan kesetiaan
daerah itu

Kampung

Berulang

Memegang

Negeri

Pasar

Sejinjing

Seperut

Sepikul

Sepuh

Suami dari kakak/adik
Desa yang jauh terpencil

Akar



[
w
f1es

BIBLIOGRAFI

Abdul Ranman bin Hj Mohd. 1964. Dasar-dasar Adat Perpatih.
K. Lumpur: Penerbitan Pustaka Antara.

Abdul Samad Idris. 1987. Takhta Kerajaan Negeri Sembilan.
K.L.: Utusan Printcorp SDN. BHD.

._1968. Negeri Sembilan Sejarahnva. K.L.:
Utusan Melayu Berhad.

Abdullah Sidik. 1975. Pengantar Undang-Undang Adat Di
Malavsia. K.L.: Universiti Malava.

Amir M.S, 1987. Tonggak Tuo Budavo Minang. Jakarta:
Penerbitan Karya Indah.

Batuah, A.M. Datuk Maruhun dan Tanameh. 1954. Hukum Adat Dan
Adat Minangkabau. Djakarta: Poesaka Asli.

b
H. Idrus Hakimy Dt Raja Penghulu. 1986. 1000 Pepatah-Pepatih,

Manang-Bidal, Gurindam. Bandung: Penerbitan
Remadya.

Kato, Tsuyoshi. 1982 asal. 1984. Nasab Ibu Dan Merantau
Tradisi Minangkabau Yang Berterusan Di
Indonesia. (Terjemahan Azizah Kassim). Cetakan
Semula 1989. K. Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Mohd Dahlan Mansor. 1970. Sejarah Minangkabau. Djakarta:
Penerbitan Bharata.

M. Nasron. 1971. Dasar Falsafah Adat Minangkabau. Djakarta:
Penerbitan Bulan Bintang.

Mokhtar Md Dom. 1977. Adat Perpatih Dan Adat Istiadat
Masvarakat Malaysia. K. Lumpur: Federal
Publications SDN. BHD.

Mochtar Naim. 1979. Merantau Pola Migrasi Suku Minangkabau.
Yogyvakarta: Gadjah Mada University Press.




Marsden, W. 1966. The Historv of Sumatera. J.M. Greenv
London. Cetakan Semuala 1966. Kuale Lumpur:
Oxnford University Press.

M. Rasjid Manggis Dt Radjo Panghoeloe. 1982. Sejarah Ringkas
Minangkabau Dan Adatnva. Jakatra: Penerbitan
Mutiara.

.1971. Minangkabau. Padang: Penerbitan
Sridharama.

Nordin Selat. 1982. Sistem Sosial Adat Perpatih. K.L.: Utusan
Publications and Distributors SDN. BHD.

.1978. Renungan. K. Lumpur: Utusan
Publication & Distributors SDN. BHD.

Shahba. 1951. Pusaka Naning. K. Pilah: The Sentosa Store.

.1956. Pahlawan Dol Said Naning. K. Pilah:
The Sentosa Store.

Wilkinson R.S, 1911. Notes on Negeri Sembilan. Terbit Semula.
Kuala Lumpur: Oxford Universitv Press.

Zakiah Hanum. 1988. Asal Usul Nama Negeri-Negeri Di Malavsia.
K. Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Teromba Sungai Ujong, Tiada Tarikh.

SEMINAR

Khoo Kay Xim. 1974. "Sistem Politik Negeri Sembilan. Seminar
Persejarahan dan Adat Perpatih.

Md. Sharif Fakeh Hasan.J1974.USejarah Kedatangan Adat
Perpatih. Seremban: Seminar Persejarahan dan
Adat Perpatih.



bt
w
om

Nordin Selat. 1974. Pemimpin Dalam Adat Perpatih. Seremban:
Seminar Persejarahan dan Adat Perpatih.

Norhalim Hj Ismail. 1989. The Negeri Sembilan Adat Through
Time With Special Reference To Rembau.
University of Kyoto, Jepun: Kertas Kerja Malay
Seminar.

Shamsul Amri. 1974. Politik Adat Perpatih. Seremban:
Seminar Persejarahan dan Adat Perpatih.

JOURNAL

Gullick S.M. 1949.“§ungai Ujong? Journal of The Malavan
Branch of The Royal Asiatic, Vol. XXII,
Pt. 11.

Winstedt R.O. 1934f.mqg§ri Sembilan _: The History PBolity and

Belief of The Nine States? JMBRAS, 12(3).

.1954, A Digest of _Customary Law Fron Sungai
Ujong. JMBRAS, Vol. XXVITI, Pt. 3.

MAJALAH

Salamiah Ismail. 1983."Kuasa Undang Bak'Durian Beruang-ruandg,
Bak Sawah Berlopak-lopak. Dewan Budava, Mac
1983.

AKHBAR

Bustamam Ahmad.“Sejarah Pesaka dan Warisan? Berita Harian.
12hb. Feb. 1987. Hal. 14.

.“Kumpulan Perut Kesal Tindakan Perut Hilir?
Berita Harian. 13hb. Dis. 1986. Hal. 12-13.




bl

(L. - s ; ; s
. Keputusanr Dewan Keadllian Mungkin Tigdak
Bercaniak' Berits Harian. llhb. Mac 198¢.
Hal. 1i.

et reees

Harian. 17hb. Sept. 1987. Hal. 13.

KAMUS

Marah Rusmali dan Rakan-rakan. 1985. Kamus Minangkabau-
Indonesia. Pusat Pembinaan dan Pengembangan
Bahasa Department Pendidikan dan Kebudayaan,

Jakarta.
TEMUBUAL
Nama $ Encik Razali Khalid
Umur : 58 tahun
Peker jaan z Pesara Ahli Bomba
Jawatan Dalam
Adat ¢ Datuk Johan
Alamat H Kampung Pelegong, Batu 8, Jalan Lebu,
Seremban, Negeri Sembilan.
Tarikh Temubual: 24hb. Nov. 1991.
Nama 4 Tuan Hj. Muhamad Tainu
Umur S 56 tahun
Peker jaan 4 Pengarah Penyelidikan Budaya,
Negeri Sembilan
Alamat : Pejabat Pengarah penvelidikan Budava,

Seremban, Negeri Sembilan
Tarikh Temubual: 20hb. Feb. 1992.

.“Tujuan Halang Percubaan Perlantikant Berita

"3



