OO 0000
¢ \ N R ; \‘.!“ A “ N

Yo Vo

, L Matsy Anak )
ﬁ/@@ﬂ/@ Mati Hdal,
- Tak Lokan 7 ek Funas,

Tuk L a/zwé/ ek %/’aﬂ,
' Yy M/&/@/f// ogy ay,
Ty Cubur Mol

Dy Sdianken (OLeh.
Dats Fhakhlandar /OZ/; e Lin Naam P.HFE.
Sk ,/Zmz/m/ )

HE. June 2000 £ srsnmanrn 20 Shfar 7427




B e e R e o e o e i o e o e b

©
3
7
o
i
=
p=

Vid

<

&)

-

o)

-

m

ot

w2

e
o
S
=
j o)
o

1. Adat Perpateh

2. Apakah Yang Dikatakan Adat

3. Sejarah Luak Jempol

e o ot o e e o i e mm e e s mw e em =S =D o mm T s SSD SO S LS
R T T -l B e el o

e v o bt e e e wwn e v os
T T T T T T T

e




BAHAGIAN 1

ADAT PERPATIH




ADAT PERPATIH

Sebenarnya Adat Perpatih itu adalah satu perpaduan yang kukuh di antara rajanya
ketua, ketua hinggalah ke rakyat jelatanya, penganutnya berfalsafah hidup bersatu
paduy, tolong menolong, yang membawa kebaikan kepada masyarakat umum.

Saya tidaklah menyalahkan golongén yang kurang memahami adat yang suci
murni ini, disebabkan beberapa fakior di bawah:- .

1) kurang meneliti perjalanan adat

i) tidak ada penerangan berkenaan adat

iii)  tidak ada buku hendak dibaca atau mencari rujukan. Kalau
adapun sangat terhad, seperti karangan Tan Sri Samad
Idris, Dr. Nordin Selat.

Adat tiap-tiap luak itu tidak sama, ada perubahannya pula, seperti kata peribahasa
“lain lubok lain ikan, lain padang lain belalang” . Y(J/alau bagajmana pun soal
pokok atau dasar tidaklah berubah. Kata adat, adat satll pesaka datar, kerana Adat
Perpatih itu satu saja.

Hanya yang selalu berlainan ialah seperti adat nikah kahwin, perlantikan ketua-
ketua adat, walau bagaimana pun adat itu bukanlah Quran tidak boleh dipinda-
pinda, boleh dipinda mengikut peredaran zaman, dan mengikut hukum syarak
(kitabullah) seperti kata adat :

Usang-usang di perbaharui

Lapok-lapok dikajangi

Yang elok di pakai

Yang buruk dibuang

Kalau singkat minta disambung

Kalau panjang minta dikorek

Kalau koyak minta ditampal

Sekali air bah, sekali pasir berubah

Sekali raja mangkat, sekali pemerintahan bertukar.

Kata adat ini adalah terang terbentang, Adat Perpatih itu bukanlah beku, boleh
diperbaiki dari masa ke masa.

Kerana adat itu adalah meliputi hukum dunia dan akhirat, kata perbilangan “Adat
bersendikan hukum, hukum bersendikan Kitabullah”. Kerana adat itu mengatur
keduniaan dan agama itu mengatur ke akhirat. Maka berjalanlah kedua-duanya,
seiring sejalan, syarak mengata, adat menurut. Ini adalah satu ketentuan yang
mutlak dilakukan dan di dukong serta melaksanakan cara berpadu seperti kata
adat:



setelah Inggeris mencampuri pentadbiran negara maka undang-undang British
telah dipakai sehingga pentadbiran mengikut sistem Adat Perpatih itu hilang dan
dilenyapkan. Yang tinggal hanyalah ‘adat istiadat’ yang dipakai sewaktu nikah
kahwin, pembahagian pesaka, adat di istana, istiadat mengadap raja dan
seumpamanya saja. Hinggalah sekarang generasi muda telah terbawa-bawa
membuat tafsiran bahawa Adat Perpatih ini sudah ketinggalan zaman, usang dan
lapuk. Anggapan ini dipandang dari sudut memang kedapatan benarnya. Saya
tidaklah menyalahkan mereka kerana sebenarnya mereka tidak tahu apa itu ‘Adat
Perpatih’. Sebab itulah dalam pepatah pepitih Melayu ada disebutkan ‘tak kenal
maka tak cinta’ — disebabkan mereka tidak kenal Adat Perpatih maka kerana
itulah mereka tidak menyintainya. Memang tidak dinafikan ada di antara
peraturan-peraturan adat itu yang agak usang dan semestinya dlgantl atau
diperbaiki. Adat itu sendiri telah mengungkapi:

Yang buruk dibaharui
Yang usang diganti
Ibu adat itu muafakat

Di sini tidak timbul anggapan ia ‘dibuang’ atau dicampakkan ke tepi, sebaliknya
dinilai semula supaya, yang baik dipercepatkan biar bertambah baik, yang buruk
dilambatkan biar dapat baiknya semula.

Hidup kita di zaman moden ini pun, undang-undang dan peraturan yang dibuat
" adalah sentiasa dipinda dan diperbaharui, malah ada yang dibuang langsung,
kerana semuanya adalah ciptaan manusia. Oleh itu ianya perlu disesuaikan
dengan peredaran zaman yang serba maju ini.

Begitu jugalah halnya dengan Adat Perpatih itu sendiri. Ia sudah melalui proses
alam kira-kira lima abad lamanya. Apa yang terjadi dan berlaku 400 atau 500
tahun yang lalu, sudah pasti tidak sama dengan apa yang terjadi di dalam kurun
dua puluh ini. Orang-orang tua dulu telah melakukan beberapa perubahan bila
orang-orang Minagkabau telah memeluk Islam dengan menambah : adat
bersendikan hukum, hukum bersendikan kitabullah.

Tadi saya katakan, sebelum negeri kita dijajah Inggeris dalam akhir kurun yang
lalu, Adat Perpatih adalah menjadi pegangan dalam sistem pentadbiran Negeri
Sembilan, baik dari segi melantik pembesar-pembesar n2geri, hukum jenayah,
pembahagian pesaka dan lain-lain umpamanya. Semuanya berpandukan dan
didasarkan menurut adat, pepatah pepitih, perbilangan itu telah menjadi panduan
dalam hukum beradat.

Satu contoh bagaimana tingginya nilai-nilai falsafah adat ini, dapat kita
perhatikan dalam ungkapan pepatah :

Kerbau tak berkandang; seladang
Padi tak berpagar; lalang



Kalau kusut diusaikan

Sebab itulah seseorang pemimpin dalam adat itu mempunyai ciri-ciri yang boleh
memberikan teladan kepada pempinannya : :

Fikir itu pelita hati

Tenang punca bicara

Hening sertbu akal

Kerana sabar, benar mendatang.

* Penghulu Beraja Kebenar

Seperti saya jelaskan tadi seseorang penghulu atau Lémbaga tidak boleh bersikap
‘limau masam sebelah, atau perahu karam sekerat’ dalam menjalankan keadilan
‘adat. Mereka tidak boleh menjadikan diri masing-masing;

Puar condong ke perut
Kena ke perut dikempiskan
Kena ke mata dipejamkan.

Penghulu juga mestilah memegang teguh dan bersikap :

Kato Penghulu kata penyelesai
Berjalan di nan lurus

Berkata di nan benar
Berhukum di nan adil

Penghulu juga hendaklah berpegang teguh dengan kata-kata adatnya :

Biar mati anak jangan mati adat

Tak lekang dek panas-

Tak lapuk dek hujan.

Di anjak layu, dicabut mati.
Walaupun anak sendiri yang melakukan kesalahan, ia juga mesti dihukum
menurut besar kecil kesalahannya itu..Kerana adat adalah undang-undang maka ia
mesti dipertahankan seperti diungkapkan :

Gemuk berpupuk

Segar bersiram

Terkilan anak buah, mengadu
Terkilan tua waris, memanggil



Bagi saya, saya mesti memberi tabik hormat kepada Dato’ Perpatih Nan Sebatang
dan Dato’ Ketemenggungan yang telah menyusun dan mengatur adat ini dengan
begitu indah dan tersusun rapi.

Jika kita bawa ingatan kita di zaman 500 tahun yang lalu di mana manusia belum
tahu menulis dan membaca, belum ada sekolah baik rendah mahu pun tinggi;
kedua-dua adik-beradik Perpatih dan Ketemenggungan (Temenggung) dan
tentunya dibantu oleh orang-orangnya telah dapat menyusun adat bermasyarakat
dan bernegara yang begitu indah tersusun rapi dan tinggi nilai dan falsafahnya.

10



APAKAH YANG DIKATAKAN ADAT

rpa tah vang wmat popular dan menjadi perhative umum dan ada kalanya

|
menimbuikan Leatroversi doe wda halanya menjadi cickan bagi sctengah-

anatishan peranan penting datam pentadbiran Adal
hulu, etapl sejak pcn_umh mg; ris
adbiran Kergjaan telah diubah menurt

pontadbiran Adat Perpatih menja da
mbing keperwiraan hulubalan

oIS
o~ bl

secara mendatam apesi-\ah vang
wikanlah dikalangan rakvat biasa
crera metasakan l‘mhzu\f{:

¢ qLoepr iy pdens
ayy vane iclah usang dan

sztja, malal

A 1 '
Al 1
Adat P

fidal sehinru

Pepatah “biar mat anak jo
Bidup masyarakag Ada

¥ R P HEEIE NN I PR
dalam whun AR L B LTS

peminon u:un;;_; n;mgsz‘a x

pernab menyuarehan sehalibs

“"vi::l”&"z dminpae Kila vang beranggapan

pomercha Ruranp mcmabaing

femikinn, Semun
;.xp:.x&uh 5
adat #Hu o

selalunva mercka mengothan

T T
S o

—
aii sl

) il dengan seoina
ringhas wntsk babun renun
Adapun v
di bawal

Eat atan kategors sop i




Orang —orang yang membuat tafsiran tentang nilai-nilai yang terdapat di dalam
adat sehubungan dengan ungkapan ‘biar mati anak jangau mati adat’ itu, hanya
melihat dari sudut kategori yang ke-4 di atas.

Adat yang sebenarnya adat itu ialah, apa yang dikatakan undang-undang sekarang
ini. Disebabkan waktu adat berkenaan dicipta sejak 500 tahun yang lalu mereka
tidak tahu dan pandai menulis serta membaca, maka peraturan tersebut
dipertuturkan secara lisan. Oleh itu seseorang yang bakal dilantik menjadi Tua
Adat sama ada Buapak, Lembaga mahu pun Penghulu adalah wajib. memahami
adat ini. ‘ s -

Dalam hubungan ini bermakna orang yang dilantik menjadi Tua Adat adalah
terdiri dari mereka yang matang serta masak dalam peraturan adat dan bukanlah
sebarang orang yang menyandang. Mereka semua diuji terlebih dahulu oleh anak-
anak buahnya, dan setelah lulus ujian barulah mereka dilantik memegang jawatan
berkenaan.

Kalau diibaratkan dizaman moden ini, adat yang dikatakan sebenar adat ialah,
undang-undang yang telah diwartakan atau digazetkan. Semuanya telah dibincang
oleh pembesar-pembesar adat serta anak buah masing-masing sebelum dipakai.
Balai rongseri tempat mereka membincangkan masalah adat ini samalah dengan
Dewan Rakyat atau Dewan Undangan Negeri sekarang, cuma bentuk dan caranya
saja yang berbeza.

Oleh itu adalah tidak manis bila mana kita terlalu terpesona dengan sistem
perundangan dari barat, maka kita mentafsirkan sistem perundangan melalui adat
ini sebagai usang dan lapuk. Sistem yang terdapat dalam adat ini sebenarnya tidak
usang dan lapuk, sebaliknya pelaksanaan yang dijalankan oleh Tua Adat yang
tidak memahami adat itulah menyebabkan timbul keraguan dari kalangan orang
yang di luar lingkungan Adat Perpatih.

Ini pun tidaklah seharusnya dijadikan alasan. Misalnya kalau seseorang Islam
melakukan perbuatan khurafat, tidaklah bermakna Islam itu tidak baik. “Adat
yang diadatkan” dan “Adat yang teradat”, meskipun ada sedikit-sedikit perbezaan,
tetapi dapat dikatakan sama maksud dan sama makna dan sifatnya. “Adat yang
diadatkan” bererti adat yang telah menjadi pegangan dan warisan dari nenek
moyang, misalnya adat-adat yang berunsurkan kehidupan, masih kedapatan di
kebanyakan kampung dan desa yang masih diamalkan oleh orang-orang kita.

Adat melenggang perut, mencukur anak yang menggunakan pucuk dan buah
nyiur muda, mayang pinang dan seumpamanya dapat kita saksikan dalam upacara
dan adat ini. h

Begitu juga adat bersanding dalam perkahwinan sudah menjadi darah daging kita.

Upacara seperti bersemah, tepung tawar, semua ini terlingkung dalam “adat yang
diadatkan” dan “adat yang teradat”. '

13



Pepatah biar ‘mati anak jangan -mati adat’ ini tidak boleh disamakan dengan
‘kotban’ orang-orang jahiliah untuk mendapatkan perlindungan dari dewa-dewa,
dengan kesanggupan mereka menyembelih anak-anak masing-masing dikui-kuil.
Pepatah ini adalah lambang keadilan yang mesti dipertahankan.

Tak lekang dek panas

Tak lapuk dek hujan

Gemuk berpupuk segar bersiram
Dianjak layu dicabut mati

Kalau lambang keadilan ini tidak dipertahankan akan berlakulah :

Kalau tak patabh, tiek

Kalau tak Juka, congek

Kalau ketulahan, tujuh tenggang hilang pesaka
Tujuh musim padi tak menjadi

Keudilan tersebut bolehlah diibaratkan begini; Katakan seorang ayah yang
menjadi Lembaga atau Penghulu hatta Raja sekalipun, mendapati anaknya sendiri
melakukan kesalahan besar atau kecil yang boleh mengancam keselamatan
negara, maka di sinilah lahirmya pepatah ‘biar mati anak jangan mati adat’ itu —
yakni si ayah tadi mestilah menjalankan keadilan yang dituntut oleh adat.

Pekara mati di sini bukanlah ertinya dihukum bunuh saja tetapi hukuman mesti
dijalankan kepada sesiapa sahaja yang bersalah, hatta yang terpaksa dihukum itu
anak kandung sendiri.

Inilah nilai keadilan dalam pemerintahan sistem Adat Perpatih supaya tidak
berlaku:

Kena di perut dikempiskan
Kena di mata dipejamkan
Tersauk ikan suka

Tersauk bangkar masam muka

Sistem keadilan ini sudah tentu sesuai di mana-mana pun negara di dunia ini.
Begitu halnya dengan kategori yang kedua, “adat yang diadatkan”, dan yang
ketiga, “adat yang teradat”. Manakala yang keempat, “adat istiadat” itu adalah
menurut keputusan dan resam yang selalunya dipakai dalam perkara yang
berhubung dengan adat istiadat seumpama nikah kahwin, adat di istana,
mengadap raja dan yang terlingkung dalam seni budaya.

Salah satu pepatah petitih yang merupakan serangkap pantun memperlihatkan
bagaimana adat tersebut dipelihara, berbunyi :

14



Bertongkat pisau seraut
Bertudung daun lintabung
Ambil seludang jadikan nyiru
Setitik jadikan laut

Sekepal jadikan gunung

Alam terkembang jadikan guru

Kalau kita menganalisa dari rangkap-rangkap pantun berkenaan ternyata ianya
amat bernilai dengan rangkaian falsafah yang menakjubkan. Bertolak dari untaian
pepatah petitih inilah mengiringi pepatah petitih yang lain bagi diamalkan dalam
pemakaian sistem hidup bermasyarakat dan bernegara.

Bagi orang-orang Minangkabau di Tanah Minang serta orang-orang Melayu di
Negeri Sembilan, sejak sebelum pencerobohan penjajah-penjajah barat menakiuki
negeri -ini dalam akhir kurun ke 19 dahulu, memang teguh menjalankan sistem
pentadbiran berdasarkan adat pepatih ini.

Barangkali bagi mereka yang tidak memahami perkembangan adat ini tentunya
menyifatkan Adat Perpatih ini sudah lapuk dan usang; tidak sesuai lagi dengan
peredaran zaman sekarang yang serba maju dan moden. Sepintas lalu kalau kita
melihat dari jauh memanglah anggapan demikian ada benarnya. Tetapi sebaliknya
kalau kita mengkaji secara mendalam, lebih-lebih lagi kalau mengambil
kesempatan melihat dari dekat dari mana lahir dan tumbuhnya adat ini iaitu di
alam Minangkabau, akan terserlahlah :

Berkilau tidak semestinya permata
Kuning tidak semastinya emas
Merah tidak semastinya sagal!

Kalau kita selaraskan pula dengan pendapat dan warisan orang tua-tua kita di
Negeri Sembilan maka anggapan terhadap adat yang sudah lapuk dan usang ini,
pasti tidak menepati logiknya. Malah saya sendiri yang hidup :

Di lingkungan bendul rumah yang berketak
Tangga yang berlaman :

Di bumi yang mengamalkan Adat Perpatih itu sendiri sudah beranggapan
demikian sebelum membuat kajian yang mendalam mengenainya dulu.

Apatah lagi anak-anak muda sekarang yang sudah begitu banyak menempuhi cara
hidup dan tamadun yang dibawa oleh orang-orang barat serta alam keliling yang
mempengaruhi jiwa dan pandangan mereka, sudah tentulah menganggap sepi
sahaja terhadap adat ini seolah-olah :

Melukut di tepi gantang
Masuk tak penuh

15



Keluar tak luak
Jatuh ke halaman tak dipatuk ayam
) Jatuh ke air tak disudu itik

Apabila saya membuat kajian yang agak menyeluruh serta pendekatan khusus
setelah berpeluang menemui orang tua-tua, pemuka-pemuka adat dan cerdik
pandai Minagkabau dalam lawatan saya beberapa kali ke alam nenek moyang ini,
memang bertepatanlah seperti kata pepatah kita : “Hanya jauhari yang mengenal
manikam” . Kita akan mengkagumi betapa murni dan tingginya nilai falsafah
yang terkandung di dalamnya. Dari kajian yang saya lakukan sedikit sebanyak
seperti apa yang dilihat, dipelajari dan dialami di kampung halaman kita sendiri,
disamping memberikan perhatian yang mendalam, memanglah Adat Pepatih ini
bukan sekadar alunan bahawa menjadi halwa telinga, tetapi tersirat dengan madah
serta falsafah yang tahan diuji sepanjang zaman.

Tidak ada kedapatan pun sistem adat ini yang saya anggap bertentangan dengan
cara hidup bermasyarakat yang telah kita anuti di zaman moden ini
Bagaimanapun, seperti juga peraturan dan undang-undang dunia yang lainnya,
memang tidak ada yang kekal, tidak ada yang abadi melainkan kita harus
menyesuaikan dengan peredaran zaman dan masa. Sebab itulah ditegaskannya :

Usang-usang diperbaharui
Koyak ditampung (ditampal)
Pendek disambung

Panjang dikerat

Yang elok dijadikan teladan
Yang buruk jadikan sempadan.

Bagaimanapun, di sini saya hendak tekankan mengenai dengan pepatah petitih
yang saya padankan dari pantun enam rangkap seperti disebutkan di permulaan
tadi. Lihat saja petikan tiga rangkap terakhir yang berbunyi :

Setitik jadikan laut
. Sekepal jadikan gunung
Alam terkembang jadikan guru

Dari sebuah buku kecil yang saya baca ditulis oleh seorang sasterawan
Minangkabau bersama IRDJA yang berjodol ‘MENYINGKAP TABIR
SEJARAH MINANGKABAU® dapat saya ungkapkan di sini bahawa ‘alam
terkembang jadikan guru’ ini menjadi titik tolak bagi falsafah kehidupan orang-
orang Minangkabau yang disebutkannya :

Ambil tuah ke nan menang
Ambil contoh ke nan sudah.

16



Yang setitik jangan dibiarkan tetap setitik, tetapi tambahkanlah dengan cara
beransur-ansur supaya menjadi lebih meluas seperti laut yang bergelora.

Begitu juga sekepal jangan dibiarkan sekepal saja, tetapi hendaklah diusahakan
" supaya membesar hingga kelak terbentang menjadi bukit dan gunung yang
tersergam tinggi mengawan. Di sini ada tiga tamsil yang dibuat oleh orang-orang
Minangkabau yang mengaitkan ‘alam terkembang jadikan guru’ itu

1. Ayam berinduk
2. Serai berumpup
3. Sirih berjunjung

Kenapa mereka memilib ayam berinduk? Kenapa tidak mengambil dari ibarat
yang lain umpamanya kerbau berinduk atau lembuk berinduk? Malah kalau mahu
diambil ibarat dari binatang liar pun harimau juga ada berinduk dan beranak.
Tetapi mengapa orang Minangkabau mengambil ayam berinduk sebagai tafsiran
dari ‘alam terkembang jadikan guru’ tadi?

Setelah dihalusi, kita pasti bersetuju bahawa ayam mempunyai satu sifat dan
tabiat yang boleh dijadikan contoh teladan kehidupan sehari-hari bagi insan di
muka bumi ini dari sumber alam yang dikatakan terkembang itu. Sebagai satu
contoh dari keadaan lingkungan alam yang dicerminkan oleh nenek moyang
orang-orang Minangkabau melahirkan satu falsafah seperti perilaku kehidupan
seekor induk ayam yang tahu memenuhl tanggungjawab dalam mengatur serta
melindungi anak-anaknya.

Induk ayam memang haiwan, tetapi cukup tinggi tanggungjawabnya terhadap
kepentingan anak-anaknya. Walaupun jumlah anaknya banyak namun si induk
ayam tetap mahu memberi anak-anaknya cukup makan hingga tidak mengalami
kelaparan. Malah pepatah kita juga apabila menggambarkan tentang kegigihan
golongan miskin menyebut :

Kais pagi makan pagi
Kais petang makan petang

yang juga mengambil ibarat tamsil dari kehidupan ayam.

Ayam juga bukan sekadar menjaga makan minum anak-anaknya dengan
sempurna, malah sanggup mempertaruhkan nyawanya untuk melindungi anak-
anaknya dari musuh.

Apabila anak-anaknya dimasukkan ke bawah sayap untuk melindungi dari
kesejukan di waktu malam atau kehujanan, si induk ayam tidak melepaskan anak-
anaknya sekalipun dirinya diancam musang. Si induk ayam juga akan berligar
mengembangkan sayap ke tengah padang sekiranya ternampak bayang helang
mahu menyambar dari udara.

17



Demikian ayam dijadikan tamsil ibarat. Tidak sama seperti harimau yang
kadangkala memakan anaknya sendiri. Sedangkan induk ayam sekalipun
ditaburkan beras atau padi oleh tuannya, dia tidak akan memakannya melainkan
diberikan kepada anak-anaknya dahulu.

Begitu juga perilaku induk ayam tidak mahu memakan sebarang makanan yang
diberikan secara percuma melainkan dia mesti mengekas terlebih dahulu. Ini
menunjukan satu tamsilan ibaratnya amat tinggi nilai falsafahnya. Dalam erti kata
lain setiap insan wajar mencari makan dengan titik peluh sendiri dengan tidak
mengharapkan mendapat dengan mudah atau percuma dari belas ehsan orang lain
bagaikan : '

Pepeh datang melayang
Bulat datang menggolek

Sebaliknya mestilah membanting tulang mengeluarkan peluh membina kehidupan
yang boleh diwarisi pula hingga sampai ke generasi mereka selanjutnya.

Tanggungjawab seekor induk ayam mempertahankan anak-anaknya dari musuh,
bukan saja dari musuh-musuh liar seperti biawak, helang, kucing jalang, musang
dan sebagainya. Malah kalau ayam jantan atau tuannya sekalipun cuba hendak
mendekati saja, nescaya akan mendapat tentangan dari induk atau ibunya. Apatah
lagi kalau musuh-musuh liar pasti akan dikelupurkan sekalipun dirinya sendiri
terkorban.

Beginilah sumber alam memperkenalkan tabiat induk ayam yang boleh dijadikan
teladan oleh manusia untuk digarapkan dalam falsafah yang tinggi nilainya. Di
sini saya suka buat pertanyaan, berapa orang dari kita di sini yang ada mengambil
perhatian dan menilai dari ungkapan ‘alam terkembang jadikan guru’ ini? Saya
tidak mahu jawapan.

Bagaimanapun induk ayam tidaklah memelihara anaknya berterusan, tetapi ada
batasnya. Setelah anak-anaknya mulai dewasa dan mampu menguruskan
hidupnya sendiri, dia akan melepaskan seekor demi seekor anaknya untuk dicerai
dan dilepaskan bagi memulakan penghidupan sendiri. Anehnya, induk ayam
tidaklah melepaskan anak-anaknya sekaligus dari tanggungjawabnya, tetapi satu
demi satu, kemudian disusuli oleh yang lain hinggalah habis kesemuanya
dipisahkan dari induknya.

Setelah anak-anaknya besar pula, induk ayam ini tidak perah meminta balas jasa
dari anak-anaknya. Mereka mencari sendiri dan induknya juga terus mengekas
sendiri. Dari sudut lain nenek moyang orang Minangkabau mengambil tamsil lagi
kepada ayam seperti bunyi pepatahnya:

Seciuk bak ayam
Sedencing bak besi.

13



Pepatah ini ditujukan kepada betapa kukuhnya persatuan mereka dalam kaum
mereka sendiri, Falsafah kehidupan induk ayam inilah dijadikan oleh nenek
moyang orang-orang Minangkabau sebagai panduan kehidupan masyarakat di
daerah ini yang memakai jalur keturunan ibu.

Manakala yang kedua pula ialah serai serumpun. Kenapa orang-orang
Minagkabau mengambil tamsil ibarat daripada serai, padahal tumbuh-tumbuhan
yang lain seperti kunyit, pisang, buluh dan sebagainya jugs mempunyai rumpun.
Tetapi mengapa mereka mengambil serai sebagai contoh atau tamsil ibarat?

Rumpun buluh misalnya lebih kukuh dan kuat dari rumpun serai. Begitu juga
rumpun pisang lebih besar dari serai sendiri, malah rimbun daunya boleh dibuat
tempat berlindung dari panas dan hujan. Tetapi kenapa serai juga dijadikan contoh
tamsil dalam bidang mereka mengambil ibarat dari ‘alam terkembang jadikan
guru’ ini? '

Sebenarnya serai mempunyai ciri-ciri lain dari rumpun-rumpun tumbuhan yang
Jain, selain mengelupukkan batangnya menjadi satu rumpun yang besar. Namun’
hak individu atau hak tiap-tiap batang itu tetap ada, tidak berhimpit-himpit dengan
tunggul induknya seperti halnya rumpun pisang. Kita tahu rumpun pisang antara
satu batang dengan satu batangnya yang lain mempunyai hak persamaan yang
tidak sekata, kerana ada yang besar dan kecil, tinggi dan rendah, berbuah dan baru
menjulur jantung, dan ada yang langsung tidak berbuah.

Begitu juga dengan rumpun buluh yang nyata berbeza kedudukan taraf dari
induknya. Ada yang masih rebung, ada yang mempunyai miang, ada yang tumbuh
terasing dari rumpunnya. Tetapi seral serumpun tetap bersama ibunya sama ada
tegak merimbun mahupun pupus mampus sama sekali.

Demikianlah pula dengan sireh berjunjung yang dijadikan ibarat tamsil itu.
Junjung adalah menjadi adat kebiasaan sebagai pembantu untuk berdiri kukuh.
Kalau diibaratkan kepada kaum wanita, junjungannya adalah suaminya.

. Apa saja tumbuhan yang menjalar dan melata tidak akan dapat berdiri sekiranya
tidak diberi junjung, samalah seperti kacang panjang, petola, kambas dan
sebagainya. Tetapi nenek moyang orang Minagkabau mengambil ‘aldm
terkembang jadikan guru’ berpandukan kepada tabiat sireh yang dikatakannya :
sireh berjunjung. Kenapa mereka tidak menyebut kacang panjang berjunjung
misalnya sebagai berguru kepada sumber alam? '

Di antara sifat-sifat yang diberikan Allah s.w.t. kepada kacang panjang dan sireh
terdapat satu perbezaan walaupun kedua-duanya sama-sama menjalar serta
memerlukan junjung untuk memanjat. Kacang panjang akan memanjat
junjungnya dengan melilitkan dirinya kejunjung sehingga junjungnya terikat
ketat. Berbeza dengan sireh apabila memanjat junjung hanya sekadar melekap

19



sahaja, dia tidak akan mengganggu dan menguasai kebebasan junjungnya untuk
bergerak.

Selain dari itu kita lihat juga pepatah orang-orang Negeri Sembilan yang
berbunyi:

Enau berpangkat turun

Pulai berpangkat naik.

Sumber alam ini boleh kita jadikari guru kerana sifat-sifat yang ditunjukan oleh
enau berpangkat turun itu ialah mayangnya dari atas turun satu pelepah ke satu
pelepah yang akhirnya sampai ke pangkal. Sebaliknya ‘pulai pula berpangkat*
pangkat naik seperti kita lihat sifat dahannya berpangkat-pangkat iaitu yang besar
di bawah manakala yang kecilnya di sebelah atas. Tentulah bertentangan dengan
tabiat manusia kebanyakan yang berpangkat besar berada di sebelah atas mereka
yang berpangkat kecil.

Begitu pula pepatah yang menyebut :

Jangan jadi resmi lalang
Makin berbunga semakin tegak
Ikutlah resmi padi

Makin berisi semakin tunduk

Menjadi kelaziman lalang apabila berbunga akan menegak tinggi manakala
bunganya tidak memberi apa-apa manfaat. Malah dengan kedudukan bunganya
yang tegak itu mudah pula condong kemana saja apabila dipupuk angin.

Adalah lebih baik mengikut resmi padi yang semakin berisi semakin menunduk.
Bukan saja padi boleh memberi manfaat kepada manusia malah ianya menjadi
~ kesukaan burung-burung seperti dibidalkan:

Di mana padi rebah
Di situlah tekukur meniti batang

Semua sumber alam ini boleh dijadikan guru kepada manusia sekiranya mereka
mahu menggunakan akal fikiran dengan sempurna.

Berpuluh-puluh malah ratusan tamsil ibarat yang terselindung di sebalik apa yang
_dikatakan alam terkembang jadikan guru ini. Oleh itu kita haruslah melihat dari
" perkembangan alam sendiri yang banyak menjadi contoh teladan kepada kita
untuk mempelajari khazanah perpustakaan semula jadi ini.

Cuba kita lihat pula dua rangkap dari pantun tadi :

Setitik jadikan laut
Sekepal jadikan gunung



Kedua-dua rangkap ini juga amat tinggi nilai falsafahnya. Kalau kita bawa kepada
kejayaan orang-orang Minangkabau dalam bidang pendidikan dan ekonomi, dari
sebelum Perang Dunia Kedua apa lagi sekarang, kejayaan orang-orang Minang
dalam kedua-dua bidang ini amat membanggakan kita.

Meskipun bilangan rakyatnya agak jauh lebih kecil jika dibandingkan‘ dengan
daerah-daerah di Nusantara Melayu lain tetapi kejayaan mereka dalam bidang ini
ternyata ketara dan menonjol.

Mereka telah berjaya mempraktikan :

Setitik dijadikan laut
Sekepal jadikan gunung itu.

Saya tidak berhajat mengulas kedua-dua rangkap ini kerana akan mengambil
masa yang panjang, insya-Allah jika umur panjang lain kali sahaja.

Seperkara lagi yang tidak kurang dengan nilai falsafahnya yang terungkap dalam
kata-kata ini :

Tiga tungku sejerangan
Tiga tali sepilinan.

Apa yang dikatakan ‘tiga tungku sejerangan’? Memanglah mudah bagi kita
memahami ibarat tamsil ini kerana setiap tungku mestilah ada tiga. Kalau ada dua
atau satu saja tidaklah merupakan sifat tungku.

Mimgkin ramai di kalangan anak-anak muda kita yang tidak memahami ‘tali tiga
sepilinan’ ini. Sebelum adanya tali belati atau sekarang tali-tali plastik, orang-
orang tua kita dulu membuat tali dari ijjuk enau.

Ketika mengambil ijuk dijadikan tali, mereka melilit melalui satu alat pemusing
bagi memintal tali berkenaan. Kemudian tali ijuk yang sudah dipintal itu tidak
memadai selembar sahaja. Tetapi dijadikan tiga lembar supaya boleh dipilin agar
cukup kukuh bila digunakan. Inilah yang dimaksudkan tali tiga sepilin ini, supaya
menjadi kuat apabila sudah dipilin menjadi tiga.

Malah tali yang diperbuat daripada ijuk ini adalah lebih kuat dari tali belati
sekarang ini, kerana ianya tahan berhujan dan berpanas. Tamsilan dan ibarat yang
saya kemukakan mengenai ‘tungku tiga sejerang, tali tiga sepilinan’ ini amat
sesuai dengan sistem masyarakat kita sekarang ditinjau dari sudut falsafahnya.

Tiga golongan yang menjadi tamsil ibarat yang dimaksudkan di sini ialah : Dato’-

Dato’ Lembaga, alim ulama’ dan cerdik pandai dalam tiap-tiap kampung, mukim,
daerah dan negeri.

21



Jika tiga golongan yang berpengaruh ini bersatu sudah tentu kesejahteraan_
kampung berkenaan tetap terjamin. Kerjasama yang erat dari tiga golongan inilah’
sesuai dengan maksud ‘tungku tiga sejerangan’ dan ‘tiga tali sepilinan’ ini.

Di Negeri Sembilan satu ketika dahulu memang Dato’-Dato’ Lembaga ini
merupakan orang-orang politik dan pemerintah di setiap luak atau daerah,
memerlukan kerjasama dengan kadi-kadi atau guru-guru agama yang dianggap
alim ulama, manakala cerdik pandai pula termasuklah guru-guru dan lain orang
yang terpelajar.

Dengan perubahan-perubahan siasah negara yang sudah berlaku sekarang Dato’-
Dato’ Lembaga tidak lagi memainkan peranan aktif dalam politik dan pentadbiran
negeri atas sifat gelarannya, kerana tempatnya telah diambil alih oleh wakil-wakil
rakyat. Begitupun Dato’-Dato’ Lembaga dikategorikan orang-orang cerdik pandai
tetap memainkan peranan yang tidak kurang pentingnya sebagai pelapik.

Kalau dulu Dato’-Dato’ Lembaga bekerjasama dengan alim ulama dan golongan
cerdik pandai bagi menjalankan pentadbiran luak (daerah), maka sekarang wakil-
wakil rakyat boleh bekerjasama dengan alim ulama dan golongan cerdik pandai
dalam usaha memajukan sosio-ekonomi dan insfrastruktur kampung-kampung
pastilah kampung itu akan maju, aman damai dan mencapai kejayaan.

Bagi negeri-negeri lain, selain dari Negeri Sembilan tentulah mempunyai proses
yang sama juga. Apabila tiga golongan ini bekerjasama di satu-satu kawasan
pilihanraya maka jelaslah telah dipraktikkan “tali tiga sepilinan, tungku tiga
sejerangan’ ini. Sekaligus kita terus menerima bahawa memang wajar dikatakan
‘alam terkembang jadikan guru® dalam kehidupan kita bermasyarakat.

Ini semuanya dapat kita andaikan sebagai neraca perbandingan, kerana setiap
perubahan hendak kita lakukan terhadap peraturan hidup bermasyarakat
hendaklah sesuai dengan suasana sekelilingnya, kerana pepatah kita menegaskan :

Sekali air pasang sekali pasir berubah
Sekali raja mangkat sekali adat beralih.

Adat yang disebutkan di sini ialah undang-undang atau peraturan-peraturan
seperti yang disebutkan di awalan tadi.

Jelaslah sekarang bahawa tidaklah benar adat itu tidak boleh di ubah, kerana ianya
boleh berubah mengikut keadaan zaman dan peralihan masa sesuai seperti
digarapkan dalam ungkapan : Alam terkembang jadikan guru. Jika ada orang yang
sengaja mahu mempertikaikan :

Adat tak lapuk dek hujan

Tak lekang dek panas
Dianjak layu dicabut mati

- 22



hanya kesilapan dari segi pengertian dan istilah saja.

Kadangkala ramai orang terkeliru mengenai adat apabila mereka tidak dapat
membezakan apakah yang dikatakan adat, istiadat, adat istiadat dan resam.
Demikian juga dengan istilah apabila kita mencari penyelesaian adat sama ada
adat mencari benar, benar mencari adat. Sedangkan yang sebenar-benarnya adalah
adat, bukannya yang sebenar-benar adat, adalah benar.

Kesimpulan dari hujah ini adat yang sebenar-benarnya adat itulah yang dikatakan
‘tak lekang dek panas, tak lapuk dek hujan’ kerana kebenaran itu harus dipelihar
sebaik-baiknya seperti diungkapkan : :

Gemuk berpupuk
Segar bersiram

Kebenaran inilah yang diperlukan dalam mencari keadilan, kesaksamaan dan
kesejahteraan. Di dalam menentukan kebenaran inilah juga maka ditegaskan :

Adat bersendikan hukum
Hukum bersendikan syarak
Syarak mengata adat menurut.
Apakah peraturan-peraturan yang telah ditetapkan tidak boleh diubah?
Jawabnya boleh, asalkan saja ianya mempunyai asas kebenaran bukan kebatilan,

memberi manfaat bukannya mudarat, mendorong kepada kemudahan dan
bukannya kesukaran. Sebab itulah dijelaskan seterusnya:

Ibu adat MUAFAKAT ......

23



