


CERAMAH DI UNIVERSITI MALAYA
ADAT PERPATIH: FALSAFAH DAN PENGAMALANNYA DI
NEGERI SEMBILAN
DEWAN KULIAH C PADA 24 SEPTEMBER 1988

Bismillah ir Rahman ir rahim

Assalamualaikum wa Rahmatullah wa Barakatuh.

Tajuk ceramah saya yang ditetapkan oleh penganjur hari ini ialah “Adat Perpatih :
Falsafah dan pengalamannya di Negeri Sembilan” Sebelum melangkah lebih jauh elok
rasanya disentuh serba sedikit apakah itu Adat Perpatih. Adat Perpatih ialah satu undang-
undang atau satu peraturan hidup masyarakat susunan Dato’ Perpatih nan Sebatang serta
cerdik pandai zaman silam meliputi di dalamnya perkara-perkara yang berhubung dengan

kemasyarakatan, pentadbiran, siasah, ekonomi, hukum-hukum dan lainnya.

Seperti dimaklumi adat itu mula tumbuhnya di Alam Minangkabau, Sumatera
Barat kira-kira enam atau tujuh kurun yang lalu. Menurut Tambonya (Tambo Alam
Minangkabau) Dato” Perpatih itu masa kecilnya bernama Sutan Balun. Selepas
pengembaraan kerana berselisih dengan abangnya Dato’® Ketemenggongan beliau diberi
gelar Dato’ Perpatih nan Sebatang memerintah negeri di Bodi Ceniaga daerah-daerah

Tanah Datar, Luak Lima Puluh Kota dan Paya Kumbuh.

Kerajaannya berdasarkan kepada perundingan dua muafakat serta budi dan akal
manusia. Setiap perkara yang dibuat hendaklah muafakat dan dimesyuaratkan lebih dulu
dengan orang banyak kemudian baharulah ditegakkan adatnya. Dengan demikian maka
terbentuklah sistem sosial yang demokratik. Itulah yang disebut orang “Lareh Bodi
Ceniaga”, duduk sehamparan, bertentangan. Akan abangnya Dato’ Ketemenggongan
diberi memerintah negeri di Kota Piliang, kerajaan Bungan Setangai, berparat di Sg.
Tarab dan membentuk pula sistem masyarakat yang lebih mempunyai ciri aristokrasi
(kebangsawanan) dengan kepimpinan “Titik dari Atas”, berjinjang naik bertangga turun.

[tulah yang dikatakan “Lareh Kota Piliang”.

N



Kedua sistem itu dikenal dengan sebutan “Lareh nan Dua”. Tidak lekang dek

paneh tidak lapuk dek hujan, bulat air kerana pembetung, bulat manusia kerana muafakat.

Ke laut menuju alur, ke darat menuju benar
Benar di isi dengan sendirinya

Adat bersendi syarak

Syarak bersendi Kitabullah.

Sebenarnya kedua sistem iaitu Adat Perpatih nan Sebatang dan Adat
Ketemenggongan itu bukanlah lain sangat masing-masing di alam yang sama.
Falsafahnya berkata, “Perpatih dan Temenggong itu ibarat paruh dengan kepak saling
bersih-membersih, adatnya sama diisi lembaganya sama dituang.” Keduanya terungkap

dalam sebuah falsafah:

“Adat beratur terbahagi dua

Ke laut Adat Temenggong, Ke darat Adat Perpatih
Ke laut Adat Temenggong

Siapa menjala siapa terjun

Siapa bersalah siapa bertimbang

Siapa berhutang siapa membayar

Siapa membunuh siapa kena bunuh

Ke darat Adat Perpatih:

Hutang berdiri dengan saksi, adat berdiri dengan tanda
Mencincang berlandasan, melompat bersetumpuan
Rumbus bakas berpuntung suluh

Curi semua bertetas dinding

Terpijak racun bersisa makan

Hutang berturut cagar bergadai

Cinang pempas bunuh beri balas.

Demikian perbilangan yang terdapat dalam falsafah adat itu.

(F8)



Adat Perpatih Ke Negeri Sembilan

Seperti dimaklumi, Adat Perpatih itu masuk ke Negeri Sembilan adalah dibawa
oleh perantau Minangkabau yang datang meneroka dari Luak Puluh Kota, Tanah Datar
(Laras Bodi Ceniaga) dan daerah sekitarnya kira-kira dalam kurun Masihi XV. Sebagai
sebuah masyarakat beradat apabila sampai di sini mereka pandai menyesuaikan diri
dengan penduduk tempatan yang terdiri daripada orang asli. Yang demikian berlakulah
persemendaan antara belah pihak. Mereka patuh dengan falsafah adat “Di mana bumi di
pijak di situ langit di junjung, di mana air di cauk di situ ranting patah.” Dalam
menyusun masyarakatnya sistem Adat Bodi Ceniaga dijadikan dasar di samping itu adat

tempatan diserap dan di kembang bersama.

Maka terbentuklah cara hidup bersuku-suku di kalangan masyarakat itu dengan
berlandaskan konsep “Adat bersendi Syarak, Syarak bersendi Kitabullah, Syarak mengata
Adat memakai”. Nama-nama suku yang terdapat sekarang ini adalah dipadankan
daripada nama-nama negeri asal mereka di Alam Minangkabau. Iaitu, Batu Hampar,
Batu Balang, Paya Kumbuh, Seri Melenggang, Seri Lemak, Tanah Datar, Mungkal, Tiga

Ninik, Tiga Batu, Anak Aceh, Anak Melaka dan Biduanda.

Dengan terdirinya suku-suku itu maka terbentuklah satu sistem pemerintahan di

negeri itu yang terdiri daripada beberapa buah luak dan terungkaplah kata-kata falsafah:

“Alam beraja, Luak berpenghulu
Suku berlembaga, anak buah berbuapak

Orang semenda bertempat semenda.”

“Bulat anak buah membuat Buapak
Bulat Buapak membuat Lembaga
Bulat Lembaga membuat Undang

Bulat Undang membuat Keadilan.”



Falsafah itu adalah merupakan lunas dalam pentadbiran masyarakat Adat Perpatih

dan masih diamalkan hingga kini.

Takrif Falsafah Adat

Menurut pujangga HAMKA dalam bukunya “Falsafah Hidup”, perkataan falsafah
itu pada mulanya terdiri daripada dua kalimah yang dijadikan satu iaitu “Philus”
bermaksud penggemar dan “Sufus” bermaksud ilmu hikmat. Jadi bila disatukan dalam
bahasa mudahnya dapatlah ditakrifkan sebagai “Kata-kata hikmat oleh ahli fikir yang

boleh dijadikan pegangan hidup™.

Maka falsafah adat ialah kata-kata hikmat yang dipakai sebagai undang-undang
atau peraturan hidup dalam sesebuah masyarakat. Kata-kata itu terdiri daripada berbagai
bentuk dan ragam bahasa yang disebut peribahasa, bidalan, perumpamaan, perbilangan
dan sebagainya. Kata-kata itu padat dan ringkas serta bijaksana bunyinya. Kadang-
kadang disebut “Kata orang tua-tua” iaitu kata-kata peninggalan nenek moyang dan

terpakai hingga sekarang tanpa diketahui siapakah penciptanya.

Adat Perpatih Dan Falsafahnya

Tuan-tuan dan puan-puan yang dihormati sekalian,

Sebelum saya menyentuh perkara ini dengan lebih lanjut elok rasanya dihuraikan
sedikit tentang maksud sebuah falsafah adat yang sering kali dipertikaikan orang iaitu
“Biar mati anak jangan mati Adat”. Perkataan “adat” dalam ungkapan ini seperti yang
telah diterangkan pada awal-awal tadi maksudnya ialah “undang-undang”. Jadi dalam
menjalankan keadilan untuk mencapai keunggulan undang-undang, jika didapati yang
bersalah itu anak atau keluarga Lembaga itu sendiri, maka undang-undang hendaklah
diutamakan. Tidaklah boleh bak kata orang “kena di mata dipicingkan kena di perut
dikempiskan”. Ibarat tebing tegak sebelah atau limau masam sekerat. Maka itu tidak adil

namanya.



Sebenarnya perkataan adat itu selain daripada bermaksud “undang-undang™ dalam
pemakaian sehari-hari kadang-kadang ditakrifkan juga sebagai bererti kelaziman,
kebiasaan atau pun resam iaitu mengikut kontak dan fungsinya dalam ayat itu. Ada pun
perkataan “adat” sebagai “undang-undang” atau “peraturan” itu dapat ditafsirkan kepada

empat bahagian:

Pertama, Adat yang sebenar adat
Kedua, Adat yang diadatkan
Ketiga, Adat yang teradat
Keempat, Adat istiadat.

Di antaranya yang dasar ialah “Adat sebenar adat™ itulah dia “Adat yang tak
lekang dek panas tak luput dek hujan”. Perkara kedua, ketiga dan keempat itu boleh

berubah mengikut kebulatan muafakat “Alah adat tegal muafakat”. Kata perbiangannya:

“kok panjang boleh dikerat, kok pendek boleh disambung
kok sumbing boleh digimpal, usang-usang dibaharui
lapuk-lapuk dikajangai

yang elok dipakai, yang lapuk dibuang.
Falsafah Dan Pengamalannya

Adat Perpatih telah ujud semenjak beratus-ratus tahun dahulu, namun demikian
keutuhannya masih boleh dipertahankan sehingga kini. Ini ialah kerana terdapat di dalam
undang-undangnya beberapa falsafah yang bernilai dan konsep yang tahan uji.

Antaranya:

1) Gotong-Royong
Gotong-royong maknanya tolong menolong atau bekerjasama atau operasi kata-

kata kita sekarang ini.



Pada masa silam, zaman mata pencarian masyarakat banyak bergantung
kepada pertanian, ketika itu orang sangat memerlukan kepada semangat ‘gotong-
royong’. Dalam bersawah padi umpamanya mereka tidak boleh melaksanakan
kerja itu dengan sendirian. Mereka hendaklah sama-sama turun ke sawah, sama-
sama mencangkul, mengubah, menuai hingga sampailah kepada kerja membawa
padi naik ke darat. Mereka sentiasa harap mengharap antara satu dengan lain.
Falsafahnya berkata “hidup sandar-menyandar ibarat aur dengan tebing.” Tak
bolehlah dibuat macam “ Anau dalam belukar melepaskan pucuk masing-masing”
padahnya tanaman tidak menjadi, sawah kekeringan air, musuh berkeliaran dan

buah padi habis di makan burung.

Gotong-royong diamalkan bukan setakat itu sahaja bahkan menyeluruh
kepada membuat kerja-kerja kebajikan seperti dalam kenduri-kendara nikah
kahwin, hidup mati seterusnya dalam kerja-kerja amal yang lain. Falsafahnya

berkata:

“Ke bukit sama didaki, ke lurah sama dituruni
ada sama dimakan, tak ada sama dicari

dapa sama loba, hilang sama rugi”

Sekarang kita hidup dalam zaman pembangunan, budaya kita sudah
berubah, tetapi semangat gotong-royong masih dapat memberi sumbangan.
Ketika ini di luar bandar kebanyakan projek-projek kedil kerajaan dilaksanakan
melalui gotong-royong. Pemimpin-pemimpin menggalakkan supaya semangat
tolong-menolong atau bekerjasama dikubarkan kembali bagi melaksanakan
rancangan-rancangan seperti membina jalan, membina jambatan, membuat kolam
ikan, koperasi peladang, memajukan tanah kelompok, program bersepadu
seterusnya dalam melaksanakan kerja-kerja lain. Demikian pengamalannya

ketika ini.



2) Bersatu Padu

Selain dari itu terdapat galakan semangat bersatu-padu di kalangan
masyarakat itu. Adat Perpatih tidak menggalakkan masyarakatnya hidup

berpecah belah dan sentiasa dalam pertelingkahan. Falsafahnya berkata:

“Tugh hidup pada seia sekata, celakanya pada silang sengketa.

Seterusnya, bertelingkah antan dengan lesung ayam juga yang kenyang”

Falsafah ini memberi pengajaran dan boleh dijadikan pedoman hidup.
Tidak ada apa gunanya dan tidak ada apa untungnya jika sesebuah masyarakat itu
hidup dalam perselisihan faham sebaliknya masyarakat itu jugalah yang

menanggung kerugian.

Negara kita Malaysia sangat memerlukan semangat perpaduan di kalangan
rakyatnya, apa lagilah rakyat negara ini terdiri daripada bangsa yang berbilang
kaum. Kemerdekaan negara tidak mungkin tercapai kalau tidak dengan semangat

bersatu padu yang kukuh di kalangan rakyatnya.

Perpaduan adalah asas kebahagiaan masyarakat. Tanpa adanya perpaduan
dan persefahaman di dalam sesebuah masyarakat itu nescaya ia akan mengalami
keruntuhan. RUKUN NEGARA menggariskan dasarnya antara lain ialah
“mendukung cita-cita mencapai perpaduan yang lebih erat di kalangan

masyarakatnya”.

Pepatah ada berkata, “Bersatu kita teguh, bercerai kita roboh.: ini jelas
menunjukkan bagaimana perlunya semangat perpaduan itu. Masyarakat lama ada

meninggalkan seuntai gurindam, falsafah adat yang berbunyi:

“Se ikat bak sirih

Serumpun bak serai



Serangkap bak lembing
Seciap bak ayam

Sedencing bak besi
Fahamanya hendaklah sesuai
Jalannya sedundun

Lengganya sehayun™
SO

Gurindam ini sekali lagi menggambarkan keutuhan semangat bersatu itu
di kalangan masyarakat, fahamanya seia sekata dan rundingannya tidak
bercanggah. Untuk mencapainya, semangat kasih sayang, hormat-menghormati
dan saling bantu-membantu hendaklah dipupuk. Manakal segala unsur-unsur
yang membawa kepada perpecahan, benci-membenci, pulau-memulau, hasut-
menghasut hendaklah dihindarkan. Dengan itu tidaklah keterlaluan jika dikatakan
bahawa nilai “bersatu Padu” yang terdapat dalam falsafah-falsafah adat seperti
yang terungkap dalam gurindam tadi atau yang lain-lainnya, sebenarnya sudah
sedarah sedaging dan adalah diamalkan oleh masyarakat adat hari ini di Negeri

Sembilan.

Keadilan

Konsep keadilan sangat dituntut oleh Adat Perpatih. “Biar Mati Anak Jangan Mati
Adat” seperti yang telah pada awl-awal tadi sebenarnya itu adalah lambang keadilan
yakni dalam menegakkan keluhuran dan kebenaran undang-undang seseorang itu
hendaklah jujur dan ikhlas memberi keputusan. Walau pun yang bersalah itu anak atau
keluarga sendiri keadilan hendaklah diutamakan. Seterusnya sebarang penyelesaian yang
dibuat antara pihak-pihak yang bertelingkah hendaklah juga adil dan saksama, supaya
tidak berat sebelah dan dapat diterima oleh pihak-pihak yang berkenaan dengan puas hati.

Falsafahnya berkata:

“Kok mengukur biarlah sama panjang

kok menimbang biarlah sama berat



kok membahagi biarlah sama banyak
tidak boleh dilebihkan untuk faedah peribadi

tidak boleh dikurangkan untuk merugikan yang lain”

Dalam mencari penyelesaian pula falsafahnya berkata:

“Tidak ada keruh yang tidak ada jernihnya
tidak ada kusut yang tidak ada selesainya
kusut benang cari ujung pangkalnya

sesat di hujung jalan balik ke pangkal jalan”

Sesuai dengan zaman pembangunan ini masyarakat bercita-cita supaya setiap
individu mendapat peluang yang sama menikmati kekayaan negara. Keadilan hanya akan
ujud manakala kekayaan itu dibahagikan dengan saksama. Oleh itu pihak yang lemabh,
tidak punya keupayaan dan kurang maju mahulah diberi bantuan supaya mereka dapat
setaraf bertanding dengan pihak-pihak yang lain. Dalam mencapai keadilan juga
hendaknya masyarakat biarlah bebas daripada penindasan suatu golongan terhadap

golongan yang lain.

Yang demikian kesaksamaan dan kebijaksanaan hendaklah dijadikan landasan
dalam memberi keadilan. Jika tidak nanti dikatakan tidak jujur “limau masam sekerat
atau tebing tegak sebelah”. Di samping itu ada satu falsafah adat yang boleh dijadikan

panduan dalam membuat suatu penyelesaian:

“Ibarat memalu ular di dalam benih

benih tidak rosak, tanah tidak lembang
pemalu tidak patah, namun ular mati jua
buatlah ibarat menghela rambut dalam tepung

rambut tak putus, tepung tak berselerak”™.

10



Falsafah itu walau pun sederhana bunyinya tetapi boleh dijadikan petunjuk dalam
menimbulkan keharmonian hidup bermasyarakat. Ada orang memberi pandangan
bahawa Adat Perpatih itu masyarakatnya daripada mencapai kemajuan hidup di zaman
moden ini. Sebenarnya tidak ada konsep yang demikian, bahkan adat menggalakkan
supaya masyarakatnya berlumba-lumba mencapai kemajuan walaupun dalam apa jua.
Adat sentiasa memberi dan anggotanya supaya menjadi orang berilmu dan cerdik pandai.

Falsafahnya berkata:

“Yang cerdik tempat bertanya
yang pandai tempat berguru

pentadbir kalau alang bijak binasa negeri”.

Mereka sedar akidah yang akan dihadapi kalau tidak mempunyai ilmu
pengetahuan. Tambahan pula dalam zaman kemajuan ini kekurangan tenaga fizikal
sahaja belum tentu boleh memberi jaminan hidup. Masyarakat adat di Negeri Sembilan
menyedari itu dan jua menyedari setiap yang hidup di muka bumi ini pasti akan
menerima perubahan, tidak ada yang kekal selama-selamanya bagaimana awal begitu

akhir. Yang demikian falsafahnya berkata:

“Sekali air bah sekali pasir berubah
sekali tahun beredar sekali musim bertukar
lama hidup banyak dirasa

jauh perjalanan banyak dilihat™.
Jadi dakwaan Adat Perpatih menyekat kemajuan itu adalah tidak benar. Ini

adalah satu pandangan negatif suka merendah-rendah dan tidak mahu menghargai sesuatu

yang bernilai di dalam peradaban hidup sendiri.

11



Sopan-Santun, Budi Bahasa Dan Hormat-Menghormati

Ada sebuah falsafah yang pendek dan ringkas bunyinya, tetapi mengandungi
makna yang luas iaitu “Hidup dikandung adat mati dikandung tanah” yang mana
maksudnya hidup kita ini hendaklah sentiasa dikawal oleh beberapa peraturan dan
undang-undang. Kita hendaklah mempunyai tatasusila yang baik dan akhlak yang tinggi.
Kia tahu bersopan-santun, kita tahu berbudi bahasa dan kita tahu hormat-menghormati.
Orang yang elok tatasusilanya itu dikatakan juga elok budi bahasanya. Seseorang itu

berasa sangat malu jika dikata tidak bersopan santun.

Falsafah dalam pergaulan hidup sehari-hari ada berkata “Yang tua dimuliakan,
sama sebaya dihormati, yang muda dikasihi”. Falsafah ini jika diamalkan kita mudah
menyesuaikan diri dengan orang lain walau di mana kita berada. Malangnya pada waktu
akhir-akhir ini, setengah orang tidak mengambil indah lagi akan nilai-nilai hidup tersebut.
Hormat-menghormati, bersopan-santun dan berbudi bahasa itu dikatakan cara hidup

orang lama yang sangat mengongkong.

Akibatnya, hampir setiap hari berita-berita buruk yang memalukan dan
mengaibkan (skandal) seperti peristiwa murid tidak menghormati guru, guru curang
terhadap murid, anak-anak derhakai ibu bapa, ibu bapa tidak bertanggungjawab kepada

anak-anak dan lain-lain lagi tersiar di surat-surat khabar dan di majalah-majalah.

Dalam RUKUN NEGARA terdapat prinsip “Kesopanan dan Kesusilaan” yang
mana menyarankan supaya masyarakat mempunyai tatatertib yang baik, bersopan santun
serta berdisiplin. Ini sangat penting dalam hidup. Tatasusila kita mengutuk tingkah laku
orang yang bertingkah laku sombong dan angkuh yang boleh menyinggung perasaan

orang lain.

Kelakuan liar dan tidak berperikemanusiaan yang berlaku di kalangan masyarakat
sekarang ini hendak dicegah supaya tidak merosakkan keharmonian dalam pergaulan

hidup. Masyarakat juga hendaklah dilatih dan didik supaya mempunyai budi bahasa



yang baik, berakal fikiran mulia serta tahu bertimbang rasa agar dapat meletakkan

sesuatu pada tempat yang sewajarnya.

Ciri-ciri positif yang tersebut di atas mana terkandung dalam makna falsafah adat
itu hendaklah di timbul dan ditonjolkan kembali dan jadikanlah hiasan hidup.
Kembalilah kepada cara hidup kita sendiri dan jagalah nilai-nilai disiplin, moral dan
kerohanian yang ada pada masyarakat kita itu menjadi korban kerana mengejar kemajuan

kebendaan. Serangkap pantun lama berbunyi:

“Yang kurik ialah kundi
yang merah ialah saga
yang baik itu budi

yang indah ialah bahasa”.

Masyarakat Yang Demokratik

Demokrasi terdiri daripada dua patah perkataan (Demos — Rakyat, Cratos —
Pemerintahan). Dalam negara demokrasi rakyat yang berdaulat. Dalam Adat Perpatih
konsep itu bukanlah asing dan itulah yang diamalkan oleh masyarakatnya. Lihat sahaja

apa kata falsafahnya apabila melantik ketua-ketua adat:

“Bulat anak buah membuat Buapak
bulat Buapak membuat Lembaga
bulat Lembaga membuat Undang

Bulat Undang menjadikan Raja (keadilan)”
Seterusnya lagi:
“Berjanjang naik bertangga turun

naik dari bawah turun dari atas

Alam Beraja, Luak berpenghulu



Lembaga bersuku, suku bertua

Buapak beranak buah”

Masyarakat Adat Perpatih kuat berpegang kepada nilai muafakat atau mesyuarat.
Pada dasarnya setiap keputusan yang dibuat itu berasal dari bawah mengikut fikiran
orang banyak. Nilai demokrasi mengizinkan kebebasan bercakap, menyuarakan
pendapat serta menghormati pandangan dari pihak lain. Itulah yang dikatakan “Duduk

sehamparan, tegak sepermatangan”.

Masyarakat Negeri Sembilan sekarang juga mendukung budaya demokratik di
mana perlaksaannya melalui saluran-saluran tertentu serta mengikut udang-undang dan
perlembagaan. Jika tidak kestabilan negara akan tergugat dan ketenteraman masyarakat

turut tidak mantap.

Kebenaran yang terdapat dalam sistem demokrasi sama ada dulu atau sekarang
hendaknya janganlah disalahgunakan sehingga masyarakat jadi berpecah-belah dan
berpuak-puak. Segala apa yang hendak dibuat dan berkait dengan orang ramai maka
hendaklah dimuafakatkan dan dimesyuaratkan lebih dahulu. Keputusan yang dibuat

tanpa mengikut saluran itu dianggap tidak sah.

Demokrasi menghargai kebebasan mengeluarkan fikiran seseorang itu merasa
dirinya tidak berharga kalau tidak boleh mengemukakan pendapat. Perbezaan pandangan
dalam sesuatu perbincangan bukanlah satu perkara luar biasa, kerana berbincang juga
dikatakan bertukar-tukar fikiran demi untuk mencari kebenaran tetapi sudah dapat apa
yang sebenarnya maka kita hendaklah patuh mengikut alur dan patut seperti kata

falsafahnya:

“Ke laut menuju alur
ke darat menuju benar
jumpa benar jangan disiahkan

benar berdiri dengan sendiri”.

14



Daripada perbincangan dan pandangan-pandangan yang dikemukakan tadi
jelaslah menunjukkan bahawa nilai demokrasi dalam masyarakat adat itu adalah juga
cita-cita masyarakat sekarang ini, cuma peranannya sahajalah yang tidak sama kerana itu

banyak bergantung kepada keadaan semasa.

Ketuhanan

Membincangkan soal falsafah Adat Perpatih satu perkara pokok dan tidak boleh
dilupakan iaitu beriman kepada agama Allah, Islam yang menjadi agama rasmi negara
ini. Islam mendukung cita-cita mencapai kemajuan dan perpaduan umat. Islam juga
agama persaudaraan, membimbing manusia menuju kepada kebahagiaan dan
kesempurnaan hidup. Islam tidak menggalakkan umatnya hidup berpecah-belah dan
bersengketa antara satu sama lain kerana semuanya itu akan membawa kepada
keruntuhan masyarakat itu sendiri. Yang demikian masyarakat hendaklah menghayati

hidup ini dengan kepercayaan kepada agama Allah Yang Maha Suci itu.

Ada pun konsepnya Adat Perpatih dan Syarak itu “Seiring sejalan dan selayun

sepinggang”. Dikatakan juga hukum adat itu:

“Ibarat cermin-cermin yang tidak kabur, pelita yang tidak padam. Dan buku

syarak itu ibarat suluh yang terang benderang.”

Jadi mana-mana hukum adat yang baik dan memberi faedah kepada masyarakat
serta bersesuaian tidak menyalahi hukum syarak maka dikekalkan pemakaiannya.

Falsafahnya berkata:

“Kuat adat tak gaduh Syarak
kuat Syarak tak gaduh Adat
adat menghilangkan yang buruk menimbulkan yang baik

Syarak menyuruh berbuat baik meninggalkan berbuat jahat”.



Pendeknya dalam budaya masyarakat Adat Perpatih itu, di mana ada aturan adat
maka di situ adalah hukum Syarak, demikian sebaliknya. Oleh itu kita di samping Syarak
juga tidak akan melupai nilai-nilai adat yang boleh memberi manfaat. Sebenarnya seperti

yang telah dikatakan tadi, konsep Adat dan Syarak itu adalah selari. Falsafahnya berkata:

“Adat bersendi Syarak, Syarak bersendi Kitabullah”

Jika dalam Quran al Karim terdapat maksud ayat (Al-Imran ayat 190) menyuruh
hambanya yang berakal mempelajari kejadian-kejadian alam, bumi, langit, siang dan
malam maka kaedah pengambilan falsafah adat yang terhimpun dalam peribahasa,
bidalan, pepatah, kiasan, perumpamaan, perbilangan juga bersumberkan alam seperti kata

pantunnya:

“Penakik pisau seraut

Ambil galah batang lintabung
Selendang dibuat nyiru

Yang setitik jadikan laut
Yang sekepal jadikan gunung

Alam terkembang jadikan guru”.

Penutup

Pendeknya diringkaskan sahaja, bahawa konsep dan nilai yang terdapat dalam
falsafah adat itu adalah sesuai diamalkan dalam zaman moden ini, sekali pun masyarakat
sekarang ini dikatakan agresif dan dinamis, berlumba-lumba mencapai kemajuan dan

berusaha membuat perubahan-perubahan yang berlandaskan sains dan teknologi.

Dalam pada itu ada juga terdapat mereka yang memberi pandangan yang kurang
sihat terhadap adat itu dengan mengatakan adat itu penghalang kemajuan, adat itu sudah
lapuk, ketinggalan zaman dan sebagainya. Gejala-gejala ini timbul ialah kerana kurang

memahami akan adat itu dan sengaja hendak memburuk-burukkannya.

16



Saya pernah ditanya orang “Apakah adat itu tidak bertentangan dengan Islam?”
Saya jawabkan tidak. Bahkan dengan masuknya ajaran Islam ke dalam masyarakat adat
maka Islam itu menyempurnakan lagi hukum adat itu. Sebagai contoh lihat sahaja dalam

upacara nikah kahwin dan dalam upacara pengkebumian jenazah. (Huraian)

Selanjutnya saya ditanya lagi, “Dapatkah adat itu bertahan pada masa akan
datang?” Saya jawabkan,” Kehendak Allah tiada siapa yang tahu. Tetapi selagi “Hukum
Adat bersendi Syarak tetap ada dan selama hukum Syarak dianut oleh umatnya maka
kata-kata “Tak lapuk dek hujan dan tak lekang dek panas” pada Adat Perpatih itu akan
dipakailah.

Akhirnya dapatlah dikatakan falsafah Adat Perpatih masih diamalkan oleh
masyarakat di Negeri Sembilan. Dalam cara hidup sehari-hari ia seiring jalan dengan
hukum syarak dan undang-undang kerajaan yang memerintah. Itulah yang dikatakan
“Tungku Tiga Sejerangan atau Tali Tiga Sepilin”. Sekian, disudahi dengan maaf jua jika

ada yang tersentuh dan tersinggung.

17



