





kS

£

A3




ALAM TERKEMBANG JADI GURU
Adat dan Kebudayaan Minangkabau
© A.A.Navis

No. 16/84

Pengantar: Dr. Taufik Abdullah

Pendesain Grafis & Kulit Muka: T. Ramadhan Bougie

Penerbit PT Pustaka Grafitipers

Pusat Perdagangan Senen Blok I, Lantai lll
Jakarta 10410

Anggota IKAPI

Cetakan Pertama 1984
Cetakan Kedua 1986

Percetakan PT Temprint, Jakarta

IV



dat Minang merupakan salah satu adat yang unik di Indonesia,
antara lain karena sifat matrilineal yang ada pada masyarakat itu.
Beberapa buku dan telaah tentang adat Minang telah diterbit-
kan, namun rasanya masih ada saja yang "terringgal" tidak
o  E-Jtersampaikan atau tercatat. Dan tidak jarang yang "tertinggal”
itu temyata penting, atau setidaknya menarik, untuk diketahui.

Dalam buku yang disusun A.A. Navis ini, hal-hal yang penting dan menarik
tentang adat Minang itu banyak ditemukan. Di samping sebagai budayawan,
Navis adalah seorang sastrawan; dan buku ini pun ditulis dengan gaya yang
lancar dan berkadar informasi tinggi. Kami yakin, buku ini akan bisa menam-
bah pengetahuan kita tentang adat Minang pada khususnya, dan kebudayaan
Indonesia pada umumnya. Dan karangan Navis ini mungkin malah bisa
menjadi salah satu buku baku tentang adat dan kebudayaan Minang.

Jakarta, Juli 1984



aftar Isi

Pengantar Penerbit

"Studi Adat sebagai Pantulan Perubahan Sosial di Minangkabau”
oleh Taufik Abdullah

Pengantar Penulis

Sejarah
Tambo

Undang-undangdan Hukum ...,
ERIEIIE. un o e eSS
HARAATRPEERRE oo i s s s
Rumah Gadang .................. T Ty
Pl o i s iasesesseon
T
Permainan RaKyat .......o..ccocoviiiiviiie e
Daftar BAcaan .......co.ovivieooiie e

Indeks

VIl

45

59

85
119
149
171
193
229
263
285
291

Vi



1 entu saja soalnya terletak pada cara pendekatan. Kalau pende-
¥ katan saya dipakai, maka salah satu indikator untuk menentu-
kan bahwa proses melemahnya kemantapan tradisional telah
bermula ialah ketika peserta (participant) kebudayaan mulai seca-
< ra kreatif mempersoalkan tuntutan dari dasar nilai kulturalnya.
Kelanjutan proses itu akan makin jelas di saat mereka mencoba pula membuat
jarak dengan dasar nilai kultural itu dan secara sadar mencoba menerangkan
apa makna yang sesungguhnya dari dasar nilai itu. Dengan kata lain mereka
bukan saja tidak membiarkan diri terlarut dan terkulai dalam keberlakuan
dasar nilai kultural, tetapi bahkan juga ingin merangkul lebih keras. Mereka
sebagai peserta makin sadar, bahwa nilai dasar yang dimiliki itu merupakan
sesuatu yang berharga untuk selalu dipelihara. Dalam situasi seperti inilah
biasanya patokan-patokan dasar nilai kultural tersebut diperjelas. Dengan
begini dasar nilai itu di satu pihak secara rasional bisa dimengerti, dan di pihak
lain ia dijadikan pula sebagai ukuran dalam menghadapi dan menjalankan
perubahan. Sikap inilah biasanya disebut tradisionalisme — perubahan yang
terjadi semestinyalah berlandaskan pada kelanjutan berlakunya tradisi.
Tentu bisa diduga bahwa tradisionalisme mengandung unsur-unsur konflik
yang kadang-kadang juga tak terlalu mudah diatasi. Sampai dimanakah per-
ubahan itu masih sah, tanpa mengorbankan keberlanjutan berlakunya nilai
dasar tradisional. Sebaliknya revisi apakah yang harus dilakukan untuk me-
niadakan akibat negatif dari perubahan struktural, baik yang bersumber dari

IX




dalam ataupun yang dipaksakan dari luar, yang tak terelakkan? Maka berbagai
pasangan konflik pun bermunculan. Masyarakat yang sedang mengalami pro-
ses "detradisionalisasi” itu seakan-akan merupakan jaringan-konflik yang sa-
ling berkaitan. Namun jarang suatu konflik yang demikian sentral sehingga
mengancam polarisasi sosial yang keras. Sebab konflik yang satu — antara dua
golongan pendapat — bisa dilunakkan oleh konflik yang lain, ketika komposisi
dari pro dan kontra telah berbeda. Jadi sesungguhnya kemajemukan konflik
tersebut bukan saja bisa merupakan faktor pembendung proses disintegrasi
sosial, tetapi juga sering menjadi unsur yang sangat menentukan bagi terjaga-
nya integrasi. Karena itulah proses detradisionalisasi ini — suatu proses yang
tentu saja tak terlepas dari perubahan sosial-ekonomis yang terjadi — bisa
berlangsung lama. Seandainya suatu perubahan tanpa diinginkan terjadi,
maka perubahan itu harus dilihat sedemikian rupa sehingga bukan saja secara
kultural bisa dimengerti, tetapi juga pemasukannya ke dalam perbendaharaan
kultural tidaklah merusak. Dengan ini chaos ingin dihindarkan dan dengan ini
pula keberlakuan yang berlanjut dari nilai dasar tradisional ingin diperta-
hankan. -

Tentu saja apa yang saya bicarakan di atas lebih merupakan suatu gejala
intelektual. Kesemuanya lebih merupakan pergumulan para cendekiawan,
para peserta kebudayaan yang paling sadar, untuk selalu ingin memberi makna
terhadap dunia sendiri dan yang mengitari diri. Meskipun gagasan di atas
memberi kesan bahwa saya ingin memberikan bentukan teoritis terhadap
gejala yang dihadapi masyarakat tradisional ketika berhadapan dengan per-
ubahan struktural yang terjadi, tetapi saya tidaklah bertolak dari pemikiran
spekulatif. Hal-hal di atas berasal dari hasil observasi saya atas peristiwa
sosial-kultural Sumatera Barat di awal abad 20 ini.

Tentu saja situasi itu tidaklah muncul begitu saja. Gerakan Padri yang
kemudian meletus menjadi “perang saudara”, yang terjadi di awal abad 19,
telah memaksa masyarakat Minangkabau merevisi lagi definisi dari dunianya,
dari "alam Minangkabau”. Bagaimanakah hal-hal yang paradoksal dari dasar
kultural harus secara kreatif diselesaikan? Pencarian definisi yang sesuai ini
tidaklah sekadar usaha untuk menemukan dasar “ideologi” yang baru yang
bisa selesai pada tingkat formalnya. Definisi baru tersebut langsung me-
nyentuh hal-hal yang bersifat struktural. Meskipun pemurnian kehidupan
keagamaan' merupakan tujuan utama gerakan Padri. hasil akhir yang ingin
ditemukan ialah suatu “alam Minangkabau” yang baru, yang diredhai dan

1 Mengenai aspek “pemurnian agama” dari gerakan Padri. lihat umpamanya H.A. Steyn Oarve. "Kaum
Padari (Padri) di Padang Darat Pulau Sumatera” (terj.) dalam Taufik Abdullah (ed.) Sqarak Lokal di
[idonesia. Yogyakarta: Gajah Mada University Press. 1979: 108-127. Lihat juga memoir Fakih Saghir, yang
terkenal sebagai Svekh Jalaluddin, salah seorang ulama yang terlibat dalam konflik agama ini. Syekh



yang hagq.

Saya tak tahu bagaiman jadinya Minangkabau jika Belanda tak campur
tangan dalam Perang Padri ini. Tetapi sementara perang itu mengalami tran-
sformasi — dari pergolakan kultural menjadi perang kolonialisme — suatu
definisi baru makin memperlihatkan dirinya. "Alam Minangkabau” tidak saja
harus dianggap sebagai dunia yang berlandaskan adat dan Islam, tetapi hirarki
dari keduanya telah pula diperjelas. Tidak lagi adat dan Islam yang paling
mendukung, tetapi "adat bersandar syarah. Syarah bersandar Kitabullah.”
Selanjutnya dikatakan bahwa “agama mengata, adat memakai". > Maka sejak
itu pemantulan struktural dari definisi kultural ini adalah merupakan salah
satu tema pokok dalam sejarah Minangkabau. Dari sudut kekuasaan dan
kewenangan, rumusan kultural ini mempertanyakan wibawa siapa yang harus
lebih berfungsi dan kata siapa yang harus lebih memutus. Pemasukan unsur
keulamaan ke dalam struktur kekuasaan, yang diwujudkan dalam keanggota-
an di dalam balai adat, ternyata hanyalah merupakan pelebaran dari elite
kekuasaan. Sedangkan esensi keulamaan tertinggal di luar. Keulamaan, yang
bertolak dari penguasaan ilmu dan pengakuan sosial, tak bisa terlibat dalam
proses pewarisan jabatan dengan memakai patokan matrilineal itu. Dari sudut
sistem pewarisan masalahnya bahkan lebih pelik. Berbagai konflik yang terjadi
makin memperlihatkan betapa “nikmatnya” hidup dalam kemajemukan
hukum.?

Konflik terbuka kadang-kadang terjadi dan perdebatan terus berlanjut.
Apalagi di samping itu masalah pemurnian (orthoksi) agama makin lama
makin menonjol pula. Dalam hal ini yang dipermasalahkan tidaklah sekadar
definisi "alam Minangkabau” tetapi sistem perilaku dan kebersihan keyakinan
keagamaan dari noda-noda yang bisa mengurangi kemutlakan ke-Esa-an Al-
lah. Betapapun fundamental dan mendasarnya hal-hal ini, kesemuanya ber-
sumber dari dinamik kebudayaan sendiri. Masalahnya menjadi sangat berbeda
ketika tantangan yang dihadapi bukan bertolak tiang-tiang "alam Minangka-
bau” sendiri. Soalnya menjadi lain sekali di saat tantangan yang datang itu

Dijilal-eddin, Verhaal van der anvang der Padri onlusten op Swomarma (diselenggarakan oleh Dr. 1. Hollander),
Leiden 1837, Ditulis dalam bahasa Melayu ("gaya" Minangkabau) huruf "Jawi", memoir ini pemzh
ditranskripsikan oleh M. Radjab untuk keperluan Seminar Kebudayaan Minangkabau 1970. Studi
terhadap memoir ini dilakukan oleh Christine Dobbin, “Islamic Revivalism in Minangkabau at the Tumn
of the Nineteenth Century”, Moderst Asian Studies, 8,3 (1979): 319-356. Lihat juga M. Radjab, Perang Padri,
Jakarta: Balai Pustaka, 1954,
Taufik Abdullah, "Adat and lslam": An Examination of Conflict in Minangkabau", ludoxesia, 2 (October
1966): 1-24. s
3 Mengenai hal ini telah cukup banvak studi yang dihasilkan. Yang terakhir dan paling lengkap ialah Franz
von Benda-Beckman, Propenty in Social Continuity, The Hague: Martinus Nijhoff, 1975.
Tentang corak konflik di Minangkabau, lihat Mancy Tanner, " Disputing and Dispute Settlement Among
the Minangkabau of Indonesia”. Indowesia. 8: 21-67.

(¥

VT



berasal dari kekuasaan asing. Perang Padri teryata tidak saja berakhir dengan
didapatkannya suatu definisi baru tentang "alam Minangkabau”, yang serta
merta juga menuntut pemecahan dalam sistem sosial dan hukum, tetapi juga,
dan lebih mudah dilihat dan dirasakan, bercokolnya dominasi politik dan
meliter Belanda. Dengan dominasi corak hubungan yang bersifat atasan-dan-
bawahan pun makin pula memperlihatkan dirinya.? Inilah suasana yang jelas
dirasakan di awal abad 20.

Berhadapan dengan situasi baru ini, beberapa penghulu adat Minangkabau,
para literati, yang tinggal di kota, berhadapan langsung dengan situasi dominasi
ini, mulai secara bersungguh-sungguh merenung tentang hakikat "alam Mi-
nangkabau” dan tuntutan-tuntutan kultural yang terlekat di dalamnya. Da-
lam mempertentangkan tuntutan kultural ini dengan kesempatan yang terbu-
ka dalam situasi baru yang dipaksakan dari luar itu, perenungan tersebut
tidaklah dibiarkan untuk menjadi kontemplatif yang melarikan diri. Per-
enungan itu bahkan menjadi agenda untuk tindakan yang dilakukan. Maka
berbagai kegiatan pun dijalankan. Sekolah kerajinan wanita didirikan, surat
kabar (termasuk sebuah surat kabar wanita) diterbitkan, dan studi-studi-fonds
digerakkan. Pada waktu itu barangkali tak ada kata yang lebih populer daripa-
da "kemajuan”, demi mencapai "dunia maju”. Bukankah Minangkabau ma-
syarakat matrilineal? Kalau begitu, mestinyalah wanita bersekolah. Bukankah
tuntutan bagi putra Minangkabau untuk "meninggikan semarak Gunung
Merapi?” Sebab itu mengapa tidak terjun dalam perlombaan untuk mendapat-
kan "kemajuan”? Begitu kata ajaran adat, demikian pula tambo melukiskan dan
bahkan kaba telah memberi contoh bagaimana jadinya jika ketentuan itu
diingkari. Sementara itu dari pihak lain, yang bertolak dari tiang “alam
Minangkabau” yang satu lagi, Islam, bukan saja menginginkan berlanjutnya
pemurnian dalam kehidupan keagamaan, tetapi juga menjadikan agama seba-
gai dasar yang kokoh bagi "kemajuan”. Dalam suasana yang tampaknya serba
optimis ini, konflik tak terelakkan. Kemajuan? Tetapi sampai di mana? Ke-
majuan barulah benar dan dibenarkan jika ia sadar akan batas antara "haram”
dan "halal”, antara haq dan bathil.” Belum lagi jika dipertimbangkan pula
reaksi mereka yang menentang peralihan dari tata cara "nenek moyang kita”.
Maka bukan saja perdebatan yang terjadi, segala makian pun diobral —
setidaknya demikianlah yang terpantul dalam tulisan-tulisan di surat-surat

4 Tenrang "pemecahan kultural”™ terhadap masalah politik vang tak teratasi ini, lihat Taufik Abdullah,
“The Making of the schakel sociery” dalam Conference on Medern Dedonesian Histary (July 18-19. 1975).
Madison: Center of Southeast Asian History, University of Wisconsin, 13-25. Dimuat juga dalam Majalah
Hiu-ilmu Sasera Indonesia, V1, 3 (Agustus 1976): 13-30.

Situasi, digambarkan dalam Taufik Abdullah "Modernization in the Minangkabau world: West Sumatra
in the Early Decades of the 20th Century” dalam Claire Holt et.a, (eds.), Culture and Pelitics in Indonesia,
Ithaca. London: Comnell University Press, 1972, 179-245,

il

wn



kabar.

Dari situasi kompleks yang selintas terlukis di atas, saya memang ingin
mengatakan bahwa perenungan yang kreatif terhadap tradisi bukan saja meng-
hasilkan agenda tindakan, tetapi juga kontrol sampai di mana perubahan icu
harus berjalan. Dorongan dan sekaligus pembatasan yang diberikan tradisi
menghasilkan suasana intelektual dan sosial yang tak selalu menenteramkan.
Dalam suasana inilah pendidikan Barat, ataupun Islam "modern” berkembang
cukup pesat di Minangkabau. Suasana ini bukan saja menyebabkan dimulai-
nya tradisi merantau yang baru, yaitu menuntut ilmu modern ke Jawa, atau
bahkan ke Negeri Belanda, tetapi juga, menurut statistik pemerintah Hindia
Belanda, menjadikan Minangkabau sebagai "daerah Islam” yang paling ber-
pendidikan. Namun suasana ini juga yang.melatar belakangi berbagai kegiatan
politik, mulai dari pémberontakan-pemberontakan kecil (1908) dan yang
dibesar-besarkan dengan sebutan pemberontakan komunis di Silungkang
(1927), sampai dengan aktivitas partai-partai radikal di tahun 1930-an.

Dari sudut sejarah intelektual, maka ada dua aspek yang segera tampil di
hadapan saya. Pertama, di samping merupakan kancah perdebatan tentang
bagaimanakah bentuk dan corak "kemajuan” yang baik itu, suasana yang
diuraikan di atas memberikan pula bentuk literer dari perdebatan itu sendiri.
Saya kira "'sastra protes” yang dilahirkan para terpelajar Minangkabau, yang
biasa pula dianggap sebagai pelopor sastra Indonesia modern, bisa dikembali-
kan kepada suasana sosial-kultural yang terjadi sejak awal abad ini.® Bukankah
tragedi yang banyak dilukiskan itu berkisar pada ketidaksediaan untuk mene-
rima akibat logis dari sikap yang telah terbuka terhadap "dunia maju'?
Merantaulah jauh-jauh, sekolah tinggi-tinggi, tetapi sadarlah bahwa ninik-
mamaklah yang memungkinkan itu semua, dan pada ninik-mamak pulalah
kepatuhan harus diberikan. Ke rantau hanya selama "di rumah berguna
belum”. Rantau hanyalah peralihan sementara, begitu secara fisik, demikian
pula dalam panggilan kultural. Dan bagi saya, salah satu ketinggian nilai Salak
Asuhan dari Abdul Muis sebagai dokumen sosial, ialah kemampuannya melu-
kiskan tragedi keterombang-ambingan "dorongan” dan "hambatan” dari tra-
disi. Tetapi baiklah hal ini saya pulangkah saja pada berbagai studi sastra yang
telah dijalankan dan pada ahli serta kritikus sastra.” Hal yang kedualah, pada

&  Tentang literarur itu sendiri, lihat antara lain A Teeuw. Moders: Indowesian Lierarure, Vol. 1. Tentang
kemungkinan hubungan suasana sosial dengan salah satu novel, Siti Nurbaja. telah saya bicarakan dalam
komentar singkat saya terhadap tulisan Harry Aveling ("Siti Nurbaja”: Some reconsiderations”), Bijdrages,
126, 2 (1970} 242-248,

Salah Asuhan adalah satu novel Indonesia vang paling banyak dijadikan sasaran studi khusus. Antara lain,
David de Queljoe. Margiral Maw in a Colonial Society: Abdoel Mocis” “Salah Asuhan”. Athens, Ohio: Ohio
University Center for Romantic Tradition in the Early Indonesian Novel”, Modens Asian Studies, Vol. 2
(April 1973) 179-102,

-4

XIII.



kesempatan ini, yang lebih menarik perhatian saya.

Aspek yang kedua ialah berlanjutnya usaha untuk mengerti konsep ideal
atau nilai-nilai dasar yang diberikan tradisi. Hal ini juga diteruskan dengan
usaha untuk menerangkannya dengan secara rasional. Simbol-simbol yang
sering terpantul dalam tambo ditafsirkan sehingga bisa sesuatu yang lebih
plausible, yang kemungkinan kesejarahannya diperkirakan bisa masuk akal.
Legenda dan mithos tidak hanya dibiarkan berbicara melalui simbol-simbol
kultural yang telah berakar, tetapi dijadikan eksplisit. Misteri ingin dihilang-
kan, bukan dengan memperlihatkan realitas yang telah diselimutinya, tetapi,
terutama, mencari moral yang mendasarinya. Begitu sejak awal abad XX,
ketika tradisi mulai direnungkan, sampai kini, berbagai buku telah ditulis,
sekian perdebatan telah dilakukan, dan entah berapa pula pertemuan ilmiah
ataupun "setengah ilmiah” yang telah dijalankan. Kesemuanya memperlihat-
kan usaha mengerti dan menerungkan lagi dasar-dasar konseptual dari “alam
Minangkabau”.

Karena kecenderungan intelektual ini cukup penting untuk mengerti ma-
syarakat dan kebudayaan Minangkabau, barangkali tak ada salahnya saya
memberikan berbagai ilustrasi. Ketika Sekolah Raja (Kweekschool) di Bukitting-
gi merayakan Justrumnya di awal abad ini, maka murid-muridnya mengadakan
pertunjukan sandiwara, yang konon sangat memuaskan para hadirin. Mereka
mementaskan bagian-bagian yang paling menarik dari Kaba Cindua Mato.®
Sukses ini diulang lagi oleh berbagai sekolah dan organisasi pemuda, seperti
Jong Sumatranen Bond, di dalam ataupun di luar Sumatera Barat. Bahkan
Abdul Muis ketika masih asyik dalam Sarekat Islam, pernah pula menulis
drama dari kaba ini. Di samping Cindua Mato, ternyata yang paling populer di
kalangan pelajar, selama dasawarsa kedua sampai dengan keempat dari abad
ini, ialah Kaba Sabai Nan Aluik. Konon, menurut cerita orang tua-tua, di awal
tahun 1920-an, si penyair-politikus, Rustam Effendy, pernah menjadi "bintang
pentas” dari kaba ini di Sumatera Barat. Drama yang berbahasa Indonesia dari
kaba ini pernah ditulis oleh A.K. Gani, mahasiswa kedokteran, yang pernah
main film, kemudian aktif dalam Gerindo, partai nasionalis yang radikal.

Tetapi apa artinya ini semua? Abdul Muis mungkin bisa memberi jawaban.
la mengatakan, drama Cindua Mato sengaja ditulisnya agar kaum terpelajar
menyadari bahwa kehidupan demokrasi telah berurat-berakar dalam kebu-
dayaan kita. Jadi tidaklah terlalu mengherankan jika alasan yang sama dipakai
pula oleh Datuk Sutan Maharadja ("Bapak Jurnalistik Melayu,” kata Van

8  Berbagai edisi dari kaba ini diterbitkan. Edisi terakhir, yarig belum selesai, ditulis oleh M.R. Manggis Datuk
Radjo Panghoeloe, Cindue Mato. Bukittinggi: Pustaka Saadiah,1973(2). Studi anthropologis pendek
tentang kaba ini telah ditulis oleh Taufik Abdullah, "Some Notes on the Kaba Tjindue Mato: An Example of
Minangkabau Traditional Literature”, Indonesia, 9 (April 1970): 1-22.

XV



Ronkel)® ketika ia, sebagai penghulu adat yang berasal dari Luhak Nan Tiga,
mengadakan "revolusi adat” di Padang, di awal abad ini. Dengan "revolusi" ini
ja dan kawan-kawannya dari pedalaman (dari darek, istilahnya) menantang
Tuanku Regen dan para bangsawan Padang, yang dikatakan telah mengikuti
adat-Aceh, yang mengenal hirarki kebangsawanan. Jadi tak "demokratis”. Dan
artinya juga tak "modem” dan bukan pula "Minangkabau".'°

Dan sudut inilah barangkali usaha memperkenalkan dan mempopulerkan
kaba dan rambo bisa pula dilihat. Mungkin benar pula anggapan yang mengata-
kan bahwa Kaba Sabai Nau Aluil tidaklah sesuai dengan struktur masyarakat
Minangkabau. Tetapi masalahnya bukan pada plor dan juga bukan pula pada
wadah sosial dalam mana plot itu bermain yang lebih penting, tetapi pada pesan
moral yang ingin disampaikan. Maka apa yang lebih sesuai daripada kisah si
Sabai, yang lemah-lembut, tetapi tegas — "semut terinjak tak mati, alu berta-
rung patah tiga” — untuk menekankan pentingnya harga diri? Dan bukanlah
hal yang aneh jika kaba ini sangat populer di kalangan terpelajar di saat
perdebatan dengan "kaum kuno™ sedang menjadi-jadi.

Peneguhan moral tradisional dalam menghadapi dan menjalani perubahan
"demi kemajuan”, adalah salah satu corak dari kecenderungan intelektual
yang telah saya singgung di atas. Dalam hal ini pulalah penciptaan Kaba Rancak
di Labuel bisa dilihat.'* Kaba bersajak karangan Datuk Paduko Alam (ahli adat
yang sangat terkemuka dari Payakumbuh) ini, bukan saja contoh dari puisi
indah yang dihasilkan oleh kebudayaan yang rhetoris, seperti Minangkabau,
tetapi juga adalah expose dari ajaran moral Minangkabau menghadapi zaman
peralihan. Dan dalam hal ini Datuk Paduko Alam tidaklah sendirian. Mung-
kin terasa berlebih-lebihan, tetapi kalau diperhatikan, 'sastra protes’, yang
entah karena apa sering disebut antiadat itu, sering sekali memakai moral lama
sebagai alat perlawanan kesewenang-wenangan wibawa dan kekuasaan adat
atau orang tua. Jadi 'sastra protes’ itu lebih merupakan suatu tuntutan terha-
dap sistem perilaku daripada gugatan terhadap struktur dan dasar moralnya.

Penerbitan buku-buku dan tulisan tentang adat dan tambo dan kadang-
kadang diikuti dengan penekanan akan keberlakuannya dalam zaman seka-
rang adalah corak kedua. Dengan dasar inilah antara lain Datuk Sutan
Maharadja'? menerbitkan surat kabar Oetoesan Melajoe (1913-1922), Soenting

!

9 Ph:S.Van Ronkel. Rapport Berreffends de Godsdicnstige Verschrifuselen ter Sumarra’s Westkuse. Batavia: Landsdruk-
kerij, 1216,

10 B. Schrieke. Pergolakan Agama di Swmara Barar. Jakarea: Bhratara, rerjemahan deri “Bijdrage tot de
Bibliographie van thuidige Godsdienstige beweging ter Sumatra's Westkust”", Tijdschrifr vase het Bataviaasch
Genoorschap, 59 (1920): 249-325.

11 A Johns telah menerjemahkan dengan indah kaba ini ke dalam bahasa Inggris. A. fohns, The Kaba Rantiak
Dilabuak: A Specimen of Tradirional Literature of Cenral Swmaima. Ithaca: Cornell Southeast Asia Program.
1938,

12 Lihat Taufik Abdullah "Modemization”.

XV



Melajoe (1915), surat kabar wanita yang "resminya” dipimpin oleh putrinya,
Ratna Djoewita, dan Rohana Kudus ("Kartini dari Sumatra).!? Dalam kedua
surat kabar tersebut Datuk ini dan kawan-kawannya tak henti-hentinya
menggauli adat Minangkabau, sebagai pola ideal untuk bertindak dan mem-
perlihatkan "keagungannya” dalam menghadapi zaman baru. Dalam surat
kabar Oetoesan Melajoe diskusi adat diadakan antara para ahli adat. Dalam surat
kabar ini pula Datuk Sutan Maharadjo, menyerang para terpelajar Barat yang
telah melepaskan "pusaka nenek moyang kita", Datuk Perpatih Nan Sabatang
dan Datuk Katemanggungan (perumus legendaris dari adat Minangkabau).

Datuk Sutan Maharadjo, pendiri pertama dari partai-adat, adalah pula
pelopor dalam usaha memperkenalkan norma adat dan tambo alam Minangka-
bau kepada masyarakat, yang makin mengenal tulis-baca. Hal ini pulalah yang
dilakuan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo. Otoritasnya dalam hukum adat
cukup diakui sehingga bukunya dipakai oleh Schrieke sebagai pegangan dalam
menguraikan masyarakat Minangkabau yang sedang dilanda krisis akibat
peralihan sosial-ekonomis.'*

Dengan gaya yang berbeda dan temperamen yang tak pula sama serta corak
aktivitas juga berlainan, saya kira Datuk Sutan Maharadjo dari Sulit Air, Datuk
Paduko Alam dari Payakumbuh, dan Datuk Sanggoeno Diradjo dari Su-
ngayang (Batusangkar), adalah tiga dari tokoh literati Minangkabau yang paling
kreatif pada perempat pertama dari abad ini. Setidaknya merekalah yang
mempelopori dalam usaha perumusan moral, ajaran, dan hukum adat Minang-
kabau dengan memakai media modern dan dengan sadar pula mengarahkan
pembicaraan mereka yang sedang mengalami proses urbanisme. Dengan begitu
mereka, terutama Datuk Sutan Maharadjo, yang tak pernah sempat me-
nyelesaikan satu pun buku yang lengkap, dan Datuk Sanggoeno Diradjo, yang
menulis beberapa buku,'* meletakkan dasar bagi penulisan adat Minangkabau
yang "modern”. Tetapi kecenderungan yang sangat keras Datuk Sutan Maha-
radja untuk menandakan identifikasi adat dengan ajaran tharekat (antara lain
Martabat Tujuh) serta kecurigaannya terhadap segala pikiran dan perubahan
yang dianggapnya telah menodai "adat yang sesungguhnya”, menyebabkan ia
terlibat dalam perdebatan yang tak henti dengan golongan Kaum Muda, yaitu
para reformis Islam dan pemuda terpelajar Barat. Usaha Datuk Sanggoeno

13 Tentang Rohana Kudus sebagai pelopor gerakan wanita di Sumartera Barar, lihat Tamar Diaja. Rohana
Kudus: Riwayar Hidup dan Perjuangasnya. Jakarta: Penerbit Mutiara, 1980, [a adalah kakak tertua dari Sutan
Siahrir.

14 B. Schrieke. "The Causes and Effects of Communism on the West Coast Sumatra”, dalam [udonesian
Seciolegical Studies. The Hague/Bandung: W. van Hoeve, 1955, Part One.

15 Buku-buku Datuk Sanggoeno Diradjo antara lain:

1. Ticerai Paparann Adar Lembaga Orang Alam Minangkaban, Fort de Kock, 19..
2. Kitab Pertjatoeran Adar Lewbaga Alam Minangkaban, 2 jilid. Fort de Kock,1223.
3. Moesiibo Adar Alaw Misangkabau (Djakarea: Balai Pustaka, 1953),



Diradjo untuk memperkenalkan kategorisasi baru tentang adat dan "menghi-
Jangkan' misteri dari tambo, sehingga diharap agar lebih merupakan suatu
"sejarah”, serta merta mendapat tanggapan yang keras dari Abdul Karim
Amaroellah Al danawi (Dr. Syekh A. Karim Amarullah, ayah almarhum Buya
Hamka). Ulama ini menentang kategori-kategori adat yang dikemukakan oleh
Datuk Sanggoeno Diradjo, yang menurut pikirannya seakan-akan melupakan
proses Islamisasi yang berkelanjutan dalam dunia pemikiran adat. la juga
mengejek usaha "rekonstruksi” sejarah dari tambo, yang dirasakannya bukan
saja salah dari sudut "kenyataan historis”, tetapi juga tak benar dari sudut
logika.'®

Masa awal dari usaha peneguhan adat di saat perubahan sosial, yang
dirasakan telah memperlihatkan akibatnya, memang dipenuhi oleh perdebat-
an. Masalahnya bukan saja sekadar untuk mempertahankan “adat lama,
pusaka usang”, tetapi juga menemukan moral tradiswangleblh sesuai. Ketika
berbagai ketentuan hukum adat sudah tak fagi berlaku — “dahulu adat nan
bapakai, kini rodi nan paguno” — dan di saat pranata kekuasaan adat telah makin
tak berarti, maka keinginan untuk merangkul adat, sebagai simbol dari ke-
Minangkabau-an, makin mendesak. Dalam usaha ini pluralisasi sosial yang
telah bermula sebagai akibat langsung dari dominasi politik dan ekonomi
Belanda, juga menimbulkan dirinya. Inilah salah satu faktor terjadinya perde-
batan tersebut. Jadi yang dihadapi para pendukung adat bukanlah sekadar
situasi kultural yang makin berubah, tetapi juga telah adanya kelompok-
kelompok sosial tertentu — yang memang masih sangat kecil — yang me-
nyangsikan keabsyahan mereka sebagai perumus adat yang sesungguhnya. Apa
yang harus mereka lakukan tidak sekadar perekaman kembali dasar-dasarideal
adat dan perumusannya yang lebih sistematis, tetapi juga proses ideologisasi
adat. Dengan begini sistematisasi dari nilai-nilai dan norma-norma adat
makin disempurnakan dan peranan adat Minangkabau sebagai kerangka kon-
septual makin diperkuat. Bukanlah apa yang sesungguhnya terjadi yang harus
dikemukakan, tetapi apa yang "semestinya harus begitu” yang mesti dite-
gaskan.
< "Adat hanyalah selingkung aur,” kata pepatah. Maksudnya, dalam realitas

hidup sehari-hari setiap nagari mempunyai adat dan kebiasaannya yang

le  Abdul Karim Amrullah Alddanawi. Kirab Perrimbangan Adar Lewbaga Orang Alam Minangkabaw, 2 jilid, Forr
de Kock: Snelpersdrukkerij "Agama”, 1921. Buku ini adalah kritik terhadap tulisan Datuk Sanggoeno
Diradjo. Tjecrai Paparan Adar Lembaga Orang Alam Minangkabau, Atas kritik ini Daruk Sanggoeno Diradjo
membalas dengan buku baru, Kitab Penjaroeran Adar Lembaga Alasm Minangkaban, 1923,
Di samping itu Datuk ini mengadukan ke pengadilan AbdulkarimaliasH. Rasul dengan tuduhan plagiat.
Soalnya ialah sebelum mendebat apa yang dikatakan oleh Daruk Sanggoeno Diradje, H. Rasul lebih dulu
menyalin secara.utuh paragraf-paragraf vang ingin didebatnya — tanpa izin pengarang dan penarbit.
Tentang kasus ini lihat HAMKA.  Djakarta: Djajamurni, 1962,

XVII



bah banyak para penulis buku-buku adat, terutama yang memakai tambo
sebagai ancang-ancang penulisannya, un‘tuk mempergunakap 1nf0rrlnasi
(yang memang tak terlalu mendalam) da’rl ha‘sﬂ penemuan sarjana-sarjana
asing. »Maharadja Alif”, yang konon raja Minangkabau di abad 17, mulai
dikenal, sebagai pengaruh laporan von Bazel dari abad ke 18, yang dimuat
dalam Eucyclopedia van Nederlandsch-Indie.'® Demikian juga halnya dengan
nama Adityawarman, pangeran dari Majapahit yang menjadi raja di Minangka-
bau di abad ke 14.?° Di samping itu peristiwa-peristiwa historis yang terjadi
sejak Perang Padri mulai pula dipertimbangkan. Dari sudut hukum adat,
sebagian dari buku-buku tersebut secara populer mengutip pula pendapat atau
Klasifikasi yang diperkenalkan oleh ahli hukum adat, van Vollenhoven, dan
sebagainya.

Dalam kelompok yang ingin lebih mengilmiahkan penulisan tentang adat
Minangkabau ini bisa disebut antara lain Datuk Batuah Sango, Aman Datuk
Madjo Indo, Datuk Maruhum Batuah dan Bagindo Tanameh, M. Rasjid
Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Darwis Thaib, dan Idrus Hakimi Datuk
Radjo Penghoeloe.?! Bertolak dari keinginar untuk lebih memperkenalkan
Minangkabau dengan berbagai aspek adat dan kebudayaannya, buku-buku
yang ditulis para ahli ini juga beranjak dari pemikiran yang "Minangkabau-
sentris”. Dengan arti bahwa penulisan beranjak dari asumsi dasar akan keab-
syahan tradisi dan alam pikiran Minangkabau. Jadi para penulis itu, seperti
para pendahulunya, adalah juga para literati. Justru dalam hal inilah sifat kreatif
mereka kelihatan. Bagaimanakah harus diselesaikan penemuan ilmiah Barat
dengan tradisi sejarah, tambo? Bukan methodologi dalam penyesuaian yang
penting, tetapi keutuhan gambaran tradisi yang harus tetap terjaga. Dengan
begini buku-buku tersebut sangat berharga sebagai gambaran dari pemikiran

19 Terapi berdasarkan rekonstruksi teoretis "kerajaan Minangkabau™, validitas sejarah dari kehadiran
“Maharaja Alif" atau "Rajo Alief " ini agak disangsikan juga, lihat P.E. de Josselin de Jong, Minangkaban and
Negeri Sembilan: Socie-political Structure in Indonesia. Djakarta: Bhratara, 1960 (reprint): 103-104.

20 Pitono Hardjowardjojo. Adinawarman. Jakarea: Bhratara, 1968,

21 Datuk Batush Sango. Tambo Miwangkaban. Payakumbuh: Pertjerakan Limbago.

M. Datuk Maruhum Baruah dan Datuk Bagindo Tanameh, Hukios Adar dan Adar Minanghabau. Djakarea:
N.V. Poesaka Aseli (n.d.).

M. Rasjid Manggis Daruk Radjo Panghoeloe, Minangkabaw: Sejaral Ringkas dan Adarwja. Padang: Sri
Dharma, 1971,

Ahmad Datuk Batuah dan A Datuk Madjoindo. Tambo Misangkabau. Djakarta: Balai Pustaka, 1956,
Bahar Datuk Nagari Basa, Tambo Silsilah Adar Misangkaban, Payakumbuh: CV. Eonora, 1966.

Darwis Thaib Datuk Sidi Bandare, Seluk Belum Adar Minangkabay. Bukitringgi: N.V. Nusantara, 1967.
ldrus Hakimi Datuk Radjo Penghulu adalah penulis adat yang paling produkeif saat ini. Mungkin
kedudukannya sebagai “pemelihara adat” dan Lembaga Kerapat Adar Alam Minangkabau (LKAAM)
mengharuskannya harus selalu tampil sebagai pembela norma dan nilai-nilai adat. Buku-bukunya antara
lain:

— Pokok-pokok Pengeraluan Adar Minangkaban, Padang: LKAAM, 1978

— Raughaian Mutiara Mestika Adar di Minanghaban, Padang: LKAAM, 1973



berbeda-beda. Tetapi realitas bisa menjaga diri sendiri. Yang penting ialah
bagaimana adat sebagai kerangka konseptual, bukan sebagai aktualitas, harus
dirumuskan. Demikianlah umpamanya, pada tahun 1875 hak penghulu dan
balai adat untuk mengadili masalah pidana dihapuskan oleh pemerintah
kolonial.'” Tetapi kenyataan itu tidaklah mengurangi keharusan untuk me-
ngetahui dan mendalami prinsip-prinsip hukum pidana dalam adat Minangka-
bau. Bukanlah keberlakuannya yang teramat penting, tetapi cara adat untuk
memelihara dan menyelesaikan berbagai bentuk perbuatan yang mengganggu
ketenteraman sosial. Jika seandainya perbuatan itu lebih menyangkut malu
keluarga ataupun nagari, bukankah ketentuan adat yang lebih bersifat redem-
tif itu akan lebih bisa berfungsi? Karena itulah ketentuan-ketentuan ini selalu
diulang, selalu diucapkan, selalu dikenang.

Jika penerbitan buku-buku adat biasa dipakai ukuran, saya kira sejak awal
1930-an kecenderungan ideologisasi adat telah mulai berkurang. Kegiatan
partai-partai adat tidak lagi seperti tahun-tahun sebelumnya, sedangkan di
kalangan penghulu telah makin banyak juga yang melibatkan diri dalam
berbagai kegiatan. Perubahan sosial-ekonomi yang terjadi makin tak memung-
kinkan para penghulu untuk hanya menggantungkan diri pada “anak buah”.
Sedangkan sementara itu kesadaran bahwa Minangkabau adalah suatu keu-
tuhan yang tunggal telah pula dikoyak-koyak. Bukan saja [slam, yang menjadi
dasar vang paling fundamental dari Perminangkabauan tak bisa terlepas dari
sifat citanya yang universal, tetapi juga pergerakan nasionalisme yang melanda
Minangkabau sejak pertengahan tahun 1920-an, telah pula menandingi ke-
satuan administratif dari pemerintahan kolonial. Bahkan sampai dengan per-
tengahan tahun 1930-an Sumatera Barat merupakan salah satu pusat pergera-
kan politik kebangsaan yang radikal. Di saat ini nagari-nagari, yang secara
formal tetap berada di bawah pemerintahan para penghulu dengan balai adat
mereka, dimasuki oleh partai dan organisasi sukarela. Apa yang terjadi, bila
berbagai laporan penjabat pemerintah bisa dipakai, ialah bermulanya "negara
dalam negara”. Maksudnya wibawa dan kekuasaan para penghulu adat telah
disaingi oleh tokoh-tokoh partai dan organisasi.'*

Dalam suasana seperti ini, tidaklah terlalu mengherankan bahwa salah satu
corak yang paling menonjol dari penulisan tentang adat Minangkabau ialah
makin naiknya kecenderungan informatif dan berkurangnya sifat ideologis.
Sifat argumentatif makin berkurang dan kedudukan Islam atau Kicabullah
sebagai dasar segala-galanya makin diperkuat. Yang menarik juga ialah bertam-

17 Tentang hal ini lihat Ph.S. Van Ronkel, "De invoering van ons Strafwetboek ter SWK naar
aanteekeningen in een Maleische Handschrift”, TBB, 46 (1914): 249-255.

18 Lihar Taufik Abdullah. Scheols and Pelitics: The Kawm Muda Movement in West Swmarra. [thaca,
New York: Comnell Modern Indonesia Project, 1971.

XVl



literati Minangkabau tentang masyarakat dan zaman lampau. Mereka memberi
informasi dan, tanpa harus bersifat defensif, memperlihatkan keberlanjutan
validitas dari nilai dan norma dari "alam Minangkabau”.

Khusus mengenal hal yang belakangan ini barangkali buku yang ditulis
oleh Prof. Nastun bisa dianggap salah satu puncak dari dalam tradisi penulisan
Minangkabau modern.*? Dalam bukunya Prof. Nasrun dengan sistematis dan
menarik mencoba menghidupkan kembali "kebesaran™ nilai filosofis yang in
heren dalam ajaran adat Minangkabau. la memang tidak mempunyai orisinali-
tas seperti Datuk Paduko Alam, si penulis Rancak Dilabuah, atau Datuk Sutan
Maharadjo, tetapi dengan menempatkan dirinya sebagai "perantara” — antara
kebijaksanaan adat yang telah dirumuskan dengan para pembaca — Prof.
Nasrun, seorang ahli hukum tatanegara, berhasil dengan baik membuat inter-
pretasi tentang ajaran adat. Dan untuk ini ia pun mengadakan pula semacam
studi perbandingan.

Hal-hal yang telah saya bicarakan di atas adalah sekadar cuplikan selintas
dari sejarah pemikiran Minangkabau tentang dirinya, tentang dunianya. Ten-
tu saja di samping mereka yang ingin memperlihatkan keberlanjutan nilai
Minangkabau, bukan tak terdapat pula yang menyangsikannya. Salah satu
tulisan yang pernah menghebohkan, ialah buku kecil Hamka yang berjudul
Adat Minangkaban Menghadapi Revolusi, Ditulis di tahun 1946, sudah bisa
diduga bahwa buku ini lebih meragsang semangat revolusioner, daripada
mempertanyakan nilai dasar keminangkabauan. Buku ini lebih mengecam
struktur kekuasaan adat, yang pernah dibina oleh pemerintah kolonial, dan
kebiasan-kebiasaan yang dianggap tak lagi sesuai dengan "zaman perjuangan”.
Mungin terasa agak berlebih-lebihan, tetapi buku ini lebih membayangkan
hubungan "cinta” dan "benci” yang kadang-kadang sangat aneh, antara "per-
antau” dengan negeri kelahiran. Kritik terhadap strukeur dan nilai adat lebih
banyak muncul dalam obrolan di warung atau lapau, yang kadang-kadang
berfungsi sebagai "balai rendah”, pembanding semua tata dan norma yang
dibelai-belai oleh "balai adat”, tempat para ninik-mamak bermusyawarah.
Meskipun hal-hal ini tak dapat digeneralisasi begitu saja, namun dapatlah
dikatakan, sejak Syekh Achmad Chatib melancarkan serangan yang paling
mendasar atas sistem pewarisan matrilineal Minangkabau di akhir abad 19,
kritik-kritik terhadap adat Minangkabau tidak lagi bersifat fundamental. Bu-

(=

Prof. M. Nasrun, Dasar Falsafah Adar Minangkabay. Djakarta: Bulan Bintang, 1927.

Diterbickan di Padang Panjang. Seberapa jauh HAMKA “konsisten” dengan serangannya, lihat antara lain
tulisannya dalam Mochtar Naim (ed.), Menggali Hukum Tanak dan Hukwn Waris. Padang: Center for
Minangkabau Studies, 1965.

Umur yang menua dan berakhimya “situasi revolusioner” tampaknya sangat berpengaruh bagi perubah-
an sikap ini.

tw
woba



kan saja sifatnya fragmentaris, tetapi juga lebih merupakan titik terhadap
sistem perilaku, yang diberi dasar adat, dan "keterbelakangan” dari para
penghulu. Jika dibanding dengan periode ketika para ideoloque adat masih
bersuara lantang, maka tulisan-tulisan yang menyangsikan keberlakuan norma
dan nilai adat telah jauh lebih berkurang. Barangkali kenyataan bahwa struk-
tur kekuasaan telah makin tak berdaya, antara lain karena tiada lagi kekuasaan
kolonial yang akan menahan erosi wibawa dan kekuasaan penghulu akibat
perubahan sosial-ekonomis. Di samping itu, kesadaran akan makin tumbuh-
nya "komunitas nasional” dalam pengertian kultural, adalah pula salah satu
faktor yang menentukan. Komunitas nasional yang berada dalam proses
menumbuhkan identitas nasional menyebabkan unsur-unsur pendukungnya
makin sadar untuk menjaga dasar esensial mereka. Tentu perlu pula dicatat

bahwa hal ini juga didorong oleh pemerintah dalam berbagai kegiatan kebu-
dayaan.

Mungkin dalam situasi ini pula berbagai seminar yang bertaraf nasional
untuk mempelajari adat dan kebudayaan Minangkabau diadakan. Kegiatan-
kegiatan ini mencapai puncaknya di tahun 1970. Ketika itu seminar besar
tentang kebudayaan Minangkabau diadakan di Batusangkar, dekat Paga-
ruyung, yang konon merupakan pusat “kerajaan Minangkabau dahulu kala”.

Dari uraian di atas barangkali satu hal yang menyolok bisa kelihatan,
penulisan tentang adat dan kebudayaan Minangkabau, baik yang ditulis oleh
para ahli adat ataupun yang ingin mengecam keberlakuan adat, bertolak dari
sikap bahwa apa yang ditulis itu haruslah fungsional. Ia tak berhenti pada
keinginan untuk memberitakan dan memberi penjelasan, tetapi lebih penting
lagi untuk dipakai sebagai pedoman dan sistem perilaku. Karena itulah kecen-
derungan "Minangkabau-sentris” kelihatan jelas sekali. Karena itu bisa pula
dimengerti terjadinya peralihan dalam sikap terhadap bagaimana ketentuan
dan norma serta nilai adat itu harus dikemukakan. Hal-hal inilah yang me-
nyebabkan mengapa tulisan-tulisan, yang disebut sepintas lalu di atas, tetap
penting, baik sebagai bahan studi, maupun sebagai penambah pengetahuan
dan pelajaran. Daripadanya kelihatan tidak sekadar “adat lama, pusaka u-
sang”, tetapi dinamik kesejarahan Minangkabau sendiri.

Studi tentang kebudayaan dan masyarakat sebagai sesuatu yang harus
berfungsi dalam kehidupan sosial dan pribadi adalah salah satu ciri utama dari
penulisan yang dilakukan oleh parricipant atau peserta kebudayaan. Studi atau
penulisan itu tidaklah habis pada dirinya, tetapi berusaha mencari kelanjutan
relevancy dari tradisi dalam proses peralihan sosial. Hal inilah terutama yang
membedakannya dengan studi yang dilakukan oleh para peninjau, observers,
atau mereka yang sadar menjadikan dirinya sebagai peninjau. Semacam jarak
antara ac*or atau pelaku kebudayaan dengan peninjau secara methodologis
dengan tegas diadakan. Yang ditinjau dan yang meninjau seakan-akan berada

XXI,



dalam situasi yang saling berhadapan. Dengan begitulah mungkin "obyektivi-
tas” yang tertinggi bisa diharapkan. Sifat fungsionalnya bukanlah sesuatu yang
intrinsik dalam studi, tetapi sesuatu berada di luarya. Setelah studi selesai,
maka pertanyaan tentang “apa yang bisa dilakukan”, barulah bisa diajukan
dengan keras. Terlepas dari hasrat untuk mempribumikan ilmu-ilmu kemanu-
siaan dan kemasyarakatan, tradisi ilmu yang membuat jarak yang ekstrim
antara sasaran penelitian dengan meneliti itu memang berasal dari Barat.
Dalam hal ini, dapatlah dikatakan bahwa studi tentang Minangkabau telah
makin bersifat internasional. Kecenderungan ini terutama sekali kelihatan
setelah tahun 1970.

Berbagai hal tentang ini telah pernah saya laporkan.?* Namun sepintas lalu
dapat saya sampaikan bahwa jika di zaman kolonial studi Minangkabau praktis
dimonopoli oleh sarjana-sarjana Belanda — antara lain menghasilkan setidak-
nya dua disertasi dan satu studi klasik dari Schrieke,?* di samping puluhan
artikel dan buku tebal — kini berbagai sarjana dari berbagai bangsa telah ikut
serta. Maka tidaklah terlalu berlebih-lebihan sesungguhnya jika di bulan
September 1980 diadakan seminar internasional tentang masyarakat, kebu-
dayaan, dan sastra Minangkabau di Bukittinggi. Panitia seminar tak mengada-
ada. Dan seminar itu menjadi "betul-betul internasional”, ketika di bulan
April 1981 hal yang sama juga diadakan di Amsterdam. ’

Tradisi penulisan ilmiah modem ini, yang umumnya lebih memusatkan
perhatian pada hal-hal yang khusus dan lebih memperhatikan keadaan yang
secara empiris bisa diperhatikan, telah menghasilkan berbagai disertasi dan
buku. Meskipun sebagian terbesar studi-studi itu lebih bersifat teknis, setidak-
nya dua buku sejarah yang cukup populer telah dihasilkan. Yang pertama ialah
buku yang dikerjakan oleh M.D. Mansur dan kawan-kawan,?® yang mencoba
menyelusuri sejarah Minangkabau dari masa prasejarah sampai periode muta-
khir. Yang kedua dan juga jauh lebih berhasil, ialah karya Rusli Amran,?” yang
hampir secara exhaustive mempergunakan sumber-sumber tercetak Belanda.
Meskipun dikerjakan oleh seorang yang resminya tidak mendapat latihan
dalam ilmu sejarah, buku ini adalah buku sejarah-berkisah, narative, terlengkap
dari zaman Hindu sampai 1833 yang pernah diterbitkan. Kelemahan dari
buku ini ialah keengganan penulisnya mempertimbangkan sumber asli dan
belum sempatnya ia menggarap arsip-arsip.

Demikianlah secara sepintas lalu "peta bumi” penulisan adat dan kebudaya-

24 Taufik Abdullah, "Studi tentang Minangkabau” (Makalah pada Seminar Internasional Tentang Minang-
kabau, Bukittinggi, 6-8 Seprember 1980), dimuar dalam Majalak Nagari, 2 (Mei 1980): 36-43.

B. Schrieke, "Causes and Effect” dan Pergolakan Agama,

M.D. Mansur dan kawan-kawan, Sedjarak Minangkabaw. Dijakarea: Bhratara, 1970.

Rusli Amran, Swumatra Barar Hingga Plakar Panjang. Jakarta: Penerbit Sinar Harapan, 1981.

XXII

[ERNY
~1 oo



an Minangkabau. Dari segi inilah kelihatan suatu keistimewaan dari buku yang
dihasilkan oleh Navis. Dari sudut tradisi penulisan ia termasuk golongan yang
sadar bahwa ia adalah participant dari masalah yang ingin dibicarakannya.
Tetapi catatan-catatan yang diberikannya, lebih mengarah kepada keinginan
untuk ikut serta sebagai observer. Lebih penting lagi sebenamya ialah tanpa
menempatkan dirinya sebagai kritikus terhadap sasaran penelitiannya, dengan
jelas pula kelihatan bahwa ia bukanlah literati yang ingin mengelus-elus hal-hal
yang ditulisnya. Apakah ini suatu pertanda pula?

Memang benar, kata pepatah sakali aie gadang, sakali tapian baraliah, tetapi
bagaimanapun juga adat indak lapuak dek hujan, indak lakang dek panch.

Jakarta, Juli 1982
Taufik Abdullah

XXIII



== aktu saya bekerja di Jawatan Kebudayaan Provinsi Sumatera
| Tengah pada tahun 1952 - 1955 banyak tamu yang datang
mencari informasi Adar dan Kebudayaan Minangkabau. Jawatan
tidak dapat membantu sebagaimana mestinya, sehingga mereka
s dibawa kepada orang yang menurut pendapat umum adalah
ahlmya Namun banyak pertanyaan tidak terjawab, tidak dapat dipahami,dan
tidak teruji kebenarannya. Sedangkan buku yang ada, bukan saja isinya tidak
memadai, melainkan juga sulit dipahami terutama oleh orang yang bukan
orang Minangkabau.

Semenjak itu saya mencoba mempelajari adat dan kebudayaan Minangka-
bau dengan mengumpulkan bahan dan informasi dari buku-buku dan dari
lapangan. Setelah saya berhenti bekerja di jawatan itu, kegiatan yang telah
telanjur itu saya lanjutkan terus, meski tidak intensif. Kemudian saya menco-
ba menulisnya dengan tujuan memberikan informasi yang lengkap, ringkas,
tetapi mudah dipahami semua pembaca. Ternyata tidaklah mudah menulis-
kannya, sehingga tidak kurang dari delapan kali saya mengulanginya sampai
buku ini terwujud seperti sekarang.

Tujuan penulisan buku ini bukan untuk membuahkan karya ilmiah melain-
kan sekadar usaha menyampaikan informasi. Namun, saya mendapat banyak
kesulitan dalam memilih bahan untuk ditulis. Kesulitan itu disebabkan antara

XXV




lain banyaknya perubahan yang terjadi dalam kehidupan sosial dan kebuaaya-
an Minangkabau serta banyaknya pula tulisan dan keterangan yang tidak
luput dari tafsiran menurut kecenderungan orang per orang. Oleh karena itu,
cara penulisan pokok buku ini diusahakan agar betul-betul bersifat informatif,
sedangkan setiap perubahan yang telah terjadi atau penafsiran yang pernah
ditulis dicantumkan pada catatan kaki berikut referensinya. Hal ini dimaksud-
kan agar pembaca yang ingin memperluas dan memperdalam pengetahuannya
tentang Minangkabau dapat menelusuri sumber-sumber tulisan ini dengan
mudah.

Dalam memilih bahan untuk tulisan pokok digunakan pendekatan seperti
falsafah Minangkabau yang berpangkal pada alam terkembang jadi guru dan
digunakan pedoman pepatah serta petitili yang merupakan produk asli kebu-
dayaan Minangkabau itu. Untuk bebagai pengertian yang ditimbulkan oleh
berbagai istilah dan nama yang khas, ditelusuri bahasa Sanskerta yang menjadi
bahasa cendekiawan Minangkabau kuno. Bahan-bahan yang tidak sesuai
dengan falsafah alam Minangkabau dan istilah serta nama yang tidak ditemui
dalam bahasa Sanskerta, tetapi telah menjadi bagian kehidupan dan kebu-
dayaan Minangkabau, dicoba diuraikan pada catatan kaki. Dengan demikian,
catatan kaki merupakan karangan tersendiri yang memuat berbagai tafsiran
dan analisa.

Beberapa bab yang tidak mencantumkan referensinya berarti bahwa bab itu
ditulis berdasarkan informasi yang diperoleh di lapangan. Sedangkan sistem
penulisannya tidak luput dari analisa atau tafsiran yang bertolak dari pende-
katan yang sama dengan bab lainnya.

Dalam menuliskan kalimat dan istilah digunakan dua cara. Kalimat yang
khas Minangkabau, seperti peribahasa, dicantumkan sebagaimana aslinya,
dalam tanda kursif dicantumkan alih bahasanya ke bahasa Indonesia secara
harfiah, dengan tujuan untuk memelihara irama gaya sastranya, kemudian
barulah diberikan penafsirannya. Mungkin penafsiran ini tidak cukup me-
muaskan karena terlalu pendek,. sedangkan penafsiran yang memuaskan
mungkin akan menjadikan uraian yang panjang. Dan hal itu tidaklah menjadi
tujuan buku ini. Sedangkan nama dan istilah yang dijadikan nama ditulis
dalam bentuk yang telah umum dipakai penulis lainnya.

Dengan mencantumkan gambar-gambar yang diperlukan, diharapkan buku
ini dapat memberikan informasi yang memuaskan dan juga dapat menjadi
pengantar untuk mengenal serta memahami adat dan kebudayaan Minang-
kabau.

Akhirnya kepada semua teman yang telah membantu dan mendorong saya
menulis dan menyelesaikan naskah buku ini, saya menyampaikan terima

kasih.

Padang, 5 Januari 1982
XXV1



— inangkabau sering lebih dikenal sebagai bentuk kebudayaan
| daripada sebagai bentuk negara atau kerajaan yang pernah ada
dalam sejarah. Hal itu mungkin karena dalam catatan sejarah
yang dapat dijumpai hanyalah hal pergantian nama kerajaan
- Jyang menguasai wilayah itu, Tidak ada suatu catatan yang dapat
memberi petunjuk tentang sistem pemerintahan yang demokratis dengan
masyarakatnya yang berstelsel matrilineal serta tidak ada catatan sejarah
kelahiran sistem matrilineal ini sebagaimana yang dikenal orang seperti seka-
rang. Kisah tambo yang dipusakai turun-temurun secara lisan oleh orang
Minangkabau hanya mengisahkan waktu dan peristiwa secara samar-samar,
campur-baur, bahkan ditambahi dengan bumbu yang kedongeng-dongengan.
Adalah wajar bila kisah tambo itu mengandung berbagai versi karena tambo
itu yang diceritakan oleh pencerita sesuai dengan keperluan atau kehendak
pendengarnya.

Catatan sejarah mengatakan bahwa kekuasaan asing yang bercokol di
Minangkabau datang dari utara dan juga dari selatan melewati pantai timur
dan pantai barat. Di samping kekuasaan asing yang menguasai seluruh wilayah
Minangkabau, terdapat pula kekuasaan asing yang hanya menguasai sebagian
kecil wilayah Minangkabau. Penguasa asing itu menempatkan pusat kekua-
saannya pada tempat yang berbeda-beda. Motivasi mereka menaklukkan
Minangkabau untuk menguasai kekayaan yang tersimpan di buminya, seperti

1




emas dan rempah-rempah yang demikian mahal harganya di belahan bumi
bagian utara. Para penakluk itu juga membawa agama anutan mereka masing-
masing dan menyebarkannya secara paksa atau secara persuasif. Bagaimana-
pun juga penguasaan asing itu sedikit banyak telah mengubah wajah kebu-
dayaan Minangkabau.

Peristiwa sejarah yang berabad-abad lamanya dialami suku bangsa itu
dengan getir tampaknya tidaklah melenyapkan falsafah kebudayaan mereka.
Mungkin kegetiran itu yang menjadikan mereka sebagai suku bangsa yang ulet
serta berwatak khas. Mungkin pula kegetiran itu yang menjadi motivasi
mereka untuk menghapus sejarah masa silam dengan menciptakan tambo yang
kedongeng-dongengan, di samping alasan kehendak falsafah mereka sendiri
yang tidak sesuai dengan falsafah kerajaan yang menguasainya. Mungkin
kegetiran hidup di bawah raja-raja asing yang saling berebut tahta dengan cara
yang onar itu telah lebih memperkuat keyakinan suku bangsa itu akan rasa
persamaan dan kebersamaan sesamanya dengan memperkukuh sikap untuk
mempertahankan ajaran falsafah mereka yang kemudian mereka namakan
adat. Oleh karena itu, tidaklah mudah menentukan awal sejarah suku bangsa
Minangkabau ini.

Zaman Prasejarah

Bangsa pertama yang datang ke Minangkabau ialah bangsa yang serumpun
dengan bangsa Austronesia yang datang secara bergelombang dari daratan
Asia Tenggara.! Mereka adalah pendukung kebudayaan  neolitikum, yaitu
manusia zaman batu baru. Peninggalannya berupa alat perkakas dari batu,
seperti mata tombak dan pisau yang ditemukan di beberapa gua di Jambi Hulu
dan di sekitar Danau Kerinci. Awal perpindahan itu diperkirakan semenjak
tahun 2000 s.M.

Gelombang demi gelombang perpindahan bangsa-bangsa dari daratan Asia
Tenggara itu berlanjut terus. Mereka datang sambil membawa kebudayaan
asalnya yang ditandai dengan penemuan benda perunggu dan besi, seperti
kampak upacara dan mekara yang besar dengan lukisan yang ada hubungan-
nya dengan kebudayaan Dong-son.? Mereka diperkirakan tiba pada tahun 500

1 Ada reori lain, yaitu teori Kon Tiki yang dikemukakan Thor Heyerdhal. Teori ini mengata-
kan bahwa gelombang perpindahan penduduk bukan dari daratan Asia ke pulau-pulau di
Asia Tenggara, melainkan sebaliknya. Pada mulanya mereka datang dari Amerika Selatan
melintasi Pasifik dengan menggunakan rakit dan berlayar mengikuti arus laut. Taufik
Abdullah yang mengutip teori etnolinguistik |. Dyan, melalui penyelidikan bahasa dengan
menggunakan metode tertentu, berkesimpulan bahwa teori Kentiki bukan mustahil. (Lihat
Mochtar Naim, Merantau, Pola Migrasi Suku Minangkabau, Yogyakarta, Gajah Mada University
Press, 1979, hlm. 57-58).

Dong-son adalah nama tempat di sebelah selatan Hanoi. Nama tempat itu dipakai untuk
penamaan atas ciri kebudayaan zaman perunggu di Asia Tenggara karena di tempat itulah

b



s.M. Bejana yang ditemukan di Kerinci itu mempunyai motif hiasan spiral,
sedangkan yang ditemukan di Bangkinang berupa arca-arca kecil dan benda
lainnya yang belum diketahui kegunaannya.

Sebagai bangsa yang mendiami kepulauan, nenek moyang orang Minangka-
bau telah diketahui sebagai bangsa pengembara di lautan. Mereka mengguna-
kan perahu bercadik dan berkemudi ganda di kedua sisi bagian belakangnya
sebagai perahu yang khas bangsa-bangsa di kepulauan Asia Tenggara. Mereka
berlayar ke timur hingga Oceania di Pasifik dan ke barat sampai Afrika Barat.?
Gelombang kedatangan orang dengan perahu dari Pulau Sumatera itu telah
banyak mempengaruhi kebudayaan dan bahasa penduduk Madagaskar.* Me-
nurut dugaan, pertemuan pelaut Sumatera dengan pelaut Funisia di masa Nabi
Sulaiman (950 s.M.) telah menyebabkan Gunung Ophir yang terletak di

Minangkabau dianggap sebagai tambang emas Nabi Sulaiman seperti yang
diceritakan dalam Injil.’

ditemukan pertama kali benda-benda sejarah dari zaman perunggu di Asia Tenggara. seperti
di Birma, Muangthai, dan Indonesia. Konon kebudayaan Dong-son itu dipengaruhi atau
berasal dari kebudayaan Hallstact, Austria. Di Hallstatr juga ditemukan lebih dari 2.500
makam yang berasal dari zaman besi £ 1200 s.M. Pada makam itu ditemui pula sejumlah
besar benda-benda sejarah dari perunggu dan besi, seperti pedang, jembiah (semacam keris),
peniti dan perhiasan, serta peralatan lainnya. (Lihat juga Ensiklopedi Indonesia, Bandung-
s'Gravenhage, W. van Hoeve, di bawah judul "Dong-son” dan "Hallstatt™).

3 George Peter Murdock dalam bukunya Africa its People and Their Culture History, sebagaimana
yang dikutip Zuber Usman, mengatakan bahwa diperkirakan semenjak 1000 tahun s.M.
pelaut-pelaut Nusantara telah menghubungkan pesisir Asia, seperti Tiongkok, India, Persia,
dan Arabia dengan pantai-pantai Afrika, bahkan sampai ke Afrika bagian barat. Teorinya itu
dikemukakan karena dijumpainya tanaman tropis Nusantara di Guinea, yang diduga dibawa
pelaut Nusantara ke sana. (Lihat juga Zuber Usman, "Fungsi dan Peranan Bahasa dan Sastra
Minang dalam Kebudayaan Lokal maupun Nasional”, makalah Seminar Sejarah dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970).

4 Lihat C. Nooteboom, Sumatra dan Pelayaran di Samudera Hindia, Jakarta Bhratara, 1972, him.

12-14. Seorang sarjana lainnya, Jan Laurens Andries Brandes, dalam risalahnya yang terkenal

Bijdrage tor de vergelijkunde Klankeer der Westerse afdeling van de Maleis — Polywesise taalfamilie,

sebagaimana yang dikutip Zuber Usman, mengatakan bahwa bahasa Malagasi di Madagaskar

banyak sekali persamaannya dengan bahasa Nusantara. Secara kulrural dapat dikatakan
bahwa Madagaskar merupakan ujungkepulauan Indonesia bagian barat. (Zuber Usman, ibid
him. 3). M. Yamin mengatakan bahwa suku bangsa termaju di Madagaskar ialah suku bangsa

Merina, yang demikian cekatan mengerjakan pekerjaan tangan. seperti memperindah

benda-benda perhiasan dari emas, perak, kayu, dan besi, menenun sutra atau wol, terutama

menganyam permadani yang indah-indah motifnya. Suku bangsa ini mempunyai adat-
istiadat yang sama dengan suku bangsa Minangkabau dan juga menganut stelsel matrilineal.

(Lihat. Muhammad Yamin, 6000 Tahusn Sang Merah Putih, Jakarta, Balai Pustaka, 1956).

Dalam Injil dikisahkan bahwa Nabi Sulaiman menyuruh pelaut Funisia pergi ke Ophir

mencari emas. Setelah tiga tahun lamanya pelaut itu kembali membawa emas sebanyak 470

bahara, berikut perak. gading gajah, monyet, dan burung merak. Kisah Nabi Sulaiman itu

sangat menarik perhatian banyak sejarawan sehingga timbul berbagai diskusi terutama

3

wn



Zaman Awal Sejarah

Pengetahuan sejarah bangsa-bangsa yang mendiami Pulau Sumatera sampai
abad ke-4 s.M. sesungguhnya masih samar. Sejarah Sumatera semakin jelas
baru ketika Anexecritus yang berada di India, karena dibawa oleh Iskandar
Zulkarnaen (356-323 s.M.) menemukan perahu-perahu dari Sumatera yang
secara teratur mengunjungi negeri itu. Selanjutnya seorang duta dari Sumatera
bernama Rachias telah datang ke istana kaisar Romawi, Claudius, pada abad
ke-1 Masehi.® Berdasarkan peta yang dibuat Claudius Ptolomeus dari Yunani
telah ditemukan sebuah kota yang bernama Argyre atau Kota Perak sebagai
ibukota Jabadicu atau Jawadwipa.” Oleh karena itu, sangat boleh jadi Rachias
itu berasal dari Kota Argyre. Dalam peta itu dicantumkan suatu tempat yang
dinamakannya dengan “golden khersonese” sebagai wilayah yang kaya emas,
yang terletak di sebelah selatan India. Kemasyhuran wilayah di selatan India
dengan emasnya telah menyebabkan pujangga Walmiki mencantumkan nama
wilayah itu sebagai Suwarnadwipa,® yang artinya pulay emas, dalam epos Ramayana

mengenai nama Gunung Ophir yang terdapac di Semenanjung dan juga di Sumatera. Berat
dugaan bahwa Gunung Ophir yang dimaksud terletak di Sumatera, yaitu di Sumarera Barat
sekarang. Namun, ada juga pendapat bahwa lumbung emas Nabi Sulaiman iru terletak di
Rhodesia atau di Arab Selatan atau di Teluk Aqaba. Berbagai bukti sejarah adanya kekayaan
emas Pulau Sumatera pada masa sebelum Masehi, yang tidak kalah dengan kekayaan sumber
emas di Kalifornia (Amerika) dan Australia, memperkuat dugaan bahwa Gunung Ophir
yang dimaksud ialah yang terletak di Sumatera. Lihat juga M. Said, "Sejarzh Minangkabau
dengan Meminjam dan Mempergunakan Karya Penulis Asing”, makalah Seminar Sejarah
dan Kebudayaan Minangkabau tahun 1970 di Batusangkar.

Komoditi terkenal yang mengharumkan nama wilayah itu bukan hanya emas, tetapi juga
kapur barus. (Pedagang Arab menyebut kapur bumi itu kafur, Belanda menyebut kasmfer, dan
bangsa kita menyebut kamper). Di samping emas dan kapur barus, juga dikenal kemenyan.
(Orang Arab menyebutnya bajawi atau kemenyan Sumatra dan orang Eropa menyebut
benzo-¢. Kedua jenis komoditi ini telah digunakan para Firaun Mesir untuk bahan pembal-
seman bagi pengawetan jenazah. Oleh karena terkenalnya komoditi ini, bangsa-bangsa yang
membutuhkan atau memperdagangkannya menyebut Barus dan desa sekitamya yang sama-
sama menghasilkan komoditi itu sebagai Baros, Balus, Karpuradwipa, Warusaka, dan Barusai
(oleh Ptolomeos) untuk Nagari Barus; Pansur, Fansuri, Pansuri untuk Desa Pansur sedikit di
utara Barus); Kalasapura untuk Desa Kalasan yang terletak dekat Barus. Desa Kalasan inilah
juga yang diidentifikasi Prof. Kern sebagai Holotan, dan Po-lu-shi yang disebut I Tsing,
sebagai Barus.

6 Lihat C. Nooteboom, op. cir. hlm. 14.

7 Di mana lokasi Jawadwipa, yang sering pula ditulis dengan Jabadicu, yang tepat terdapat
berbagai pendapat. Ada yang menyebutnya di Semenanjung, yanglain mengatakan di Jawa.
Bahkan juga ada yang mengatakan lokasinya di Sumatera. Umpamanya J.L. Moens dalam
bukunya Sriwijaya, Java en Karaha (hlm. 328) mengatakan lokasinya di Banda Aceh sekarang.
Ibu kota Jawadwipa dikatakannya ialah Argyre.

8 Dimanalokasi Suwarnadwipa pun belum disepakati para sejarawan. Ada yang memperkira-
kan lokasinya di Semenanjung, karena pedagang India yang banyak menemui emas diper-



yang Iffkfifﬂf itw.’

Zaman Melayu

. Pada peta yang dibuat Claudius Ptolomeus telah diterakannya nama Malaei
Colon® yang letaknya di ujung Tanah Semenanjung. Setidak-tidaknya dalam
masa Ptolomeus, yang hidup di abad ke-1 Masehi itu, nama Melayu telah
terkenal. Namun, tidak dapat dijelaskan apakah Melayu itu merupakan suatu
kerajaan atau suatu bangsa, karena catatan sejarah lebih memperkenalkan
nama Suwarnadwipa. Yang diperkenalkan sebagai Suwarnadwipa itu pada
abad ke-5 Masehi hanya ada satu kerajaan, yakni Kerajaan Kuntala atau
Kantoli. Rupa-rupanya kerajaan itu didirikan para pengaut Budha dari Gan-
dhara di India Selatan. Mungkin mereka telah berdatangan seabad sebelum-
nya sebab tertarik pada banyaknya emas di pulau itu. Setelah membentuk
kerajaan yang kuat di Pulau Sumatera, mereka membuat hubungan dengan
Cina pada tahun 441. Pengiriman utusan itu berlangsung sampai tahun 520.
Pusat Kerajaan Kuntala diperkirakan di dekat perbatasan Jambi dengan Riau
sekarang.!?

jualbelikan orang di sana menyangka Semenanjung merupakan sebuah pulau. Yang berpen-
dapat lokasinya di Sumatera karena di pulau itulah emas banyak ditemukan, sedangkan
Semenanjung tidak memiliki sumber emas. Akan tetapi ada juga yang berpendapat bahwa
Semenanjung dan Sumatera yang dimaksudkan sebagai Suwarnadwipa.

9 Kapan epos Ramayana ditulis Walmiki tidak ada kesepakatan para ahli, sehingga sulit pula
menduga kapan Semenanjung dan Sumatra itu dinamakan Suwamadwipa. Ensklopedi
Wingklers Prins mengatakan bahwa Walmiki hidup antara abad ke-3 s.M. dan abad ke-3 M.

10 Penyamaan Malaei Colon dengan Melayu tampaknya juga tidak mendapat kesepakatan para
sejarawan. Paul Wheatley dalam bukunya The Golden Khorsonese (hlm. 154) mengatakan
bahwa mengindenrifikasi Malaei Colon adalah pekerjaan yang paling rumit.

11 Menurut catatan sejarah, Kuntala diperkirakan merupakan kerajaan pertama di Sumatera.
Namun para sejarawan saling berbeda pendapat pula untuk menetapkan lokasinya. Slamet
Muljana telah dengan panjang lebar mengemukakan berbagai pendapat sejarawan tentang
lokasi itu dalam bukunya. (Slamet Muljana, Kuntala, Sriwijaya dan Suwarwadwipa, Jakarta,
Idayu, 1981, hlm. 12-19). Kuntala diidentifikasi sebagai Kandali yang menurut lafal Cina
disebut Kantali. Dalam berita Cina disebutkan bahwa Kantali mengirim utusan ke Cina
untuk pertama kali pada tahun 441 dan terakhir pada tahun 520. Berdasarkan berita Cina
itu para sejarawan mencoba mencari lokasinya, antara lain di Muangthai selatan karena di
sana ditemukan sebuah tempat yang bernama Kantoli. Ada yang mengatakan di Aceh timur,
tempat yang sekarang bernama Singkil Kandari. Yang lain mengatakan lokasinya di Muara
Tambesi karena pada berita Cina dikatakan bahwa kerajaan San-fo-tsi dahulunya bernama
Kantali. Sedangkan San-fo-tsi diidentifikasi sebagai Tambesi. Akan tetapi, sejarawan lain
yang menduga bahwa San-fo-tsi sama dengan Shih-li-fo-shin yang dalam berita Cina yang
diidentifikasi sebagai Sriwijaya, berpendapat bahwa Kandali berada di Palembang. Slamet
Muljana berpendapat bahwa lokasinya di Kualatungkal sekarang. Menurutnya, Kuntala
semula berasal dari Gandhara, sebuah tempat di India, asal para biarawan Budha yang lalu
memberikan nama negeri asalnya untuk pemukimannya yang baru. Sama halnya dengan
biarawan Budha yang datang dari Mahat di India yang lalu memberikan nama negeri asalnya



Tidak diketahui dengan pasti apa sebab Kerajaan Kuntala ini dikenal hanya
selama satu abad saja. Yang dikenal kemudian, berdasarkan catatan Cina,
adalah nama Melayu'? dengan pusat pemerintahannya di tepi Batanghari.!?
Akan tetapi, pada catatan Cina yang ditulis setengah abad kemudian kerajaan
Melayu itu dinamakan Sriwijaya.'* Konon Sriwijaya bermula dari Kelantan di
Semenanjung bagian timur, lalu berpindah ke Sumatera dan mendirikan pusat

untuk pemukimannya dekar Candi Muaratakus, di tepi Batangkampar. Nama Gandhara
berubah menjadi Kantala, lalu berubah lagi menjadi Kantali seperti halnya terjadi perubah-
an nama Benggala menjadi Benggali, yang artinya orang Benggali berasal dari Negeri
Benggala. Penamaan Kancali dalam tulisan Cina karena orang Cina tidak mempunyai
konsonan 4. Selanjutnya Slamet Muljana mengemukakan bahwa lambat laun Kandali atau
Kandala itu berubah pengucapannya menjadi Tungkal. Perubahan lafal Kuntala menjadi
Tungkal menurut Slamet lazim dalam bahasa Ostronesia. Dengan demikian, Kerajaan
Kuntala itu berpusat di Kualarungkal sekarang.

12 Nama Melayu berasal dari bahasa Sanskerta Malayapura, yang berubah menjadi Malayur, lalu
menjadi Malayu atau Melayu, sebagaimana halnya nama Singapura berubah menjadi Singapur
dan Singapo atau Singapn menurut lidah penduduk di Semenanjung. Malaya atau malay
artinya gunung. Sumber lain berpendapat bahwa nama Melayi berasal dari bahasa Tamil
vakni male-yur yang artinya “orang gunung” (male = gunung, yur = orang). Lihat M. Said
dalam "Sejarah Minangkabau dengan Menyaring dan Mempergunakan Karya Penulis Asing”
pada Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau tahun 1970 di Batusangkar.

13 Padaumumnya sejarawan berpendapat bahwa pusat Kerajaan Melayu terletak di dekat Kota
Jambi sekarang, yang pada masa dulu merupakan wilayah dekat pantai. Menurut teori V.
Obdeijn, seperti yang dikutip M. Said (op.cit. him. 8), bahwa pada abad pertengahan tanah
Semenanjung dengan Pulau Bangka dan Pulau Belitung merupakan satu kesatuan.
Pengikisan daratan di pantai barat dan erosi yang memperdangkal pantai timur telah banyak
mengubah bentuk tanah Semenanjung dan Pulau Sumatera. Akan tetapi, ].L. Moens
berpendapat bahwa pusat Kerajaan Melayu ialah di dekat Palembang sekarang. (lihat op.cit.
hlm. 373). Sedangkan Buchari memperkirakannya di hulu Sungai Asahan. (Lihat Praseminar
Penclitian Sejaral hlm. 19-40). Sungguh rumit menjelaskan kehadiran Kerajaan Melayu yang
pertama di Sumatera. Jika Kuntala merupakan kerajaan yang pertama di Sumatera, maka
tentulah bangsa Melayu merupakan penduduk yang tersebar di Semenanjung dan Sumatera
dengan kerajaan-kerajaan kecil yang tidak berarti. Oleh karena Kuntala merupakan kerajaan
vang didirikan bangsa Gandhara dari India Selatan, meskipun penduduknya adalah bangsa
Melayu, tentulah tidak dapat dikatakan bahwa kerajaan itu sebagai Kerajaan Melayu. Kalau
demikian halnya, hampir boleh dipastikan bahwa Kerajaan Melayu yang pertama terletak di
Jambi, tegasnya di Tambesi sekarang, berdasarkan identifikasi berita Cina San-fo-tsi sebagai
Kerajaan Melayu.

14 Nama Sriwijaya berasal dari bahasa Sanskerta yang berarti kejayaan yang agung, sri = besar dan
wijaya = menang. Bagaimana sejarah timbulnya Sriwijaya, para sejarawan pun masih berbeda
pendapat. Ada yang mengatakan bahwa Sriwijaya bermula dari Kelantan di Semenanjung,
berdasarkan identifikasi dari Ho-lo-tan yang disebut dalam berita Cina. Dari Kelantan,
Sriwijaya berpindah ke tepi Batangkampar, lalu mendirikan candi di Muaratakus sebagai
pusat peribadatan dan pusat pemerintahannya. Dari sanalah kemudian mereka berpindah ke
tepi Sungai Musi di Sumatera Selatan (Lihat J.L. Moens op. cir. him. 330). Sedangkan
Purbatjaraka berpendapat bahwa Sriwijaya bermula dari tepi Batangkampar dan setelah
pindah ke selatan barulah dinamakan Sriwijaya. (Lihat Purbatjaraka, Riwayat Indonesia I, hlm.



kerajaan di tepi Batangkampar dan mendirikan candi di Muaratakus.’® Muara-

takus, yang menjadi pusat agama Budha di Sumatera itu, banyak didatangi
bhairawa dari Mahat di India, yang kemudian mendirikan perkampungan yang
sampai sekarang terkenal dengan nama Kampung Mahat.'®

~ Mungkin karena lokasi di Batangkampar tidak menguntungkan, maka seki-
tar tahun 682 pusat kerajaan berpindah lagi ke tepi Sungai Musi di bagian
selatan Sumatera. Untuk peristiwa sejarah itu mereka membuat prasasti yang
- terkenal sebagai Prasasti Kedudukan Bukit, dekat Palembang sekarang. [si prasas-
ti itu kira-kira sebagai berikut: Pada hari ketujuh bulan terang, bulan Jyestha,
Dapunta Hyang berangkat dari Minanga Tamwan (Kamwar). la membawa tentara dua
laksa dan dua ratus koli di perahy; yang berjalan seribu tiga ratus dua belas banyaknya;
datang di Mukha Upang dengan senang hati; pada hari kelima bulan terang, bulan
(Asada) dengan lega gembira datang untuk membuat wanua ... 77

35). Slamet Muljana tidak mengemukakan pendapat tentang asal mula Sriwijaya, tetapi ia
membantah identifikasi Ho-lo-tan sebagai Kelantan. Menurut Slamet, Ho-lo-tan ialah
identifikasi dari Aruteun di Jawa Barat. (lihat juga catatan 6). Buchari berpendapat bahwa
Kerajaan Sriwijaya bermula dari Batang Kuantan sebelum pindah ke tepi Sungai Musi. (Lihat
juga catatan 16).

15  Memilih lokasi Muaratakus untuk mendirikan candi sebagai pusat ajaran Budha tampaknya
berdasark~n kepercayaan bahwa gajah mempunyai kedudukan penting dalam agama-agama
yang berasal dari India. Gajah dilambangkan sebagai Sang Budha yang turun dari surga
pangkuan ibunya. Dalam kepercayaan Hindu, gajah merupakan tunggangan dewa Indra.
Ganesa, putra Siwa, yang melambangkan dewa kebijaksanaan, dilukiskan dengan manusia
berkepala gajah. Lokasi Muaratakus itu juga merupakan jalan lintas rombongan gajah dari
Pegunungan Suliki ke dataran rendah. Sebagai kebiasaannya, gajah suka berendam-rendam
di air yang dangkal, lalu bercengkerama semalam suntuk pada bulan purnama di tempat
dataran yang berketinggian seperti Muaratakus tempat candi itu dibangun. Batu candi yang
terbuat dari bata itu sering digunakan oleh gajeh untuk menggosok-gosok tubuhnya.

16 Mahat yang terletak tidak jauh dari Muaratakus merupakan suaru desa yang terpencil di
utara Kabupaten Lima Puluh Kota. Nama Mahat berasal dari nama suatu tempat di India
tempat asal para biarawan Budha candi Muaratakus. Banyak sejarawan berpendapat bahwa
biarawan dari India itu datang untuk mengembangkan agamanya atas kemauan atau
prakarsa raja-raja mereka. Akan tetapi, pendapat yang lebih baru mengatakan bahwa mereka
didatangkan raja-raja Sumatera untuk memanfaatkan ilmu pengetahuan mereka dan juga
untuk mengukuhkan kekuasaan dan menaikkan pamornya. (Lihat C. Nooteboom op. cir.
him. 20).

17 Prasasti Kedudukan Bukit menimbulkan banyak tafsir di kalangan sejarawan semenjak
prasasti itu diungkapkan Ph.S. Rongkel. Umpamanya, N.J. Krom berpendapat bahwa prasasti
itu dimaksudkan untuk memperingati penguasaan atau penaklukan Sriwijaya atas Kerajaan
Melayu. J.L. Moens berpendapat bahwa prasasti itu sebagai peringatan kemenangan Sriwi-
jaya atas pusat Kerajaan Melayu di Palembang, yang dalam prasasti itu disebut Minanga
Tamwan. RA Kern berpendapat bahwa lokasi Minanga Tamwan itu di muara Sungai Musi,
bukan di Palembang. Sedangkan Rongkel sendiri berpendapat lokasinya di Singkawak.
Perbedaan pendapat tentang maksud prasasti itu disebabkan kata Minanga Tamwan. Sebagai
penemu pertama, Rongkel membaca tulisan itu sebagai Minaiga Hamowar, yang artinya sungai

7



Kerajaan Melayu, yang lebih dikenal sebagai Sriwijaya itu, setelah berpusat
di tepi Sungai Musi itu pada suatu masa mencapai kejayaannya, sehingga
menguasai seluruh Sumatera, Semenanjung, Jawa, dan Kalimantan. Dalam
catatan Cina yang bertarikh 743, pusat kekuasaan rupanya beralih ke Jawa
Timur, setelah rajanya yang bernama Wisnu menikah dengan putri raja
Mataram. Pemindahan kedudukan pusat kerajaan itu tampaknya telah meng-
alihkan nama Sriwijaya menjadi Sailendra.'® Kemudian terjadilah perebutan
tahta antara turunan Raja Wisnu dan kerabat Kerajaan Mataram. Perebutan
ini yang menyebabkan Balaputra, salah seorang ahli waris tahta turunan Raja
Wisnu, kembali ke Sumatera dan menobatkan dirinya sebagai raja dengan
gelar Sri Maharaja seperti yang digunakan penghulunya di kala berkedudukan

rawar. Sedangkan Purbatjaraka membacanya Minanga Kamwar, yang artinya sungai kembar.
Dari sana Purbatjaraka membangun teori bahwa prasasti itu mengisahkan keberangkatan
pasukan dari Minanga Kamwar, yakni dari lokasi pertemuan dua buah sungai kembar.
Lambat laut nama Kamwar berubah menjadi Kampar untuk sungai yang kini bernama
Kampar Kiri dan Kampar Kanan. Yang menarik dari teori Purbatjaraka itu ialah dari kata
Minang Kamwar lahirlah kata Minang Kabau (lihat Purbatjaraka op. cit. hlm. 35). Pendapatlain
ialzh yang dikemukakan Buchari, setelah ia dapat membaca tulisan yang sangat kabur pada
prasasti itu, yaitu kata Muka Upang. la menafsitkan bahwa pasukan itu berangkat dari
Minanga (yang menurutnya di Batangkuantan) menuju Muka Upang di sebelah hulu Sungai
Musi. Sedangkn kata tamwan diartikannya sebagai tambahan. (lihat Buchari op. cit. hlm 27)
Arti kata ramwan ini disetujui Slamet Muljana, tetapi tentang lokasi Minanga ia berpendapat
tetap di muara Sungai Musi lama. (lihat Slamet Muljana, op. cit. hlm. 73-75). Seorang sarjana
lainnya, Nia Kurnia Sholihat, setelah mengungkapkan pendapat berbagai ahli tentang kata
terakhir marmuat wanua, yang menurut dia berarti membuat nomah bukan membuat kota atau
benteng, menafsirkan prasasti Kedudukan Bukit: pada tanggal 11 Waisaka 604 (23 April 682)
raja Sriwijaya yang bergelar Dapunta Hyang naik perahu dari suatu tempat untuk mengga-
bungkan diri dengan bala tentaranya yang baru saja menaklukkan Minanga (Binanga). Lalu
pada tanggal 7 Jesta (19 Mei) Dapunta Hyang memimpin bala tentaranya meninggalkan
Minanga untuk pulang ke ibu kota. Semua tentara bersuka cita karena pulang dengan
membawa kemenangan. Mereka mendarat di Muka Upang, lalu menuju ibu kota. Kemudian
pada tanggal 5 Asada (16 Juni)} Dapunta Hyang menitahkan pembuatan sebuah wanua
{(bangunan) berupa wihara di ibu kota, sebagai menifestasi rasa syukur dan gembira.”
Sedangkan kata "Winanga” ia setuju dengan Slamet Muljana yang menafsirkannya dengan
"Binanga” yang letaknya di daerah Padang Lawas di tepi Sungai Barumun, Sumatera Timur.
(Lihat majalah Optimis no. 25/Februari 1982). Sebaliknya, dengan mengurtip pendapat J.L.
Moens yang mengatakan bahwa raja pertama yang sampai di Bukit Siguntang ialah dari
bangsa Kaudinya pada awal abad ke-6, Moh. Yamin dalam bukunya 6000 Tahun Sang Merah
Putil mengaitkannya dengan Sejarah Melayu, yang mengisahkan seorang yang bernama Nila
Utama yang dijadikan menantu Demang Lebar Daun dan dirajakan di kaki bukit Siguntang
Mahameru. Nila Utama itulah yang bergelar Sang Si Purba dan sebagai raja pertama disebut
Dapunta Hyang yang mendirikan Kerajaan Sriwijaya. Dapunta Hyang lambat laun berubah
pengucapannya menjadi si Guatang.

18 Nama Sailendra sebagai kerajaan di Jawa muncul dalam berita Cina, yang dianggap paling
otentik sebagai bahan sejarah, yaitu bahwa setelah tahun 742 yang mengirim utusan ke Cina
tidak lagi Sriwijaya, melainkan Sailendra. Bila dilihat pada berbagai prasasti zaman Sailendra,



di Mataram. Kerajaan ini dikenal pula sebagai Suwarnabhumi,'® dengan pusat
kerajaannya terletak di Jambi sekarang, yang wilayahnya meliputi seluruh
Sumatera, Semenanjung, dan sebagian Muangthai.

Kerajaan Melayu, yang dikenal dengan Suwamabumi ini, sangat menggang-
gu lalu lintas perdagangan Kerajaan Cola dari India Selatan yang melintasi

Selat Malaka menuju ke Cina di sebelah timur. Gangguan ini menyebabkan
untuk pertama kalinya raja Cola melancarkan serangan pada tahun 1017.

19

tampaknya Sailendra bukanlah nama suatu kerajaan, melainkan nama suatu bangsa yang
berkuasa pada wilayah yang sama dengan wilayah Kerajaan Sriwijaya. Persamaan wilayah
dan berita Cina itu telah menimbulkan anggapan para sejarawan bahwa Sriwijaya telah
digantikan Sailendra. Apabila dilihat nama raja yang berkuasa pada ujung masa Sriwijaya
dengan nama raja di awal sejarah Sailendra, jelas ada persamaan nama rajanya, yakni Wisnu.
Mengapa Raja Wisnu menanggalkan nama Sriwijaya dan menggantikannya dengan nama
Sailendra setelah ia memindahkan pusat kerajaannya ke Jawa Timur? Beberapa sejarawan
mencoba mengemukakan teori berdasarkan asal-usul nama Sailendra. Sailendra berasal dari
nama suku Saila yang mendiami wilayah sekitar Gunung Mahendragiri di India Selatan. G.
Coedes menghubungkan bangsa Salindra dengan bangsa Sailaraja di Kamboja karena ter-
jadinya perkawinan raja-raja kedua bangsa itu, sehingga raja di Jawa itu pun menamakan
bangsanya sebagai Sailendra. Slamet Muljana telah mengemukakan teori lain yang pada
dasarnya memperkuat teori bahwa kedudukan Sriwijaya di Sumatera telah digantikan oleh
Sailendra yang berkedudukan di bekas Kerajaan Mataram. Akan tetapi, ia tidak mencoba
menafsirkan nama Sailendra, yang oleh Muh. Yamin dikatakan artinya sama dengan Melayu.
Slamet Muljana mengatakan bahwa setelah empat kali pergantian raja turunan Wisnu, lalu
terjadilah perebutan tahta antara putra mahkota Balaputera dan ipamya, Rakai Pikatan,
yang dimenangkan oleh yang terakhir. Balaputra menyingkir kembali ke Sumatera dan
mendirikan kerajaan yang dinamakannya dengan Suwamabhumi. (Lihat Slamet Muljana op.
cit. hlm. 139-172). Jika mengambil teori Muh. Yamin yang mengatakan bahwa nama
Sailendra dengan Melayu mengandung arti yang sama, sehingga ia berpendapat bahwa
dinasti raja-raja turunan Sang Si Purba yang bermula mendirikan Kerajaan Sriwijaya di Bukit
Siguntang Mahameru sejak abad ke-6 masih berkuasa hingga abad ke-13, seperti yang
diuraikannya dalam 6000 Tahun Sang Merah Putih, kini soalnya mengapa setelah menakluk-
kan Mataram Raja Wisnu dari Sriwijaya itu menamakan kerajaannya Sailendra. Mungkin
setelah ia memindahkan pusat kerajaannya ke Mataram itu, ia lebih menyukai memakai
nama Sailendra sebagai pengganti nama Sriwijaya untukmenenangkan suasanadi Keraton
Mataram. Mungkin pula perubahan nama-nama itu merupakan kebiasaan raja-raja di Jawa,
yang suka menukar nama kerajaannya setiap penggantian raja setelah terjadi perebutan
kekuasaan di kalangan pangerannya. Umpamanya, silsilah Kerajaan Singasari yang semula
bernama Tumapel yang didirikan Ken Angrok. Setelah mengalahkan Kediri, Kerajaan
Tumapel berubah menjadi Singasari. Setelah Kertanegara terbunuh dan pembunuhnya
dibunuh pula oleh Raden Wijaya, Kerajaan Singasari berubah nama menjadi Majapahit
meski yang menjadi raja secara silih berganti itu adalah warga keraton yang seasal-usul.
Kebiasaan menukar-nukar nama kerajaan itu dilakukan pula oleh Balaputera yang setelah ia
tersingkir dari Jawa Timur, mendirikan kerajaan di tempat asalnya di Sumatera dengan nama
Suwamabhumi.

Suwarnabhumi artinya tanah emas. Oleh kebanyakan sejarawan selalu diidentifikasikan
dengan Sriwijaya. Ketika Raja Cola menyerang Sumatera, dikatakan sebagai menyerang

9



Serangan itu diulangi lagi pada tahun 1025 dengan lebih hebat, sehingga raja
Suwarnabhumi, yaitu Sri Maharaja Sanggaramawijaya, dapat mereka tawan,
Sedangkan pengikut Sri Maharaja yang setia menyingkir ke sekitar Candi
Muaratakus, yang lalu memperbesar candi yang semula telah menjadi pusat
Kerajaan Sriwijaya sebelum berpindah ke Sungai Musi.2®

Penguasaan Kerajaan Cola atas Sriwijaya itu hanya berlangsung selama
setengah abad saja. Di bekas kekuasaan Kerajaan Cola itu muncullah Kerajaan
Melayu yang dikenal dengan Darmasraya yang didirikan oleh turunan Sri
Maharaja yang menyingkir ke hulu Batanghari. Kerajaan ini tumbuh dan
meluas sampai menguasai Kamboja dan Sri Lanka dengan raja-rajanya yang
menyandang gelar Mauliawarman. Sedangkan oleh rakyatnya ia disebut Sri
Maharaja Diraja.?! Darmasraya itu juga dikenal dengan nama Malayapura
yang kedudukan pusatnya di Siguntur di bagian lebih hulu dari Sungai
Batanghari.

Zaman Aditiawarman

Kebangkitan kembali Kerajaan Melayu Darmasraya di hulu Batanghari,
setelah kekuasaan Cola melemah karena perebutan kekuasaan di pusat kera-
jaannya pada tahun 1070 itu, boleh jadi merupakan zaman baru dalam sejarah
di Pulau Sumatera bagian tengah. Dari sanalah suatu kerajaan Minangkabau
bermula dan kemudian berakhir di Pagaruyung di ujung abad ke-19.

Kerajaan Darmasraya tampaknya hanya berusia sekitar dua abad. Pada
tahun 1275 Kerajaan Singasari di bawah Raja Kertanegara melakukan gerakan
politik dan militer ke Darmasraya dengan nama yang dikenal sebagai ekspedisi
Pamalayu.?? Enam tahun kemudian Kertanegara mengirim Mahamenteri Wis-

Sriwijaya. Penyamaan nama itu selain karena wilayahnya sama, juga karena raja-rajanya
seasal-usul. Di samping itu, berita Cina sering mengaitkan nama Shih-li-fo-shih dan San-fo-
tsi dengan Melayu. Shih-li-fo-shih disepakati semua sejarawan sebagai transliterasi Sriwijaya.
Akan tetapi. tentang San-fo-tsi ada beberapa pendapat, misalnya Soekmono menyamakan-
nva dengan Tambesi karena kemiripannya. Sedangkan Slamet Muljana berpendapat San-fo-
tsi sebagai Suwamabhumi. Banyak pula sejarawan yang berpendapat bahwa Suwamabhumi
itu sama dengan Suwamadwipa, sehingga dengan sendirinya ada yang berpendapat Suwar-
nabhumi itu terletak di Semenanjung.

20  Soekmono memperkuat peristiwa sejarah ini dengan mengatakan bahwa bangunan candi
Muaratakus itu jelas telah dibangun dalam dua zaman, jika dilihat dari bahan-bahannya
yang berasal dari abad ke-7 dan ke-12. (lihat Soekmono, “Sekali Lagi tentang Lokasi
Sriwijaya” pada Praseminar Penelitian Sriwijaya, hlm. 82).

21 Penggunaan nama Mauliawarman atau Mauliawarmadewa dengan gelar Sri Maharaja Diraja

merupakan kekhasan raja-raja Melayu sebagaimana yang dicatat prasasti di Kamboja atau di

hulu Batanghari sendiri. (Lihat Slamet Muljana op. cit. hlm. 224-232).

Paisalayu diartikan banyak sejarawan sebagai perang melawan Melayn. Menurut Nagarakretaga-

ma yang digubah Prapanca pada tahun 1365, ekspedisi itu bertujuan menundukkan Melayu,

tetapi tidak dikisahkan terjadinya suatu peperangan. Menurut Pitono Hardjowardojo, bala

10

)
a



warupakumara membawa arca Amoghapasa sebagai lambang persahabatan ke
Darmasraya.>* Akan tetapi, ketika Kublai Khan dari Cina mengirim pasukan
menyerang Singasari pada tahun 1292, sebagai pembalasan atas penghinaan
yang dialami utusannya ketika menemui Kertanegara dua tahun sebelumnya,
timbul perang di kalangan para pangeran di Singasari. Kertanegara terbunuh
oleh Jayakatwang yang ingin merebut singgasana. Dengan bantuan pasukan
Kublai Khan, Raden Wijaya berhasil menumbangkan dan membunuh Jayakat-
wang. Setelah itu, Raden Wijaya balik menyerang pasukan Kublai Khan
sehingga terusir kembali ke laut. Lalu ia menobatkan dirinya menjadi raja dan
mengubah nama Singasari menjadi Majapahit.

Pada saat kemelut di pusat Kerajaan Singasari bala tentara Kertanegara
yang berada di Darmasraya pulang hendak membantunya. Akan tetapi, yang
mereka dapati ialah Raden Wijaya yang telah menjadi raja. Dua orang putri
Melayu yang bernama Dara Petak dan Dara Jingga, > yang datang bersama bala
tentara sebagai tanda persahabatan, diterima Raden Wijaya. Salah seorang di
antaranya, yakni Dara Petak, telah diangkat Raden Wijaya sebagai permaisuri-
nya. Di samping itu, ia memperistri empat orang putri Kertanegara. Sebagai
permaisuri, Dara Petak memperoleh gelar Indraswari. Dari Dara Petak inilah
lahir satu-satunya putra laki-laki Raden Wijaya, yaitu Jayanagara. Sedangkan
Dara Jingga, yang diperistri seorang kerabat istana yang tidak begitu dikenal
namanya, kembali ke Darmasraya setelah hamil. Di Darmasraya itulah anak-
nya lahir. Anak itu seorang laki-laki yang kemudian terkenal dengan nama
Aditiawarman.”*

tentara yang dikirimkan itu untuk melakukan muhibah. (Lihat R Pitono Hardjowardojo,
Aditiawarman, hlm. 66). Mungkin peristiwa itulah yang dilukiskan tambo sebagai "rusa yang
datang dari laut, yang bertanduk bercabang tiga di kepalanya, yang datang membawa bala
tentara”. Akan tetapi, perang dapat dihindarkan dengan cara mengadu kerbau. (Lihat juga
bab "tambo™).

23 Tidak ada kesamaan pendapat para sejarawan tentang nama utusan yang dikirim Kertanaga-
ra untuk membawa arca Amoghapasa ke Darmasraya iru. Slamer Muljana berpendapat
bahwa Adwayabrahma yang membawanya. Sedangkan area iru dikatakannya hadiah dari
Wiswarupakumara untuk Mauliawarmadewa. (Lihat Nagarakertagama him. 124-125). Se-
dangkan pendapat lain mengatakan bahwa Wiswarupakumara yang membawanya. Tokoh
ini diperkirakan putra Kertanagara sendiri. Selagi ia di Darmasraya, Kertanagara dibunuh
Jayakatwang. Akan tetapi, singgasana yang direbutnya, direbut lagi oleh Raden Wijaya yang
mengambil kesempatan atas ketidakhadiran Wiswarupakumara itu. {Lihat Pitono Hardjo-
wardojo op. cir. hlm. 38). Wiswarupakumara kemudian menjadi suami Dara Jingga sekembali-
nya dari Majapahit (Lihat D.G.E. Hall, A History of South East Asia).

24 Dara Petak dan Dara Jingga ialah putri Raja Darmasraya. Konon nama itu diberikan karena
yang seorang bermata pitak (sipit) dan yang lain kulitnya berwarna merah jingga.

25 Ada dugaan bahwa yang menghamili Dara Jingga ialah Raden Wijaya sendiri sehingga anak
yang dikandungnya adalah anak Raden Wijaya, vang setelah lahir bernama Aditiawarman.
Perbuatan Raden Wijaya itu bukan suatu hal yang ganjil karena, sebelum kedatangan kedua

11



Pada waktu Darmasraya telah ditinggalkan bala tentara Singasari, yang
kembali ke Jawa untuk membantu Kertanegara, raja turunan Mauliawarman
menobatkan dirinya menjadi raja dan menamakan pusat kerajaannya dengan
nama Malayapura. Sebagai raja, ia memakai gelar Tribuanaraya Mauliawarma-
dewa. Namun, ketika Gajah Mada?® sebagai mahamenteri telah mengucapkan

orang dara itu, ia telah mengawini keempat putri Kertanagara sekaligus, Tribuana, Mahade-
wi, Jayendradewi, dan Gayatri yang kemudian bernama Rajapatni. (Lihat Slamet Muljana,
Nagarakertagama hlm. 123). Muh. Yamin, tanpa menyebutkan nama, mengatakan bahwa
Dara Jingga diperistri seorang pejabat tinggi istana yang termasuk seorang kerabat raja,
(Lihat Muh. Yamin, Gajah Mada, hlm. 42). Dara Jingga kembali ke Darmasraya selagi hamil,
Di negeri asalnya, ia melahirkan Aditiawarman. Dengan demikian Aditiawarman mempu-
nyai darah Majapahit pula. Kemudian Dara Jingga menikah dengan Wiswarupakumara yang
menjadi pejabat tinggi Majapahit di Darmasraya. Mungkin dari perkawinan kedua ini, Dara
Jingga melahirkan seorang putra yang kemudian bernama Prapatih. Nama Prapatih. ini
muncul dalam tulisan pada arca Amoghapasa yang ditemui di Padang Candi dekat Paga-
ruyung, yang bersama-sama Aditiawarman mengembangkan wilayah kerajaan Minangka-
bau. Pitono Hardjowardojo menduga Prapatih itulah yang dimaksud sebagai Perpatih nan
Sebatang. (Lihat Pitono Hardjowardojo op. cit. hlm. 10-11). Sedangkan Moens juga menduga
hal yang sama. (Lihat J.L. Moens, Budhisise di Jawa dan Swsatera dalaw Masa Kejayaannya
Terakhir, hlm. 50). [a mengemukakan analisa bahwa dalam arca Amoghapasa tertulis tiga
nama, yaitu Aditiawarman (Matanginisa), permaisuri (Matagini), dan Dewa Tuhan, yang
merupakan perupaan kelompok tiga seperti yang dilukiskan ajaran Birawa yang dianut
Aditiawarman, yaitu Siwa (Wirabhada), Sati (Bhadrakali), dan Daksa. Katanya lebih lanjut
bahwa Daksa Prajapati. Dewa Tuhan, dalam perjalanan masa harus menyerahkan tahtanya
kepada Siwa, yang dalam hal ini raja bangsa Melayu menyerahkan kerajaannya kepada
Aditiawarman sesudah Daksa dikalahkan Siwa. Setelah disadarkan kembali, Daksa dijadikan
gana-gananya, (yang dalam hal ini, sesudah Dewa Tuhan Waruyu Prapatih ditaklukkan, ia
dijadikan Prapatih). Apabila ditautkan dengan cerita tambo, mungkin mengambil persama-
an atas kelompok-ketiga, yang terdiri dari Datuk Ketumanggungan, Datuk Perpatih nan
Sabatang, dan Cati Bilang Pandai. Jadi, kisah tambo itu bisa ditafsirkan menurut penyesuai-
an dengan sejarahnya, bahwa setelah Dara Jingga pulang kembali ke Minangkabau dan
melahirkan Aditiawarman, ja menikah lagi dengan Wiswarupakumara yang menjadi wakil
Kerajaan Majapahit mendampingi Sri Maharaja Diraja. Dari perkawinan kedua ini, Dara
Jingga melahirkan Dewa Tuhan Prapatih. Aditiawarman dan Prapatih merupakan saudara
seibu. Dalam tambo dikatakan Datuk Ketumanggungan adalah anak raja. Ketika ibunya
menikah lagi dengan Cati Bilang Pandai, lahirlah adik seibunya yang bernama Datuk
Perpatih nan Sabatang. Dengan demikian, mungkin Aditiawarman adalah Datuk Ketumang-
gungan, Prapatih adalah Datuk Perpatih nan Sabatang, sedangkan Wiswarupakumara adalah
Cati Bilang Pandai. Sejarawan lain melihat kemungkinan seperti yang dikemukakan Asma-
niar Z. ldris, yaitu bahwa Dara Jingga mempunyai nama lain dalam tambo, yakni Bunda
Kandung, sedangkan Dang Tuanku dan Cindur Mata {alah Aditiawarman dan Prapatih.
(Lihat Asmaniar Z. Idris, "Kerajaan Minangkabau Pagaruyung” dalam Seminar Sejarah dan
Kebudayaan Minangkabau tahun 1970 di Batusangkar). Perbedaannya ialah dalam tambo
dikisahkan bahwa Dang Tuanku dan Cindur Mata adalah bersaudara satu ayah dengan dua
ibu. Komposisi pemimpin kelompok-tiga atau tiga serangkai ini merupakan pola pemerin-
tahan dan pimpinan masyarakat Minangkabau kemudian.

26 Gajah Mada tokoh paling penting dalam sejarah Majapahit tidak dikenal asal-usulnya. Muh.

12



R ———
Yamin memperkirakan tempat kelahirannya di sebuah desa di tepi Sungai Brantas, Jawa
Timur. Sedangkan menurut kepercayaan di Bali, seperti yang tertera dalam Kitab Usana Jawa,
Gajah Mada dilahirkan di pulau itu. (Lihat Muh. Yamin, Gajah Mada hlm. 13). Sedangkan
menurut Amrin Imran, dalam diskusi pada Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau
tahun 1970 di Batusangkar, Gajah Mada berasal dari Minangkabau kalau dikaji menurut
terminologi. Gajah dan mada adalzh bahasa Minangkabau yang artinya gajah yang bandel.
OrangJawa tidak mungkin mengambil nama hewan yang tidak dipunyainya dan bukan pula
bahasa miliknya. Kalau orang Jawa akan menamakan Gajah Mada menurut bahasanya,
tentulah akan menjadi Liman Bandel. Muh. Yamin menafsirkan Gajah Mada seumpama
gajah yang galak dan tangkas. Jika dicari pada kata-kata Sanskerta, mada artinya kesombong-
an, kegilaan, kemabukan, nafsu, atau perbuatan gegabah. Gajah Mada, yang tidak dikenal
asal-usulnya itu, tampil awal mulanya ketika tahta kerajaan direbut Kui, sehingga Jayanaga-
ra mengungsi ke Desa Badander. Sebagai komandan dari lima belas pengawal raja, seorang
diri Gajah Mada pergi ke pusat kerajaan untuk membuat siasat mengalahkan Kuti. Siasamya
berhasil dan Kuti terbunuh, sehingga Jayanegara dapat dikembalikan ke istananya. Sebagai
imbalan, Gajah Mada diangkat menjadi patih di Kahuripan. Dua tahun berikutnya ia
diangkat lagi menjadi Patih di Daha, sedangkan Rajapatni menjadi ratunya. Mungkin di kala
itu ja bermuslihat dengan Rajapatni untuk menggulingkan Jayanagara yang dipandang
terlalu lemah sebagai raja. Pada tahun 1328 Tanca, kawan Kuti yang gagal merebut tahta,
mendapat kesempatan membunuh Jayanagara di istananya. Akan tetapi, Gajah Mada yang
berada di dekat Tanca dengan gesit pula menikam Tanca sehingga mati seketika. Menurut
Slamet Muljana, pembunuhan Jayanagara oleh Tanca merupakan siasat Gajah Mada sendiri,
karena ia sering tidak sepaham dengan rajanya dalam hal pemerintahan. (Slamet Muljana,
Nagarakertagama him. 130) Muh. Yamin juga mengutip dugaan yang sama, tetapi ia mengata-
kan bahwa tuduhan terhadap Gajah Mada iru tidak beralasan karena berlawanan dengan
kesetiaannya kepada Sri Mahkota (Muh. Yamin, op. cit. hlm. 29). Setelah kematian Jayanaga-
ra dan penobatan anak Rajapatni, yaitu seorang putri yang bernama Jayawisnuwardani,
sebagai ratu yang memerintah Majapahit, terjadilah pemberontakan Sadeng. Pemberonta-
kan itu segera dapat ditumpas Gajah Mada. la lalu diangkat menjadi patih Kerajaan
Majapzhit. Tidak lama kemudian, ia diangkat lagi menjadi patih Mangkubumi. Pada saat
itulah ia melakukan Swimpakh Palapa yang menyatakan bahwa ia tidak akan bersenang-senang
dan memikirkan dirinya sendiri selama seluruh Nusantara belum ditaklukkannya. Menurut
Muh. Yamin, ia mengucapkan sumpzh itu pada tahun 1331. Sedangkan menurut Slamet
Muljana, ia mengucapkan sumpah itu tahun 1334. Setelah Gajah Mada berhasil menakluk-
kan Kerajaan Aru di Sumatera Utara, Bone di Sulawesi, Seram di Ambon, Tanjungpura di
Kalimantan, Pahak dan Tumasik di Semenanjung, Sunda, Bali, dan Dompo, pamomya jaruh
di mata Hayam Wuruk karena menghina Raja Pajajaran yang datang membawa putrinya,
Pitaloka, untuk dijodohkan dengan Hayam Wuruk. Karena tindakan Gajah Mada yang
menghina itu, terjadilah Perang Majapahit dengan Pajajaran sehingga Raja Pajajaran tewas
dan putri Pitaloka pun meninggal karena hatinya hancur. Semenjak itu peranan Gajeh Mada
berkurang. Lalu ia menghilang tidak jelas ke mana perginya: Hilangnya Gajah Mada mem-
buat banyak cerita kemudiannya. Konon ia menenggelamkan dirinya ke laut di muara Kali



sebagai Aryadamar.?” Dua kali ia dikirim ke Negeri Cina sebagai perutusan
Kerajaan Majapahit. Bahkan dia aktif mendirikan berbagai candi Budha di
Pulau Jawa. Ia pun mendapat gelar dari rakyat dengan panggilan Tuan Wa-
ruyu, yang artinya Tuan Bungsu.?® Sedangkan kerajaan memberinya gelar
Arya Wangsadiraja dan kemudian ditingkatkan lagi menjadi Sang Dewaraya.
Aditiawarman memangku jabatan yang tinggi di keraton, yakni menjadi wer-
damenteri atau juga disebut prawadatara, yaitu suatu jabatan yang lebih tinggi
dari jabatan yang dipegang Gajah Mada.

Sepeninggal Raden Wijaya, Keraton Majapahit tidak lagi aman karena para
pangeran ingin menyingkirkan Jayanegara yang berdarah Melayu dari tahta
dengan berbagai pemberontakan dan usaha pembunuhan. Misalnya, pember-
ontakan Rangga Lawe, pemberontakan Nambi, dan pemberontakan Kuti
sampai berhasil menduduki keraton, sehingga Jayanegara bersama Gajah Ma-
da lari bersembunyi. Akan tetapi, Jayanegara berhasil kembali ke tahtanya
berkat bantuan Gajah Mada. Namun, pada tahun 1328 Jayanegara mati
terbunuh juga oleh seorang abdi-dalemnya yangbernama Tanca karena alasan
perempuan. Sedangkan Tanca saat itu juga mati ditikam Gajah Mada sendiri.
Ada dugaan bahwa peristiwa berdarah itu didalangi sendiri oleh Gajah Mada

Brantas tahun 1364. Sepeninggalnya, tidak seorang pun yang mampu menggantikannya
menjadi patih Mangkubumi. Dan semenjak itu nama Majapahit pun memudar dalam
sejarah.

27 Dalam menaklukkan Bali, Gajah Mada didampingi Arya Damar. Dengan pasukan masing-
masing, mereka menyerbu dari selatan dan utara. Arya Damar dapat membunuh Raja
Pasunggiri. Muh. Yamin secara panjang lebar mengisahkan pertempuran ini, tetapi ia tidak
mengungkapkan siapa sesungguhnya Arya Damar ini. Akan tetapi, Pitono berpendapat
bahwa Arya Damar tidak lain adalah Aditiawarman. Menurut dia, kata arya damar berarti
orang yang memiliki sinar, sedangkan kata aditiawanuan secara harfiah pun berarti orang yang
wmemiliki sinar. Pendapat ini bertolak dari Babad Tanah Jawi yang mengisahkan bahwa Raja
Brawijaya V mempunyai istri putri Cina, yang terkenal sebagai Putri Campa. Putri ini ketika
mengandung enam bulan diserahkan kepada seorang penguasa di Palembang yang bernama
Arya Damar. Bayi yang lahir dari putri ini bernama Raden Patah. Dengan Arya Damar, putri
ini melahirkan bayi yang bernama Raden Kusen. Sedangkan dalam Kitab Usana Jawa dan
Usana Bali dikisahkan bahwa raja Majapahit mempunyai adik laki-laki bernama Damar, yang
berasal dari Palembang. Ketika di Bali terjadi perlawanan Raja Pasunggiri, raja Majapahit
mengirim pasukan di bawah pimpinan Damar dari Palembang dan Patih Gajah Mada. {Lihat
Pitono Hardjowardojo op. cir. him. 32-33). Kisah dari sumber tua yang diikuti Pitono itu
menimbulkan dugaan yang serba mungkin bahwa Aditiawarman adalah saudara seayah
Jayanagara. Sedangkan Putri Campa yang dikirim ke Palembang selagi hamil sama miripnya
dengan kepulangan Dara Jingga, hanya tokoh Arya Damar dikisahkan bukan sebagai anak
Putri Campa, melainkan sebagai suami.

28 Tuan Waruyu ada kalanya ditulis Tuhan Waruyu. Kata mftan lazim dipakai bangsa Melayu,
yang artinya pemimpin atau kerua, Penamaan Tuhan Waruyu, yang artinya tuan bungsu,
kepada Aditiawarman memperkuat dugaan bahwa ia adalah anak laki-laki Raden Wijaya
yang bungsu, sedangkan Jayanagara adalah anak laki-laki yang tertua.

14



yang tidak puas kepada kepemimpinan Jayanegara yang lemah itu.

Dengan alasan Jayanegara tidak mempunyai turunan, Gajah Mada meng-

ambil prakarsa untuk menobatkan Jayawisnuwardani, putri Raden Wijaya
dengan istrinya yang bernama Rajapatni, salah seorang putri Kertanegara.
Enam tahun kemudian Jayawisnuwardani melahirkan seorang putra yang
kemudian dikenal dengan nama Hayam Wuruk. Kemudian Jayawisnuwardani
kembali ke Kahuripan dan dinobatkan sebagai raja-bawahan di sana. Sedang-
kan di pusat pemerintahan Majapahit, tahta diduduki Rajapatni sebagai ratu
perwalian menjelang Hayam Wuruk cukup umur.
- Peristiwa itu menyebabkan Aditiawarman, yang merasa berhak menduduki
tahta, tidak mempunyai kesempatan lagi. Ia lalu kembali ke Malayapura pada
tahun 1343. Di sana ia dinobatkan menjadi raja. Ia lalu memindahkan pusat
kerajaannya dari Siguntur, dekat Sijunjung. ke Pagaruyung®® yang terletak di
bagian paling hulu Batanghari. Pada tahun 1347 Aditiawarman menikah
dengan saudara sepupunya, putri raja di Malayapura sebelumnya. Sebagai
pelanjut dinasti Melayu, ia memakai gelar Mauliawarmadewa. Dua tahun
setelah pemindahan pusat pemerintahan ke Pagaruyung, Aditiawarman mulai
memperluas wilayah kekuasaannya. Pertama ia menyerang Kerajaan Kuntu
yang terletak di tepi Batangkampar untuk menembus jalan laut ke Selat
Malaka vang lebih aman bila dibandingkan dengan Batanghari. Akhimya
kerajaannya meluas ke seluruh wilayah bagian tengah Pulau Sumatera, mulai
dari muara Batanghari di selatan sampai ke muara Sungai Rokan di utara pada
pantai sebelah timur dan di pantai barat mulai dari wilayah Indrapura di
selatan sampai ke Barus di utara.

Tindakan Aditiawarman itu diduga sebagai pernyataan hendak melepaskan
diri dari kekuasaan Majapahit. Namun, tidak ada tindakan Gajah Mada
terhadap gerakan Aditiawarman itu. Mungkin gerakan itu dipandang Gajah
Mada tidak mengganggu posisi Majapahit karena Aditiawarman tidak mempu-
nyai armada laut. Atau mungkin pula pada saat itu perhatian Gajah Mada
lebih tertumpah pada perluasan wilayah ke bagian timur dan utara. Kemung-
kinan lain adalah rasa segan Gajah Mada pada Aditiawarman yang menjadi
teman seperjuangannya di kala mula memperluas Kerajaan Majapahit.

Semasa pemerintahannya, Aditiawarman telah membuat tidak kurang dari
17 prasasti yang bertebaran di sekitar Pagaruyung. Pada prasasti Amoghapasa
yang dijumpai di Padang Candi tertera bahwa Aditiawarman didampingi

29 Pemindahan pusat kerajaan lebih ke hulu Baranghari, bahkan sampai ke kaki Gunung
Merapi, yang kemudian dinamakan Pagaruyung itu, merupakan usaha pemutusan hubung-
an dengan Majapahit dan upaya untuk menghindari serangan. Lokasi yang dipilih di kaki
I:'Gllmung Merapi tidak begitu mudah dicapai sebab terhalang Bukit Barisan dan hutan

elantara.

15



seorang tokoh yang disebut dewa tuhan prapatih. Hal itu memberi pertanda
bahwa kedudukan prapatih sangat penting di samping Aditiawarman. Mung-
kin pada masa itulah bermulanya sistem pemerintahan Minangkabau seperti
yang dinukilkan dalam tambo apabila yang dimaksud dewa tuhan prapatih
sama dengan Perpatih nan Sabatang.*

Pada tahun 1364 Gajah Mada meninggal tanpa diketahui tempat dan
sebabnya secara pasti. Sejak itu Kerajaan Majapahit mulai menurun. Anangga-
warman, anak Aditiawarman yang menggantikan kedudukan ayahnya karena
telah tua, mengirim utusan ke Cina pada tahun 1373. Majapahit yang telah
mulai lemah itu melakukan tindakan balasan dengan menghadang utusan
Cina yang hendak membalas kunjungan utusan Ananggawarman di lautan.
Barulah ketika Aditiawarman meninggal pada tahun 1375, pasukan Majapahit
datang menaklukkan kerajaan di Pagaruyung itu, yang rupa-rupanya tidak
akan dilakukannya selagi Aditiawarman hidup. Serangan itu terjadi pada
tahun 1377.

Pada tahun 1389 Hayam Wuruk pun meninggal. Setelah itu kekuasaan
Majapahit sebagai kerajaan terbesar di Nusantara dibawa pasang surut yang
deras, terutama karena perebutan tahta antara pangeran yang berlainan ibu.
Keadaan itu digunakan berbagai wilayah untuk membebaskan diri dari ke-
kuasaan Majapahit. Pagaruyung pun menggunakan kesempatan itu. Pada
tahun 1409 Majapahit mencoba menundukkannya lagi, tetapi mereka dapat
dikalahkan di Padang Sibusuk di hulu Batanghari. Sejak itu kerajaan yang
didirikan Aditiawarman benar-benar terlepas dari kekuasaan Majapahit.

Zaman Pagaruyung

Pagaruyung merupakan pusat pemerintahan raja-raja Minangkabau. Pada
masa pemerintahan Aditiawarman itulah diperkirakan organisasi pemerintah-
an kerajaan disusun menurut sistem organisasi yang berlaku di Majapahit.
Kemudian organisasi pemerintahan itu secara berangsur berubah dengan
penyesuaian seperti yang dikehendaki sejarah, baik dalam komposisi dan
fungsinya maupun dalam hal nama-nama jabatannya. Perbandingan organisa-
si pemerintahan antara keduanya ialah sebagai berikut.

Majapahit

1. Mantri katrini (mahamenteri yang tiga), yaitu: mahamenteri hino, maha-
menteri sirikan, dan mahamenteri halu.

2. Catyr rakrian (panguasa yang empat), yaitu: rakrian demung, rakrian
kanurun, rakrian rangga, dan rakrian tumenggung. Berlima dengan maha-
patih disebut panca ring wilwatika.

3. Darmajaksa yang berdua, yaitu pembesar keagamaan Budha dan Hindu.

30  Lihat juga Pitono Hardjowardojo op. cir. him. 11-13).
16



4. Saptapapatri (upapati yang tujuh), yaitu pembesar yang melaksanakan dan
"~ mengatur masalah hukum dan keamanan.*!

Pagaruyung

1. Raja tiga sila (tungku tiga sejarangan), yaitu: cati bilang pandai, datuk
© katumanggungan, dan datuk perpatih nan sabatang yang merupakan
pimpinan pusat pemerintahan.

Basa Empat Balai, yaitu: bandaharo di Sungai Tarab, andomo di Saruaso,
mangkudum di Sumanik, dan tuan gadang di Batipuh yang merupakan
pembesar pemerintahan pusat.

3. Raja dua sila, yaitu: raja adat di Buo dan raja ibadat di Sumpur Kudus.
4. Gadang nan bertujuh, yaitu tujuh orang pembesar yang melaksanakan tertib
" hukum dan keamanan.’?

b

Dalam sistem pemerintahan wilayah tampaknya pola Kerajaan Majapahit
dipakai pula oleh Kerajaan Pagaruyung. Pada dasarnya sistem pemerintahan di
wilayah terdiri atas dua pola. Yang di Majapahit terdiri dari wilayah bawahan,
‘dengan pimpinan raja bawahan yang umumnya adalah anggota raja di pusat
pemerintahan, dan wilayal mancanagara, yaitu daerah taklukan yang dipimpin
raja wilayah itu sendiri. Sedangkan pola yang dipakai di Minangkabau ialah
wilayalh rautau, yaitu kerajaan yang dipimpin oleh raja kecil sebagai wakil raja di
Pagaruyung, dan wilayah luhak yang dipimpin para penghulu. Wilayah itu
masing-masing diatur menurut sistem yang berbeda satu sama lain, sebagaima-
na yang diungkapkan mamang "Luhak berpenghulu, rantau beraja”.

Belum diketahui dengan pasti apa yang terjadi setelah penyerangan Majapa-
hit dapat dipatahkan pada tahun 1409 di Padang Sibusuk. Hanya pada tahun
1560 diketahui bahwa untuk pertama kalinya seorang raja Pagaruyung meme-
luk Islam. Raja itu kemudian disebut dengan Sultan Alif. Kedudukan raja masa
itu sesungguhnya sudah sangat lemah. Selain karena umumnya penduduk
telah menganut Islam, berbagai wilayahnya telah terbelah-belah. Beberapa
kerajaan kecil di wilayah rantau telah melepaskan diri. Misalnya, Kerajaan
Indragiri di pantai sebelah timur dengan bantuan Malaka dan Indrapura di
selatan pantai barat dengan bantuan Aceh. Mungkin sejak itu riwayat asal-usul-

31 Lihat juga Muh. Yamin, op. cit. hlm. 36.

32 Dalam beberapa kisah tambo lainnya, Tuan Gadang di Batipuh tidak disebut sebagai anggota
Basa Empat Balai. Untuk posisi itu dicantumkan nama Tuan Kadi di Padang Ganting.
Mungkin penggeseran itu pernah terjadi, tetapi mungkin juga penggeseran itu terjadi, hanya
dalam kisah tambo, sebagaimana yang lazim dilakukan penulis yang biasa menggunakan
huruf Arab yang pasti lebih memuliakan golongan Islam daripada golongan lain. Namun,
nama Tuan Gadang di Batipuh senantiasa ditampilkan pada urutan kelima apabila tambo
mengisahkan Basa Empat Balai itu. (Lihat juga bab "Tambe").

17



raja Minangkabau diubah menjadi turunan Iskandar Zulkarnain dari pernika-
hannya dengan Putri Suran anak Nabi Khaidir.?*

Sultan Alif diperkirakan meninggal pada tahun 1580 dan tidak diketahui
siapa penggantinya. Sejarah Minangkabau kembali diliputi kabut tebal selama
seabad sampai muncul nama Sultan Ahmadsyah pada tahun 1650-1670.3¢

Perang saudara itu tampaknya mulai berkobar ketika Belanda mulai me-
mainkan peranannya dalam merebut monopoli dagang dari tangan Aceh,
Dengan Kompeninya, Belanda lebih memahami situasi dan kondisi politik dan
perdagangan di Minangkabau masa itu. Misalnya, hasil bumi yang menjadi
tujuan perdagangan utama dihasilkan di pedalaman, bukan di daerah pesisit
yang dikuasai raja-raja kecil. Oleh karena itu, Belanda mencoba mendekati
Sultan Ahmadsyah yang menjadi raja di Pagaruyung dengan mengakuinya
sebagai maharaja yang berkuasa mulai dari Barus di utara sampai ke Muko-
Muko di selatan pesisir barat, terus ke wilayah dari muara Batangkampar
sampai ke muara Batanghari di bagian timur. Sebagai imbalannya Belanda
memperoleh konsesi, seperti hak monopoli perdagangan dan hak mendirikan
loji (gudang) di beberapa tempat di pesisir barat. Pada tahun 1667 Sultan
Ahmadsyah malah mengirim utusan ke Batavia (Betawi, sekarang Jakarta)
untuk meminta lindungan atas raja-raja kecil di pesisir, yang merupakan
kerabatnya sendiri seperti Sultan Muhammadsyah di Indrapura, dari peng-
uasaan Aceh.?®

Tindakan itu tampaknya tidak disetujui anggota pimpinan lainnya, sehing-
ga setahun sebelum ia meninggal pada tahun 1680, dua orang, yang masing:
masing menyatakan dirinya sebagai yang dipatuan di Minangkabau, mengirim
utusan kepada Belanda. Yang seorang menamakan dirinya Sultan Khalifatul-
lah mengirim utusan ke Batavia lewat Jambi, yang lainnya, yang dipatuan yang
berkedudukan di Saruaso, mengirim utusan ke Padang melalui Sintuk dekat
Lubukalung. Ketika Sultan Ahmadsyah meninggal disebutlah seorang yang
bernama Raja Alif sebagai penggantinya. Akhimya, perang saudara tidak
terhindarkan lagi. Sekurang-kurangnya pimpinan kerajaan terpecah tiga.’

33 Penghapusan sejarah lama dengan kiszh Iskandar Zulkarnaen mungkin karena berbagai
alasan, antara lain fanatisme penganut Islam yang menolak dominasi Hindu dalam sejarah
tanah air mereka (Lihat Asmaniar Z. Idris, op. cit. hlm. 9). Akan tetapi, dapat juga karena
pengalaman sejarzh bangsa Melayu yang getir selama kekuasaan Majapahit, sehingga domi-
nasi Majapahit bukan saja dihapus dari tambo tetapi juga dalam Sejaralt Melayu. Jadi, bukan
karena fanatisme Islam, sebab Iskandar Zulkarnain bukanlah penganut Ahli Kitab sehingg:
statusnya sama dengan penganut Hindu. Sejarawan lainnya memperkirakan bahwa pema-
kaian nama Iskandar Zulkamaen karena ingin menaikkan derajat asal-usul raja-raja Melayu
(Lihat Eusiklopedia Indonesia di bawah nama "Iskandar Zulkarnain™).

34 Lihat M.D. Mansoer, Sejarah Minangkabau, him. 63.

35 Lihat M.D. Mansoer ap. cir. hlm. 100.

36 Nama Raja Alif ditemui dalam Ensiklopedia Indonesia. Dalam ensiklopedia ini diterangkar
18



Perpecahan itu dijadikan Belanda sebagai alasan untuk membatalkan semua

perjanjiannya, sehingga ia tidak perlu lagi memberikan cukai kepada raja
Pagaruyung atau salah seorang dari yang berkuasa.

Akan tetapi, pada tahun 1684 seorang Portugis, Thomas Diaz, diserahi

Belanda yang berkedudukan di Malaka untuk memasuki pedalaman Minang-
kabau. Sebagai orang Eropa pertama yang memasuki pedalaman Minangkabau,
ja sempat bertemu dengan salah seorang anggota raja tiga sila yang berkedudu-

kandi Buo. Siapa namanya tidak disebutkan oleh laporan orang Portugis itu.*”

37

bahwa pada masa pemerintahannya terjadi perpecahan kerajaan menjadi tiga, yairu pada
tahun 1685. Tidak diceritakan ketiga kelompok yang terpecah itu. M.D. Mansoer me-
nyebutkan bahwa semasa Raja Alif pada tahun 1560 telah terjadi pembagian tiga kekuasaan
di Kerajaan Pagaruyung, yakni Raja Alam di Pagaruyung, Raja Adat di Buo, dan Raja Ibadat
di Sumpur Kudus. Ketiga raja itu lazim disebut Raja Tigo Selo. (M.D. Mansoer, Sejarak
Minangkabau hlm. 64). Menurut Asmaniar Z. Idris, Raja Alif meninggal rahun 1680 dan

‘karena ia tidak mempunyai keturunan, terjadi perebutan tahta. Menurut Van Bazel yang

dikutipnya, perebutan tahta itu terjadi antara Bandaharo di Sungai Tarab, Andomo di
Saruaso, dan kerabat istana Pagaruyung sendiri. (Lihat Asmaniar Z. Idris op. cir. hlm. 10).
Perihal Raja Alif terdapat dua keterangan. Selain yang hidup abad ke-16. juga terdapat nama
yangsama di abad ke-17. Konon nama Alif dipakai karena dialah raja Minangkabau pertama
yang memeluk agama Islam. Jika pendapat itu benar, pastilah ada dua orang yang bemama
Raja Alif. Oleh karena tidaklah mungkin Raja Alif pada abad ke-17 memakai nama Alif
sehagai raja pertama yang memeluk Islam. Sebab sebelum Raja Alif telah ada Raja Ahmad-
syah yang digantikannya, Nama Ahmadsyah sudah menunjukkan nama pemeluk Islam. Jika
sekiranya di Minangkabau hanya ada seorang yang bernama Raja Alif, maka yang kemudian
itulah orangnya karena lebih banyak keterangan yang ada padanya dibandingkan dengan
yang lain. Nama Alif dipakai sudah tentu tidak karena sebagai raja yang pertama memeluk
Islam. Adanya anggapan banyak penulis Barat bahwa kerajaan terpecah dalam tiga bagian
karena ketidakpahaman mereka tentang organisasi pemerintahan di Minangkabau, yaitu
bahwa Raja Pagaruyung dibantu Basa Empat Balai. Anggota Basa Empat Balai itu masing-
masing mempunyai wilayah yang berada di bawah pengawasannya. Wilayah yang di bawah
pengawasan itu ialah wilayah yang di bawah kekuasaan raja, yaitu wilayah rantau. Pembagi-
an pengawasan itu ialah: rantau pesisir yaitu wilayah pantai bagian selatan, di bawah
bandaharo di Sungai Tarab; rantau hilir, yaitu di bagian selatan di sepanjang Batanghari, di
bawah Tuan Kadi di Padang Ganting; rantau mudik di bagian sebelah utara sampai ke Barus,
di bawah andomo di Saruaso; sedangkan Negeri Sembilan di bawah pengawasan mangku-
dum di Sumanik. Jika melihat tempat kedudukan anggota Basa Empat Balai itu tidak
berjauhan, tidaklah mungkin mereka itu saling memisahkan diri. Mungkin raja-raja kecil

(raja bawahan) yang diberi kuasa di wilayah rantau sebagai wakil raja Pagaruyung itulah

yang menemui Belanda dan mengatasnamakan anggota Basa Empat Balai. Dar pihak
Belanda sangat penting artinya perpecahan itu, apalagi untuk dibesar-besarkan. Kenyataan-
nya, pada masa itu kekuasaan raja Pagaruyung benar-benar sebagai raja simbol. (Lihat juga
bagian "Awal Penjajahan Belanda™).

Raja Adat di Buo pada abad ke-17 itu tampaknya tidak memiliki istana. la hanya tinggal
dalam rumah yang umum, mungkin rumah adat saja. Namun, ramahnya mempunyai
halaman yang cukup luas dan pintu gerbang. Di pintu gerbang pertama Thomas Diaz melihat
tidak kurang dari seratus pengawal, sedangkan di pintu gerbang kedua hanya empat orang



Pada tahun 1730 yang menjadi raja di Pagaruyung tampaknya Sultan
Bagagar Alamsyah. Belanda membuat perjanjian baru dengannya, yang sudah
tentu sangat menguntungkan pihak Belanda, sebab kedudukan raja Paga-
ruyung itu telah demikian lemah. Setelah ia meninggal, penggantinya — Sultan
Sri Maharaja Diraja — terpaksa lagi memperbarui perjanjian dengan Belanda
pada tahun 1780. Bahkan yang terakhir ini meminta perlindungan bag
wilayahnya yang telah digerogoti pengikutnya sendiri.>® :

Situasi di Eropa juga mempengaruhi situasi perebutan kekuasaan di Mi-
nangkabau. Sampai dua kali Padang, yang menjadi benteng Belanda, dikuasaj
Inggris. Yang pertama pada tahun 1781-1785 berhubung dengan permusuhan
antara kedua negara itu, karena Belanda berpihak pada pemberontak Amerika
yang melawan Inggris. Yang kedua pada waktu Perang Napoleon, ketika
Belanda ditundukkan Napoleon di Eropa, maka kekuasaannya di Minangka-
bau diambil alih Inggris di bawah pimpinan Thomas Stanford Raffles tahun
1795-1819.

Pada masa itu di Minangkabau tengah terjadi pertarungan sengit antara
pengikut Paderi dan pengikut raja Pagaruyung. Dalam pertarungan berdarah
itu, raja Pagaruyung Sultan Muning Alamsyah bersama cucunya sempat meng-
hindar. Sutan Alam Bagagarsyah, kemenakan Sultan Muning Alamsyah, minta
bantuan Inggris untuk melawan Paderi. Raffles lalu memasuki wilayah peda-
laman Minangkabau dan bermarkas di Simawang di dataran tinggi yang
strategis di tepi Danau Singkarak. Dari sana ia mengundang Tuan Gadih, istri
termuda Sultan Muning Alamsyah, untuk menjalin persahabatan. Undangan
itu dipenuhinya.

Setelah Inggris menyerahkan kembali Kota Padang kepada Belanda seusai
Perang Napoleon, Sutan Alam Bagagarsyah beserta empat belas orang penghu-
lu pelarian juga menyerahkan Minangkabau kepada Belanda, asal Belanda mau
memerangi Paderi. Perjanjian penyerahan itu berlangsung pada tahun 1821.
Dengan demikian berarti Kerajaan Pagaruyung sudah tidak ada. Empat tahun
kemudian Sultan Muning Alamsyah pun meninggal dalam usia 80 tahun,
Sedangkan Sutan Alam Bagagarsyah, yang mulanya diakui sebagai raja Mi-
nangkabau, hanya diangkat menjadi regen kepala (hoofdregent) wilayah Tanah
Datar dengan gaji 100 gulden sebulan.?®

pengawal. Di pintu masuk rumah yang terlihat hanya seorang pengawal. Utusan itu melihat
bahwa Raja Adat di Buo dikelilingi para haji. Sebagai utusan, Thomas Diaz diberi gelar
"Orang Kaya Saudagar Raja dalam Istana.” (Lihat Rusli Amran, Susmatera Barat hingga Plakat
Panjang, Jakarta, Sinar Harapan, 1981, him. 103-109).

38 Lihat juga Geoffrey A Hodgson, "Penilaian Tiga Pucuk Surat Mengraja sebagai Pokok
Penyelidikan Sejarah Minangkabau", makalah Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangka-
bau, Batusangkar, 1970.

39 Rusli Amran dalam bukunya mengemukakan bahwa penyerahan Minangkabau kepada

20



Awal Penjajahan Belanda

Sejak Vasco da Gama, orang Eropa pertama, menjejakkan kakinya di India
pada tahun 1498, setelah mengarungi laut dan tersesat sampai ke Brazilia,
dimulailah babak baru sejarah bangsa-bangsa di Asia Tenggara. Pada mulanya
ia ditugasi raja Portugis untuk menyingkirkan orang-orang Islam dari perda-
gangan dan pelayaran di Samudra Atlantik. Akan tetapi, setelah raja Portugis
mendapat laporan akan kemakmuran rakyat di Asia, misi mereka berubah
menjadi penakluk. Pada tahun 1511, Kota Malaka, yang menjadi bandar
terkemuka di bidang perdagangan rempah-rempah, ditaklukkannya.

- Pedagang dan pelaut Belanda, yang selama ini menjadi penghubung antara
Portugis dan Eropa bagian utara, tidak dapat lagi memainkan peranannya
karena Portugis telah bersekutu dengan Spanyol, sedangkan Spanyol tengah
berperang melawan Belanda. Akibatnya, banyak kapal Belanda yang disita di
pelabuhan Portugis. Hal ini mendorong Belanda mencari jalan sendiri ke
sumber hasil bumi yang mereka perdagangkan itu. Pada tahun 1956, setelah
berlayar selama 14 bulan, empat buah kapal Belanda berlabuh di Banten
sesudah mampir di Pulau Enggano. Sukses armada dagang yang pertama ini
menimbulkan perlombaan dan persaingan di kalangan pedagang dalam meng-
irimkan armada masing-masing. Pengiriman armada sampai merembes ke
Gresik dan Maluku. Perlombaan dan persaingan ini tentu saja tidak membawa
keuntungan. Kemudian atas prakarsa pemerintahnya, didirikanlah sebuah

Belanda oleh Sutan Alam Bagagarsyah merupakan sandiwara yang diatur oleh Belanda
sendiri karena Belanda memerlukan alasan untuk menguasai Minangkabau dengan meng-
gunakan orang Minangkabau pula. Ketika kedudukannya telah kuat, Gubernur Jenderal
Van den Bosch memerlukan seorang penguasa pribumi sebagai raja, sebagaimana yang
dilakukannya di Pulau Jawa dengan mengangkat seorang raja sebagai alat kekuasaan. Van
den Bosch melihat satu-satunya orang yang tepat untuk jabatan itu ialah Sutan Alam
Bagagarsyah, selain karena dialah yang memimpin penyerahan, ia juga kerabat dekat raja
Pagaruyung. Akan tetapi, penguasa Belanda di Padang hanya mengusulkan Sutan Alam
Bagagarsyah sebagai Jioofd regent untuk wilayah darat, sedangkan Sutan Raja Mansur Alam-
syah sebagai hoofd regent untuk wilayah pesisir Padang. Akan tetapi, sebelum keputusan
pemerintah di Batavia dikeluarkan, pimpinan pemerintah di Padang diganti dengan Letnan
Kolonel Ridder de Stuers. [a tidak melihat bahwa Sutan Alam Bagagarsyah sebagai tokoh
yang cocok seperti yang dikehendzki Van den Bosch. Atas usulnya Sutan Alam Bagagarsyah
diangkat menjadi regent Tanah Datar saja dengan gaji seratus gulden sebulan. Ketika De
Stuers pindah ke Batavia, ia digantikan Flout. Flout ini pun tidak melihat kepemimpinan
Sutan Alam Bagagarsyah sebagaimana yang direncanakan pemerintah di Batavia dalam
mencari tokoh yang dapat dijadikan raja Minangkabau. Elout malah melihat seorang tokoh
yang tepat, yakni kemenakan Sultan Muning Alamsyah yang lain, Tuanku Buo. Akan tetapi,
Tuanku Buo tidak mau diperalat Belanda. Untuk memperkuat posisinya Belanda mengang-
kat Datuk Pamuncak keturunan Tuan Gadang Batipuh selaku regent Batipuh. Regent yang
baru ini berambisi menggantikan kedudukan Sutan Alam Bagagarsyah, sehingga antara

21



persekutuan dagang dengan nama VOC (Vereenigde Oost-Indische Compagnie)
yang kemudian lebih dikenal sebagai kompeni. Pada mulanya kapal-kapal
VOC ini diawaki para penjahat yang dipersenjatai dan diberi kewenangan
penuh melakukan kekerasan bilamana perlu, bahkan mengadakan perjanjian
dengan raja-raja di Nusantara bagi kepentingan perdagangan.

Pada awal abad ke-17 Belanda telah menguasai dan menaklukkan beberapa
kepulauan yang menghasilkan rempah-rempah yang menjadi komoditi utama
perdagangannya, seperti Ambon, Tidore, Ternate, dan Banda. Pada perte-
ngahan abad itu juga mereka telah merembes menguasai Makassar dan beber-
apa pelabuhan dagang yang penting di pantai utara Pulau Jawa.

Sejak awal abad ke-17 itu, Belanda mulai mengadakan hubungan melalui
pantai barat, tetapi selalu kandas usahanya karena terbentur posisi Aceh yang
sangat kuat di sana. Mereka dapat berdagang dengan Minangkabau asal
memperoleh persetujuan raja Aceh dengan membayar cukai lebih dahulu;
Aceh yang menguasai pantai barat dan pantai timur di belahan utara Pulau
Sumatera, dan yang berarti menguasai jalan laut di Selat Malaka, dengan
sendirinya mempunyai lawan-lawan. Lawan-lawannya itu adalah raja-raja
yang berada di sekitar Pulau Sumatera dan Semenanjung Malaka serta bangsa-
bangsa Eropa seperti bangsa Inggris, Portugis, dan Belanda yang ingin memper-
oleh hak-hak perdagangan yang bebas dan menguntungkan. Namun bangsa-
bangsa Fropa itu tidak bersatu melawan Aceh, malah saling berebut mengam-

kedua regent itu terjadi persaingan. Sutan Alam Bagagarsyah sangat kecewa akan kebijaksana-
an Elout itu. Akan tetapi, ia tidak bisa berbuat apa-apa karena ia memang tidak mempunyai
kekuatan apa-apa, selain hanya dapat memperlihatkan rasa tidak senangnya kepada Elout.
Ketika terjadi serangan serentak terhadap kubu dan kedudukan Belanda pada bulan Januari
1833, Sutan Alam Bagagarsyah bersama Sentot Alibasya dan Tuanku Nan Cadik ditangkap
atas perintah Elout. Rusli Amran mengemukakan bahwa penangkapan ini merupakan
tindakan Elout dalam mencari "kambing hitam” peristiwa yang sangat memalukan dirinya
karena lebih dari 150 pasukan Belanda tewas. Di samping itu, pada saat peristiwa itu
berlangsung, ia sedang menunggu suatu promosi atas keberhasilannya menaklukkan Mi-
nangkabau. Ketiga orang itu diangkut ke Batavia. Van den Bosch yang tidak percaya atas
“pengkhianatan” mereka menyuruh Ridder de Steurs untuk memeriksa. De Steurs yang
selama di Minangkabau tidak menyukai Sutan Alam Bagagarsyah pun tidak melihat kesalah-
an atau pengkhianatannya. Ketika mula bertemu dengan De Steurs, Sutan Alam Bagagar-
syah bersama Tuanku nan Cadiak serentak bersujud dan memeluk kaki De Steurs. Van den
Bosch setuju dengan hasil pemeriksaan De Steurs yang menyatakan bahwa Sutan Alam
Bagagarsyah tidak terlibat dengan Gerakan Tandikat dan tidak melakukan pengkhianatan
kepada Belanda. Van den Bosch bahkan menginginkan agar Sutan Alam Bagagarsyah
dikembalikan ke kedudukannya di Minangkabau. Akan tetapi demi kemungkinan kerja
sama dengan Elout, residen di Padang, Sutan Alam Bagagarsyah dibebaskan di Batavia
dengan mendapat gaji. Pada tahun 1849 ia meninggal dan dikuburkan di Manggadua.
Kemudian jenazahnya dipindahkan ke Taman Pahlawan Kalibata oleh pemerintah RI pada
tahun 1975, karena makam Manggadua digusur. (Lihat Rusli Amran, op. cit. him. 540-626):



bil hati Aceh yang sangat kuat pada masa itu. Ketika Aceh kehilangan Iskandar
Muda, kejayaan Aceh mulai menurun dan makin merosot setelah pengganti-
nya pun berpulang. Sejak itu armada dagang Belanda mulai agak leluasa
melakukan perdagangan dengan bandar dagang di pantai barat Minangkabau,
seperti Tiku, Pariaman, dan Indrapura. Namun, keleluasaan itu tidak berlang-
sung lama. Saling serang Belanda dengan Aceh berlangsung kembali. Aceh
masih menguasai semua bandar perdagangan itu. Akhimya terjadi juga perda-
maian. Belanda harus mengganti berbagai kerugian yang ditimbulkan pepe-
rangan itu. Sebaliknya, Aceh memberi konsensi kepada Belanda dengan meng-
izinkannya membuka kantor dagang di Padang. Persetujuan itu terjadi pada
tahun 1660.

- Semenjak persetujuan itu, Belanda mendapat basis untuk melakukan siasat
dengan menghasut penguasa di sepanjang pantai barat Minangkabau itu agar
membebaskan dirinya dari Aceh. Sebaliknya, raja-raja kecil yang terpikat pada
hasutan Belanda mendapat perlawanan rakyatnya sendiri yang mendapat
hasutan Aceh. Raja Indrapura, yang selama ini merupakan raja muda Kerajaan
Pagaruyung yang membebaskan dirinya dari rajanya berkat bantuan Aceh,
‘mencoba pula membebaskan dirinya dari kekuasaan Aceh dengan bekerja
<sama dengan Belanda. Sultan Muhammadsyah ini mengirim utusan ke Batavia
pada tahun 1663 sebagai pengukuhan "Perjanjian Painan” yang dibuatnya
_dengan Belanda di Pulau Cingkuk. Sebenamnya persetujuan itu juga merupa-
kan dukungan Belanda kepada Muhammadsyah untuk menggantikan ayah-
nyayang lari ke benteng Belanda di Pulau Cingkuk karena diserbu rakyatnya
yang berontak.

~ Oleh karena Belanda merasa kedudukannya telah aman di pesisir selatan,
-maka perhatiannya ditujukan ke pesisir utara untuk menguasai Pariaman dan
Tiku, Gerakannya dibantu pasukan yang didatangkan dari Jawa. Ketika kedua
‘bandar itu telah dikuasainya dan pasukan yang membantu telah kembali ke
Jawa, rakyat Pauh melakukan serangan sengit ke kedudukan Belanda di
Padang dan memutuskan hubungan Padang dengan daerah pedalaman Mi-
-nangkabau. Keberhasilan serangan rakyat Pauh pada kedudukan Belanda itu
diikuti pula oleh serangan penduduk Kototengah, Ulakan, dan Pariaman
tethadap setiap pos Belanda di wilayah itu.
- Padasaat yang gawat itu datanglah utusan raja Pagaruyung, Sultan Bagagar
Alamsyah, menemui Belanda di Pulau Cingkuk. Sebelumnya mereka telah
‘mendatangi Indrapura dan juga Pariaman. Raja Pagaruyung yang selama ini
telah digerogoti Aceh, sehingga hampir semua raja muda yang diangkatnya
telah membelot darinya, kini menginginkan pengakuan hak kuasanya di
seluruh wilayah Minangkabau pada masa jayanya. Belanda menyetujui kei-
-nginan itu. VOC mengangkat raja Pagaruyung sebagai mantri raja yang bertin-
dak sebagai kuasa Pagaruyung di seluruh pesisir. Mantri raja itu berkewajiban



membayar "upeti” sebanyak 2.000 gulden setiap tiga tahun kepada "raja"-nya,
tetapi raja Pagaruyung tidak boleh lagi mengutip pajak di pesisir.

Semenjak itu, atas nama raja Pagaruyung, Belanda melakukan penaklukan
ke semua kota pantai sampai ke Barus. Namun, penduduk di sekitar bandar
perdagangan yang dikuasai Belanda itu, terutama penduduk Pauh dan Kotote-
ngah, terus melakukan serangan atas pos-pos Belanda. Tidak kurang dari 20
kali serangan gencar rakyat Pauh terhadap Belanda selama 75 tahun (1665-
1740), tidak termasuk insiden kecil-kecilan. Malah akhirnya Raja Putih, anak
bandaharo di Sungai Tarab, yang diangkat sebagai wakil kerajaan Pagaruyung
di markas Belanda, ikut melakukan perlawanan bersama rakyat Pauh setelahia
ditugasi menjadi regen Pauh. Perlawanannya dapat dipatahkan dan ia terpaksa
lari ke llalang. Di sana ia bertemu dengan pasukan yang dipimpin Andomo di
Saruaso. Mereka secara bersama menyerang Padang. Lima ratus orang di
antara pasukan mereka mengenakan jubah putih serta mengalungkan tasbih di
lehernya. Namun, pasukan itu dapat dikalahkan Belanda. Pada tahun 1755
Pauh dapat dikuasai Belanda seluruhnya.*®

Zaman Islam

Persentuhan bangsa Asia Tenggara, tegasnya suku bangsa yang mendiami
Sumatera dengan bangsa yang mendiami jazirah Arab telah berlangsung jauh
sebelum munculnya agama Islam, karena sejak Iskandar Zulkarnaen di India
telah ada perahu Sumatera berlayar secara teratur ke negeri itu. Bahkan jauh
sebelumnya, perahu Sumatera itu telah berlayar sampai ke Madagaskar me-
nyusuri pantai benua Asia dan benua Afrika. Rempah-rempah dan emas dari
Sumatera telah menjadi bahan perdagangan yang utama yang diangkut peda-
gang Arab dengan memakai perahu mereka sendiri atau dengan memakai
perahu Sumatera. Hal ini menyebabkan nama harum rempah-rempah dan
kapur barus Sumatera, telah tercantum dalam salah satu ayat Alquran sebagai
campuran minuman bagi ahli surga.!

Keharuman rempah-rempah Pulau Sumatera itu telah mengundang Khali
fah Muawiyah untuk mengirim surat kepada Sri Maharaja Lokitawarman, raj:
Sriwijaya yang berkedudukan di Sabak,*? agar memeluk agama Islam. Sr

40 Penduduk Pauh tidaklah benar-benar tertaklukkan Belanda pada masa itu karena pada
tahun 1844 mereka melakukan pemberontakan besar-besaran menentang Belanda. Mereka
dapat dikalahkan lagi. Namun, pada wakeu kaum komunis menghembuskan pemberontakan
pada tahun 1926, mereka pun bangkit lagi.

41 Avat 6 Surat Ad-Dar itu lengkapnya berbunyi: [nual abrara yasyrabuuna min ka'sin kana
wizaajuha kafuura, yang artinya: “Sesungguhnya orang baik-baik akan minum dari piala yang
campurannya dari kapur.” Kapur itu ditafsirkan Hamka sebagai kapur barus yang berasal
dari Sumatera. (Lihat Hamka, Antara Fakta dan Khayal “Tuanku Rao” hlm. 192).

42 Penentuan kedudukan Sriwijaya di Sabak (Muarasabak) Jambi, menurut Soekmono, berda-



Maharaja rupa-rupanya membalas surat itu dengan menyatakan kebesarannya
bahwa ia memiliki 1.000 ekor gajah dan istananya terbuat dari bata emas dan
perak, dalam kerajaannya mengalir dua sungai yang mengairi kebun gaharu,
dan ia juga mengabarkan bahwa ia mempunyai 1.000 orang dayang. Pada
waktu Khalifah Umar bin Abdul Aziz, pengganti Muawiyah, Sri Maharaja
kembali yang membanggakan 1.000 gajahnya serta 1.000 dayangnya. Di
samping itu, ia minta guru yang akan mengajarkan agama Islam karena ia ingin
memeluknya.*® Tidak begitu jelas kelanjutan permulaan pengaruh Islam pada
Sri Maharaja yang menjadi raja di Sriwijaya itu. Sriwijaya tampaknya terus
menganut agama Budha dan mengembangkannya ke Jawa. (dengan mendiri-
kan candi Borobudur?). Ada dugaan hubungan keduanya renggang karena
sejak tahun 749 terjadi perubahan pemerintahan di Jazirah Arab, yakni dari
dinasti Ummayah ke dinasti Abbasiyah. Pada saat yang sama, pamor dinasti
Tang di Cina menanjak dan mereka mempunyai kesempatan untuk memutus-
kan hubungan dagang antara Sriwijaya dan Arab. Namun, hubungan yang
telah terjadi itu menjadi permulaan penamaan pulau yang menjadi pusat
Sriwijaya berubah menjadi Sumatera.**

- Kedatangan saudagar Arab di Sumatera telah menimbulkan pemukiman

mereka di pantai timur dan barat Aceh, seperti Pase, Lamuri, Lho Semawe, dan
Barus sejak abad ke-8 sampai abad ke-12. Sekitar tahun 1270 Pase menjadi
kerajaan pertama di Aceh di bawah pimpinan Meurah Silu yang kemudian
bergelar Sultan Malik As-Salib.** Laporan perjalanan Marco Polo pada akhir

sarkan alasan letak geografis yang cocok sebagai pelabuhan pelayaran dan juga berdasarkan
persamaan bunyi dengan Alzabaj, yang kadang-kadang juga dibaca Zabag oleh penyalin
sejarah Barat. (Lihat Soekmono, op. cit. hlm. 82). Sedangkan Slamet Muljana berpendapat
Alzabaj atau Zabag yang ditemukan dalam berita Arab itu adalah salinan kata Jawaka.
Jawaka tidak ada sangkut-pautnya dengan Jawa, Menurut orang Tamil, Jawaka ialah Suma-
tera dan juga Semenanjung, seperti yang terdapat pada kisah Culawangsa yang mengatakan

‘bahwa Jawaka menyerang Srilanka pada tahun 1247 dan 1271. Sedangkan dalam berita
Arab itu sendiri dikatakan bahwa di Alzabaj itu terdapat Fansur, Malayur, dan Lamuri yang
ketiganya terletak di Sumatera, oleh karena irulah, Slamet Muljana berpendapat bahwa

_Alzabaj itu maksudnya Sumatera yang sebelumnya disebut Jawaka. (Lihat Slamet Muljana,
Kuntala, Sriwijaya, dan Suwarnuabluosi hlm. 21).

43 Keterangan ini terdapat dalam majalah yang diterbitkan di Pakistan, Islamic Studies yang
‘memuat tulisan S.Q. Fatemi: "Dua Pucuk Surat Maharaja untuk Khlaifah” (Lihat Hamka, op.

¢t hlm. 54),

44 Pada umumnya sejarawan berpendapat bahwa asal nama Sumatera dari Samudera yang
menjadi nama kerajaan di Aceh pada abad ke-14, seperti yang diungkapkan C. Snouck
Hurgronje dalam bukunya De Ajehers. Sedangkan N.J. Krom dalam Geschiedenis van Neder-
landsch Indie berpendapat bahwa nama Sumatera berasal dari Suwarnadwipa yang disalin oleh

. Arab menjadi Syasmtalira.
45 Pase konon berasal dari Parsa atau Parsi. Diduga penamaan itu karena di lokasi itu pada

mulanya didapatkan banyak saudagar yang berasal dari Parsi (Lihat juga C. Snouck Hurgron-
je dalam De Atjehers).



abad ke-13 dan Ibnu Batutah pada pertengahan abad berikutnya memperkuat
berita kehadiran agama Islam di berbagai pelabuhan dagang Aceh. Dari Aceh
inilah sejak abad ke-8 dan ke-9 Masehi agama Islam memasuki Minangkabau
dan menjadi lebih giat pada awal abad ke-13. Hal ini terbukti bahwa pada
tahun 1250 tercatat seorang ulama, Syekh Burhanuddin, seorang Aceh yang
lama bermukim di Aceh, telah berkubur di Kuntu yang pada masa itu merupa-
kan wilayah Darmasraya.*® Adanya kubur Syekh Burhanuddin yang bertarikh
abad ke-13 bisa memberi tafsiran bahwa penguasa di Darmasraya tidaklah
memusuhi orang-orang Islam. Adanya kubur itu memberi petunjuk bahwa di
Kuntu tentulah telah banyak pengikut Syekh Burhanuddin.

Ketika Majapahit melakukan ekspedisi ke Pase, yang tentu saja membawa
pasukan yang berasal dari Darmasraya yang juga sudah dikenal sebagai Mi-
nangkabau, persentuhan orang Minangkabau dengan Islam menjadi lebih
akrab. Sebagai dugaan, hal ini diperkuat secuil kisah dalam Hikayat Raja-Raja
Pase yang menceritakan juga kisah Gajah Mada diperintah Sang Nata memba-
wa kerbau besar untuk diadu dengan kerbau Patih Sewatang pada suatu
ekspedisi ke kaki Gunung Merapi di Sumatera. Yang dimaksud dengan Patih
Sewatang jelaslah Perpatih nan Sabatang yang dikenal dalam tambo dan
tertera namanya pada arca Amoghapasa.

Kemudian dalam catatan Kronik Islam di Filipina dikisahkan. bahwa pada
tahun 1390 seorang yang bernama Raja Baginda dari Minangkabau yang
beragama Islam telah datang memimpin pasukan menyerang Moro. Dalam
catatan itu tidak diterangkan apakah pasukan itu berasal dari Malaka yang
telah memeluk Islam ataukah pasukan Majapahit yang menguasai Minangka-
bau. Hal itu bisa menimbulkan berbagai kemungkinan. Kerajaan yang paling
berambisi di Asia Tenggara untuk memperluas wilayahnya ialah Majapahit
meskipun pada masa itu Malaka yang Islam telah mulai tumbuh pula sebagai
kerajaan yang kuat. Oleh karena itu, mungkin Raja Baginda yang ikut me-
nyerang Pase, lalu memeluk Islam di sana, dan kemudian ia diperintahkan ke
Moro oleh Majapahit. Namun, ia tidak kembali. la menetap di sana dan
menjadi raja serta mengislamkan masyarakat Moro di Filipina Selatan.*’

Meskipun orang Minangkabau telah banyak menganut Islam, raja Paga-
ruyung yang pertama memeluk agama Islam baru Sultan Alif, yaitu pada tahun
1560. Ada berbagai pendapat bahwa masa itu Kerajaan Pagaruyung telah
terpecah belah dan sangat lemah sehingga menjadi alasan raja masuk Islam
agar mendapat bantuan dari Aceh untuk memperkukuh tahtanya. Hal ini

46 Lihat Mahmud Junus, Sejarah Pendidikan Islan di Indonesia, hlm. 10.

47  Nama Moro berasal dari bahasa Spanyol yang artinya sama dengan Moors, sebagai penamaan
bagi orang yang menganut agama Islam. Ketika Spanyol menguasai Filipina, orang-orang
Islam di selatan Filipina itu mereka sebut Moro.

26



memperlihatkan betapa lambannya agama Islam berkembang di Minangkabau
yang penyebarannya tanpa menggunakan kekerasan itu.

Kemudian sejarah mencatat pula bahwa tokoh ulama yang paling terkemu-
ka muncul di Ulakan, Pariaman, yakni Syekh Burhanuddin. Konon pada awal
abad ke-17 bersama orangtuanya terpaksa menyingkir ke Sintuk, karena
sebagai penganut Islam, mereka diisolasi penduduk nagarinya, Pariangan, yang
masih menganut agama Budha. Sebelumnya, ia bernama Pono yang berkenal-
an dengan seorang saudagar India yang bernama llappai.** Hubungannya yang
semula bersifat dagang lalu beralih kepada pemahaman dan keyakinannya
akan agama Islam. Tidak lama di Sintuk, Pono pergi ke Aceh. Mungkin juga
pada mulanya untuk berdagang. Ia bertemu dengan Syekh Abdurrauf dari
Barus.*® Setelah empat belas tahun belajar pada syekh itu, sebelum kembali ke
negerinya, Pono diberi nama Burhanuddin oleh gurunya. Burhanuddin, yang
kemudian digelari Syekh oleh muridnya itu, menetap di Ulakan. Ajaran
tarekat Syatariyah yang dianutnya cepat memperoleh pengikut sehingga
mengimbangi ajaran tarekat Wujudiyah yang telah lebih dahulu disebarkan
Tuanku Canking yang berkediaman di Nagari Cangking yang terletak di kaki
Gunung Merapi. Ajaran tarekat ini diterimanya dari Syekh Hamzah Fansuri
yang juga dari Barus.

48 Lihat Gazalba, "Konflik dan Penyesuaian antara Adat, Agama, dan Pengaruh Barat”, dalam
- Seminar Islam di Minangkaban, 1966 di Padang, hlm. 6-7.

49 Syekh Abdurrauf juga disebut Syekh Abdurrauf Fansuri. Fansur menurut beberapa orang
berasal dari nama desa Pancur, yang artinya pancuran di dekat Oleulheu, Banda Aceh. Akan
tetapi orang lain berpendapat Desa Pancur yang dimaksud ialah yang terletak antara Singkil
dan Barus. Hamka mengupas panjang lebar asal-usul Fansuri, yang dikatakannya berasal dari
bahasa Minangkabau band lawan kata atas (atehi) menurur pemahaman ekologi. Kata bandh
berubah menjadi banes bila ditulis orang Belanda. Sedangkan orang Arab mengejanya
‘menjadi Famsur. Tidak ubahnya dengan kata kapur menjadi kamfura dalam bahasa Arab,
menjadi kasfer dalam bahasa Belanda, dan menjadi kasmper dalam bahasa Indonesia untuk
menyatakan kapur barus. Hamka juga mengutip syair karya Hamzah Fansuri yang mengaku
bahwa ia orang Melayu berasal dari Barus. Pendapar Hamka ini didukung oleh Dada
Meuraxa, putra Barus. Dengan ulasannya itu, Hamka hendak menyatakan bahwa Abdurrauf
ataupun Hamzah Fansuri berasal dari Minangkabau. (Lihat Hamka, op. cit. hlm. 186-196).
Menurut wilayah pemerintahan sekarang, Barus termasuk daerah Aceh. Akan tetapi, menu-

rut sejarahnya yang lebih tua, sejak Aditiawarman, Barus termasuk wilayah Minangkabau.
Dalam perjalanan sejarah yang panjang, kontak antara Aceh dan Minangkabau telah
- menyebabkan pembauran penduduk antara kedua suku bangsa itu. Jika dilihat dari perwata-
kan orang Minangkabau yang lebih suka menjadi pengikut atau belajar dari suku bangsanya
“sendiri, terutama dalam pengajaran Islam, seperti yang terlihat dalam sejarah hingga kini
 bahwa tidak seorang pun tercatat mubalig atau ulama asing yang pernah hidup dan menetap
di Minangkabau, apalagi mempunyai murid, maka sangat mungkin bahwa Abdurrauf dan
Hamzah Fansuri itu berasal dari suku bangsa Minangkabau. Jika sekiranya Hamzah Fansuri
itu orang Aceh, tentulah ia tidak mengatakan dirinya orang Melayu dalam syair-syaimya.

27



Rupanya semangat pengembangan agama Islam orang Minangkabau pad;
abad ke-17 itu sangat tinggi. Mereka bukan hanya pergi menuntut ilmu ke luar
negeri, tetapi juga menyebarkan ilmu dan agamanya ke negeri yang lebih jauh
di seberang lautan. Demikianlah tercatat beberapa ulama Islam Minangkabay
telah datang ke Sulawesi Selatan untuk melakukan misinya. Bahkan seorang
yang bernama Khatib Tunggal, yang kemudian terkenal dengan nama Dato Ri
Bandang, adalah salah seorang yang paling terkemuka karena mengislamkan
raja Goa, kemudian menjadi anggota kerabat istana.

Zaman Paderi

Ajaran tasawuf yang dianut kaum sufi aliran Wujudiyah di Cangking dan
aliran Syatariah di Ulakan, yang terutama mengajarkan kesucian batin umat
dengan mendekatkan diri kepada Allah melalui ilmu suluk dan zikir, tampak-
nya tidak berhasil menjadikan orang Minangkabau berjaya seperti masa silam-
nya meski secara sendiri-sendiri mereka telah berhasil mengembangkan Islam
ke seberang lautan.’® Ulama dalam pemerintahan di pusat Kerajaan Paga-
ruyung tampaknya hanyalah sebagai alat kekuasaan pemerintah selama dua
abad. Raja meletakkan seorang pimpinan kerohanian Islam dengan gelar Raja
Ibadat di Sumpur Kudus yang statusnya sama tingginya dengan Raja Adat di
Buo dan bersama-sama dengan Raja Pagaruyung disebut Raja Tiga Sila. Se-

50 Tarekat Syatariyah ini sampai kini masih banyak penganutnya. Mereka selalu berziarah ke
makam Syekh Burhanuddin di Ulakan pada bulan Safar. Ziarah ke Ulakan ini dinamakan
basapa yang artinya bersafar. Upacara basapa ini dilakukan pada setiap hari Rabu setelah
tanggal 10 bulan Safar setiap tahun. Tanggal dan hari yang dijadikan patokan ialah hari dan
tanggal Syekh Burhanuddin meninggal yang jatuh pada hari Rabu tanggal 10 Safar tahun
1111 H. Ziarah ke makam syekh itu tidaklah demikian tepat bila dikatakan sebagai upacara
pemujaan kepadanya. Upacara yang dilakukan jemaahnya tidak bersifat pemujaan sebagai-
mana yang dilakukan umat Islam pada waktu Maulud yang bersifat pemujaan terhadap Nabi
Muhammad. Secara berkelompok di bawah pimpinan imam desa masing-masing, para
jemaah melakukan tahlil dan membaca Quran, terutama pada malam hari. Tidak ada
upacara massal yang dipimpin oleh seorang imam. Dulu pengikut Syekh Burhanuddin ini
percaya bahwa setelah melakukan basapa sampai tujuh kali berturut-turuc tanpa putus sama
nilainya dengan sekali ke Mekah menunaikan rukun Islam kelima. Mungkin upacara basapa
itu dilakukan untuk menyatukan atau mencari tempat perlindungan lahir dan batin jemaah
pada zaman kemelut yang selalu melanda wilayah Minangkabau masa itu. Mungkin juga
upacara itu dipengaruhi kepercayaan bangsa Arab yang memandang bulan Safar sebagai
bulan yang mengandung mara bahaya, bulan nahas, sehingga pada setiap hari Rabu pada
akhir bulan Safar orang melakukan penyucian diri dengan keramas. Pada masa lalu, keper-
cayaan itu dianut juga oleh penduduk sebelah utara Bengkulu, yaitu dengan melakukan
mandi suci ke laut. (Lihat juga Sutan Moh. Zein, Kamsus Modern Bakasa Indonesia di bawah
kata Rabu dan Safar). Banyak pengamat lainnya mencampuradukkan upacara basapa itu
dengan kepercayaan Syiah yang selalu memperingati mala petaka yang menimpa turunan
Nabi Muhammad, Husein, yang terbunuh di Perang Kerbala pada bulan Safar. Terutama
pula pada setiap bulan Safar penduduk di sekitar Ulakan, khususnya Pariaman, membiasa-

28



dangkan dalam kepemimpinan nagari, para ulama didudukkan sebagai anggo-
ta Orang nan Empat.*’

Beberapa ulama pengikut Tuanku Tuo dari Nagari Cangking yang meng-
anut ajaran tarekat Wujudiyah, seperti Tuanku Mansiangan, Tuanku Lintau,
dan Tuanku nan Renceh®? yang kemudian terkenal sebagai pendiri gerakan
Paderi,®® ingin sekali melakukan pembersihan umat Islam yang terbenam
dalam kehidupan duniawi yang rusak. Namun, mereka belum menemukan
cara pembersihan yang tepat selain dengan cara memberikan dakwah. Barulah
ketika tahun 1803, setelah tiga orang haji pulang dari Mekah, seperti Haji
Sumanik, Haji Miskin, dan Haji Piobang, mereka memperoleh gagasan yang
tepat untuk melakukan tindakan pembersihan. Dari ketiga haji yang baru
kembali itu, terutama dari Haji Miskin yang berkediaman di Pandai Sikat,

kan pula melakukan peringatan atas kematian Hasan dan Husein dengan mengadakan
perarak Tabut. (Lihat juga bab Penmainan Rakyat). Perkembangan ajaran mistik dan tasawuf
tidak terlepas dari akibat kondisi dan situasi masyarakatnya. Demikianlah munculnya ajaran
Asyary, yang mengajarkan upaya pelarutan hidup manusia kepada Allah, dan ajaran Gazali,
yang lebih memusatkan ajarannya kepada kesucian batin, adalah karena pada masa kelahir-
an kedua ajaran itu dunia [slam tengah dalam kekalutan dan kekacauan yang tidak
terkendalikan lagi. Semua orang pasrah kepada keadaan dan satu-satunya cara menenang-
kan diri ialah dengan melarutkan diri kepada Allah. Menurut ajaran tasawuf, dunia akan
tenteram apabila setiap umat bersih batinnya. Kondisi dan situasi Minangkabau pada masa
ajaran itu berkembang, sama dengan keadaan pada masa ajaran itu lahir di tempat asalnya.
Ajaran itu hidup subur juga karena dorongan penguasa. Berkembangnya ajaran itu akan
dapat memantapkan posisi kekuasaannya karena setiap warga lebih mementingkan pende-
katan diri pada Allah dan kesucian batin daripada berjuang untuk memperbaiki keadaan
yang buruk akibat ulah penguasa. Syed Ameer Ali mengutip pendapat sarjana Barat yang
mengatakan bahwa jika Asyary atau Gazali tidak lahir, maka pastilah orang Arab (baca Islam,
pen.) menjadi bangsa yang melahirkan Galileo dan Newton. (Lihat Syed Ameer Ali, Api
Islam, Jakarta, Bulan Bintang, 1978, him. 663-692).

51 Perihal pengertian Orang nan Empar, lihat juga bab Undang-undang dan Hukum dan bab
Penghulu.

52 Tuanku gelar tradisional yang diberikan kepada ulama. Oleh karena menyebut nama orang
yang dihormati adalah pantang dan pada umumnya pada satu nagari hanya didapati seorang
ulama, maka panggilan untuk mereka dipakailah gelar dan nama nagarinya, seperti Tuanku
Lintau, Tuanku Ulakan, dan Tuanku Cangking. Akan tetapi, kalau terdapat lebih dari
seorang ulama, gelar tuanku ditambah dengan sifat fisiknya. Kalau ia lebih tua disebut
Tuanku nan Tuo, kalau hitam kulitnya disebut Tuanku nan Hitam. Demikianlah tersebut
nama Tuanku nan Renceh, Tuanku nan Gapuak, dan sebagainya. Ulama yang dalam
ilmunya lazim dipanggil dengan inyik, seperti Inyik Danau, Inyik Rasul, Inyik deer (Dr) bagi
H.A. Karim Amrullah, Inyik Parabek, Inyik Candung, dan Inyik Jambek. (Lihat juga Hamka,
Ayaltku, Djakarta, Djayamumi, 1967, him. 43). Lazim juga bagi ulama yang belajar agama
Islam di Mekah dipanggil dengan panggilan syekh dan untuk lebih memuliakan disebut
tuanku syekh.

53 Penulis asing umumnya berpendapat bahwa kata Paderi berasal dari bahasa Spanyol padre,
artinya bapak, yang lazim digunakan untuk pastor katolik. Penamaan ulama Katolik untuk

29



mereka memperoleh kisah bagaimana kaum Wahabi melakukan pembersihan
setelah menguasai Mekah dari kekuasaan dinasti Khalifah Usmaniyah dari
Turki. Tindakan keras yang dilancarkan kaum Wahabi di Mekah itu menim-
bulkan gagasan bagi para tuanku yang telah gelisah melihat kemerosotan
kehidupan umat Islam itu.’* Oleh sambutan yang hangat dari para ulama,
seperti Tuanku Mansiangan, Tuanku nan Renceh, dan Tuanku Pasaman yang
kemudian dikenal pula sebagai Tuanku Lintau, kampanye Haji Miskin di
nagarinya, Pandai Sikat, mendapat perlawanan dari para pengikut ulama yang
merasa ajaran dan kedudukannya sudah mulai terdesak. Ulama yang menen-
tang ini rupanya mendapat dukungan dari kaum penghulu, karena bagaimana-
pun ajaran yang disampaikan Haji Miskin itu sekaligus akan merombak sendi-
sendi ajaran adat Minangkabau. Akibat pertentangan yang kian mendalam ini,
balairung di Pandai Sikat terbakar. Haji Miskin, yang merasa dirinya tidak
aman lagi, lalu menyingkir ke nagari pengikutnya, Tuanku Mansiangan di
Koto Lawas. Sedangkan seorang tokoh yang paling radikal, Tuanku nan

ulama Islam tentu saja tidak logis. Mungkin karena itulah, penulis Indonesia lebih suka
mengatakan bahwa asal kata paderi dari Pidie, nama tempat di Aceh, yang kadang-kadang
juga disebut Pidir. Tempat itu dikatakan sebagai tempat pemukiman sementara para calon
haji yang menunggu kapal ke Mekah dan juga tempat pemukiman sementara haji yang baru
datang dari Mekah yang akan kembali ke kampung halaman masing-masing. Sebagai tempat
pemukiman sementara, bisa saja tempat itu menjadi pusat komunikasi tentang dunia Islam.
Dari nama Pidie atau Pidir itulah para ulama muda di Minangkabau menamai gerakan
solidaritas mereka, yang kemudian menjelma menjadi Pidari menurut lafal orang Minang-
kabau.

54 Kaum Wahabi ialah segolongan umat Islam yang menganut ajaran Muhammad bin Abdad
Wahhab (1703-1777) yang bermazhab Hambali. Dalam beberapa hal, ajarannya berten-
tangan dengan pendapat ulama lainnya. Misalnya, Wahabi menolak pelbagai kebiasaan yang
disahkan ijma. yakni persetujuan para ulama tentang kesahan suaru hukum. ljma it
misalnya mengenai ajaran pemakaian perantara atau syafaat orang-orang yang dianggap wali
atau keramat dalam komunikasi umat dengan Allah. Pendiri Wahabi berhubungan erat
dengan raja Ibn Sa'ud yang menguasai seluruh Semenanjung Arab pada abad ke-18. Akan
tetapi, setelah Raja Ibn Sa'ud meninggal pada tahun 1814, maka Muhammad Ali. yang
menjadi raja bawahan Khalifah Usmaniah di Mesir, menaklukkan kembali Semenanjung
Arab. Namun, pada tahun 1921 turunan Raja Ibn Sa'ud itu bangkit kembali dan menjadikan
Riad sebagai pusat kekuasaan. Dari Riad mereka meluaskan pengaruhnya dengan menakluk-
kan kembali seluruh Semenanjung Arab itu hingga sekarang. Oleh karena kekerasan yang
dilancarkan kaum paderi di Minangkabau bersamaan dengan penguasaan Mekah oleh kaum
Wahabi, maka banyak orang menduga bahwa paderi adalah penganut paham Wahabi pula.
Para peneliti Barat, seperti BJ.O. Schrieke, tidak melihat adanya persamaan antara ajaran
Wahabi dan Paderi, serta tidak melihat adanya bukti yang menunjukkan bahwa gerakan
Paderi telah melakukan kampanye anti pemujaan orang-orang keramat dan mengingkari
ijma atau konsensus para ulama. Pengaruh yang diberikan kaum Wahabi bukan hanya
semata-mata kepada gerakan Paderi, malahan kepada dunia Islam umumnya. Gerakan itu
dipandang sebagai awal kebangkitan Islam modemn dalam menentang penjajahan asing baik
terhadap kejiwaan umat maupun politik. (Lihat L. Stoddard, Duuia Bany Islam, Jakarta).

30



Renceh dari nagari Kamang, segera membentuk semacam dewan yang terdiri
dari delapan orang tuanku. Dewan ini terkenal dengan julukan "Harimau nan
Salapan”, yang anggotanya terdiri dari: Tuanku nan Renceh dari Kamang,
Tuanku Lubuk Aur dari Candung, Tuanku Barapi dari Pasir, Tuanku Biaro,
Tuanku Kapau, Tuanku Padang Luar, Tuanku Ladang Lawas, dan Tuanku
Galung ** Tuanku Mansiangan kemudian diminta menjadi pemimpinnya.
Dalam melakukan kampanye pembersihan ajaran Islam, Tuanku nan Renceh
malah sampai menghukum mati salah seorang mandeh-nya, seorang perempuan
kerabat ibunya sendiri. Guru Tuanku nan Renceh, yakni Tuanku nan Tuo di
Cangking, yang menentang cara kekerasan yang dilancarkan bekas muridnya,
juga mendapat giliran tindakan bekas muridnya sendiri. Suraunya dibakar
sampai jadi abu. Tidak lama kemudian, ia sendiri meninggal dunia karena
sedih dan usia yang telah lanjut. Tidak sampai setahun, gerakan Paderi telah
menguasai seluruh Agam, malah merembes sampai ke Pasaman. Namun,
seorang pengikut Tuanku nan Renceh, Datuk Bandaro, mendapat perlawanan
keras di Nagari Alahan Panjang, sehingga ia menyingkir ke Nagari Bonjol, yang
gerakan Paderinya dipimpin Peto Syarif, yang kemudian terkenal dengan
Tuanku Imam Bonjol.

- Di Luhak Tanah Datar, yang menjadi pusat Kerajaan Pagaruyung, pengem-
bangan ajaran Paderi banyak mendapat perlawanan yang keras, sehingga
perang terbuka sering terjadi. Perang yang tersengit terjadi di nagari Tanjung
Barulak yang mengakibatkan tiga kali pergantian kekuasaan. Namun, ada
usaha Tuanku Lintau yang menjadi pemimpin Paderi untuk melakukan per-
undingan perdamaian dengan pihak Kerajaan Pagaruyung. Mungkin, karena
hubungan Pagaruyung dengan pihak Belanda telah terputus, kedudukan
Belanda di Padang telah digantikan Inggris akibat perang mereka di Eropa,
ajakan Tuanku Lintau diterima pihak Pagaruyung. Perundingan dilakukan di
suatu lapangan di nagari Kototengah. Selagi perundingan itu dilakukan,
pasukan Paderi di bawah pimpinan Tuanku Lelo datang menyerbu dan mem-
bunuh seluruh perutusan Pagaruyung. Di antara yang terbunuh ialah anggota
Basa Empat Balai. Oleh karena keselamatannya terancam, Sultan Muning
Alamsyah menghindar bersama seorang cucu perempuannya ke selatan, ke
Sinjunjung. Sedangkan Sutan Alam Bagagarsyah mencari bantuan Inggris yang
berkedudukan di Padang.

- Inggris memasuki pedalaman, dengan membangun markasnya di Padang
Simawang, tanpa mendapati kontak senjata dengan Paderi. Dari sana Inggris
mengundang raja Pagaruyung. Yang datang ialah Tuan Gadis, istri raja Paga-

55 Sumber yang berbeda seringkali menyampaikan nama-nama keanggotaan Harimau nan
Salapan yang berbeda pula. Umpamanya, antara makalah Asmaniar Z Idris dalam Semisar
Islam di Minangkaban dan tulisan Hamka dalam Avaldu.

31



ruyung. Kehadiran Tuan Gadis di Simawang tampaknya tidak dihalangi oleh
Paderi yang sesungguhnya telah berkuasa di Pagaruyung. Hal ini menunjuk-
kan bahwa kekuasaan Paderi di Minangkabau tidaklah mengubah sistem
pemerintahan. Mungkin yang telah berubah ialah personalia para penghulu
yang telah meninggal dan atau yang telah menyingkir ke Padang. Gerakan
Paderi bukanlah gerakan yang menentang adat dan Kerajaan Pagaruyung
Gerakan itu rupa-rupanya merupakan gerakan solidaritas para ulama dalam
usaha membersihkan umat Islam dari perbuatan yang bertentangan dengan
ajaran agama.>®

Perang Paderi

Perang Paderi merupakan bagian penaklukan seluruh Indonesia oleh Belan-
da. Penaklukan Minangkabau sesungguhnya telah mereka mulai sejak abad
ke-17 ketika mereka melakukan kontak dagang yang berlanjut dengan taktik
mengadu-domba kekuatan penduduk setempat. Dengan organisasi yang rapi
dan taktik yang jitu, secara berangsur Belanda berhasil menginjakkan kakinya
ke bumi Minangkabau setapak demi setapak. Dua kali mereka terpaksa me-
nyerahkan kubu-kubunya di Minangkabau kepada Ingeris, yakni pada tahun
1781 sampai dengan 1785 dan tahun 1975 sampai dengan tahun 1819, karena
kalah menghadapi Inggris.

Selama Belanda meninggalkan Minangkabau, Minangkabau praktis sudah
dikuasai kaum Paderi, kecuali Padang yang diduduki Inggris. Di Padang itulah
berkumpul semua orang yang memusuhi Paderi, seperti para penghulu dan
kerabat Kerajaan Pagaruyung. Ketika Belanda menerima Padang kembali dari
Ingeris, para penghulu dan kerabat Kerajaan Pagaruyung yang lari ke Padang
beramai-ramai meminta bantuan Belanda untuk mengalahkan Paderi dari
nagarinya masing-masing.

Sambil mengulur waktu untuk menghimpunkan kekuatannya kembali, Be-
landa melakukan perundingan dengan penghulu "pelarian” itu dengan sasaran
penyerahan Minangkabau kepadanya. Perjanjian itu baru dapat disepakati
pada awal tahun 1821. Isinya, para penghulu menyerahkan kekuasaan kepada
Belanda dan Belanda berjanji akan membantu para penghulu "pelarian” me-
mulihkan kedudukan mereka kembali. Belanda segera mengirimkan pasukan-
nya menduduki tempat yang paling strategis di Padang Simawang.

Dari Padang Simawang itulah Belanda melancarkan serangan-serangannya
dengan bantuan pengikut kaum penghulu. Sebagai langkah pengamanan posi-
si, yang pertama mereka serang ialah Sulit Air. Berikutnya mereka menyerang
nagari Gunung dan Simabur, tetapi mereka gagal menguasainya. Kemudian
setelah memperoleh tambahan kekuatan dari Batavia, mulailah Belanda me-

56 Lihat BJ.O. Schrieke ap. cit. hlm. 15-20.
32



lakukan penyerbuan-penyerbuan untuk penaklukan. Yang mula-mula di-
serbunya ialah Pagaruyung pada awal tahun 1822, lalu didirikannya benteng
yang dinamai Fort van der Capellen di dekat Batusangkar. Dari sana Belanda
menyerang kedudukan Tuanku Lintau di Lintau, tetapi serangan itu dapat
dipatahkan Paderi. Belanda lalu mencoba mengisolasi Lintau dengan mendu-
duki berbagai tempat strategis, seraya menghimpunkan kekuatan baru di
benteng yang baru didirikannya di Batusangkar.

- Pada pertengahan tahun 1922 Belanda mencoba menyerang kubu Tuanku
Mansiangan di Pandai Sikat dan Koto Lawas di Luhak Agam. Belanda berhasil
menawan Tuanku Mansiangan. Dari sana Belanda menyerang nagari Kapau
dan Tilatang, nagari yang jadi kubu terdepan Nagari Kamang, tempat kedudu-
kan Tuanku nan Renceh. Dengan banyak korban, Belanda tidak berhasil
menguasai nagari itu. Setelah melakukan konsolidasi, Paderi lalu melancarkan
serangan balasan ke lereng Gunung Merapi, wilayah Agam. Tuanku Mansiang-
an yang ditawan dapat membebaskan dirinya, lalu memimpin kembali pasu-
kannya.

Aktivitas Belanda terhenti berbulan-bulan sampai kedatangan bala bantuan
dari Batavia pada awal triwulan kedua tahun 1823. Belanda menyerang Bukit
Marapalam yang strategis di perbatasan Luhak Lima Puluh dengan Luhak
‘Tanah Datar. Pasukan Belanda dapat dikalahkan, tetapi konon Tuanku nan
Renceh akhirnya meninggal akibat luka dalam pertempuran yang berlangsung
selama tiga hari tiga malam secara terus-menerus itu.

- Tuanku Mansiangan mengerahkan pasukannya untuk merebut Pariaman
guna memperoleh hubungan ke laut, tetapi Belanda mengetahuinya. Pandai
Sikat diserang Belanda lagi, tetapi serangan Belanda ini dapat dipatahkan.
Pasukan Belanda yang telah melakukan serangan di kaki Gunung Merapi, lalu
digerakkan membantu penyerangan ke Pandai Sikat lagi. Serangan itu pun
masih dapat dipatahkan Paderi.

Pada awal tahun 1824 Belanda membuat perjanjian perdamaian dengan
kaum Paderi Alahan Panjang di perbatasan Agam dengan Pasaman. Setelah
ancaman dari sebelah utara itu bebas, Belanda sekali lagi mencoba menyerang
Pandai Sikat. Kali ini usaha Belanda berhasil. Setelah itu, Belanda menghenti-
kan penyerangannya. Pemusatan pasukannya terutama diarahkannya untuk
mengalahkan Pangeran Diponegoro di Jawa.
~ Setelah Diponegoro dapat ditawan pada tahun 1830, maka Belanda pun
mulai aktif lagi melakukan penaklukan atas Minangkabau. Mereka memakai
taktik lain, yakni melakukan berbagai perundingan dengan nagari yang hen-
dak dilaluinya. Dengan taktik demikian, kekuatan Paderi dapat diperlemah
sehingga satu demi satu kubu pertahanan Paderi terkuat, seperti Marapalam,
dan Katiagan, jatuh berturutan pada akhir tahun 1831. Pada bulan April
tahun berikutnya, Lintau pun dapat mereka taklukkan, pada waktu itu Tuan-

33



ku Lintau telah meninggal karena usianya sudah lanjut.

Selanjutnya Kamang pun jatuh ke tangan Belanda. Menyusul nagari Matur
dan Sungai Puar jatuh setelah terjadi pertempuran sengit. Dengan jatuhnya
nagari-nagari itu, kedudukan Bonjol pun terancam. Belanda lalu mengirimkan
ultimatum agar Bonjol menyerah. Pimpinan Paderi terpecah dua dalam me-
nanggapi ancaman Belanda. Namun, akhimya Bonjol pun menyerah. Dari
Bonjol Belanda tidak terhalang lagi dalam menaklukkan seluruh Pasaman.
Berikutnya seluruh Luhak Lima Puluh dapat ditaklukkan. Pada akhir tahun
1832 itu, selain Luhak Kubung Tiga Belas, seluruh Minangkabau telah dapat
dikalahkan Belanda secara militer.

Secara diam-diam di seluruh Minangkabau telah terjadi konsolidasi paham
antara para pemimpin suku bangsa Minangkabau pada umumnya setelah
melihat praktek pendudukan kaum militer Belanda, terutama pelanggaran
terhadap kesucian agama mereka, seperti menggunakan masjid sebagai asrama,
dan memperkosa para wanita. Secara diam-diam mereka melakukan pertemu-
an rahasia di kaki Gunung Tandikat untuk melakukan serangan serentak di
seluruh Minangkabau.

Serangan itu dilancarkan pada tanggal 11 Januari 1833 terhadap pos dan
asrama militer Belanda di Bonjol, Simawang Gadang, Tarantang Gadang,
Lubuk Ambalau, dan Rao di wilayah Pasaman. Dalam serangan itu hampir 150
orang militer Belanda terbunuh. Komandan Belanda yang sedang berada di
Sipisang, yang terletak antara Bonjol dan Palembayan, pun mendapat serangan
sehingga ia terpaksa masuk hutan keluar hutan dan kembali ke Bukittinggi.
Dalam pelariannya itu, 71 orang pasukannya terbunuh.

Aksi serentak di Luhak Agam dan Tanah Datar tidak dapat dilakukan,
karena rahasianya bocor. Sentot Ali Basyah, panglima Perang Diponegoro
yang berpihak kepada Belanda yang lalu dikirim ke Minangkabau untuk
mengalahkan Paderi, dituduh terlibat dalam gerakan Tandikat itu. Ta dikem-
balikan ke Batavia. Sutan Alam Bagagarsyah, regent Tanah Datar ditangkap
dengan tuduhan yang sama, lalu dibuang ke Batavia.’” Beberapa pemuka
masyarakat lainnya, yang selama ini telah membantu Belanda, malah dipeng-
gal kepalanya.

57 Rupa-rupanya penangkapan atas Sutan Bagagar Alamsyah oleh pihak Belanda dengan
tuduhan ikut serta dalam Perjanjian Tandikat bersama Sentot Alibasya dan kaum Paderi
berdasarkan fitnah yang diterima Elout, penguasa Belanda di Padang. Kebetulan Elout
sendiri sedang mencari "kambing hitam” untuk melepaskan sakit hati dan rasa malunya
berhubung terjadinya gerakan perlawanan serentak yang dilancarkan Paderi hingga banyak
menjatuhkan korban di pihak Belanda, sedangkan ia telah membuat laporan ke Batavia
bahwa situasi betul-betul mantap. Seorang pejabat tinggi Belanda di Jakarta, De Stuers, yang
diserahi memeriksa dan menyelidiki kasus itu, tidak melihat Sutan Bagagar Alamsyah dan
Sentot Alibasya ikut Paderi melakukan gerakan Perjanjian Tandikat itu. Dalam laporannya

34



Namun, pada pertengahan tahun itu Buo, Tambangan, dan Guguk Sigan-
dang di Luhak Tanah Datar bangkit melakukan serangan terhadap Belanda.
Kebangkitan itu merembes pula ke Luhak Agam. Pos pasukan Belanda di
Kamang dan asramanya di Bukittinggi diserang secara serentak. Atas peristiwa
itu, Belanda menggantung 15 orang penghulu dan pemimpin Paderi yang telah
mereka tawan, di antaranya Tuanku Mansiangan yang telah tua itu.

Akibat serangan yang beruntun itu, Belanda mengubah siasatnya. Wilayah
Alahan Panjang yang sulit teritorialnya itu mereka lepaskan. Di luhak lainnya
mereka umumkan suatu maklumat yang disebut "plakat panjang”, yang isinya
menyatakan bahwa Belanda tidak akan mencampuri urusan penduduk, para
penghulu yang diangkat Belanda akan diberi gaji, dan sebagainya. Siasat ini
tampak berhasil di ketiga luhak yang telah dikuasainya itu, sehingga Belanda
dapat mengkonsolidasi kekuatannya untuk secara bertahap mengepung Bon-
jol di Alahan Panjang. Sebaliknya, kesempatan itu digunakan Paderi pula
untuk memperbaiki kubunya dan menghimpunkan kekuatannya di seluruh
Alahan Panjang.

Pada pertengahan tahun 1834 Belanda yang telah merasa cukup kuat
melakukan aksi pertamanya dengan menyerang Pantar dan Matur dengan cara
mendadak di tengah malam. Gerakan Belanda terus merembes ke barat
dengan menduduki Andalas dan kemudian Sungai Puar dan selanjutnya
Sipisang. Akan tetapi, di Sipisang pasukan Belanda dapat dihalau Paderi.
Belanda lalu membelokkan arah serangannya ke Bonjol melalui Matur di
sektor barat, melalui Luhak Lima Puluh Kota di sektor timur, dan dari
Tapanuli di sektor utara. Serangan Belanda ke arah Bonjol dimulainya pada
tanggal 21 April 1835, Setelah dua bulan melakukan serangan, Belanda telah
kian dekat ke Bonjol, tetapi gerakannya kian lamban karena perlawanan dari
pihak Paderi kian sengit juga.

Pasukan Paderi tidak hanya bertahan. Mereka pun melakukan serangan
pada kedudukan Belanda di seberang Sungai Alahan Panjang. Pertempuran
berkecamuk selama lima hari lima malam sehingga Belanda kehilangan 100
orang tentaranya. Akibat serangan itu, Belanda menangguhkan serangannya
sambil menghimpunkan tenaga bantuan yang jumlahnya sampai 14.000 o-
rang.

Barulah pada akhir tahun 1836 Belanda melakukan serbuan sekali lagi
secara serentak ke benteng Paderi dengan memuntahkan peluru meriam tanpa

De Stuers mengatakan antara lain: "Tidak masuk akal seorang yang telah menyerahkan
negerinya kepada Belanda, seorang yang paling membenci semua yang berbau Paderi, akan
mengkhianati kita (maksudnya Belanda, pen.) dengan bersekongkol dengan Paderi dari
Lintau dan Bonjol. Siapa pun yang percaya pada tuduhan ini, saya peringatkan bahwa kasus
ini memberikan nama yang sangat buruk bagi kita, karena memang nasib rakyat yang dijajah
itu untuk selalu dikhianati akhimya..." (Lihat juga, Rusli Amran, op. cir. hlm. 551-568).

35



putus-putusnya. Pada dinihari tanggal 3 Desember 1836, sepasukan Belanda
berhasil menyusup ke benteng Paderi dengan tujuan membunuh Tuanku
Imam Bonjol. Mereka berhasil memasuki rumah Tuanku Imam, tetapi Tuanku
Imam tidak di sana. Yang mereka temui hanyalah perempuan-perempuan.
Seorang anak laki-laki, putra bungsu Tuanku Imam, mereka bunuh. Tuanku
Imam yang tidur di rumah lain datang membela keluarganya. Perkelahian pun
terjadi. Pasukan Belanda lari meninggalkan rumah itu, tetapi Tuanku Imam
luka parah dengan tujuh belas lukanya. Gagal membunuh Tuanku Imam,
Belanda mengerahkan pasukannya secara besar-besaran. Pasukan terdepan
mendapat hadangan Paderi secara mendadak sehingga tertegun serangannya.
Pasukan Belanda yang di belakang menembak dengan meriam, sehingga pasu-
kannya yang tidak bisa maju itu menjadi sasaran, Peristiwa itu menimbulkan
sikap frustrasi di pihak Belanda. Bahkan timbul kekhawatiran di kalangan
pemerintah Belanda sendiri bahwa andaikata peperangan itu berlarut-larut
akan dapat menimbulkan guncangan di kalangan penduduk Minangkabau
lainnya. Panglima tentara Hindia Belanda datang dari Batavia untuk meninjau
situasi dengan matanya sendiri menjelang pertengahan tahun 1837,

Kemudian setelah menembaki benteng Bonjol di Bukit Tajadi dengan
meriam selama tiga bulan penuh, barulah tentara Belanda dapat merebut
benteng itu pada tanggal 16 Agustus 1837. Akan tetapi mereka tidak dapat
menawan Tuanku Imam Bonjol. Ia, yang telah terluka parah pada perkelahian
beberapa bulan yang lalu, dalam usia yang telah mencapai 64 tahun, akhimya
ditangkap lawannya pada tanggal 28 Oktober 1837 setelah kena bujuk untuk
melakukan perundingan. Kemudian ia diasingkan di Cianjur, lalu ke Ambon,
dan akhimya meninggal dunia di Manado tanggal 6 November 1864.

Walaupun Tuanku Imam telah ditangkap, perlawanan Paderi belum lenyap.
Tuanku Tambusai yang berbenteng di Dalu-Dalu masih bertahan sampai
akhir tahun 1838. la dapat menyingkir ke Sumatera Timur setelah benteng
Dalu-Dalu jatuh. Konon ia terus menyeberang ke Malaysia.®

Selesai menghadapi Paderi di. Bonjol, Belanda memusatkan gerakannya ke
Kubung Tiga Belas, Kabupaten Solok sekarang. Belanda tidak mendapat
perlawanan berarti dalam gerakannya itu. Dengan demikian, seluruh wilayah
Minangkabau telah ditaklukkan Belanda pada akhir tahun 1838.

Meski Paderi telah dapat dikalahkan, suku bangsa Minangkabau masih
melakukan perlawanan bersenjata menentang Belanda. Dimulai pada awal
tahun 1841, yaitu tiga tahun setelah sisa Paderi dikalahkan di Dalu-Dalu, api
perlawanan dinyalakan di Batipuh oleh Tuan Gadang yang pada waktu itu
telah diangkat jadi regent oleh Belanda. Benteng Belanda di Padangpanjang

58 Berkenaan dengan akhir sejarah hidup Tuanku Tambusai lihat lebih lanjut buku Hamka
Antara Fakta dan Khayal “Tuanku Rao” hlm. 222-224.

36



diserbu, sehingga beberapa orang tentaranya meninggal. Benteng Belanda di
Batusangkar, Fort van der Capellen, pun diserbu, sehingga pasukan Belanda
yang mengawalnya terpaksa menyingkir. Bahkan Bukittinggi, dengan benteng-
nya yang terkenal Fort de Kock, mendapat serangan sehingga rumah-rumah
Belanda, termasuk rumah asisten residen, sempat dirusakkan oleh penyerang.
Akibat serangan rakyat, orang Belanda di Solok bersembunyi ke benteng di
Muara Panas. Perlawanan itu hanya berlangsung selama sebulan. Regent Bati-
puh, Tuan Gadang, dapat ditawan, kemudian dibuang ke Cianjur, dan me-
ninggal di sana pada 12 Oktober 1842.

Pada tahun 1843 meletus lagi pemberontakan yang dipimpin Kaja Buo,
yakni kemenakan dari raja Pagaruyung yang dirajakan di negeri itu. Perlawan-
an Raja Buo diiringi perlawanan Raja Hitam di Sijunjung.®®

Pada akhir tahun 1844 rakyat bergolak lagi di Pauh dekat Padang, yang
diiringi serbuan rakyat di beberapa tempat di hulu Batanghari dan Alahan
Panjang di selatan Solok. Tahun berikutnya rakyat Koto Anau melakukan
perlawanan seiring dengan perlawanan rakyat di Sungai Pagu.

Perang yang berlangsung sejak tahun 1841 sampai dengan 1845 merupakan
perlawanan rakyat atas kerja paksa untuk menanam kopi yang terkenal dengan
nama cultuur stelsel. Setengah abad kemudian, yaitu pada tahun 1905, suku
bangsa Minangkabau sekali lagi melakukan pemberontakan melawan Belanda
karena menentang rodi atau pajak, yang dapat diganti dengan kerja untuk
membuat jalan. Pemberontakan itu berlangsung di beberapa tempat, seperti
Manggopoh, Kamang, Pauh, Ulakan, Koto Tujuah, dan Lubuk Alung.

Meskipun setiap pemberontakan itu dapat dipadamkan, perasaan perlawan-

59 Raja Buo (Tuanku di Buo) sering juga disebut Raja Sembahyang karena ketaatannya
beribadat. Meski oleh Elout ia telah ditawari menjadi hoofd regent (regen kepala), sebagaima-
na yang dijabat oleh saudara sepupunya, Sutan Alam Bagagarsyah, dengan gaji yang jauh
lebih besar, ia tetap berpihak kepada Paderi dalam menentang kekuasaan Belanda. Ketika
Paderi telah dikalahkan seluruhnya dan pemberontakannya yang terakhir pun tidak berha-
sil, ia bersembunyi di wilayah Raja Kuantan, yang merupakan saudara sepupunya. Dan
karena hendak menjaga keselamatan saudaranya yang jadi raja di Kuantan itu, ia menetap di
Pangkalan Kota Baru dan dari sana ia melancarkan serang-serangan ke arah kedudukan
Belanda. Kemudian ia memindahkan kedudukannya ke Sumpur dan dari sinilah ia melaku-
kan serangan frontal ke kedudukan Belanda. Barulah pada tahun 1861 ia mencoba mem-
buat kontak dengan Belanda untuk diizinkan kembali ke kampung halamannya setelah 30
tahun bertualang melawan kekuasaan Belanda. Akan tetapi, Belanda menolak. Namun,
akhirnya pada tahun 1865 permohonannya diizinkan dengan syarat asal ia mau tinggal di
Padang. Akan tetapi, pada saat ia hendak berangkat, ia sadar pada dirinya lagi bahwa tidak
sepantasnya ia bersenang-senang di Padang dalam usia rua, mengingat korban telah banyak
yang jatuh karena pimpinannya. Akhirnya, ia memilih tempat yang sunyi di Durian Gadang.
Di sana ia mencapai usia 75 tahun dan meninggal setelah menderita kelumpuhan. Dialah
satu-satunya kerabat Kerajaan Pagaruyung yang konsekuen, menentang Belanda. (Lihat
juga Rusli Amran, op. cirt. hlm. 592-509),



an atas penjajahan Belanda itu terus-menerus tertanam dalam sanubari suku
bangsa Minangkabau sehingga di kala komunis sempat menghasut rakyat
untuk memberontak di Silungkang pada tahun 1926, maka api peperangan
pun menyala lagi.®®

Zaman Pembaruan

Sejumlah gerakan pembaruan berlangsung di Minangkabau selama masa
pemerintahan Hindia Belanda seabad lamanya. Seperti gerakan Paderi, setiap
gerakan pembaruan selalu bermuara ke arah gerakan politik, sehingga korban
pun berjatuhan dalam bentuk pembuangan. Motivasi setiap gerakan bukan
hanya hasrat pembaruan dalam menerapkan kaidah agama Islam. Motivasi
lain, dilihat dari sudut falsafah suku bangsa itu, terutama adalah dorongan
harga diri atau dorongan untuk eksis sebagai suku bangsa dan sebagai pribadi
yang sama derajatnya dengan pribadi yang lain. Demikianlah, gerakan Paderi
pada mulanya yang menganut isu pembaruan dan pembersihan ajaran agama
dari kebiasaan jahiliah, yang tidak lagi dapat dihalangi oleh ajaran sebelumnya,
berkembang menjadi pemenuhan ambisi ulama Paderi untuk menduduki
posisi yang telah diisi ulama tradisional. Namun, setelah gerakan Paderi yang
berkembang menjadi gerakan politik dan militer itu dapat dikalahkan oleh
gerakan militer Belanda, praktis ajaran pembaruan yang dicetuskannya tidak
memberi kesan apa-apa dalam peribadatan suku bangsa Minangkabau selan-
jutnya.

Dekadensi ajaran tarekat Satariyah dan kegagalan Paderi menimbulkan
gerakan baru pada tahun 1850, yaitu ketika Syekh Ismail yang juga dijuluki
Tuanku Simabur, kembali dari Mekah dengan membawa ajaran tarekat Naksa-
bandiyah. Gerakan pembaruan Tuanku Simabur ini segera mendapat pengikut
akibat adanya ketidakpuasan orang Minangkabau terhadap ajaran Satariyah.
Setelah huru-hara yang berlangsung demikian lamanya itu, ajaran Satariyah
tidak dapat lagi memberikan ketenangan batin. Sekali lagi, pertentangan di
antara para ulama muncul. Golongan Naksabandiyah menamakan dirinya
kaum muda, sedangkan ulama Satariyah disebut sebagai ulama adat.®* Juga
karena pusat gerakan kaum muda itu berada di Cangking dan yang lainnya di
Ulakan, kedua aliran itu lazim pula disebut tarekat Cangking dan tarekat
Ulakan.®? Pertentangan kedua aliran itu cukup tajam, tetapi pergolakan yang
terjadi tampaknya dapat dibatasi pada penguasaan masjid. Oleh karena go-
longan Satariyah mendapat dukungan kaum adat, maka golongan Naksaban-
diyah terpaksa mendirikan masjid sendiri. Dalam masa lima puluh tahun

60 Lihat juga A. Muluk Nasution, Pemberontakan Rakyar Silungkang, Jakarta, Mutiara, 1981.
61 Lihat juga BJ.O. Schrieke op. cit. him. 27.
62  Lihat juga Hamka, Ayalku, Djakarta, Djajamumi, 1967, hlm. 24.

38



golongan Naksabandiyah berhasil mendesak posisi golongan Satariyah.

Dominasi golongan Naksabandiyah dipandang telah kemasukan kebiasaan
yang bersifat bidah oleh Syekh Ahmad Khatib, orang Kota Gadang yang
bermukim di Mekah sejak tahun 1871. Bahkan ia pun gencar menyerang
hukum adat yang bertentangan dengan Islam, seperti stelsel matrilineal dan
sistem warisannya. Serangan yang dilancarkan Syekh Ahmad Khatib belumlah
mengguncangkan lapisan masyarakat terbawah meski telah mengguncangkan
kalangan cendekiawan adat dan ulama Naksabandiyah. Akan tetapi, ketika
Haji Yahya, yang juga berasal dari Simabur, pulang dari Mekah membawa
ajaran Syekh Ahmad Khatib itu, timbullah guncangan di kalangan masyarakat
banyak. Hanya empat tahun Haji Yahya sempat mengembangkan ajarannya
karena pada tahun 1904 ia ditangkap Pemerintah Hindia Belanda lalu dibuang
ke Ambon.®?

Serangan yang dilancarkan Syekh Ahmad Khatib di Mekah dan Haji Yahya
terhadap ajaran tarekat Naksabandiyah dan adat Minangkabau telah memba-
ngunkan suatu sikap terancam akan kehadiran golongan mereka masing-
masing. Bahkan serangan ini telah menimbulkan ikatan solidaritas antara
kedua golongan itu, seperti yang terlihat kemudian pada awal sejarah gerakan
politik di Minangkabau. Basis mereka di desa, yang persawahan menjadi
sumber ekonominya, sulit tertembus pembaruan. Sebaliknya di desa miskin
yang penduduknya terpaksa merantau, ide pembaruan lebih mudah diterima
masyarakatnya.®?

Pembuangan Haji Yahya ke Ambon tidaklah menghentikan gerakan pem-
baruan. Pada tahun berikutnya, tiga orang ulama terkemuka, yaitu Haji
Abdullah Ahmad, Haji Jamil Jambek, dan Haji Karim Amrullah, kembali dari
Mekah setelah memperdalam ilmu agamanya, antara lain pada Syekh Ahmad
Khatib. Belajar dari pengalaman Haji Yahya, ketiganya tidak menyerang adat
Minangkabau dalam kampanye gerakannya. Malahan mereka mengemukakan

63 Lihatjuga BJ.O. Schrieke him. 30-37. Pertentangan antara kaum tua dan kaum muda bukan
semata-mata masalah perbedaan ajaran yang konsekuensinya akan meruntuhkan posisi
kepemimpinan saja, tetapi yang paling penting rupa-rupanya perubahan posisi itu akan
mengakibatkan para ulama tua kehilangan sumber keuangan pribadi yang secara tradisional
telah memberi kekayaan yang disahkan hukum agama, seperti zakat harta yang berjumlah
2,5% dari pendapatan umatnya per tahun, atau dari infak, dan sedekah. Ulama tradisional
lazim pula memungut 10% harta warisan yang dipersengketakan. Lihat juga C. Snouck

~ Hurgronje, Islam di Hindia Belanda, Jakarta, Bhratara, 1973, hlm. 22-26).

64 Peta demikian masih terlihat sampai sekarang pada pengaruh gerakan politik sebagaimana
vang terlihat pada hasil pemilihan umum tahun 1955 dan 1971. Tergambar bahwa peta
kekuatan kaum tua yang bergabung dalam partai Islam Perti (Persatuan Tarbah [slamiah)
sangat dominan di nagari yang sumber hidup utamanya dari hasil pertanian. Sedangkan
kaum muda yang bergabung dalam Partai Masyumi dan kemudian dalam Partai Muslimin
Indonesia sangat dominan di nagari yang penduduknya banyak merantau.

20



suatu modus tentang harta warisan tanpa mengganggu hukum adat, yakni
dengan mengemukakan lembaga hibah dan harta pencarian yang diwariskan
menurut hukum Islam.®*

Gerakan pembaruan mereka yang terpenting bukanlah pembersihan upaca-
ra peribadatan Islam dari kebiasaan yang berbau syirik dan bidah, melainkan
upaya peningkatan harkat ulama, agar setaraf dengan golongan kaum elite
baru yang berpendidikan sekolah pemerintah Hindia Belanda, sambil meng-
genggam bendera pembaruan yang digagaskan Muhammad Abduh. Upaya
peningkatan harkat atau harga diri ulama dan golongan Islam, selain dengan
mendirikan sekolah, menurut sistem yang dicontoh dari Mesir dan sekolah
pemerintah, juga dengan cara berpakaian menurut mode amtenar sebagai
manifestasi kehadiran golongan mereka.®¢

Pengaruh ketiga ulama ini menimbulkan prakarsa ulama lainnya yang
sepaham untuk mengubah sistem pendidikan surau dan madrasah. Perubahan
itu terwujud dalam Thawalib dan Diniyah, yang kadang-kadang disebutkan
juga Thawalib School dan Diniyah School, yang didirikan sekitar tahun 1915.
Perkembangan sekolah seperti itu kian pesat, bahkan juga diikuti golongan tua
yang tergabung dalam tarekat Naksabandiyah. Malah kemudian Haji Abdul-
lah Ahmad mendirikan sekolah Adabiyah di Padang, yang memberikan pela-
jaran menurut kurikulum sekolah HIS, sekolah berbahasa Belanda untuk
pribumi, sebagai upaya untuk meningkatkan harkat bangsanya yang tidak

65 Lihat juga bab "Harta dan Pusaka”.

66 Rasa "harga diri” yang diajarkan falsafah Minangkabau menjadi motivasi utama bagi suku
bangsa itu untuk bangkit agar sederajat dengan suku bangsa lain, bahkan untuk sama setara
dengan bangsa Belanda yang menjajahnya. Umpamanya, tingkah laku H.A. Karim Amrullah,
yang senantiasa memakai dasi pada upacara resmi, untuk menyatakan dirinya sama dengan
orang-orang yang berpangkat tinggi keluaran sekolah Belanda. Hal yang sama dilakukan juga
oleh Dokter A. Rivai ketika ia menyelesaikan pelajaran di Sekolah Dokter Jawa pada tahun
1894, yang sengaja berpotret dengan pakaian gaya Belanda, dan sengaja kawin dengan
perempuan-perempuan Eropa, seperti Belanda, Inggris, dan Jerman agar semua orang meng-
hormatinya seperti menghormati orang Eropa. Demikian juga dengan H. Agus Salim yang
sejak sekolah menengah selalu hendak membuktikan dirinya, tidak kalah dengan murid
Belanda, bahkan suatu waktu dalam sejarahnya, ia mengangkat dirinya agar sama dengan
Belanda melalui hukum persamaan dengan Belanda meski ia tetap pribumi. Demikian juga
halnya dengan Tan Malaka, bekas murid yang pintar di Sekolah Belanda, yang kemudian
merasa dirinya dihina Tuan Kebon Belanda di Deli, lalu berbalik menjadi patriot bangsanya.
Ataupun Rustam Efendi yang berusaha menjadi anggota Parlemen Belanda di Negeri
Belanda sendiri. Sepintas lalu hal demikian tidak ubahnya sebagai kompleks anak jajahan
terhadap tuan jajahan, seperti yang terdapat juga pada bangsa India pada awal kesadaran
nasionalnya. Akan tetapi, bagi orang Minangkabau, kompleks itu adalah kompleks Minang
yang dibangkitkan oleh ajaran falsafahnya. Untuk pemahaman Minang Kompleks, lihat juga
tulisan Dr.M. Amir dalam Bunga Rampai, Medan, 1939, him. 183. Lihat juga A A Navis,
Seminar Intermasional Kebudayaan Minangkabay, Bukittinggi, 1980, di bawah judul "Tingkah
Gerakan Politik di Minangkabau”.

40



mendapat tempat di sekolah pemerintah.

Bagaimanapun motivasi untuk meningkatkan harkat dan harga diri para
ulama itu, meski tidak mendapat tempat yang formal seperti yang dapat
dicapai golongan lain yang memperoleh pendidikan sekuler pada sekolah
pemerintah juga mempengaruhi diri murid-murid mereka. Bahkan gerakannya
-menjadi lebih tinggi karena usia mudanya sehingga pada tahun 1918 mereka
mendirikan organisasi bernama Sumatera Thawalib, yang kemudian menjelma
menjadi gerakan politik Islam radikal di Minangkabau.

Gerakan Politik

Setiap gerakan pembaruan yang dianut kaum muda semenjak gerakan
Paderi, meskipun pada mulanya ingin membersihkan ajaran Islam dari deka-
densi moral yang telah membusuk, mau tidak mau menjadi gerakan politik bila
alat kekuasaan pemerintah telah merasa terganggu, lebih-lebih pemerintah
yang korup yang sangat berkepentingan dengan ajaran lama yang telah deka-
den itu. Gerakan pembaruan yang dilancarkan Tuanku Simabur dengan
tarekat Naksabandiyahnya sejak tahun 1850 itu, tampaknya diberi angin oleh
pemerintah Hindia Belanda karena gerakan itu tidak ditujukan kepada kekua-
saannya melainkan kepada suku bangsa Minangkabau yang sesungguhnya
dapat memberikan keuntungan bagi pihak penguasa. Juga karena sifat ajaran
tarekat lebih mementingkan kesucian rohani daripada kehidupan duniawi.
Meskipun kemudian terjadi konflik antara golongan tarekat Satariyah dan
Naksabandiyah, pada dasarnya konflik itu bertolak dari perbedaan keupacara-
an dalam mendekatkan diri kepada Allah yang Mahabesar.

Akan tetapi, ketika Syekh Ahmad Khatib melancarkan serangannya terha-
dap suatu sistem, baik ajaran Naksabandiyah, maupun adat Minangkabau,
dengan sendirinya sendi-sendi kekuasaan mulai terguncang. Oleh karena
itulah, ketika Haji Yahya baru saja mulai menyampaikan ajaran gurunya, ia
segera ditangkap dan dibuang pemerintah. Namun, serangan yang tajam dan
kadang-kadang sampai menyakitkan harga diri itu telah membangkitkan sofi-
nisme di kalangan adat, yang dibangkitkan Datuk Sutan Maharaja, yang
digelari "Bapak Wartawan Melayu”, dalam tulisan-tulisannya di majalah Pelita
Kecil yang terbit di Padang pada tahun 1894. Kesadarannya sebagai seorang
cendekiawan Minangkabau masa itu membuat ia sangat antidominasi asing. la
bahkan menyerang isu yang dilontarkan koran Melayu Cina, sehubungan
dengan kemenangan Jepang atas Rusia, yakni isu “Asia untuk orang Asia.”
Bahkan kesadarannya atas kemuliaan adat suku bangsanya yang menganut
sistem demokrasi telah menghasilkan tulisan-tulisan yang menyerang bupati
yvang feodalistis. Namun, ia bukan tidak menyadari kekuasaan pemerintah

Hindia Belanda. Dan ia menyokongnya, selama pemerintah masih memulia-
kan adat Minangkabau.

41



Rupanya tiga serangkai haji, yang lama bermukim dan belajar pada Syekh
Ahmad Khatib di Mekah, itu cukup memahami kondisi Minangkabau di kala
mereka sampai di kampung masing-masing, tidak lama setelah Haji Yahya
dibuang ke Ambon. Mereka sama sekali tidak menyerang adat Minangkabau
dalam upaya membersihkan Islam dari perbuatan syirik dan bidah yang masih
kukuh dipercayai masyarakat. Mereka bukanlah semata-mata ulama yang
hanya memperhatikan hukum dan ajaran Islam. Mereka adalah cendekiawan
Islam yang mendapat aspirasi pikiran-pikiran yang dilontarkan Muhammad
Abdul, pemikir Islam modern yang berdiam di Mesir. Aspirasi yang mereka
bawa ke Minangkabau menjadi subur karena kondisi sosial dan politik yang
menguntungkan, baik di Minangkabau sendiri maupun di Jawa, terutama
akibat kemenangan Jepang dalam peperangan melawan Rusia serta kebangkit-
an "Turki Muda” di Asia Barat.

Pada mulanya gerakan itu bersifat kelompok, tanpa organisasi, yang bangkit
karena serangan-serangan Syekh Ahmad Khatib dari Mekah dan kemudian
karena kemunculan Haji Yahya. Setidak-tidaknya ada tiga kelompok yang
saling bertentangan keras, baik melalui khotbah maupun melalui polemik
dalam majalah. Haji Abdullah Ahmad mendirikan Sarekat Usaha pada tahun
1915, yang bertujuan mencari dana untuk mendirikan Sekolah Adabiyah.
Kehadiran organisasi itu, yang diduga ada hubungannya dengan Sarekat
Dagang Islam yang didirikan tahun 1911 di Yogya, mendorong kelompok
lainnya mendirikan organisasi masing-masing. Datuk Sutan Maharaja mendiri-
kan Sarikat Adat Alam Minangkabau (SAAM), sedangkan Khatib Ali yang
beraliran tarekat Naksabandiyah mendirikan Sarikat Islam pada tahun 1916.
Di Padangpanjang mulai didirikan Sekolah Thawalib dan Diniah sebagai
wadah penyebaran ajaran kaum muda.

Dalam menghadapi gerakan kaum muda, SAAM dan SI ternyata melakukan
kerja sama yang cukup erat, tetapi gerakan kaum muda nampaknya lebih
berhasil karena lebih mampu menampung aspirasi pembaruan. Semenjak itu
muncullah berbagai organisasi seperti Sumatera Thawalib, Persatuan Guru
Agama dan Persatuan Ulama Sumatera. Dalam pada itu komunisme muncul di
kalangan kaum muda karena kehadiran Tan Malaka di dalam SI Merah. Dan
setelah penggeraknya di Sumatera Barat, Haji Datuk Batuah, dibuang peme-
rintah pada tahun 1923 dan setelah terjadinya pemberontakan rakyat Silung-
kang tahun 1926-1927, tampaknya semua kegiatan politik di Sumatera Barat
terhenti. Kaum muda yang berapi-api semangatnya itu mengalihkan kegiatan-
nya untuk memperdalam ilmu agama.®”

Namun, ketika Haji Abdul Karim Amrullah, yang telah dikucilkan teman-

67  Perihal tingkah laku gerakan politik di Minangkabau dalam masa awal abad ini. lihat lebih
lanjut BJ.O. Schrieke op. cir. hlm. 41-75.

45



temannya, aktif membawa Muhammadiyah ke Minangkabau, kaum muda
yang tergabung dalam Sumatera Thawalib merasa terdorong untuk bangkit
lagi. Mereka tidak hendak memasuki Sarikat Islam yang telah menjadi partai
politik. Mereka lalu mendirikan Persatuan Muslimin Indonesia (Permi) pada
tahun 1932 yang agitasi politiknya dapat mengimbangi Sukarno dalam PNI di
Jawa. Akhirnya, pimpinan Permi, seperti: Mochtar Lufti, llyas Yakub, Jalaludin
Thaib, dan Syahbilal Rasyad ditangkapi dan dibuang ke Digul bersamaan
dengan pembuangan Sukarno, Hatta, dan Syahrir. Kehadiran Muhammadiyah
dan Permi membangkitkan pula kaum tua. Kaum tua dalam tarekat Naksaban-
diyah memperkukuh dirinya dengan mendirikan Persatuan Tarbiyah Isla-
miyah (Perti) dan kaum adat mendirikan lagi organisasi baru dengan nama
Majelis Tinggi Kerapatan Adat Alam Minangkabau (MTKAAM).%® Selain yang
memasuki PNI, gerakan politik cendekiawan yang berpendidikan sekolah
Belanda hampir tidak berarti. Pada umumnya mereka lebih menyukai
bergerak di bidang pendidikan, seperti M. Syafei dengan INS Kayutanamnya
yang didirikan tahun 1926.%° Ada yang bergerak di bidang ekonomi, seperti
Taher Marah Sutan dengan Persatuan Dagang Indonesia (Persdi) di Padang
dan Anwar St. Saidi yang mendirikan Bank Nasional pada tahun 1930.7°

68  Organisasi ini ketika dipimpin Dt. Simarajo ikut menghadiri Kongres GAPI tahun 1940 yang
bertemakan "Indonesia Berparlemen”. la merupakan satu-satunya organisasi yang lahir dan
tumbuh di Minangkabau yang menghadiri kongres itu. Setelah organisasi ini dibubarkan,
karena banyak anggota pengurusnya terlibat peristiwa PRRI, maka pada tahun 1967 organi-
sasi sejenis itu dengan nama LKAAM (Lembaga Kerapatan Adat Alam Minangkabau)
dimunculkan kembali. Kemudian organisasi ini bergabung ke dalam kekuatan politik
Golongan Karya. Sedangkan peranannya sendiri dalam kegiatan politik dan kebudayaan
tidaklah demikian jelas.

69  INS ialah kependekan dari Indonesisch Nederlandsche School. Sebagai anggota Perhimpunan
Indonesia di Negeri Belanda, M. Syafei langsung mendirikan sekolah itu sekembalinya ke
Indonesia. Sekolah itu memakai nama Indonesia dan merupakan lembaga yang pertama
yang memakai nama Indonesia di Hindia Belanda pada masa itu. Ia juga mengarang sebuah
lagu pujaan yang berjudul "Indonesia Subur’. Tujuan sekolah itu mendidik manusia
Indonesia yang merdeka, yang mampu berdiri sendiri melalui sistem aktif-kreatif sebagaima-
na kodrat alam yang diciptakan Tuhan Yang Maha Esa. Lihat lebih lanjut Mohammad Syafei,
Dasar-dasar Pendidikan, Jakarta, CSIS, 1979.

70 Lihat juga 40 Tahun PT Bauk Nasional, Bukittinggi, 1970.



Abdul Gaffar. "Sebuah Tinjauan tentang Arsitektur Minangkabau”, Seminar
Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan, dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Abdul Samad Idris, Datok. Hubuugan Minangkabau dengan Negeri Sembilaw dari
Segi Sejarah dan Kebudayaan, Seremban, Pustaka Azaz Negeri, 1970.

Alfian. "Tan Malaka: Pejuang Revolusioner yang Kesepian”, Manusia dalam
Kemelut Sejarah, Jakarta, LP3ES, 1979.

Arby Samah. Seni Ukir Tradisional Minangkabau, arsip Bidang Kesenian Kantor
Wilayah Dep. P. dan K. Provinsi Sumatera Barat, Padang.

Asmaniar Z. Idris. "Kerajaan Minangkabau Pagaruyung” Seminar Sejarah dan
Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Bahar Dt. Nagari Basa. Falsafah Pakaian Penghulu, Payakumbuh, Eleonora,
1966.

Bahar Dt. Nagari Basa. Tambo dan Silsilah Adat Alam Minangkabau, Payakum-
buh, Eleonora, 1966.

Bank Nasional 40 Tahun, Bukittinggi, 1970.

Batuah, A. Dt. dan A. Dt. Madjoindo. Tambo Minangkabay, Jakarta, Balai
Pustaka, 1957.

Batuah Sango, Dt. Tambo Alam Minangkabau, Payakumbuh, Limbago, 1954.

Berg, C.C. Lintasan Sejarah Majapahit, Indonesia 1952

Boechari. An old-Malay luscription of Sriwijaya at Palas Pasemal (South Lampung),

285



Praseminar Penelitian Sriwijaya. Pusat Penelitian Purbakala dan Pening-
galan Nasional. Jakarta, 1979.

Boestanul Arifin Adam. "Musik Tradisional Minangkabau”, Himpunan Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusang-
kar, 1970.

Chidir ALi. Huku Adat Minangkabau dalast Yurisprudensi Indonesia, Jakarta,
Pradnya Paramita, 1972.

Daramin Dt. Madjo Indo nan Gadang. "Kedudukan Sungai Jambu di tengah
Lembaga Adat Minangkabau”, Himpusnan Prasaran dan Kertas Kerja Semi-
nar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusangkar, 1970.

Darwas, D. Dt. Rajo Malano. Filsafat Adat Minangkabau, Yayasan Lembaga Studi
Minangkabau.

Darwis Thaib Dt. Sidi Bandaro. Seluk Beluk Adat Minangkabau, Bukittinggi,
Nusantara, 1965.

Djawatan Penerangan Propinsi Sumatera Tengah. Propinsi Sumatera Tengah,
Bukittinggi, 1955.

Edwar Djamaris. "Tambo Minangkabau, Tinjauan Struktural”, Seminar Inter-
nasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan
Minangkabau, Bukittinggi 1980.

Eusiklopedia Indonesia. Bandung — 's-Gravehage, W. Van Hoeve.

Ensiklopedi Indonesia (I). Jakarta, ichtiar Baru-Van Hoeve, 1980.

Gazalba.”Pokok-Pokok Pikiran tentang Konflik dan Penyesuaian Antara Adat, Aga-
wma, dan Pengaruh Barat”', Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam
di Minangkabay, Padang, 1969.

Gunawan, I. dan J. Banunaek. "Peranan Faktor Sosial-Budaya dalam
Gangguan-Gangguan Jiwa pada Orang Minangkabau”, Djiwa, 1, 1968.

Hamka. Adat Minangkabau Menghadapi Revolusi, Jakarta, Fa. Tekad, 1963.

Hamka. Ajalku, Jakarta, Djajamurni, 1960.

Hamka. Antara Fakea dau Khayal Tuanku Rao’, Jakarta, Bulan Bintang, 1974.

Hamka. Sejaralt Islam di Sumatera, Medan, Pustaka Nasional, 1950.

Hamka. Kenang-Kenangan Hidup I Jakarta, Bulan Bintang, 1979.

Hambka. Tenggelamnya Kapal van der Wijck, Bukittinggi, Nusantara, 1966.

Hanafiah S.M, AM. Tinjauan Adar Minangkabay, Jakarta, 1970.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam di Minangkabay, Padang, 1969.

Hispunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau,
Batusangkar, 1970.

Hiwmpunan Makalah Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan,
dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Hurgronje, Snouck C. De Atjehers, Leiden, EJ. Brill, 1893.

Hurgronje, Snouck C. Islam di Hindia Belanda, Jakarta, Bhratara, 1973.

Ibenzani Usman. "Seni Ukir Tradisional Minangkabau dalam Konteks Adat

286



Istiadat”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan’ dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Iskandar Kemal. "Beberapa Aspek dari Hukum Kewarisan Matrilineal ke
Bilateral di Minangkabau”, Menggali Hukusm Tanah dan Hukuw Waris
Minangkabau, Padang, Center for Minangkabau Studies Press.

Ismail Suny. Busnga Rampai tentang Aceh, Jakarta, Bhratara, 1980.

Jahja. "Hukum Waris dan Tanah dan Praktek-Praktek Pengadilan”, Menggali
Hikum Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang, Center for Mi-
nangkabau Studies Press.

Januir Khalifah St. Indera. "Sejarah Kerajaan Inderapura”. Himpunan Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusang-
kar, 1970.

Johns, AH. The Kaba Rantjak Dilabueh: A Specimen of Traditional Literature of
Central Sumatra, Ithaca, N.Y, Comell University, 1958.

Koentjaraningrat. Manusia dan Kebudayaan di Indonesia, Jakarta, Jambatan,
1971.

Madjelis Tahkim. Adat Contra Islam, Mosi Besar Partij Sjarikat Islam Indonesia,
1934.

Mahmoed, St. BA. dan A. Manan Rajo Pangulu. Himpusnan Tambo Minangkabau
dan Bukti Sejarak, tanpa penerbit dan tanpa tahun.

Mahmud Junus. Sejarak Islam di Minangkabau (Sumatra Barat), Jakarta, Al Hida-
jah, 1971.

Mansoer, M.D., dkk. Sedjarah Minangkabau, Jakarta, Bhratara, 1970.

Maruhum Batuah, AM. Dt. dan H. Dt. Bagindo Tanameh. Hukuwm Adat dan
Adat Minangkabau, Jakarta, Pustaka Aseli, 1956.

Mattulada. "Minangkabau dalam Kebudayaan Orang Bugis-Makassar di Sula-
wesi Selatan”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Miral Manan. Aturan Alam: Mengenal Kembali Adat Alam Minangkabau. (sten-
silan). .

Mochtar Naim. Menggali Hukuss Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang,
Center for Minangkabau Studies, 1968.

Mochtar Naim. Merautau, Pola Migrasi Suku Minangkabau, Yogyakarta, Gajah
Mada University Press, 1979.

Moens, J.L. Buddhisie di Jawa dan Sumatra dalam Masa Kejayaan Terakhir, Jakarta,
Bhratara, 1974. :

Moens, J.L. Crivijaya, Yava en Kataha, TBG LXXVI], 1937. $il

Mohammad Hasbi. “Talikerabat-Talikerabat pada Kekerabatan Orang Mi-
nangkabau”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Mohammad Said. "Sejarah Minangkabau dengan meminjam dan memper-

287



gunakan Karya Penulis Asing”, Seminar Sejarah dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Batusangkar, 1970.

Mohammad Sjafei. Dasar-Dasar Pendidikan, Jakarta, CSIS, 1979.

Mohammad Zain, St. Kamus Modern Bahasa Indonesia, Jakarta, Grafica. .

Muhammad Amir. Bunga Rampai, Medan, 1938.

Muhammad Radjab. “Kesusasteraan Kaba di Minangkabau”, Seminar Sejarah
dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Muhammad Radjab. Perang Paderi, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.

Muhammad Radjab. Sistem Kekerabatan di Minangkabau, Padang, Center for
Minangkabau Studies, 1969.

Muhammad Radjab. Tjatatan di Sumatera, Jakarta, Balai Pustaka, 1949.

Muhammad Yamin. Atlas Sedjarah, Jakarta, Djambatan, 1956.

Muhammad Yamin. Gajah Mada, Jakarta, Balai Pustaka, 1977.

Muhammad Yamin. 6000 Tahun Sang Saka Merah Putik, Jakarta, Balai Pustaka,
1956.

Muluk Nasution, A. Pemberontakan Rakyat Silungkang, Sumatera Barat 1926-
1927, Jakarta, Mutiara, 1981.

Nasroen, M. Dasar Falsafah Adat Minangkabau, Jakarta, Bulan Bintang, 1971.

Navis, A A. "Korelasi Agama Islam dan Adat Minangkabau dalam Pembangun-
an”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam di Minangkabau,
Padang, 1969.

Navis, A.A. "Sastra tradisional Minangkabau”, Himpuuan Prasaran dan Kertas
Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabay, Padang, 1970.
Navis, AA. "Meninjau Masalah Adat Minangkabau dalam Novel Indonesia”

Budaya Jaya, No. 99/1976.

Navis, A.A. "Kaba: Cerita Rakyat Minangkabau”, Pertemuan Sastrawan Nu-
santara Ill, Kuala Lumpur, 1981.

Navis, A.A. "Sekitar Kesenian Minangkabau Tradisional” Pertemuan Seniman
se-Sumatera Barat, Padang, 1981.

Navis, A.A. "Tingkah laku Gerakan Politik di Sumatra Barat” Seminar Interna-
sional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Bukittinggi, 1980.

Nooteboom, C. Susmatra dan Pelayaran di Samudera Hindia, Jakarta, Bhratara,
1972.

Optimis, Majalah no. 25/Februari 1982.

Pitono Hardjowardojo, R. Adityawanman, Jakarta, Bhratara, 1966.

Purbatjaraka, R. NG. Riwayat Indonesia I, Jajasan Pembangunan, 1952.

Poerwadarminta, W.J.S. Kawmus Usmum Bahasa Indonesia, Jakarta, Balai Pustaka,
1976.

Rasjid Manggis, M. Dt. Radjo Panghoeloe, Minangkabau, Sedjarah Ringkas dan
Adatnya, Padang, Sri Dharma, 1971.

288



Rusli Amran, Sumatera Barat hingga Plakat Panjang, Jakarta, Sinar Harapan, 1981.
Sangguno Diradjo, Dt. Tantbo Alasm Minangkabau, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.
Sanusi Pane. Sejarah Indonesia II, Jakarta, Balai Pustaka, 1965.

Schriek, BJ.O. Pergolakan Agama di Sumatra Barat, Jakarta, Bhratara, 1973.

Slamet Muljana. Kuntala, Sriwijaya dan Suwarnabhumi, Jakarta, Idayu, 1981.

Slamet Muljana. Nagarakertagama dan Tafsir Sejarahnya, Jakarta, Bhratara, 1979.

Soekmono. "Sekali Lagi tentang Lokasi Sriwijaya”, Prasesstinar Penelitian Sriwi-
jaya, Pusat Penelitian Purbakala dan Peninggalan Nasional, Jakarta,
1979.

Soekmono. "Tinjauan Sejarah Kuno Minangkabau Berdasarkan Peninggalan
Purbakala”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejaral dan Kebu-
dayaan Minangkabay, Batusangkar, 1970.

Stoddard, L. Dusia Baru Islass, Jakarta, Pembangunan, 1979.

Sjafnir Abu Nain, “Pakaian Adat Minangkabau”, Seminar Internasional Meng-
enai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangkabau,
Bukittinggi, 1980.

Toorn, J.L. van der. Aanteckeningen uit het Familicleven bij den Maleier in de
Padangsche Bovenlanden 1 & II, 1817.

Umar Junus. "Kaba dan Sistews Sosial Minangkabau: Suatu Problews”, Seminar

Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangha-
bau, Bukittinggi, 1980.

Syed Ameer Ali, Api Islam, Jakarta, Bulan Bintang, 1978.

Wojowasito, S. Kamus Kawi — Indonesia, CV. Pengarang.

Zuber Usman. "Fungsi dan Peranan Bahasa dan Sastra Minang dalam Kebu-
dayaan Lokal maupun Nasional”, Himpunan Prasaran daun Kertas Kerja
Semtinar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabay, Batusangkar, 1970.

Zuber Usman. Kesusasteraan Lawa Indonesia, Jakarta, Gunung Agung, 1957.

Zuber Usman. "Orang Talang Mamak”, Hismpunan Prasaran dan Kertas Kerja
Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabay, Batusangkar, 1970.

289



A

Abbasiyah, Dinasti 25

Abdul, Muhammad 40, 42
Abdurrauf, Syekh 27

Aceh 22, 23, 357

adaik babulua sentak 87
Aditiawarman 11, 14—6

adok 273

Agam, luhak 31, 3335, 48, 105, 134
Ahmad, Haji Abdullah 39, 30, 42
Ahmadsyah, Sultan 18

aka 97

Alahan Panjang. nagari 31. 33, 35, 37
Alam Minanghabau 59

Alamsyah, Sultan Bagagar 20, 23
Alamsyah, Sultan Muning 20, 31
alam rakambang jadi g 59, 69, 264
Ali, Kharib 42

Alif, Maharaja 4¢

Alif, Raja 18

Alif, Sultan 17, 18, 26

Aluang Bunian Kote Piliang 57
Ambon 22

Amoghapasa, arca 11, 15, 26
Amrullah, Haji Adul Karim 39, 42
anak silek 265

Ananggawarman 16

Andalas 35

Andomo 24

Andomo di Saruaso 57

Anesecritus 4

Anggang nan Datang dari Lauik 50
angku-angku, golongan 264, 283
Anjing vang Mualim 47

arato gantuang 153

Argyre lihar Kota Perak

Aryadamar lihar Aditiawarman

Arya Wangsadiraja lihar Aditiawarman
As-Salib. Sultan Malik 25

Aur, Tuanku Lubuk 31

Aziz, Khalifah Umar bin Abdul 25

B

babiliak kerek babiliak gadang 71. 81
badikaa 274

Bagagarsyah. Sultan Alam 20, 31. 34
bagindo 108, 133

bajulo-julo 75

bakarano bakajadian 60, 80, 172
bak pitual urang mo-no 260
balal bubuang 174

balairung 188, 189, 252, 255
Balaputra §

Balun, Sutan 350

Bandang. Dato Ri 28

Baudaro di Sungai Tarab 57, 58
Bangkinang 3

Bank Nasional 43

bansi 279, 281

Banten 21

Banuhampu, sk 122, 129
Bapak Wartawai Melayn 41
Barapi, Tuanku 31

Barus 15, 24, 25, 27

Basa Empar Balai 17. 31, 57
basandiang 204

baso-basi 262

Basyah, Sentor Ali 34

batagak gadang 140
Batanghari, sungai 6. 10, 15, 16,
Batangkampar, sungai 7. 15, 1
Batavia lilar Jakarta
batimbang tnde 199
Batipuh. nagari 17,36, 58
Batu Barikam 33, 3¢
Batusangkar 33, 37
Barutah. lbnu 2e
Bendahara di Kampar 58
Bendang, sithu 129

w g
i
s

-Biaro, Tuanku 31

Bodi Caniago 54-7, 92, 123-5, 178
Bodi Caniago. kelarasan 129, 144, 188
Bonjol. Tuanku Imam 31. 34. 36



buang 1135 Diniyah School 40, 42

Bukitringgi 34, 35, 37 dipanan 18

Bunda Kandung 4e. 50. 51 Diponegoro, Pangeran 33, 34
Bungsu, Tuan fikar Aditiawarman dubalang 106

Buo. kerajoan 17, 19, 28, 35, 37, 57 dusui 94

Burhanuddin, Syekh 26, 27

C E

Camisn Taneih Koo Piliang 58 Enggano. pulan 21
Candung 31
Canking. nagarf 27-9, 31, 38 F

Cati Bilang Pandai 46. 47. 50-2, 54, 37, 250
catur rakifan 16

ceme 112

Cianjur 3¢, 37

Cindur Matwo 51, 249, 273, 275

Cingkuk. pulan 23 G

cino buto 198

Cola, kerajaan 9, 10 gadang 134, 143

Cuci el 133 Gadang, Tuan 3¢, 37

gadang bagilic 144, 145

cadang kays gadang bahamiyo 76, 82
gadang lagak 7e

Gadang man Bamujuah 17, 58
Gadih. Tuan 20

Gadis. Tuan 31, 32

Fansuri. Svekh Hamzah 2
Fort de Kock 37
Fort van der Capellen 33. 37

culnwr srelsel 37

Cumari Koto Piliang 38
cupak 20

L:rpnk difsi linbago dimmang 128

D gadis gadang 210

gadis gack 210
Dalima, suky 124 Gajah Mada 12. 14-6. 26
Dalu-dalu 30 gajal maharam 174, 175
dampeang 268 Gajah Tongza Koro Piliang 58
Dang Tuanku fihar Rumandung, Sutan calanggang 190
darsajaksa vang berdua 18 Gama, Vasco da 21
Darmasraya 10-2. 2e cambus 282
Daruk Bandaro 31 Gandhara 3

Daruk Batuah, Haji 42 ganti lapik 198
Daruk Ketumanggungan 4e. 50, 51, 54,57, Gea, Raja 28
=

92, 122, 175. 250 olden khersonese 4

Daruk isan Sakelap Dunia 122, 123, 129,175 gonteh pucuak 200
Datuk Perpatih nan Sabfrang 16, 26, 46,50, Gresik 21

51, 54, 57,92, 122, 175, 250 Gudam, siku 123
Datuk Suran Maharaja 41. 42 Guguk Sigandang 33
debus 278, 280 Galung Tuanku 31
Depang, Maharaja 47 Gunung, nagari 32
deta salvak 107
Dewa Tuhan Prapatih 16 H
Diaz, Thomas 19
Digul 43 Tabily adaik bakarclaan 140
Dinivah Purri 282 Harimau Campa 47

292



Harimay Campa Koro Piliang 58
Harimtan nan Salapan 31

Hayam Wuruk 15, 16

hereanggendang 262

Hikayar Raja-Raja Pase 26

hinggok wancakan tabang mamospy 128
hutans laleh 151

I

llalang 24
llappai 27
indang 278, 280, 282
Indragiri, kerajaan 17
Indrapura 15, 17. 18, 23
Indraswari lihar Perak Dara
INS Kayutanam 43. 282
Islam
masuk Aceh 26
masuk Filipina Selatan 26
masuk Sulawesi Selatan 28
menyebar di Sumatera Barat 2¢6-8
Ismail, Svekh 38, 31

J

Jabadicu lilar Jawadwipa
Jakarta 18, 32-2
lalito. Indah 50
Jambak. sukx 122, 123
Jambek. Haji Jamil 39
Jamilan, Puti 50
janang 253, 268

Jariale wsanantang buliak 155
Jawadwipa 4

Jayakarwang 11
Javanagara 11. 14, 15
Jayawisnuwardani 15
Jingga, Dara 11

Juliah, Indah 50

julo-julo 154

« 129

K

Kaba 243, 244. 251, 252, 265, 272,273, 276

kabaw hraji smasuak parak haji 72
kabuang barang 200
kahuripan 15

Kamang, magari 31, 33, 5, 37

Kambing Huran 47

Kampai. suku 130,

Kantoli liar Kuntala, kerajaan

Kapau, nagari 33

Kapau, Tuanku 31

Katiagan 33

hato 98, 99

kata malereang 262

kato marandal 207

kato nan ampek 230

kawin wakil 198

Keringi 3

Kerranegara, Raja 10-2,

kel banamo gadang bagala 132

Khaidir, Nabi 18

Khalifatullah, Sultan 18

Khatib, Syekh Ahmad 39, 41, 42

Kubuang Tigo Baleh, luhak fihar Solok, kabu-
. paten

Kucing Siam 47
Kuntala. kerajaan 5. 6
Kunru, kerajaan 13, 2
furenalt karo 100
kusuik bulu ayam 72
Kuti. Pemberontakan 14
Kutianyir, suky 122, 125, 129

o

L

Lrglru:ﬁ san Baselo 48, 50
lambang wrok 209

Lamuri 25

faiggam kare 101

lawjar 177, 179, 180

larch 33, 56

lareh wan duo 55

Lawas. Tuanku Ladang 31
Lelo. Tuanku 31

Lho Semawe 25

Lima Kaum, uagari 55

Limo Puluh Koto. hdk 33-5, 48, 105
Lintau. Tuanku 20-31, 33, 34
lipek pandan 174
Lokitawarman, Sri Maharaja 24
Luar, Tuanku Padang 31
Lubuk Alung 37

Lubuk Ambalau 34

Lufti. Machrar 43

293



Iwhak 104, 105, 229
[uhak wau riga 107, 123

M

Madagaskar 3, 24
Madrasah Irsyadunnas 282
maelo kayn 182
Maharaja Basa liltar Datuk Ketumanggungan
Mahat, kampung 7
Majapahit, kerajaan 11, 13
ekspedisi ke Pase 26
sistem pemerintahan 16, 17
Majelis Tinggi Kerapatan Adat Alam Minang-
kabau (MTKAAM) 43
Makassar 22
Malaei Colon 35
Malaka, korta 21
Malaka, Tan 42
malakok 150
malam bainai 201
malawan dunia wrang 62, 69, 72, 80, 82
Malayapura 10, 15
Maluku 21
mamaga 81, 82
mamak 130, 131
mamak kepalo alek 253-3
mancatak riang ma 182
Mandahiling, suky 122, 125, 129
Manggopoh 37
Mangkudum di sumanik 57
menfalang 203, 206
Mansiangan, Tuanku 29-31, 33, 35
wanti 108
mantri katrini 16
marah 108, 133
Marapalam, bukir 33
marapulai 199-208, 269
Mataram, kerajaan 8
Matur, nagari 34, 35
Mauliawarmadewa lihat Aditiawansan
Mauliawarman 10, 12
Melayn, sukn 122-5, 129
Merapi, gunung 26, 27, 33, 48, 104
Meurah Silu lihar As-Salib, Sultan Malik
Minang 52
Minangkabau
adat 88-90, 179-81

294

aktivis muda 42, 43
asal usul nama 52, 53
aspek perekonomian 149, 150, 153-6
aspek wilayah 53, 104, 105, 151-3
dikuasai Belanda 34, 36
dikuasai kaum Paderi 32
etika hidup 65-8, 72, 73, 76
filsafat alam 59, 60, 78, 79, 255, 256
filsafat manusia 61-3, 69, 80-3, 95-8, 179,
257, 258
gaya bahasa 98-104, 229-31, 246, 247
gelar 130-5
gerakan politik Islam 41, 42
hasutan komunis 38
hukum adat 112-8
kebudayaan lisan 45, 46
kekerabatan 221-8
kesenian 281, 282
masuknya lslam 26-8, 30
menentang rodi 37
perang saudara 18-20, 23
pembaharuan ajaran Islam 38-42
pengaruh asing 263, 264, 281, 282
perdagangan masa VOC 18, 19, 22, 23, 32
perlawanan terhadap Belanda 23, 24, 34-7
sistem kemasyarakatan 69-72, 74-8, 106-9,
119, 120, 130, 258
sistem kesukuan 121-7, 129, 130
sistem pemerintahan 34-8, 94, 105, 106
sistem pendidikan Islam 40
undang-undang 91-3. 109-12
warisan 158-65
Miskin, Haji 29, 30
Moro 26
Muara Panas 37
Muararakus, candi 7, 10
Muawiyah, Khalifah 24
Muda, Iskandar 23
Muhammadiyah 43
Muhammadsyah, Sultan 18,23
Muko-Muko 18
Musi, sungai 7, 8, 10

N
Nagari

Nambi, Pemberontakan 14
nan Tungga Magek Jabang 274
Napoleon, Perang 20



uikah ganggang 197
inik wan barigo 57

O

Ophir, gumung 3
Orang nan Empar 29

P

Padang 23, 24. 31, 32, 133, 201
Padang Candi 15
Padang Ganting. magari 57
Padang Sibusuk 1e. 17
Padangpanjang 3e. 48
Paderi
menguasai Minangkabau 32
pembersihan umat Islam 29, 32, 38

perlawanan terhadap Belanda 33-6

33
Pagaruyung, kerajaani 10, 15, 16, 18-20.23, 24,

46, 50, 57, 91. 107. 123
dikuasai kaum Paderi 32
masuknya lslam 26
pusat kerajaan 31
sistem pemerintahan 17, 28, 29

panca ring wilwarika 16

Painan. Perjanjian 23

palambok talabual 147
Palembayan 34

pamacah mbo 67

Pamaluyu. Ekspedisi 10
Pamuncak Koto Piliang 57, 58
pasanti 201

Pandai Sikat 29, 30, 33
pandeka 2635, 200

paniba 200, 201

paningkal 280

Pantar 35

pamunghek 135, 143
Perdamaian Koto Piliang 58
parewa, golongan 204, 281, 2
Pariaman 23, 33. 133
Pariaman Tiku 108
Pariangan 27, 48

Partai Nasional Indonesia (PNI) 43
Pasak Kungkuang Koto Piliang 58
Pasaman 31, 33. 34

Pasaman, Tuanku lihar Lintau, Tuanku
Pase 25, 26

83

parahankan $1
Patapang. suku 122, 129
Pauh 23, 24. 37
pegang gadai 165
Pelita Kecil 41
Pemedanan 189
penghulu
gelar 132-5
jabatan 131, 136, 138, 139, 143-5
pakaian 142, 143
pantangan 140-2
pidaro penobatan 25
upacara penobatan 1
penghulu pucuk 94
penghulu suku 1086
perkawinan
aspek sosial 210, 211, 213-9
hukum 195-7
mahar 200, 201
peminangan 199, 200
perjamuan 209
pola 193-3
tata-cara 197-9, 203-8, 269
Persatuan Dagang Indonesia (Persdi) 43
Persatuan Guru Agama 42
Persaruan Muslimin Indonesia (Permi) 43
Persaruan Tarbiyah [slamiyah (Perri) 43
Persaruan Ulama Sumatera 42
perut 106
Petak, Dara 11
Pinawan, sk 123
Piobang, Haji 29
plakar panjang 35
Polo. Marco 25
Pono lilwr Burhanuddin, Syekh
Prasasti Kedudukan Bukir 7
Prolomeus. Claudius 4, 5
pulang ke mamak 194
punggawa 100
prpuik batang padi 268-70, 279
Puro Panuah Koro Piliang 57
pusako 158, 160
pusaka barolong 226
pusako rendak 162
puril 117

R

Rachias 4
Raffles. Thomas Stanford 20

3. 253
45-7

295



Raja Adar 28, 57 sanak sudaro 230

Raja Alam 57 sandaro 166

Raja Dua Sela 17 Sang Dewaraya likar Aditiawarman
Raja Hitam 37 Sanggaramawijaya. Sri Maharaja 10
Raja Ibadar 28, 57 Saningbakar, nagari 58, 273, 275, 276
Raja Muda 53 saparuik 223, 224

Raja Putih 24 saptapatri 17

Rajakacik 58 Sarekar Dagang [slam 42

Rajapatni 15 Sarekat Usaha 42

Raja Tiga Sila 17, 19, 28, 57 Sarikar Adar Alam Minangkabau (SAAM) 42
rajo babandiang 107, 175, 176 Sarikat Islam 42, 43

rang mudo 308 Saruaso, magari 17, 18, 24, 57

Rangga Lawe, Pemberontakan 14 sasaran 190

raugkiang 187 Sekolah Adabiyah 40, 42
rantau 104, 105, 107, 108

Rao 34 Sewatang. Patih 26
93 e e si tinjan laiuk 107, 174, 176
Tae jo pareso 73, 74, 76, s
' . sidi 108
R::"'Od"?;hﬂ!:i 43 Siguntur 10, 15
REHET i 253 Sijangek 53
regent 3o, 37 sijobang 274
E:n;h. ‘ljua:-:}.(u nan 29, 30, 33 Sijunjung 31, 37
Dl ’_mrbm?h silar lintan 266
{{uilnt' I’:E" 127 silar pauh 206
uhum

b Soa s silek 174
runtth baanjuang 175, 176 Silungkane, wagari 38, 42, 58
rumak batinghok 175 e e

L ot Simabur, nagari 32
nusalt gadang Simabur, Tuanku lihar lsmail, Syekh
asicelomy 172 _ Simawang 20, 31, 32, 34, 58
aspek kekerabaran 223-6 Stpuryik 52
I:un_gs: iosm] 1_?6"?‘1 sindia 262
)enlsl lx‘-i. 175, 188, 189 Singasari lihar Majapahit
morif hiasan 1635 Singkarak, dasan 20
tata cara pendirian 181-3 Singkawang lihat Singkuang
Rumandung, Sutan 50, 51

P Singkuang, sukw 122, 125, 129
Ruso nan Datang dari Lawik lihar Datuk Keru- Sintuk 18. 27

manggungan Sipisang 34. 35
sirili dalame carano 128
S sitaralak 266
salo, sukn 122
Sabak 24 sofinisme 41
Sadeng, Pemberontakan 13 Solok. kabupaten 34, 36, 37, 105
saduo 155, 156 Sri Maharaja Diraja 10, 20, 25, 46, 50, 53, 54
Saidi. Anwar St. 43 Sriwijaya, kerajaan 6. 8, 10, 24, 25
Sailendra s suarang 165
saivo sakato 76, 77 Sukamo 43
sako 158, 160 Sulit Air nagari 58
salawar dulang 282 Suluah Bendeng Koto Piliang 58
Salo; siku 129 Sumanik, nagari 17, 29, 57
salung 275, 279, 281 Sumatera Thawalib 41-3

296



Sumpah Palapa 13

Sumpur Kudus 17, 28, 57
Sungai Jambu, nagari 58

Sungai Pagu 37

Sungai Puar 34, 35

Sungai Tarab 17, 24, 57, 58
surambi papeck 107, 175, 176, 179
Suran, Putri 18

surau 189

surau, golongan 264, 283

Suri Dirajo 50

sutan 108

Sutan, Taher Marah 43
Suwamabhumi, kerajaan 9. 10
Suwarnadwipa 4. 5

Syafei, M. 43, 282

Syarif, Peto lilar Bonjol, Tuanku Imam

T

Tajadi, bukit 36

takanai baragiah 76
Talang. gmune 105
talibun 237

Tambangan 35

Tambusai, Tuanku 36
Tan Tuah 58

Tanah Datar. luhak 20,31, 33-5, 48, 105, 123
Tanca 14

Tandikat, gomung 34
Tang, Dinasti 25
Tanjung, skn 123, 124
Tanjung Barulak, nagari 31
tansa 278, 280

Tapanuli 35

Tarantang Gadang 34

taratak 9

Tarekat Canking 38

Tarekat Naksabandivah 38-43
Tarekar Satarivah 27, 28. 39, 41
Tarekat Ulakan 38

Tarekat Wujudiyah 24, 28
telempong 269, 270, 272, 280
tembilang besi 159

fenggang raso 74

Ternate 22

Thaib, Jalaludin 43

Thawalib School 40

Tiang Bungkuk 51

Tidore 22

Tiku 23

Tilatang, nagani 33

tirai takambang 147

Tribuanaraya Mauliawarmadewa lilar Aditia-
warman

tuah kato 99

Tuan Kadi di Padang Ganting 57

mduh 111

Tunggal. Khatib liliar Bandang, Dato Ri

tungganai 106, 131, 180, 224

Tuo, Tuanku nan 29. 31

o dusin 94

e kampung 106

Tupai Janfang 276

Turki Muda 42

u

Ulakan 23, 27, 28. 37

ulayat 151. 152

withuak wimbai 111

Ummayah, Dinasti 25
Undang-undang Delapan 109. 110
Undang-undang Dua Belas 109, 111, 112
Undang-undang Dua Puluh g9, 109
Undang-undang Luhak dan Rantau 89
urang ampek jinih 145, 146

urang awak 70

wrang hurang 157

urauyg wan ampek 106

Usmaniyah, Khalifah 30

Vereenigde Qost-Indische Compagnic (VOC) 22

w

Wahabi, kawm 30

Walmiki 4

waril bajawek 223

warih dijawek 144, 145

Waruyu, Tuan lihar Adiciawarman
Wijaya, Raden 11, 14, 15

Wisnu. Raja &

Wiswarupakumara, Mahamenteri 11

297



Y
“ Yahya, Haji 30. 41, 42
“Yakub, Tlyas 43

Z

Zulkarnaen, Iskandar 4. 18, 24. 46

298



