PERBILANGAN ADAT PERPATIH: PENILAIAN
DARI SEGI ETIK DAN ESTETIKA

Oleh

AZIZAH BINTI UTANG

Latihan [lmiah ini dikemukakan untuk memenuhi sebahagian daripada syarat

memperolehi [jazah Sarjanamuda Sastera Sastera dengan Kepujian

Jabatan Persuratan Melayu
Fakulti Sains Kemasyarakatan dan Kemanusiaan
Universiti Kebangsaan Malaysia
Bangi, Selangor

Sesi 1983/84



ISI KANDUNGAN

Penghargaan

Pengenalan

BAB 1
1.1.  Pengertian Adat
1.2.  Sistem Adat Perpatih

1.2.1. Sistem Nilai
1.2.2, Sistem Kekeluargaan
1.2.3. Sistem Politik

BAB 2
2.1 Sistem Pusaka
2.1.1 Pusaka Sendiri (Pusaka pakaian diri sendiri)
2.1.2 Harta Carian
2.1.3 Harta Pembawa
2.1.4 Harta Dapatan
22 Sistem Perwarisan Harta
23 Pengaruh Sosio-budaya terhadap susunan perwarisan
Adat Perpatih
BAB 3
Hukum Faraid
3.1 Definisi Faraid
3.2. Hukum Perwarisan Harta Di Dalam Al-Quran
3.3 Rukun Pepusakaan, Sebab, Syarat dan Halangannya
3.4.  Sistem Pembahagian Harta Menurut Syarak

3.4.1. Waris Yang Menerima Pusaka

3.4.2. Pembahagian Pusaka Mengikut Bahagian

i—ii

S o

[oe]



(O8]
i

Pusaka Suami Isteri Secara Terperinci

3.5.1. Syarat Pepusakaan Melalui Perkahwinan

3.6. Kedudukan Waris-Waris ‘Ashab al-Furud’ D1 Dalam
‘Fard’ Mereka dan Hak-Hak Lain

3.7.  ‘Asabah’ Pengertian Dan Pembahagiannya

3.8.  Hijab, Pengertian Dan Bahagian-Bahagiannya

3.9. Keadilan Pepusakaan Di Dalam Islam

BAB 4
Persoalan Perhubungan Harta Dalam Adat Perpatih
4.1.  Konsep Harta

42. Sistem Pembahagian Harta

BAB S5
Pandangan Penulis Terhadap Sistem Pembahagian Harta

Di Antara Adat Perpatih Dan Hukum Syarak

BIBLIOGRAFI

55
57

67



PENGENALAN

1. Kepentingan Kajian

Masyarakat Melayu merupakan masyarakat yang kaya dengan nilai
kebudayaannya sendiri. Kebudayaan yang di dokong oleh masyarakat Melayu meliputi
segala aspek kehidupan termasuklah sistem sosial, sistem politik, sistem perekonomian,

sistem organisasi dan sistem kepercayaan.

Sebahagian dari nilai ini dilihat melalui perbilangan Adat Perpatih yang terdapat
di Negeri Sembilan. Perbilangan yang terdapat dalam sistem Adat Perpatih
mencerminkan hubungan rapat dalam kehidupan sehari-hari manusia. Melalui nilai ini
diperlihatkan bagaimana perkembangan sesuatu masyarakat itu. Dari gambaran nilai ini
kita dapat menyelami jiwa, pemikiran dan falsafah serta cara hidup masyarakat tersebut.
Di samping itu, perbilangan Adat Perpatih juga mengandungi nilai estetika atau nilai

keindahan yang harus diambil perhatian.

2. Tujuan Kajian

Banyak kajian dan penulisan telah dilakukan tentang Adat Perpatih di Negeri
Sembilan oleh para pensyarah dan mahasiswa/i dengan membawa tajuk-tajuk menarik.
Antaranya ialah kajian dari sudut sosial dan ekonomi iaitu kajian yang menyentuh
institusi perkahwinan, institusi kekeluargaan dan kajian dari segi tanah pusaka. Walaupun
telah banyak kajian dibuat, namun masih terdapat aspek lain yang belum terbongkar
untuk pengetahuan umum. Dalam kajian ini, penulis akan mengupas nilai etik yang
terkandung dalam sistem Adat Perpatih. Penulis juga akan mengkaji nilai-nilai estetika

atau keindahan yang terdapat dalam perbilangan tersebut.



3. Skop Kajian

Kawasan yang mengamalkan Adat Perpatih ini terhad iaitu kawasan Negeri
Sembilan dan Alur Gajah, Melaka. Penulis tidak mengehadkan kajian kepada mana-mana
kawasan yang lebih kecil sebagai sampel kajian. Satu penulisan menyeluruh yang

menyentuh perbilangan Adat Perpatih merupakan skop kajian ini.

4. Masalah Kajian

Masalah yang timbul ialah masyarakat Adat Perpatih sendiri yang kurang faham
beberapa aspek dari adat tersebut kerana adat ini bukan terdapat secara terperinci. Mereka
yang tahu selok belok Adat Perpatih ialah terdiri dari ketua-ketua Adat atau Pemimpin
Masyarakat yang tinggal di merata bahagian perkampungan menimbulkan masalah

kepada pengkaji.

5. Kaedah Kajian

Penulis akan membuat kajian luar dan juga menggunakan bahan rujukan yang di
perpustakaan. Penulis juga menemubual Ketua Adat di Kampung Pulau Besar ( Negeri
Sembilan) iaitu Encik Manap Osman dan Ketua Adat di Felda Bukit Jalor iaitu Encik Mat
Sar bin Shadi. Di samping itu penulis juga menemubual secara tidak langsung dengan

beberapa orang yang mengetahui serba sedikit tentang perbilangan Adat Perpatih.

Penulis juga menggunakan kemudahan perpustakaan di mana terdapat beberapa
kajian yang dibuat oleh pensyarah dan mahasiswa/i. Penulis juga melihat perbilangan
yang telah dikumpulkan oleh beberapa orang penulis dan pengkaji dalam bentuk buku

dan majalah.

i



BAB 1

1.1. Pengertian adat

Adat adalah satu cara hidup masyarakat yang terdiri dari insan yang diberi Allah
akal kepadanya. Cara hidup satu-satu masyarakat dituang dalam peraturan bagi

masyarakat itu dijadikan pedoman hidup bagi masyarakatnya.'

Di Semenanjung Tanah Melayu, sistem Adat Perpatih terdapat di Negeri
Sembilan ( di daerah-daerah Rembau, Kuala Pilah, Tampin, Jelebu, Seremban ) dan di
Melaka iaitu di Naning dan Alur Gajah. Adat Perpatih istilahnya merupakan urutan kata
yang mendukung sati cita-cita dan ideologi bersama yang menjadi pegangan dan anutan

kepada masyarakat yang tinggal di sebahagian besar daerah di Negeri Sembilan.

Bila menyebut Adat Perpatih, perhatian masyarakat di Malaysia akan tertumpu ke
Negeri Sembilan. Tetapi, apabila melihat Adat Perpatih secara mendalam dan meluas,
pemerhatian kita akan tertumpu lebih jauh dari itu iaitu ke Minangkabau di Sumatera. Ini
adalah kerana Adat Perpatih di Negeri Sembilan mempunyai hubungan yang rapat serta

kait-mengait dengan Adat Minangkabau dari sudut sejarahnya.

Kedatangan orang-orang Minangkabau ke Negeri Sembilan melalui satu proses
yang berlangsung selama beberapa abad. Proses ini mungkin sudah bermula sejak abad
ke 14 Masihi atau lebih dahulu lagi hasil dari timbulnya konsep ‘merantau’ di kalangan

)
mereka.”

! Mohd. Dahlan Mansoer, ‘Minangkabau dan Negeri Sembilan, Tinjauan kaitan Sejarah dan Kebudayaan’,

Seminar Persejarahan dan Adat Perpatih, Anjuran Belia Negeri Sembilan, April 1974

% Mohad. Dahlan Mansoer, Seminar Persejarahan Adat Perpatih Negeri Sembilan, 1974.



Sistem peraturan yang dibawa oleh mereka itu menjadi undang-undang tidak
bertulis di Negeri Sembilan dengan sebutan Adat Perpatih juga.’ Kemudian dalam
perkembangan selanjutnya, Adat Perpatih ini berkembang melalui jalannya sendiri akibat

perkembangan setempat dan diuahsuaikan dengan keadaan dan iklim sekitarnya.

Adat, seperti undang-undang juga adalah seumpama kanun pemeliharaan dalam
mengujudkan keperibadian tata kesusilaan masyarakat bagi bangsa dan nusa seperti

<

lainnya ia tertakluk kepada undang-undang ¢ alam’ mendalami perubahan.'4 Oleh yang
demikian Adat Perpatih merangkumi beberapa bidang seperti sistem nilai, sistem

perekonomian, sistem politik, sistem pentadbiran dan sistem keadilan.
1.2.  Sistem Adat Perpatih

Sistem Adat Perpatih terbahagi kepada enam perkara iaitu sistem nilai sistem
kekeluargaan, sistem politik, sistem perekonomian, sistem hukum adat dan sistem

perlapisan.
1.2.1 Sistem Nilai

Sesebuah masyarakat itu perlu dikaji dalam konteks masyarakatnya sendiri.
Masyarakat bertindak berdasarkan kehendak-kehendak dan keperluan mereka sendiri.
Tiap-tiap masyarakat ada sistem nilainya. Nilai ialah fikiran, tanggapan dan konsep
tentang sesuatu yang dikatakan °© level of mind.”> Oleh itu yang menjadi penggerak

kelakuan ialah nilai.

* Abdullah Siddik, Pengantar Undang-Undang Adat di Malaysia, ( kuala Lumpur; Penerbit Universiti
Malaya, 1975 ), h. 112-113.

4 Haji Abbas B. Haji Ali, * Sebahagian dari Dasar Adat *, Seminar Persejarahan dan Adat Perpatih, Majlis
Belia, Negeri Sembilan, April 1974,
? Haji Abbas B. Haji Ali, * Sebahagian dari Dasar Adat *, Seminar Persejarahan dan Adat Perpatih, Majlis
Belia, Negeri Sembilan, April 1974.

o



Sistem nilai itu pula dapat dibahagikan kepada beberapa kategori iaitu nilai
terhadap adat itu sendiri, nilai tentang budi, nilai tentang kaum perempuan, nilai tentang
individu, nilai tentang hidup bermasyarakat, nilai tentang ekonomi, nilai tentang

kepimpinan dan nilai tentang pertentangan antara ugama dan adat.

Pada masyarakat Adat Perpatih, adat ialah peraturan hidup di dunia bertujuan
membawa kebaikan dan ketenteraman pada masyarakatnya. Peraturan-peraturan ini
dibahagikan kepada dua iaitu yang asasi dan yang penting dan yang keduanya ialah yang
tidak asasi. Peraturan-peraturan yang asasi dan penting serta tidak boleh berubah ialah
sistem bersuku, sistem bersusur galur dari ibu dan sistem tanah pusaka. Dasar-dasar adat

ini harus dikekalkan. Kalau diubah juga adat itu akan punah.

Dianjak layu

Dicabut mati

Walau bagaimana pun, adat itu dinamis. Ia sentiasa berubah mengikut zaman.

Sekali air gadang

Sekali tepian berubah

Di antara peraturan-peraturan yang tidak asasi dan boleh berubah ialah peranan
kaum wanita. Pada masa dahulu mereka ke dapur tetapi sekarang kebanyakannya ke
pejabat. Dalam upacara perkahwinan pula, dahulunya pakai baju Melayu serta songkok

tetapi sekarang pakai kot dan tali leher bagi lelaki dan gaun bagi perempuan.

(O8]



Nilai tentang budi

Budi ialah nilai yang utama dalam Adat Perpatih. Banyak perkara mengenai Adat
Perpatih tidak mungkin difahami tanpa mengetahui konsep budi. Hampir semua unsur-

unsur Adat Perpatih ada kaitannya dengan budi. Menurut Nasroen,

“ Budi itulah merupakan suatu ikatan
yang erat dan halus dalam pergaulan hidup.
Ada kalanya ikatan budi lebih kuat dari

ikatan darah”. ©

Budi ini boleh disumbangkan melalui pemberian material (hati gajah sama
dilapah), tenaga (berat sama dipikul), budi pekerti (hormat menghormati) dan berbahasa.

Tegasnya, budi itu ialah satu cara hidup.

Nilai Tentang Kaum Perempuan

Dalam masyarakat Adat Perpatih, kaum perempuan disebut ° bonda kandung’
jaitu ibu yang melahirkan anggota-anggota masyarakat ataupun dikenali juga sebagai

‘waris pusaka’ iaitu anggota-anggota yang boleh mewarisi pusaka.

Harta pusaka ialah jaminan hidup dan sumber ekonomi kaum perempuan.

Menurut Abdullah Siddik,

“Perwarisan harta ‘pusaka benar’ kepada perempuan
didasarkan oleh Adat Perpatih kepada keadaan alam
semulajadi, iaitu anak perempuan yang meneruskan
perut atau suku dan anak perempuan pulalah yang

lemah dan perlu dijaga keselamatannya dan dijamin

2 M Nasroen, Dasar Falsafah Adat Minangkabau, (Djakarta; Penerbit Pasaman, tanpa tarikh, h.79.)



kehidupannya. Oleh kerana itu maka harta pusaka
benar diletak atas nama perempuan dari ibunya

.
turun-temurun’.

Kaum perempuan diberi keutamaan kerana mereka dianggap lemah dan
perlu pertolongan. Sedangkan kaum lelaki mempunyai tenaga yang lebih untuk mencari

wang.

Nilai Tentang Individu

Dalam masyarakat Adat Perpatih , individu dan masyarakat itu tidak boleh
dipisahkan individu mewujudkan masyarakat. Dalam Adat Perpatih, seseorang itu
digalakkan mempunyai sifat-sifat terpuji seperti menjaga nama dan maruah, bersifat

sabar dan bertanggungjawab serta berani kerana benar.

Nama dan maruah adalah harga diri seseorang itu dalam masyarakat. Apabila mati
harus meninggalkan nama yang baik. Seseorang itu juga digalakkan mempunyai perasaan
malu untuk menjaga nama dan maruah. Malu di sini bererti tidak melanggar adat. Oleh
itu secara tidak langsung dia dapat menjaga nama baik anggota-anggota lain dalam

kumpulannya.
* tercencang puar, tergerak andilau’
Puar adalah sejenis pokok di hutan, Andilau pula ialah sejenis akar yang selalu

melilit pokok puar itu. Jika puar dicencang, andilau juga turut merasa akibatnya. Oleh itu

sesuatu yang menyentuh individu akan menyentuh masyarakat dan begitulah sebaliknya.

" Abdullah Siddik, Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia, h.149




Di samping itu, seseorang haruslah bersifat sabar dan mengalah. Sifat yang
sedemikian penting terutamanya apabila seseorang itu merantau di negeri orang.
Seseorang itu dalam jangka usia usianya akan menempuh berbagai-bagai dugaan dan

kesulitan. Oleh itu seseorang perlu sabar dalam menyelesaikan masalahnya.

Sifat bertanggungjawab perlu ada pada seseorang itu. Seseorang itu bukan sahaja
bertanggungjawab pada dirinya tetapi juga kepada nenek moyangnya serta kepada
generasi akan datang. Kewajipan terhadap nenek moyang dan generasi akan datang boleh
dilakukan dalam bentuk material iaitu menambah harta pusaka di samping memelihara

adat turun temurun.

Nilai tentang hidup bermasyarakat

Dalam Adat Perpatih, nilai hidup bermasyarakat itu ialah nilai hidup bermuafakat.
Muafakat membawa makna dan tujuan yang berbagai-bagai seperti timbang rasa, tolong

menolong dan persefahaman.

Tegasnya, hidup bersama adalah penting dalam masyarakat yang mengamalkan
sistem Adat Perpatih. Dalam hidup bermasyarakat, masyarakat mestilah menghormati
hak-hak setiap anggotanya. Adat Perpatih menekankan bahawa dalam sesuatu masyarakat

‘tidak ada orang yang tidak berguna’.

Yang buta menghembus lesung
Yang pekak pelepas bedil
Yang lumpuh penghuni rumah
Yang kuat pembawa beban

Yang bingung disuruh arah

Oleh yang demikian tidak ada seorang pun yang dihina dan disingkir dalam
masyarakat itu. Malah mereka dihormati sebagai individu dan diberi peranan sebagai

anggota masyarakat dengan mempertimbangkan sifat-sifat ke individuannya.



Nilai tentang ekonomi

Dalam Adat Perpatih, ekonomi dianggap penting. Ekonomi dilambangkan dengan

perkataan ‘ emas °.

Hilang rupa dek penyakit

Hilang bangsa dek tak beremas

Adat mengakui bahawa kehormatan dan harga diri banyak bergantung kepada
kedudukan ekonomi. Kedudukan ekonomi yang teguh sangat penting sebagai asas

hubungan baik antara manusia dan sebagai syarat untuk terus hidup.

Harta yang paling penting ialah tanah. Seluruh adat berasaskan tanah yang
dipunyai bersama dan didiami bersama oleh sesuatu unit. Tanah pusaka ini serta
ladangnya, tetap tidak boleh berkurang turun temurun, bertambah boleh.®* Oleh yang
demikian, kedudukan ekonomi yang teguh adalah penting untuk menentukan masyarakat

itu akan tetap makmur dan berkembang.

Nilai tentang kepimpinan

Pada dasarnya yang dikatakan pemimpin dalam Adat Perpatih itu ialah ketua-
ketua Adat seperti Buapak, Lembaga, Undang dan Yang Dipertuan Besar. Pada
praktiknya pemimpin-pemimpin tersebut kesemuanya terdiri dari kaum lelaki kerana
mereka itu dikatakan ‘pagar’ bagi masyarakatnya. Pemimpin itu hendaklah sentiasa
memelihara kaum dan anak buahnya dengan adil dan bijaksana. Seseorang pemimpin itu
boleh diibaratkan seperti ;\

Batangnya tempat bersandar

Dahannya tempat bergantung

Buahnya untuk dimakan

Daunnya untuk berlindung

$ Nordin Selat, Sistem Sosial Adat Perpatih, h.18-19




Kepimpinan dalam Adat Perpatih berlandaskan konsep muafakat dan budi.
Sesuatu keputusan mestilah dicapai dengan muafakat. Semua yang terlibat berhak

memberi pendapatnya dan untuk mendapat kata putus mestilah ada tolak ansur.

Nilai tentang agama dan adat

Adat Perpatih wujud terlebih dahulu (di Minangkabau) daripada agama Islam.
Adat itu khusus membicarakan peraturan-peraturan hidup di dunia. Agama Islam pula

membawa soal tuhan dan akhirat. Menurut Professor Nasroen,

“Agama dan Adat di Minangkabau
tidak bertentangan malahan agama
Islam itu menyempurnakan adat

- 9
Minangkabau.

Kesimpulannya, kedatangan Islam telah menyempuwmnakan lagi adat itu. Kedua-
duanya mempersoalkan tentang kebaikan. Pada adat, menghilangkan yang buruk,

menimbulkan yang baik. Pada syarak menyuruh berbuat baik menegah berbuat jahat.

1.2.2. Sistem Kekeluargaan

Sistem kekeluargaan atau sistem kekerabatan ini dikaitkan dengan seseorang.
Masyarakat Adat Perpatih memakai sistem kekeluargaan yang unilateral atau unilineal (di
susur galurkan kepada satu pihak sahaja) dan matrilineal (susur galur menurut ibu). Oleh

yang demikian, sistem Adat Perpatih mengutamakan keturunan kepada nisab sebelah ibu.

Terdapat beberapa konsep penting apabila membincangkan sistem kekeluargaan
dalam Adat Perpatih. Konsep-konsep tersebut ialah perut, suku, semenda-menyemenda
dan berkedim. Dari dasar unilineal-matrilineal maka timbullah konsep suku sebagai teras

pegangan di dalam Adat Perpatih. Perkataan suku itu bererti keluarga atau kaum.

9 M.Nasroen, Dasar Falsafah Adat Minangkabau, h.21.




Menurut Idris Tain, suku bukanlah mengandungi anggota yang mempunyai
hubungan kekeluargaan yang jelas tetapi hanya pengelompokan anggota masyarakat yang
telah ada sejak zaman tradisional.'® Satu-satu suku itu dipecah-pecahkan kepada pecahan
yang kecil iaitu perut.'' Anggota-anggota yang membentuk perut itu mempunyai

hubungan kekeluargaan yang jelas dan mereka berasal dari nenek yang sama.

Anggota-anggota perut ialah mereka yang dilahirkan dari perut yang sama.
Misalnya sesuatu perut itu dipanggil ‘perut Rokiah’. ‘Perut Rokiah’ ini terdiri dari diri
Rokiah sendiri sebagai pangkalnya, anak-anaknya, anak-anak kepada anak-anak
perempuannya dan seterusnya. Secara teori anggota-anggota perut itu tiada hadnya iaitu
boleh terdiri daripada beberapa generasi. Tapi biasanya, kebanyakan perut terjumlah
kepada tiga atau empat generasi sahaja. Ini kerana tiap-tiap perut mempunyai
kecenderungan untuk berpecah kepada beberapa perut apabila ibunya meninggal dunia.
Umpamanya, Rokiah mempunyai 3 orang anak iaitu Hasnah, Habibah dan Hamidah.
Maka wujudlah ‘perut Hasnah’, ‘perut Habibah’ dan ‘perut Hamidah’. Pada masa dahulu
apabila seseorang gadis dikahwinkan pada usia yang amat muda, dia mungkin dapat

melihat keturunannya sampai ke piut. Pada masa ini seorang perempuan itu biasanya

hanya sempat hidup untuk melihat cucu.

Setiap perut dalam satu-satu suku mempunyai ketua masing-masing iaitu Buapak
dan anggota-anggota dalam perut itu dikenali sebagai anak buah. Seseorang Buapak itu
bertanggungjawab terhadap anak buahnya. Beliau dipilih oleh anak-anak buah dalam
perutnya sendiri menurut persetujuan ramai. Perasaan persaudaraan amat kuat di

kalangan anggota-anggota perut.

19 1dris Haji Tain, “Beberapa Konsep Penting Dalam Sistem Adat Perpatih Negeri Sembilan”, Kertas Kerja

Seminar Persejarahan dan Adat Perpatih, Majlis Belia Negeri Sembilan, April 1974.

""" Abdul Rahman Bin Hj. Mohammad, Dasar-Dasar Adat Perpatih, (Kuala Lumpur; Penerbit Pustaka

Antara, 1964), h.30.




Dalam perkembangan selanjutnya perut-perut yang mengakui sama nenek
moyang menggabungkan kepada satu kumpulan yang lebih besar. Orang Minangkabau

berasal dari empat suku iaitu Suku Koto, Suku Piliang, Suku Budi dan Suku Caniago.

Orang Minangkabau yang ‘merantau’ ke Negeri Sembilan datang secara
berkumpulan kecil dan hidup berkampung-kampung mengikut kampung asal mereka.
Peneroka-peneroka pertama yang datang pada amnya berasal dari Paya Kumbuh, Seri
Lemak, Rungkal dan Tanah datar. Bila mereka sampai di sini, mereka mengelompokkan
diri ke dalam beberapa kelompok berdasarkan daerah asal mereka. Dengan ini

terbentuklah dua belas kelompok yang dinamakan suku.

Suku dua belas itu terdiri dari suku Biduanda, Batu Hampar, Seri Melenggang,
Tanah Datar, Mungkal, Seri Lemak, Tiga Batu, Tiga Nenek, Paya Kumbuh, anak Melaka,
Anak Acheh dan Batu Belang. Di antara dua-belas suku tersebut, suku Biduanda
mempunyai kedudukan yang istimewa iaitu berhak menyandang jawatan Undang Luak.
Ini disebabkan suku Biduanda dianggap sebagai suku peribumi yang sesungguhnya
merupakan orang asal di Negeri Sembilan. Sedangkan suku-suku lain itu ialah orang
mendatang iaitu peneroka-peneroka dari Minangkabau, Melaka dan Acheh. Menurut

M.B. Hooker,

“Traditionally, there are twelve olans in Negeri Sembilan

though not all twelve are represented in each adat district in the state. The
Biduanda or Waris olan is theoritically preminent as representing the origional
inhabitants of-the-land. The other eleven olans are imigrants from Sumatera and

hold their land by purchase from Biduanda.'

Setiap suku itu merupakan suatu ikatan keluarga, maka hubungan antara mereka
itu adalah rapat dan saling bantu-membantu. Dalam sistem ekonomi, tanah pusaka pada

konsepnya adalah hak milik bersama perut dan suku. Masing-masing ada hak untuk

12

Hooker, M.B., Adat Laws in Modern Malaya, (K.L: Oxford University Press, 1972), h.21.

10



mengerjakan serta memakan hasil dari tanah pusaka tersebut. Jadi dengan sendirinya satu
unit kekeluargaan itu merupakan satu unit yang bekerjasama dalam bidang ekonomi.
Tanggungjawab terhadap tanah dan pengerjaannya adalah tanggungjawab bersama

seluruh anggota.

Dari sudut sosial pula, tanah pusaka merupakan tanah tempat tinggal. Tiap-tiap
perut ada tempat tinggalnya sendiri dan besar kemungkinannya anggota-anggota tiap-tiap

perut itu berjiran antara satu sama lain. Oleh itu, timbullah perhubungan hari-hari seperti:

Sehalaman sepermainan
Seperigi sepermandian

Sejamban seperulangan

Setiap suku mempunyai ketuanya sendiri yang dikenali sebagai Lembaga.
Lembaga ini dipilih dan dilantik oleh anak-anak buahnya menerusi Buapak mereka.
Lembaga bertanggungjawab terhadap segala hal yang berlaku dalam perut-perut yang

bergabung dalam sukunya.
= o

Hubungan persaudaraan antara suku melampaui batasan-batasan daerah. Misalnya
orang dari suku Seri Lemak di Kuala Pilah masih ada hubungan persaudaraan dengan
orang Seri Lemak di Jelebu atau di daerah-daerah lain. Pada anggota Adat Perpatih,
kekeluargaan itu menjadi asa hidup iaitu perlindungan, ketenteraman, pertolongan,
tempat mengadu dan lain-lain. Oleh yang demikian, walau di mana-mana pun seseorang

itu berada, Adat menggalakkan dia mencari keluarga.

Dekat cari waris

Jauh cari suku

11



Keluarga sedarah nisab ibu ini termasuklah anggota-anggota perut dan suku yang
dianggap sedarah kerana berasal dari moyang perempuan yang sama turun-temurun di
sebelah perempuan. Anggota-anggota keluarga sedarah nisab ibu Ego ialah memanggil
emaknya mak atau ibu, emak kepada emaknya di wan, emak kepada wan dipanggil
nenek, emak kepada nenek dipanggil moyang dan seterusnya dipanggil nenek moyang

sahaja.

Adik beradik lelaki dan perempuan kepada emak Ego. Adik beradik lelaki kepada
emak Ego dikenali sebagai Buapak kedim atau bapak sanak ibu. Ego memanggil mereka

dengan panggilan mak atau pak.

Adik beradik lelaki dan perempuan kepada wan, nenek dan nenek moyang Ego
juga dapat dikenali dengan panggilan tertentu. Adik beradik lelaki wan dikenali sebagai
datuk sanak ibu dan dipanggil ‘tok’, adik-beradik perempuan kepada wan dikenali
sebagai wan sanak ibu dan dipanggil wan. Adik beradik yang lebih tua dalam keluarga
Ego sendiri dipanggil abang (lelaki) dan kakak (perempuan). Adik beradik Ego yang

lebih muda dikenali sebagai adik dan dipanggil dengan nama sahaja.

Saudara pupu Ego sebelah ibu pula dikenali sebagai sanak ibu, sanak datuk, sanak
moyang dan seterusnya. Sanak ibu ialah sepupu, sanak datuk pula ialah dua pupu dan

sanak nenek pula ialah tiga pupu dan seterusnya.

Kalau Ego itu seorang lelaki, maka anaknya, anak kepada anaknya dan seterusnya
tidak termasuk dalam keluarga sedarah nisab ibu. Tetapi kalau Ego seorang perempuan,
hanya keturunan dari anggota-anggota perempuan keluarga sedarah nisab ibu sahaja

dikira sebagai termasuk dalam lingkungan sedarah nisab ibunya itu."?

Tidak kira sama ada Ego itu lelaki atau perempuan yang termasuk dalam keluarga
sedarah nisab ibunya ialah anak kepada adik beradik perempuannya atau anak buah serta

keturunan mereka sebelah perempuan. Termasuk juga dalam keluarga sedarah nisab ibu

13 Nordin Selat, Sistem Sosial Adat Perpatih, h.35.




Ego ialah adik beradik tiri, sama emak lain bapa. Ikatan Ego dengan emak saudara dan

bapa saudara sebelah ibunya lebih erat.

Kategori keluarga seterusnya ialah keluarga kedim. Umumnya kedim itu
bermaksud saudara. Semua anggota suku adalah berkedim antara satu sama lain.
Terdapat dua jenis kedim iaitu kedim biasa dan kedim dekat atau kedim benar. Kedim
dekat pada Ego ialah kedim yang boleh memberi kata putus dalam sesuatu hal. Misalnya,

krisis keluarga diselesaikan oleh kedim yang dekat ini.

Terdapat beberapa tujuan berkedim dan menerima kedim. Pertamanya ialah
ketiadaan anak perempuan. Anak perempuan penting untuk perkembangan suku dan juga

anak perempuan perlu untuk mewarisi harta pusaka.

Adat Perpatih membenarkan satu-satu kelamin itu mengambil anak dari luar suku
untuk dijadikan anak sendiri. Perbuatan mengambil anak angkat ini dipanggil

. 4
‘mengedimkan budak’. 1

Menurut konsep am Adat Perpatih, terdapat dua jenis lembaga anak angkat iaitu
kedim adat dan kedim pusaka dan kedim adat pada Lembaga. Kedim adat dan pusaka

jalah mengambil seseorang sebagai anak angkat penuh. Menurut E.N. Taylor

“ Full adoption means that, the relationship
constituted between the parties is in all
respects equal to that between a natural
mother and child”. °

Menurut Ahmad Ibrahim pula;

Full adoption (kadim adat dan pusaka)
Gives a woman ( and her children whether

born before or after the adoption ) all

”_ Abdul Rahman B. Hj. Mohammad, Dasar-dasar Adat Perpatih, h.45
. Dipetik dari Abdullah Siddik, Pengantar Undang-Undang Adat di Malaysia, h.177.




the rights of inheritance and all
responsibilities beloging to the natural
daugthers and grandauthers of her

adopter”. e

Jika mengenai seseorang perempuan, maka kedim adat dan kedim pusaka
memberi kepadanya semua hak warisan dan semua tanggungjawab kepunyaan anak
perempuan dan cucu perempuan ibu angkatnya. Sedangkan seorang lelaki, jika diambil
sebagai anak angkat penuh, dia boleh dipilih menjadi penghulu dalam suku ibu

angkatnya.

Kedim adat pada Lembaga bermaksud pengambilan anak angkat ‘terbatas
iaitu seorang anak perempuan dari sukunya sendiri atau dari sebahagian sukunya diambil
sebagai anak angkat kepadanya diberi hak hanya atas harta yang ditetapkan dan telah

diberikan kepadanya semasa hidup ibu angkatnya. 17

Pengambilan anak angkat boleh dilakukan dalam lingkungan seperut atau
berlainan perut tetapi masih dalam satu suku atau di luar suku sama sekali. Suami yang
hendak mengambil anak angkat itu hendaklah mendapat persetujuan dan kebenaran suku
si isteri. Apabila telah mendapat persetujuan dari kedua pihak, maka barulah anak angkat
itu diterima dan pengambilannya akan disahkan oleh suku yang menerima dengan

upacara ‘mengedim budak’.

Seterusnya, ‘berkedim’ ini juga bertujuan untuk menerima orang luar atau orang
dagang menjadi saudara. Seseorang anak dagang itu ada status dalam Adat Perpatih.
Orang-orang yang tidak berkedim dikatakan ‘dagang hanyut’. Ini disebabkan yang
memberi status pada orang dagang ialah suku. Apabila menjadi anggota suku bermakna

dia mempunyai saudara mara dan kumpulan.

' Di petik dari Abdullah Siddik, Pengantar Undang-Undang Adat di Malaysia, h.177.
" Di petik dari Abdullah Siddik, Pengantar Undang-Undang Adat di Malaysia, h.177.

14



Sebenarnya, istilah ‘kedim’ ini bermaksud ‘saudara’. Oleh yang demikian,
upacara ‘mengedim’ itu tidak lain daripada mengaku bersaudara. Tegasnya, melalui
upacara mengedimkan anak membolehkan seseorang itu menjadi anggota kepada satu

perut walaupun ia tidak mempunyai hubungan darah sama sekali.

Kategori keluarga yang seterusnya dikenali sebagai keluarga sedarah sebelah
bapa. Ini ialah keluarga sedarah Ego yang tidak seperut dan tidak sesuku iaitu dari perut
dan suku ayahnya. Hubungan darah antara Ego dengan ayahnya diakui walaupun
berlainan suku. Dalam lingkungan rumahnya, ayah Ego berkuasa terhadap Ego adik
beradik serta ibu Ego. Tetapi dalam hal perut dan suku, misalnya tentang perkahwinan
Ego, yang mempunyai kuasa ialah abang atau adik lelaki emak Ego. Namun demikian,
peranan ayah tetap penting lebih-lebih lagi apabila Ego itu seorang perempuan di mana

ayah itu merupakan wali baginya.

Sistem kekeluargaan yang seterusnya dikenali sebagai ‘keluarga semenda’.
Keluarga semenda ini terbentuk melalui perkahwinan Ego. Diketahui umum bahawa
dalam masyarakat Adat Perpatih di Negeri Sembilan mengandungi duabelas suku yang
mengamalkan sistem perkahwinan yang berbentuk ‘exogamy’ iaitu tidak boleh

berkahwin dalam sukunya sendiri.

Bagi seseorang yang mendatang ke dalam satu-satu suku yang lain dari sukunya
sendiri melalui perkahwinan maka dia dipanggil ‘orang semenda’. Sementara anggota-
anggota suku yang didatangi itu pula dinamakan ‘tempat semenda’. Tiap-tiap golongan
sama ada orang semenda atau orang tempat semenda mempunyai kewajipan dan

kekuasaan masing-masing.

Seseorang itu boleh menjadi orang semenda dan orang tempat semenda dengan
serentak. Hal ini berlaku apabila dia berkahwin. Pembahagian kepada dua jenis orang
tersebut mustahak bagi menentukan hak dan kewajipan yang berlainan dari kedua pihak

terhadap suku keseluruhan. Hak dan Kewajipan ini timbul balik yang bertujuan untuk



kepentingan bersama. Kedudukan orang semenda di tempat semenda mendapat

penghargaan diri yang selayaknya seperti yang terdapat di dalam perbilangan ini,

Orang semenda di tempat semenda
Jika cerdik tempat berunding

Jika bodoh disuruh arah

Yang berani dibuat kepala lawan
Kalau kaya hendakkan emas

Kalau alim hendakkan ilmu

Kesimpulannya, prinsip nisab ibu menentukan batas dan keanggotaan kelompok
kekeluargaan. Tetapi perhubungan persemendaan meluaskan hubungan antara anggota

masyarakat di luar kelompok kekeluargaan itu sendiri.
1.2.3. Sistem Politik

Dari segi politik, pentadbiran adalah tersusun rapi seolah-olah suasana
politik mereka tidak bergolak. Dari sini kita dapat lihat semacam ada dasar pembahagian
kuasa atar desentralisasi yang bukan sahaja di peringkat negeri tapi juga di peringkat
masyarakat itu sendiri. Ini menunjukkan betapa kemasnya politik dan pentadbiran dalam

masyarakat Adat Perpatih.

Negeri Sembilan terbahagi kepada empat belas daerah adat atau luak iaitu seri
Menanti, Tampin, Sungai Ujung, Jelebu, Johol, Rembau, Ulu Muar, Jempul, Terachi,
Gunung Pasir, Inas, Gemencheh, Air Kuning dan Linggi. '8 Di antara empat belas luak itu,
empat buah luak yang utama ialah sungai Ujung, Johol, Rembau dan Jelebu. Ketua bagi

luak yang empat ini dipanggil Undang.

'8 Nordin Selat, Sistem Sosial Adat Perpatih, h.55.

16



Adat Perpatih di Negeri Sembilan mengamalkan sistem demokrasi 1aitu
kedaulatan di tangan rakyat. Dasar demokrasi ini terdapat dalam perbilangan Adat

Perpatih seperti berikut;

Raja menobat di alam

Penghulu menobat di luak

Lembaga menobat di dalam lingkungan
Ibu bapa menobat pada anak buahnya

Orang banyak menobat pada terataknya

Kepimpinan dalam Adat Perpatih berlandaskan dua konsep iaitu muafakat dan
budi. Kedua-duanya merupakan nilai yang asas dalam Adat Perpatih. Sebelum seseorang
itu boleh dipertimbangkan untuk menjadi pemimpin dia mestilah memenuhi sifat-sifat
sebagai seorang pemimpin seperti perwatakan yang baik, badan yang sihat, berakal dan
waras fikiran. Pemimpin dalam suku dan diberi hak keutamaan kepada waris yang paling

dekat umpamanya saudara seibu, sebapa, sepupu atau sanak ibu dan sebagainya.

17



BIBLIOGRAFI

Senarai buku-buku rujukan :

o

(8]

A Dictionary of the Social Sciences, Tavistock Publications, Great Britain, 1964

Abdul Rahman bin Hj. Muhammad, Dasar-dasar Adat Perpatih, Pustaka Antara,
Kuala Lumpur, 1964.

Abdullah Siddik, Pengantar Undang-undang Adat Perpatih di Malaysia,

University Malaya, Kuala Lumpur, 1975.
Al-Haji Othman bin Al-Haji Mohd Said, Kitab Pendahuluan Faraid, (Penggal I),
Al-Ahmadiah Press, Singapore 4, 16/67, 1968.

Azizi Deraman, Masyarakat dan Kebudavaan Malaysia, Kementerian

Kebudayaan Belia dan Sukan, Kuala Lumpur, 1975.
Hasbi Ash Shiddieqy, Prof., Fighul Mawaris. Hukum-hukum Warisan Dalam

Svari’at Islam, Bulan Bintang, Jakarta, 1973.

Hassan, A., Al-Furgan (Tafsir Quran). Penerbit PAP, Kelantan, 1974.

Hooker, Readings in Malay Adat Laws, Singapore University Press, Singapore,

1970.

, Adat Laws in Modem Malay, Oxford University Press, Kuala
Lumpur, 1972.

. Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi. Pustaka Antara, Kuala Lumpur, 1970.

. Mawardy Muhammad, Ilmu Faraid, Penerbit Sa’adijah Putra, Padang Panjang,

1966.

. Nordin Selat, Sistem Sosial Adat Perpatih, Utusan Melayu, Kuala Lumpur, 1976.
. Umar Abdullah, Ahkam al Mawaris fi al Svariah ak-islamiah, Cetakan ke 4, 1966.




Senarai Latihan Ilmiah:

14. Azizan Kassim, Kedudukan Wanita Dalam Masvarakat Melayu Beradat Perpatih

15.

di Negeri Sembilan, Tesis M.A., University Malaya Kuala Lumpur, 1969.

Mat Zean Aziz, Tanah Pusaka Dalam Adat Perpatih, Latihan Ilmiah Tahun

Kepujian, University Malaya, Kuala Lumpur, 1977/78.

16. Ujang bin Tahar, Adat Kekeluargaan Di Kalangan Masyarakat Melayu. Bentung.

Pahang dan Pandangan Islam Terhadapnya. Latihan Ilmiah Tahun Kepujian,

Universiti Kebangsaan Malaysia, Kuala Lumpur, 1975/76.

Kertas Seminar :

17.

18.

19.

20.

Abbas bin Haji Ali, Haji., Sebahagian Dari Dasar Hidup, Kertas kerja Seminar

Persejarahan Adat Perpatih, Anjuran Majlis Belia Negeri Sembilan, Pada 10 — 12
April 1974, (stensilan).

Abdllah Siddik, Adat Modenisasi. Kertas kerja Seminar Persejarahan Adat
Perpatih, Anjuran Majlis Belia Negeri Sembilan, Pada 10 — 12 April 1974,

(stensilan).

Idris bin Haji Tain, Beberapa Konsep Penting Dalam Sistem Adat Perpatih,

Kertas kerja Seminar Persejarahan Adat Perpatih, anjuran Majlis Belia Negeri
Sembilan, Pada 10 — 12 April 1974, (stensilan).

Samad Idris, Datuk, Kemurnian Dalam Adat Perpatih, Kertas kerja Seminar

Persejarahan Adat Perpatih, anjuran Majlis Belia Negeri Sembilan, Pada 10 — 12

April 1974, (stensilan).



