ETOS MELAYU:

PERSPEKTIF ADAT PERPATIH

ABDUL RAZAK BIN HAJI LIDUN

PROJEK YANG DIKEMUKAKAN UNTUK MEMPEROLEHI 1JAZAH
SARJANA SASTERA

FAKULTI SAINS KEMASYARAKATAN DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA
KUALA LUMPUR

1999



o

=
@%@:

UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA

JABATAN PERSURATAN MELAYU

QOleh

ABDUL RAZAK BIN HAJI LIDUN

Projek Sarjana ini telah diterima oleh Jabatan Persuratan Melayu untuk
memenuhi sebahagian keperluan Ijazah Sarjana Sastera pada sesi 1998/99

) - 27. 4.99
Penﬁlia o~ Tarikh
-—-—"""-\
L_ﬁmmu%a(uhu 20 .. 4.
Pemeriksa Kédua Tarikh

- - - - -~
7 30 Apr/ 99.
Wn Tarikh
Jab ersuratan Melayu




PENGAKUAN

Saya akui karya ini adalah hasil kerja saya sendiri kecuali nukilan dan

ringkasan yang tiap-tiap satunya telah saya jelaskan sumbemya.

1 Oktober, 1998 ABDUL RAZAK BIN HJ LIDUN

A 6864

ii



i

PENGHARGAAN

Sesungguhnya Allah s.w.t. yang maha berkuasa dan layak menerima puji-pujian.
Oleh itu saya bersyukur kerana limpah-Nya segala kekuatan fizikal dan mental
dapat saya melengkapkan projek ini walaupun berhadapan dengan rintangan
ketika kerja-kerja menyiapkannya.

Kepada Ketua Jabatan Persuratan Melayu, Profesor Madya Dr. Noriah Mohamed
saya amat berterima kasih kerana sering memberi semangat dan dorongan kepada
saya. Kepada pensyarah penyelia, Profesor Madya Dr. Sidek Fadzil, saya banyak
terhutang budi kerana kesabarannya dalam membimbing dan menasihati saya
semasa kerja-kerja menyiapkan projek ini. Kepada Profesor Madya Dr. Amran
Kasimin, Profesor Madya Dr. Abdul Rahman Napiah, Profesor Madya Dr. Shafie
Abu Bakar, Dr. Hanafi Dolah , hatta kepada semua pensyarah Jabatan Persuratan
Melayu saya amat terhutang budi . Kemesraan staf sokongan Jabatan Persuratan
Melayu juga amat bernilai kerana menjadi sumber inspirasi yang kekal dalam
kenangan saya buat selama-lamanya.

Akhirnya, kepada semua pihak yang turut serta memberi bantuan dan dorongan,
saya ingin merakamkan setinggi-tingginya penghargaan dan kepada Allah saya
mengadu untuk ganjaran yang mutlak dan abadi.

ABDUL RAZAK BIN HAJI LIDUN
BT. 19 JALAN SEREMBAN
JELEBU.



v

ABSTRAK

Kajian yang dijalankan ini adalah untuk melihat etos bangsa Melayu daripada
perspektif Adat Perpatih yang diamalkan oleh sebahagian besar orang Melayu di
Negeri Sembilan. Etos sesuatu bangsa itu sebenarnya berakar umbi sejak turun-
temurun. Sehubungan itu, kajian ini akan memeriksa kata-kata adat yang menjadi
rukun hidup masyarakat Adat Perpatih untuk dianalisis. Kajian ini bermatlamat
untuk mengetahui sama ada Adat Perpatih yang diamalkan oleh orang-orang
Melayu di Negeri Sembilan itu merupakan peraturan yang bersifat lengkap.
Kajian ini juga ingin melihat Adat Perpatih yang menjadi pegangan orang Melayu
Negeri Sembilan itu adakah dapat dianggap sebagai boleh diterimapakai dan
dapat bertahan hingga hari ini. Akhimya kajian ini ingin memeriksa adakah Adat
Perpatih itu berlandas hukum Islam.Pada akhir kajian ini, didapati bahawa orang-
orang Melayu pengamal Adat Perpatih di daerah Jelebu sebenarnya telah
mempunyai sistem hidup yang begitu teratur dan lengkap yang menjadi asas
kepada etos bangsa itu. Keputusan kajian menunjukkan pertama, Adat Perpatih
yang diamalkan oleh orang-orang Melayu di daerah Jelebu adalah merangkumi
aspek sosial, ekonomi dan politik. Kedua, Adat Perpatih mampu bertahan hingga
ke hari ini, khasnya di daerah Jelebu kerana ia masih diamalkan dalam kehidupan
seharian. Ketiga, Adat Perpatih yang menjadi pegangan sebahagian besar orang

Melayu di daerah Jelebu tidak bercanggah dengan tuntutan agama Islam.



KANDUNGAN

PENGAKUAN
PENGHARGAAN
ABSTRAK

KANDUNGAN

PENDAHULUAN

0.1 Latar Belakang

0.2  Penyataan Masalah dan Objektif Kajian
0.3  Kepentingan Kajian

0.4  Definisi Istilah

0.5  Batasan Kaiian

0.6  Metodologi Penyelidikan dan Teori

0.7  Kajian Lepas

BABI: ETOS DAN KEBUDAYAAN MELAYU

1.1 Pengenalan

1.2 Karya Sastera Tradisional Sebagai Sumber Etos Melayu
1.3 Kebudayaan Melayu dalam Konteks Zaman Kini

1.4  Kesimpulan

BAB 11: ETIKA SOSIAL

2.1 Pengenalan

2.2 Etika Sosial Adat Perpatih
2.3 Etika Pergaulan

2.4  Etika Berjiran

25 Etika Menuntut llmu

2.6 Etika Penghakiman

2.7 Kesimpulan

Halaman

1

il

v

vii

xvi
Xvii
XX
xxi
XXvi

IS s IS
~1 W2

29
33
38
45
54
58
63



BAB IIL: ETIKA EKONOMI

N

3.
3.

3.3
3.4

Pengenalan

Etika Ekonomi Adat Perpatih

4.2.1 Nilai Maruah dalam Ekonomi
4.2.2 Nilai Kegigihan Mencari Harta
4,23 Nilai Muafakat

Ekonomi daripada Pandangan Islam
Kesimpulan

BAB I'V: ETIKA POLITIK

4.1
4.2

43
4.4

PENUTUP
BIBLIOGRAFI
LAMPIRAN 1

LAMPIRAN 2
LAMPIRAN 3

Pengenalan

Etika Politik Adat Perpatih
4.2.1 Nilai Demokrasi
4.2.2 Nilai Mufakat

42.3 Nilai-Nilai Islam

Nilai Kepimpinan dalam Masyarakat Adat Perpatih

Kesimpulan

66
68
74
75
78
80
83

86
89
95
97
98
100
104

106
119
126

127
129

vi



BAB IV

ETIKA POLITIK

4.1 Pengenalan

Setiap negara di dunia ini mempunyai pemimpin. Pemimpin diperfukan untuk
bertanggungjawab membentuk kerajaan di sesebuah negara. Proses ini dianggap
sebagai amalan politik yang biasa. Bagaimanapun untuk menjelaskan maksud politik itu

secara umumnya ditafsirkan sebagai:

Ilmu dan seni kerajaan, sains yang berkaitan dengan
bentuk, organisasi dan pentadbiran sesebuah negara, atau
sebahagian daripadanya, dan berkaitan dengan peraturan
hubungan sesebuah negara dengan negara-negara yang

. 149
lain.

Seperti yang telah dijelaskan, pemimpin adalah diperlukan untuk mengetuai

sesebuah negara atau institusi. Secara umumnya perkataan pemimpin itu bermaksud:

M9 A R. Ball, Politik Dan Kerajaan Moden ( Terjemahan ), Dewan Bahasa dan Pustaka, Kuala Lumpur,
1993, him. 1.



87
... @ leader 15 someone who has the potential ability, the

power, to influence the way other people behave, "

Sehubungan itu, pemimpin negara dipilih dalam beberapa cara. Oleh itu, antara
sebuah negara dengan sebuah negara lain terdapat perbezaan dalam penentuan untuk
memilih pemimpin. Perbezaan ini dalam istilah politiknya dinamai pengelasan sistem

politik, Tipologi umum pengelasan sistem politik itu adalah seperti berikut:

1) Sistem Demokratik Liberal
2) Demokrasi Sosialis

3)  Autokrasi Autoritarian’'

Dalam demokratik liberal kuasa rakyat untuk menentukan pemimpin amat jelas.
Pemimpin ditentukan melalui proses pilihan raya di mana terdapat lebih daripada satu
parti politik yang bersaing untuk merebut kuasa politik. Sementara sistem demokrasi
sosialis pula mempunyai satu parti politik yang mengamalkan satu ideologi sosialis.
Mengikut sistem ini kerajaan mengawal setiap aktiviti swasta dan konsep pemisahan
kuasa tidak wujud dalam sistem tersebut. Sistemn politik yang berpegang dengan
autokrasi pula adalah sistem pemerintahan selain daripada sistem demokratik liberal dan
sistem demokrasi sosialis. Tegasnya sistem autoritarian ini termasuk sistem rejim

konservatif dan rejim tentera.

150 & Lewin, * Field Theory in Social Science™ dalam Ronald C. Federico, Sociclogy { Second Edition ),
Addison- Wesley, Philippines, 1979, hlm. 253.
1! 1bid, him. 51.



88
Dalam hubungan sistem politik ini, konsep demokrasi dianggap sebagai satu

sistem yang terbaik kerana sistem ini memberi peluang kepada rakyat untuk
menentukan pemimpin mereka sendiri. Dengan kata lain, sistem demokrasi ini
membuktikan bahawa rakyat berkuasa untuk memilih pemimpin yang paling layak bagi
mereka dan negara. Kalau dilihat pengertian demokrasi itu ialah pemerintahan yang

diuruskan oleh rakyat dalam sesuatu masyarakat.'*”

Bagaimanapun, apa sahaja sistem politik yang diamalkan dalam sesebuah negara
itu, matlamat utamanya pemimpin ialah untuk mendapatkan kuasa politik. Dalam

hubungan ini kuasa politik boleh didefinisikan sebagai:

Keupayaan mempengaruhi tingkahlaku orang lain melalui
bentuk sekatan yang tertentu. Sekatan mungkin berbentuk
paksaan ataupun pujukan. Kuasa boleh disokong oleh
ganjaran atau hukuman dan boleh digunakan dalam
bentuk yang positif dan yang negatif. Oleh itu pemimpin
politik boleh mendapatkan kepatuhan pada keinginan
mereka dengan menjanjikan kekayaan atau penghormatan
kepada para penyokong mereka atau mereka boleh
mengugut untuk menafikan ganjaran yang sedemikian
kepada yang menentang. Kebanyakan pengguna kuasa

politik menggunakan kedua-dua unsur ini.'??

132 ¥ Ramanathan, Konsep Asas Politik, Dewan Bahasa dan Pustaka, Kuala Lumpur, 1688, hlm. 22
5 AL R. Ball, hlm. 30



8%

4.2  Etika Politik Adat Perpatih

Menurut ahli sosiologi yang berpegang kepada teori “Structural-Functional” mereka
menyatakan bahawa masyarakat terbentuk daripada satu set nilai umum. Nilai umum ini
diperolehi oleh anggota sesebuah masyarakat sejak awal lagi daripada keluarga dan

kemudiannya diwarisi pula oleh genarasi terkemudiannya.

Sehubungan itu menyentuh tentang aspek politik pula, berdasarkan teori

“Structural-Functional " ini, mereka menyebutkan:

In a legal system of authority, a society’s values shape its
laws and political policies. If people values achievement,
the law will protect the right to achieve. If people value
freedom, the law will protect freedom and social policy
will encourage freedom — no one will be forced to pratice
a particular religon, for example, and marriage will be a
matter of personal choice. It is the political institions that
pass law and develop policies that reflect the values of the

population,

Jesteru itu, memang tepat teori “Structural-Functional’ yang menyatakan

bahawa masyarakat mempunyai satu set nilai yang menjadi sandaran mereka. Dalam

% 1 R. Eshleman & B. G. Cashion, hlm. 420,



90
hubungan Adat Perpatih, masyarakat tersebut mempunyai nilai-nilai yang tersendiri

dalam sistem politik mereka. Nilai-nilai tersebut diteruskan kesenambungannya dari

satu genarasi ke genarasi yang kemudiannya.

Dalam sistem politik Adat Perpatih yang diamalkan oleh masyarakat Negeri
Sembilan, Yang Dipertuan Besar merupakan teraju yang tertinggi . Hal ini ditegaskan

oleh Nordin Selat :

Teraju politik yang tertinggi sekali ialah Yang Dipertuan
Besar biasanya dikenali sebagai Yamtuz;n. Dalam
perbilangan adat baginda disifatkan “ keadilan “ -
menjelaskan fungsi baginda sebagai penyelesai dan

hakim tertinggi dalam sebarang masalah Adat.'”’

Sehubungan ijtu, struktur kepimpinan dalam sistem politik Adat Perpatih ini

(lihat Lampiran 3 ) dapat diperjelaskan melalui kata-kata adat berikut:

Di atas raja

Di tengah undan;g

Di bawah lembaga

Raja berdaulat dalam alam
Penghulu berdaulat dalam luaknya

Lembaga bemobat dalam lingkungannya

'3 Nordin Selat, hlm. 55.



91
Buapak bernobat dalam anak buahnya.'*®

Berdasar kepada perbilangan di atas, jelas memperlihatkan hiraki raja atau Yam
Dipertuan Besar sebagai pemimpin tertinggi dalam sistem Adat Perpatih.
Bagaimanapun, baginda tidak mempunyai kuasa untuk campurtangan dalam hal ehwal
yang berlaku dalam sesebuah Juak. Dalam hubungan pengagihan kuasa ini, kata-kata

adat menyatakan:

Beruang-ruang bak durian
Berlopak-lopak bak sawah
Berumpuk seorang satu

Berpunya masing-masing'

Dalam sistem kuasa yang diamalkan oleh masyarakat Adat Perpatih, pengagihan
kuasa itu bermula di peringkat yang paling bawah, iaitu yang dipanggil buapak,
kemudian lembaga, undang dan yang teratas pada hiraki sistem kuasa itu ialah Yam
Dipertuan Besar. Pemimpin-pemimpin tersebut pula mempunyai bidang kuasa yang

tertentu pada kumpulan yang tertentu. Sehubungan itu, kata-kata adat menyatakan:

Alam beraja

Luak berpenghulu

130 Nor Hasiah bt. Harun, Nilai Etika Dalam Perbilangan Adat Perpatih Menurut Pandangan Islam. .
Latihan Ilmiah, Jabatan Al-Quran dan al-Sunnah, UKM, Ses1 1990/91.

37 A, Samad Idris, Kertas Kerja “ Secebis Mengenai Adat Perpatih; Nilai Dan Falsafahnya ™, Seminar
Kerapatan Adat Negeri Sembilan pada 24 Juiai, 1996.



Suku berlembaga

Anak buah beribu buapak'*®

Merujuk kepada kata adat itu, jelas menunjukkan bahawa negeri atau dalam
istilah adatnya “alam” dikendalikan oleh raja ** Yam Dipertuan Besar ““. Oleh itu perkara
yang membabitkan soal-soal negeri akan diputuskan oleh raja. Sementara penghulu
atau dengan kata lain undang mempunyai kuasa dalam perkara yang berkaitan dengan
luak atau daerahnya. Dalam perkara yang terbit di kalangan suku pula, bidang kuasa
terletak di tangan lembaga. Lembaga bertanggungjawab menyelesaikan masalah yang
terjadi dalam lingkungan sukunya sekadar bidang kuasa yang mengizinkannya
bertindak. Akhirnya, buapak pula bertanggungjawab terhadap anak buahnya. Perkara
yang bersabit dengan anak buah akan diambil tindakan oleh oleh buapak. Di sini jelas
membuktikan dalam sistem pemerintahan Adat Perpatih telah dipraktikkan sistem

pengagihan kuasa.

Buapak dilantik oleh anak buah sebagai ketua mereka. Buapak mempunyai
kuasa di kalangan kelompok anak buahnya sahaja. Bidang kuasanya terbatas kepada
hal-hal vyang berlaku dalam kelompoknya dan menyelesaikan perkara-perkara yang

ringan seperti yang dikatakan dalam adat:

Luka cungit

Pecah berdarah'”’

'8 ‘remubual dengan Dato’Ombi Abdul Ghani Shamarudin pada 20 Jun, 1998,
*? Thid.



93
Dengan itu, jelas bidang kuasa buapak hanya terhadap perkara-perkara kecil.

Sekiranya berlaku dalam kelompoknya perkara-perkara lebih berat perkara tersebut
harus dirujuk kepada peringkat yang lebih tinggi, iaitu lembaga untuk menyelesaikan.
Lembaga pula ialah ketua dalam suku. Suku terbentuk daripada beberapa perut.
Lembaga dilantik berdasarkan persetujuan bersama antara perut-perut. Lembaga
mempunyai bidang kuasa yang lebih berat berbanding dengan buapak. Ketua dalam
luak ( daerah ) pula dipanggil undang. Undang dicalonkan dari satu suku waris, iaitu
suku asal atau suku yang pertama sekali. Suku ini ialah suku Biduanda.'® Undang
memainkan peranannya sebagai pemimpin dalam luaknya. Beliau juga berperanan
sebagai hakim. Sebarang perkara yang berlaku dalam luak, undang akan menyelesaikan
dan menghukum pada pihak yang bersalah. Dalam menjalankan peranannya sebagai

pemimpin terhadap Iuaknya, prinsip yang digunakan seperti kata perbilangan adat:

Boleh menghitam dan memutihkan,
Boleh memanjang dan memendekkan,
Boleh mengesah dan membatalkan,
Keris penyalang kepada Undang,

Hidup mati kepada Undang. 161

Berdasar kata-kata di atas, undang mempunyai kuasa penuh terhadap rakyat
daiam luaknya. Walau bagaimanapun, undang tidak menggunakan kuasanya sewenang-

wenangnya sebelum mendapat nasihat dari majlis lembaganya. Dengan kata lain,

'8 Nordin Selat, hlm. 64.
11 Thid.



o4

keputusan undang bukan Kata putus bersendirian tetapi selepas mendapat pandangan

daripada orang besarnya terlebih dahulu.

Dengan kata lain, sistem politik masyarakat Perpatih di Negeri Sembilan itu
suatu susunan yang bersistematik. Maksudnya, kuasa itu tidak terletak di tangan
seorang sahaja sebagaimana yang diamalkan di setengah-setengah negara. Oleh itu
boleh dikatakan bahawa sistem pemerintahan dalam masyarakat Adat Perpatih ini
mengamalkan pemerintahan yang bercorak demokrasi di mana rakyat sebenarnya
mempunyai kuasa mutlak dalam pemerintahan. Walaupun pada dasamya kuasa
dipegang pada peringkat negeri oleh Yam Dipertuan Besar, undang pada peringkat
daerah, lembaga pada peringkat suku dan buapak pula pada peringkat perut, tetapi
mereka itu diangkat oleh orang ramai melalui proses pemilihan di mana kuasa orang

ramai menentukannya.

Bagi menjelaskan lagi kuasa orang ramai dalam pemilihan pemimpin dalam
masyarakat Adat Perpatih imi, sebagai contoh untuk memilih pemimpin di peringkat
perut, ahli dalam perut akan memilih seorang daripada mereka untuk diangkat menjadi
buapak. Mereka ini dipilih berdasarkan kepada beberapa ciri atau dengan kata lain
personaliti yang mengizinkan mereka memegang jawatan tersebut. Selepas
mendapatkebulatan suara, maka diangkat mereka menjadi buapak. Sebagai buapak,
mereka bertanggungjawab terhadap ahli-ahli dalam perut mereka. Seorang buapak

bertanggungjawab menyelesaikan perkara-perkara yang berlaku dalam perut mereka.



95
Kebulatan dalam pemuafakatan antara buapak-buapak terlantik pula pemimpin

vang dipanggil lembaga. Lembaga ini dilantik daripada salah seorang dalam perut-
perut dalam masyarakat Adat Perpatih itu. Sebagaimana pemilihan buapak, lembaga ini
juga dipilih diantara calon-calon yang paling layak dalam perut-perut yang berkenaan.
Sebagai pemimpin kepada suku masyarakat Adat Perpatih, lembaga bertanggungjawab
menjaga kesejahteraan ahli masyarakat dalam suku mereka. Sebarang perkara yang
terjadi pada ahli suku dirujuk kepada lembaga selepas perkara itu tidak dapat

diselesaikan pada peringkat buapak.

Seterusnya, kebulatan suara lembaga-lembaga terangkat pula pemimpin daerah
atau luak yang dipanggil undang. Undang ini pula adalah pemimpin yang dipilih di
kalangan suku dalam sesebuah daerah. Sebagai undang dalam sesebuah Juak itu, beliau
mempunyai kuasa yang sangat luas. Beliau mempunyai kuasa sebagaimana seorang

raja. Undang mempunyai kuasa yang mutlak dalam luaknya.

4.2.1 Nilai Demokrasi

Dalam proses pemilihan pemimpin dalam masyarakat Adat Perpatih ini nilai yang

dipegang ialah nilai demokrasi. Sebenarnya nilai demokrasi dalam pemerintahan ini

162

telah diamalkan sejak Greek Purba ( abad keempat S.M. ). Demokrasi bermaksud

satu sistem politik yang memberi peluang kepada rakyat jelata membuat keputusan-

]
keputusan secara umum. 6

12 1 Ramanathan, him. 22.
163 1hid, hlm. 24.



96
Sehubungan itu, perlantikan pemimpin dalam masyarakat Adat Perpatih berlaku

dalam suasana demokrasi di mana suara rakyat dapat menentukan dan mempengaruhi
orang yang akan diangkat menjadi pemimpin. Suasana demokrasi dalam politik Adat

Perpatih ini dapat dijelaskan melalui kata-kata adat berikut:

Bulat anak buah menjadi Buapak
Bulat Buapak menjadi Lembaga
Bulat Lembaga menjadi Penghulu

Bulat Penghulu menjadi Raja'®

Kata-kata adat di atas dapat menjelaskan bahawa proses demokrasi dalam
masyarakat Adat Perpatih itu sememangnya telah dipraktikkan. Amalan demokrasi
tersebut berlaku dalam semua peringkat pemimpin, iaitu bermula daripada pemilihan
buapak, lembaga, undang sehingga raja. Dengan itu, tidak ada cara lain dalam proses
pemilihan kepimpinan kecuali suara rakyat jelata yang sepakat atau mendapat suara

mejoriti. Apabila proses ini dipatuhi, maka barulah seorang pemimpin itu terlantik.

Selanjutnya, proses demokrasi dalam Adat Perpatih ini menjelaskan lagi

kedudukan pemimpin yang bakal dilantik dengan kata-kata adat berikut:

Tumbuhnya ditanam

Tingginya dianjung

14 Temubual dengan Dato’ Ombi Abdul Ghani Shamarudin pada 20 Jun, 1998.



97

; 5
Besarnya diampu'®

Kata-kata di atas bermaksud seseorang pemimpin itu dapat menduduki tempat
sebagai pemimpin bukan kerana kehebatan diri individu itu tetapi kerana dipilih oleh
rakyat jelata. Pemimpin tidak boleh berbangga dengan kedudukannya kerana
pencapaiannya itu kerana kedudukan tinggi yang dipegangnya dalam masyarakat dan
kuasa yang besar yang ada ditangannya sebenarnya diberikan rakyat jelata kepadanya.
Oleh itu, pemimpin seharusnya sedar kedudukannya sebagai pemimpin hanya kerana

suara rakyat dan boleh pada bila-bila masa dilucutkan jawatannya.

4.2.2 Nilai Muafakat

Dalam sistern politik masyarakat Adat Perpatih, ciri yang terpenting yang dipegang oleh
anggota masyarakatnya ialah muafakat. Setiap aktiviti harian mereka termasuk dalam
urusan pemilihan pemimpin, mereka sentiasa berpegang kepada nilai-nilai muafakat.
Dalam tanggapan mereka kerja yang disertai dengan muafakat akan menghasilkan
kejayaan. Oleh itu, nilai muafakat sentiasa diamalkan oleh masyarakat Adat Perpatih

dan setiap anggota akan akur kepada keputusan yang diambil oleh suara majoriti.

Nilai muafakat dalam masyarakat Adat Perpatih ini terserlah melalui kata-kata

adat berikut:

103 Thid.



98
Bulat air kerana pembentung

Bulat kata kerana muafakat
Ke gunung sama di daki
Ke lurah sama dituruni
Hati gagah sama dilapah

Hati kuman sama dicecah'®®

Berdasar kepada kata-kata adat di atas, terjelma satu konsep yang jelas, iaitu
masyarakat Adat Perpatih yakin kepada persetujuan bersama dalam memutuskan
sesuatu perkara yang penting. Tanpa muafakat kekusutan dan kegawatan yang terjad:
sukar untuk diatasi, Bagi masyarakat Adat Perpatih susah-senang harus dihadapi secara
bersepadu. Apabila usaha yang dilakukan itu beroleh kejayaan, maka kejayaan itu

seharusnya dinikmati secara bersama-sarma.

4,2.3 Nilai- Nilai Islam

Menyoroti tentang nilai-nilai yang diterapkan dalam sistem pentadbiran Adat Perpatih,
satu daripada nilai yang menjadi tulang belakang kepada sistem politikniya ialah nilai-
nilai keislaman. Penerapan nilai-nilai Islam dalam sistem pentadbiran Adat Perpatih

sememangnya selaras dengan agama yang didukungi orang Melayu di Negeri Sembilan
sejak zaman berzaman. Oleh itu, adat yang dibawa ke daerah Negeri Sembilan dari
Alam Minangkabau diterima dengan dada yang lapang oleh orang-orang Melayu di

Negeri Sembilan.

V6 Thid,



9%

Dalam hubungan ini, misalannya aspek politik masyarakat Melayu Adat
Perpatih mengamalkan pemerintahan bersandarkan konsep demokrasi.  Konsep
demokrasi ini juga merupakan prinsip politik dalam Islam. Mengikut Abul A’la al-
Maududi nilai demokrasi dilihat daripada perspektif Islam bersandarkan prinsip
khalifah rakyat. Dengan kata lain, demokrasi Islam kedaulatan berada pada tuhan dan
rakyat adalah merupakan khalifah-khalifah wakil-wakil-Nya. Sehubungan itu, rakyat
harus mengikuti dan mentaati undang-undang dari syariat yang diberikan tuhan kepada
rasul-Nya Muhammad S.A.W. Tegasnya demokrasi Islam adalah takluk pada hukum
tuhan dan menjalankan kekuasaannya sesuai dengan perintah-perintah dan ajaran tuhan

dan dalam batas-batas yang ditetapkan oleh-Nya.'®’

Sebagai memperlihatkan Adat Perpatih itu didasari oleh nilai-nilai agama Islam

yang maha suci itu, kata-kata adat menyebutkan:

Adat bersendi hukum
Hukum bersendi kitabullah
Syarak mengata

Adat mengikut

Adat dan syarak sandar 1"11'24{1yznflciar'68

167 Abul A’la al-Maududi, Pokok Pandangan Hidup Muslim, Pustaka Nasional , Singapura, 1983, hlm.

40-4].
1% Temubual dengan Dato’ Chenchang Hj Othman Sarun pada 25 Jun, 1998.



100
Berpegang kepada kata-kata adat di atas, jelas bahawa adat dan syarak saling

bergantungan. Hukum syarak dijelmakan menerusi kitabullah, sementara adat pula
wujud berlandaskan kepada hukum syarak. Oleh itu, syarak menduduki hiariki teratas
dalam sistem pengwujudan adat itu sendiri. Tegasnya, apa yang digariskan dalam

syarak, adat akan melaksanakan.

4.3  Nilai Kepimpinan dalam Masyarakat Adat Perpatih

Dalam proses memilih pemimpin, masyarakat Melayu tradisional sememangnya
telah ada garisan panduan yang perhu dipatuhi. Hal ini jelas pada pantun tradisional

yang diungkapkan oleh masyarakat Melayu berikut:

Kalau mencari tempat mandi,
Pertama teluk, kedua pantai,
Kalau mencari ketua negeri,

Pertama elok, kedua pandai.'®

Bersadar kepada pantun tradisional di atas, jelas memperkihatkan dalam
pemilihan seseorang pemimpin itu ada ciri-ciri yang perlu diambil kira. Dengan kata
Jain, pemimpin itu tidak diangkat tanpa memenuhi kriteria yang tertentu. Diantara
perkara yang menjadi garis panduan yang diperhatikan ialah keadaan fizikalnya dan
pemikirannya. Kedua-dua aspek itu harus dipenuhi oleh seseorang yang akan diangkat

menjadi ketua,

1% Ihid,



101
Bertitik tolak daripada itu, dalam sistern Adat Perpatih juga ada ciri-ciri yang

perlu dipenuhi oleh seseorang pemimpin itu. D1 antara ciri-ciri pemimpin yang

dikehendaki oleh masyarakat Adat Perpatih itu adalah seperti berikut:

I. la mestilah seorang leiaki

!\)

Seorang yang sihat fizikal dan mental

3. Seorang yang sudah baligh dan berakal

4. Seorang yang mempunyai pemikiran dan perawakan yang
sempurna

5. Seorang yang berketurunan baik

6. Seorang yang dipilih dengan suara mejoriti

7. Seorang Islam'™

Berdasarkan ciri-ciri di atas, boleh disimpulkan bahawa nilai kepimpinan dalam
masyarakat Adat Perpatih itu begitu jelas supaya pemimpin yang dipilih itu dapat
berfungsi dengan baik kepada orang ramai. Secara ringkasnya, prinsip yang dipegang

dalam kepimpinan Adat Perpatih itu ialah :

Bak pohon rendang di tengah padang
Batangnya untuk bersandar
Dahannya untuk bergantung

Buahnya untuk dimakan

" Nordin Selat , Renungan, Utsan Publications , Kuala Lumpur, 1982, him. 133-136.



102

Daunnya untuk berlindung'”’

Berpegang kepada kata-kata adat di atas, nilai yang terkandung dalam
kepimpinan masyarakat Adat Perpatih itu ialah pemimpin seharusnya dapat
diumpamakan sebagai pokck yang rendang. Pokok itu boleh memberi faedah yang
banyak kepada makluk lain. Pokok tersebut boleh dimanfaatkan sebagai tempat
berteduh. Tegasnya kepimpinan yang disarankan oleh adat adalah berkonsepkan

kepimpinan yang memberi manfaat kepada semua rakyat.

Ciri kepimpinan yang kedua yang sepatutnya dimiliki oleh pemimpin
masyarakat Adat Perpatih ialah citi “kepimpinan melalui teladan.” Sebenamnya konsep
ini telah wujud sejak dahulu lagi seiring dengan kedatangan masyarakat Minangkabau
ke Negeri Sembilan. Oleh itu, nilai tersebut telah sedia diterapkan dalam peraturan

adat. Oleh itu Iahir kata-kata adat yang menyentuh konsep kepimpinan tersebut:

Kalau keruh air di hulu

Sampai ke hilir keruh juga' ™

Apa yang boleh diterjemahkan daripada kata-kata di atas ialah seseorang
pemimpin itu seharusnya mengamalkan ketelusan dalam pentadbirannya. Sekiranya

seseorang pemimpin itn tidak memperlihatkan sifat-sifat kepimpinan yang telus, akan

" Femubual dengan Dato’ Chencang Hj Othman Sarun pada 25 Jun, 1998,
M2 s
= Ibid.



103
terjadi seperti perumpamaan Melayu yang menyatakan “seperti ketam memvuruh

anaknva berjalan betul”. Tegasnya, pemimpin harus menunjukkan teladan yang betul

sebagai ikutan orang ramai.

Dalam hubungan ini, sebagai seorang pemimpin, Rasullah S.A.W. adalah contoh

dan teladan yang terbaik. Ini dinyatakan dalam al-Quran yang bermaksud:

Sesungguhnya telah ada pada (dini) Rasullah itu sur
teladan yang baik bagi kamu ( 1aitu } bagi orang yang
mengharap ( rahmat ) Allah  dan ( kedatangan hari

kiamat dan dia banyak menyebut Allah Y73

Sehubungan itu, Islam telah menggariskan kualiti-kualiti yang melayakkan

seseorang itu diangkat menjadi pemimpin:

1. Adil

]

Ketinggian ilmu
3. Ketakwaan kepada Allah SW.T.

4. Akhlak yang tinggi

5. Tabligh atau menyampaikan
6. Amanah
s Benar

8. Bijaksana

173 Al- Ahzab, 33 :21.



104

9. Berani
10. Pancaindera yang sempurna

11. Anggota badan yang sempumam

Berdasar kepada perbandingan nilai-nilai pemimpin dan kepimpinan antara Adat
Perpatih dan Islam jelas ada persamaan antara keduanya. Bagaimanapun kerana garis
panduan Adat Perpatih itu kelahirannya dicipta oleh kebijaksanaan manusia kalau
dibandingkan dengan hukum Islam maka pasti tahap kesempumaan lebih pada hukum
Islam. Namun begitu, hukum Adat Perpatih itu memperlihatkan ada unsur-unsur yang
sama seperti yang digariskan dalam hukum Islam. Hal ini yang memungkinkan adat itu

digambarkan sebagai :

Adat bersendikan hukum,

Hukum bersendikan kitabullah.!”™

44  Kesimpulan

Seperti yang telah diperjelaskan oleh ahli sosiologi bahawa institusi politik adalah

penting kerana institusi itu bertindak sebagai:

"™ {bid, him. 399-403.
"% Temubual dengan Dato’Chencang Hj Othman Sarun pada 25 Jun, 1998.



105
. the social structure that legitimates certain ways of

acquiring and exercising power and that defines that

relationship between government and the people.'”®

Justeru itu, sistem politik dalam masuarakat Adat Perpatih dibentuk untuk
mencapai nilai-nilai yang diingini oleh masyarakat itu. Dengan kata lain, sistem politik
Adat Perpatih itn ingin melahirkan manusia yang mengamalkan nilai demokrasi, nilai
muafakat dan semua itu diimbangi oleh nilai keislaman. Oleh itu sistem politik Adat
Perpatih yang dianuti oleh sebahagian besar orang Melayu di Negeri Sembilan

khususnya di daerah Jelebu adalah lengkap.

Walavpun zaman telah berubah, tetapi sistem politik Adat Perpatih yang
diamalkan oleh masyarakat Melayu di daerah Jelebu masih segar dan mantap hingga ke
hari ini. Ini amat jelas dilihat dalam perlantikan ketua-ketua adat daripada perlantikan
Dato’ Undang, Dato’ Lembaga hingga ke Buapak nilai demokrasi masih dikekalkan
lagi. Sebagai kesimpulannya, sistem politik yang teramal di dalam adat di Jelebu dapat
bertahan hingga ke hari ini malahan sistem demokrasi dalam kepimpinan politik tanah
air juga memperlihatkan elemen keseragaman dengan yang dipraktikkan oleh

masyarakat Melayu Adat Perpatih.

" R. C. Federico, hlm. 462.



PENUTUP

Seperti yang telah dijelaskan pada peringkat awal kajian ini, Adat Perpatih yang
diamalkan oleh sebahagian besar masyarakat Melayu di Negeri Sembilan dan tersebar
hingga ke Naning di Melaka adalah berasal daripada Minangkabau. Adat Perpatih itu
tersebar ke masyarakat tempatan melalui proses yang disebut sebagai difusi. Adat
Minangkabau yang dibawa oleh Dato’ Perpatih itu kemudiannya diubahsuai dengan

keadaan orang-orang tempatan di Negeri Sembilan.

Seperti yang disebutkan bahawa penjelmaan Adat Perpatih dalam masyarakat
Melayu di Negeri Sembilan itu adalah melalui proses difusi. Bagi pengkaji sosiologi
mereka berpendapat kebudayaan asal atau kebudayaan pokok itu berkembang,
menyebar dan pecah membentuk bangsa-bangsa.  Bangsa-bangsa pendukung
kebudayaan yang sudah pecah itu bergerak dan berpindah-pindah. Mereka pengaruh
kurun ke-20. Teori ini dikembangkan oleh dua golongan, iaitu golongan antropologi
British yang dipelopori oleh G. Elliot Smith, Waliam J. Perry dan W.H. R. Rivers.
Golongan ini berpendapat masyarakat manusia biasanya kurang mencipta tetapi mereka

lebih suka meminjam daripada ciptaan kebudayaan asing.178

17 §idi Gazalba. Antropologi Budava Ji, Penerbit Bulan Bintang, Jakarta, 1974, him. 146.
1" Abdullah Taib, Asas-Asas Aniropologi, Dewan Bahasa dan Pustaka, Kuala Lumpur, 1985, hlm. 36.



107

Sementara golongan difusionisme kedua jalah golongan Jerman- Austria yang
diterajui oleh Firtz Graebner Dan Father Wilhelm Schmidth. Bagi golongan ini, mereka
berpegang kepada anggapan bahawa anggota masyarakat meminjam tret kebudayaan
asing kerana pada asasnya anggota-anggota masyarakat tidak suka mencipta. Mereka
menganggap bahawa tret kebudayaan boleh tersebar di dalam sesuatu kumpulan secara
berkelompok-kelompok ataupun secara tersendiri dalam lingkungan kawasan yang lebih

jauh.'™

Berdasarkan kepada teori difusi seperti yang dinyatakan oleh kedua-dua
golongan, iaitu difusi British dan Jerman — Austria ,kaitan dengan kajian ini ialah Adat
Perpatih yang berkembang luas dalam masyarakat Melayu di Negeri Sembilan ini
sebenarnya dibawa masuk oleh orang-orang Minangkabau yang berasal dari

Minangkabau, Sumatera. Perkara ini nyata diterangkan oleh Ismail Hamid:

Nama Adat Perpatih diambil sempena nama pengasas
adat ini, iaftu Dato' Perpatih Nan Sebatang. Menurut
cerita di Minangkabau pada masa yang silam terdapat dua
beradik yang seibu, tetapi berlainan bapa, yang seorang
bernama Dato’ Perpatih dan seorang lagi bernama Dato’
Temenggung. Kedua-duanya daripada kalangan keluarga
pemerintah yang arif dan bijaksana dalam menjalankan

pemerintahan negeri Minangkabau. ..

1" Ibid, him. 36.



108
...Adat Perpatih masih lagi diamalkan di Negeri Sembulan
hingga dewasa imi. Adat ini tetap dipertahankan seperti

kata pepatah ** Biar mati anak jangan mati adat”, '**

Anak-anak muda Minangkabau ini datang ke Semenanjung Tanah Melayu
khususnya ke Negeri Sembilan untuk mencari pengalaman dan rezeki sebagaimana
yang disarankan oleh masyarakat mereka supaya orang-orang muda digalakkan
merantau terlebih dahulu. Pada masa yang sama mereka masih mengamalkan budaya
asal mnereka walaupun mereka berada di luar alam Minangkabau. Dalam pada itu
mereka mengembangkan kebudayaan mereka kepada penduduk-penduduk pribumi.
Akhirnya, melalui proses pergaulan seharian dan perkahwinan dengan penduduk
tempatan kebudayaan Minangkabau itu diterapkan dalam masyarakat tempatan dan
disebatikan dalam cara hidup masyarakat tempatan dengan melakukan sedikit-sebanyak
pengubahsuaian . Bertitik-tolak daripada itu terbentuk etos Melayu yang digunapakai
oleh masyarakat Melayu Negeri Sembilan. Perkara ini selari dengan teori difusi yang

dinyatakan oleh Clark Wissler dan Alferd Kroeber:

...kawasan kebudayaan sebagai satu kawasan yang
menjadi pusat kebudayaan di mana terdapat tret
kebudayaan yang mula berkembang di sini dan kernudian

tersebar melalui proses difusi keluar daripada kawasan

asal,

%0 yemail Hamid, Masyarakar Dan Budaya Melavu, Dewan Bahasa dan Pustaka,, Kuala Lumpur, 1991,
him. 105,



109
Kemudian 1a akan meluas dan terus berkembang
merebak ke kawasan-kawasan kebudayzan lain di
sekitarnya seperti dalam pusat kebudayaan yang lebih

tua.'?!

Walaupun seperti yang telah dihuraikan Adat Perpatih itu berasal dari Adat
Minangkabau yang dibawa masuk ke dalam masyarakat Melayu di Negeri Sembilan
melalui proses difusi tetapi telah diubahsuai dengan keperluan setempat. Ini bersesuaian

dengan pepatah yang berbunyi:

Lain lubuak lain ikan,
Lain padang lain belalang

. . . 2
Lain nagari lain adatnyo. i

Berdasar kepada kata-kata adat di atas, falsafah yang terkandung di dalamnya
ialah peraturan atau adat itu berbeza-beza antara satu tempat dengan tempat lain.
Perbezaan ini terjadi kerana perbezaan dari banyak aspek, misalannya keperluan yang
berbeza, alam keliling vang berbeza, persekitaran yang berbeza dan sebagainya. Oleh
itu, berlaku perbezaan peraturan atau adat kerana menyesuaikan dengan keadaan

setempat.

"' Abdullah Taib, hlm. 37. _
"2 1 1drus Hakimy Dt. Rajo Penghuln, Pokok-Pokok Pengetahuan Adat Alam Minangkabau, Remadja
Karya CV, Bandung, 19384, hlm. 15,



110

Sehubungan itu, berdasarkan kepada dapatan-dapatan yang diperolehi pengkaji
melalui pembacaan dan temubual dengan tokoh-tokoh tertentu, penyelidik mendapati
bahawa Adat Perpatih itu sebenarnya lengkap dan mampu dijadikan sebagai peraturan
hidup. Kesimpulan yang dibuat ini berdasar kepada pandangan yang dikemukakan oleh

Dato’ Ombi Abdul Ghani Shamarudin yang menyatakan adat itu sebenar terbahagi

kepada empat kategori, iaitu:

1} Adat yang sebenar adat
2} Adat yang teradat
3) Adat yang diadatkan

4) Adat istiadat'®*

Adat yang sebenar adat dengan kata lain ialah hukum alam ( Law of Nanure ) di
mana tidak dapat diubah lagi kebenarannya. Adat ini tetap kekal, tiada terpengaruh oleh

tempat, waktu dan kebendaan. Sebagai contoh, kata-kata adat menyatakan:

Pulai bertingkat naik,
Enau bertingkat turun,

: 184
Manusia zaman berzaman.

Adat yang kedua pula ialah adat yang teradat ( constitution ). Adat atau

perlembagaan ini dibentuk sesuai dengan situasi seternpat yang boleh ditambah atau

" Temubual dengan Dato’ Ombi Abdul Ghani Shamarudin pada 20 Jun, 1998.
R .
Ibid.



11l
dikurangi atau boleh pula ditinggalkan. Dengan kata lain adat ini berubah-ubah

misalannya cara berpakaian.

Seterusnya adat yang diadatkan bermaksud peraturan-peraturan yang diamalkan
oleh setiap daerah yang telah dipersetujui bersama melalui proses muafakat. Peraturan
ini juga berbeza antara daerah dengan daerah yang lain. Sebagai contoh dalam
menentukan mas kahwin untuk wanita di Negeri Sembilan adalah berbeza antara sebuah

daerah dengan daerah yang lain.

Kategori adat yang keempat ialah adat istiadat. Adat ini adalah upacara-upacara
vang lazim dilakukan oleh masyarakat Adat Perpatih.  Upacara-upacara yang
dimaksudkan seperti nikah kahwin, pertunangan, berkhatan dan seumpamanya.
Upacara-upacara tersebut adalah merupakan peraturan-peraturan biasa dalam

masyarakat.

Tegasnya Adat Perpatih itu menggarap setiap aspek kehidupan masyarakatnya.
Berlandas kepada peraturan yang telah disediakan, masyarakat Adat Perpatih di daerah
Jelebu hingga kini terus-menerus mempraktikkan adat tersebut sebagai satu tatacara
hidup yang mantap dan utuh. Walaupun zaman berubah, tetapi bagi orang-orang
Melayu pengamal Adat Perpatih di daerah Jelebu masih kuat berpegang kepada adat
vang mereka pusakai sejak zaman-berzaman. Ini amat jelas dalam kehidupan seharian

mereka baik dalam aspek sosialnya yang mengutamakan nilai muafakat, aspek ekonomi



112

yang memperlihatkan semangat kerja kuat dan aspek politik apabila mengadakan

perlantikan pemimpin. %

Bagaimanapun, sebagai peraturan yang terhasil daripada pemikiran dan
kebijaksanaan manusia, maka sudah barang tentu dalam mengharungi perubahan masa
dan zaman adat itu perlu diubahsuai mengikut masa dan keadaan. Ini tidak bererti adat
itu tidak berkeupayaan menongkah arus kemajuan tetapi uﬁtuk menyesuaikan adat
dengan keperluan semasa ia perlu ditokok-tambah. Hal ini jelas di mana kata-kata adat

menyebutkan:

Ibu adat muafakat
Usang-usang dibaharui
Yang lapuk disokong
Yang elok dipakai
Melihat contoh pada yang lemah
Melihat tuah pada yang menang
Yang senting dilabuhkan
Yang panjang dikerat
Sekali air bah

Sekali pantai berubah'®®

' Temubual dengan Dato’ Chenchang Hj Othman bin Sarun pada 25 Jun, 1998.
"% “remubual dengan Dato’ Beremban Hj Ahmad bin Yusof pada 28 Jun, 1998.



1i3

Sehubungan dengan pepatah adat di atas dapat dibuat kesimpulan |, iaitu
masyarakat Adat Perpatih tidak menghalang genarasi kemudian untuk mengubahsuai
adat yang telah sedia terpakai sejak zaman berzaman. Bagaimanapun, sebarang
perubahan atau pindaan yang akan dilakukan perlu sekali dibawa berunding atau
bermuafakat. Bagi masyarakat Adat Perpatih, sekiranya peraturan yang terdahulu itu
dirasakan tidak lagi bersesuaian dengan masa dan keadaan, maka bolehlah diganti atau
diperbaharui. Perkara ini bergantung kepada pertimbangan masyarakat pada masa itu
berdasarkan kekurangan adat tersebut. Kesimpulannya, masyarakat Adat Perpatih sedar
bahawa perubahan pasti akan berlaku dan bagi memantapkan adat tersebut adat perlu

ditokok-tambah dari masa ke semasa.

Sehubungan itu juga, jika diteliti daripada petikan-petikan al-Quran dan al-Hadis
yang diperturunkan dalam kajian ini, jelas memperlihatkan etika dalam sosial, ekonomi
dan politik yang teramal di kalangan orang-orang Melayu Adat Perpatih di Negen
Sembilan adalah selari dengan apa yang digariskan oleh agama Islam. Tegasnya, dalam

kata-kata adat ada mengingatkan bahawa:

Kuat adat tidak gaduh hukum
Kuat syarak tidak gaduh adat
Adat menghilang yang buruk,
menimbul yang baik

Syarak menyuruh berbuat baik,

meninggalkan yang jahat'®’

"7 Temubual dengan Dato” Ombi Abdul Ghani Shamarudin pada 20 Jun, 1998.



114

Berdasarkan kepada aspek yang dikemukakan di atas, dapat disimpulkan
bahawa Adat Perpatih yang diamalkan oleh orang-orang Melayu di daerah Jelebu itu
lengkap, iaitu merangkumi aspek-aspek ekonomi, sosial dan politik. Setiap sudut
kehidupan masyarakat itu siap dengan adat atau peraturan yang digariskan. Oleh itu,
masyarakat Perpatih di daerah ini dapat hidup dengan teratur dari segi sosial, ekonomi

dan politiknya.

Daripada sudut keutuhannya, adat tersebut mampu bertahan hingga ke hari ini
terutamanya di kalangan orang-orang Melayu yang tinggal di penempatan kampung-

kampung tradisional di mana amalan adat itu amat jelas diteruskan kesinambungannya.

Dalam hal ini, Sidiq Fadhil menyebutkan:

Demikian berlalunya suatu pengalaman, terujinya
kelangsungan adat apabila bertembung dengan Islam,
selamatnya adat apabila ia bersedia menyesuaikan diri
dengan kehendak syara’. Dengan masa yang terus beredar
dan perubahan yang terus berlaku, ketahanan adat dan

. .. . .- 18
kesanggupannya menyesuaikan diri akan terus diujt.! .

"% §idiq Fadhil, Fleksibiliti Adat Perpatih Dalam Proses Islamisasi, Kertas Kerja Seminar Tertutup
Pemantapan Nilai Isiam Dalam Sistem Adat Perpatih, Anjuran Jabatan Mufti Kerajaan Negeri dan Majlis
Agama Islam Negeri Sembilan, 24-25 November 1997.



115
Dalam hal keselarasan adat dengan hukum Islam, sehingga kini belum ada
kajian ataupun pandangan tokoh-tokoh agama yang menyatakan penyelewengan hukum
adat itu. Sehubungan itu, menurut Hj. Muhammad bin Hj. Yassin perkara yang agak
kontrovesi dalam Adat Perpatih dari dahulu hingga ke masa sekarang ialah ada
keraguan di kalangan masyarakat yang mempertikaikan tentang pengagihan harta
pusaka yang tidak mengikut hukum faraid,'®” Bagaimanapun permasalahan ini timbul
kerana ketidakjelasan masyarakat tentang konsep pusaka itu. Mengikut Adat Perpatih
pusaka ialah mertabat dan harta benda yang diterima turun-temurun. Pusaka harta benda
terbahagi dua, iaitu pusaka tinggi dan pusaka rendah. Menurut Djafri Dato” Bendaro
Lubik Sati, pusaka tinggi turun- temurun menurut garis adat dan darah matrilinial, bulat
tidak bersanding, picak tidak bersegi menurut acuan yang ada sepanjang adat.
Sementara pusaka rendah ialah harta benda yang tidak tergolong kepada pusaka tingg:
dan dapat diturunkan menurut kesukaan pemiliknya. Antara pusaka rendah ini ialah
harta pencarian di mana pembahagian dan pewarisannya menurut kaedah syarak

( faraid ).'*

Seperti yang telah dinyatakan, ada golongan ahli-ahli agama yang
mempersoalkan tentang pengagihan pusaka di kalangan masyarakat Adat Perpatih itu.
Antaranya ialah Syeikh Ahmad Khatib menyatakan bahawa harta pusaka tersebut

adalah harta haram dan proses pewarisannya adalah bertentangan dengan agama. 1

" Temubual dengan Hj Muhammad bin Hj Yassin pada 10 September, 1998.

% Djafri Datuk Bandaro Lubuk Sati, (Haji), Hukum Adat Minangkabau, Rapat Kerja Daerah Pengadilan
Tinggi dan Para Ketua/Hakim Pengadilan Negeri Se Sumatera Barat, Padang, 21-23 Nopember, 19%0.

190 Amir Syarifuddin. Pelaksanaan Hukum Kewarisan Islam Lingkungan Adat Minangkabaw, P.T.

Gunung Agung, Jakarta, 1984, hlm. 275.



116

Bagaimanapun pendapat terkemudian yang dibawa oleh Syeikh Abdul Karim
Amruliah harta pusaka itu sama keadaannya dengan harta wakaf atau musabalah yang
pernah dilakukan oleh Umar Ibnu al-Khattab atas harta yang didapatinya di Khaybar
vang telah dibekukan untuk kepentingan umum. Oleh kerana harta itu tidak dapat

diwariskan, maka ia tidak termasuk dalam waris-waris menurut hukum faraid. B

Tegasnya, golongan agama dan pendukung adat ada perselisihan faham dalam
hubungan pemberian harta pusaka itu. Walaupun begitu, menurut Sidiq Fadzil
semangat golongan agama dan adat yang menangani masalah tersebut amat disanjungi.

Dalam hal ini belian menyatakan:

Di sepanjang sejarah perkembangan dialog syara’ dan
adat di Minangkabau memang terdapat babak-babak
tegang dan emosional. Namun pada umumnya semangat

Japang dada dan kesalingan di antara kedua pihak jelas
lebih kuat. Sementara di pihak pemelihara adat ada
kesediaan untuk memenuhi prinsip syara’ mangato, adat
memakai, di pihak agamawan pula ada kesediaan untuk
turut memelihara adat. Sikap para agamawan bukan
memusuhi adat, tetapi mengislamkannya dan seterusnya

melestarikannya.' ”

12 HAMKA., Islam dan Minangkabau, Penerbit Pusaka Panjimas, Jakarta, 1984, him. 103.

% Sidiq Fadhil, Fleksibiliti Adat Perpatih Dalam Proses Islamisasi, Kertas Kerja Seminar Tertutup
Pemantapan Nilai Islam Datam Sistem Adat Perpatih, Anjuran Jabatan Mufti Kerajaan Negeri dan Majlis
Agama Islam Negeri Sembilan, 24-25 November 1957,



117

Melalui kajian yang dilakukan ini adalah diharap dapat menjadi asas kepada
penemuan awal kepada etos orang Melayu yang mengamalkan Adat Perpatih di daerah
Jelebu. Darnpada paparan yang didapati melaiw kajian perpustakaan dan temubual
dengan tokoh-tokoh adat, maka dapat dirumuskan bahawa orang-orang Melayu Adat
Perpatih di daerah Jelebu mempunyai etos yvang dianggap mumi dan dinamik. Untuk itu
adalah tidak benar pendapat yang menyatakan bahawsa keciciran dan kemunduran
orang-orang Melayu oleh sesetengah orang adalah berpunca daripada mengamalkan

adat dan budaya yang kolot.

Tegasnya, Adat Perpatih yang teramal oleh sebahagian besar masyarakat
Melayu di Negeri Sembilan khususnya di daerah Jelebu dilihat sebagai manifestasi etos
masyarakat Melayu tradisi. Norma dan nilai yang terungkap melalui pepatah-petitih
dalam Adat Perpatih mencerminkan betapa masyarakat tradisi telah mempunyai
tamadun yang dianggap tinggi dan lengkap. Hakikat imi berdasarkan kepada mesej Adat
Perpatih itu menggarap aspek sosial, ekonomi dan politik. Walaupun fenomena
pencabulan budaya pada masa kini melalui proses ledakan maklumat, dunia tanpa
sempadan dan langit terbuka yang begitu luar biasa gelombangnya tetapi Adat Perpatih
masih teguh dan mantap di tempatnya khususnya di daerah Jelebu. Pendeknys,
masyarakat di daerah ini begitu dominan dengan adat yang tak lapuk dek hujan, dan tak

lekang dek panas yang sentiasa membayangi kehidupan mereka.

Kesimpulannya, walaupun kajian ini berpusat kepada orang Melayu pengamal

Adat Perpatih di daerah Jelebu sahaja, tetapi kemungkinan ada ciri-ciri persamaan



118
dengan orang-orang Melayu di daerah lain yang mengamalkan Adat Perpatih . Sekali
gus tidak keterlaluan jika dikatakan etos orang Melayu pengamal Adat Perpatih di
daerah Jelebu ini merupakan cerminan etos orang Melayu keseluruhannya. Walau
bagairanapun untuk membuktikan kebenaran kenyataan ini adalah memerlukan kajian
ilmiah dan diharapkan dapat dilakukan oleh pengkaji-pengkaji budaya pada masa akan

datang.



119

Bibliografi

Buku

Abdullah Jumain Abu Samah.1995.4sal-Usul Adat Perpatih dan Adat Temenggung: Satu
Analisis Tambo-Tambo Minangkabau Berasaskan Strukturalisme. Bangi:
Universiti Kebangsaan Malaysia.

Abdullah Taib. 1985. Asas-Asas Antropologi. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka

Abu Hassan Din. 1990. Ke Arah Keimanan. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Abul A’la Al-Maududi. 1983. Pokok Pandangan Hidup Muslim ( Terjemahan ).
Singapura: Pustaka Nasional.

Ahmad Mohd Saleh. 1998. Pendidikan Islam: Dinamika Guru Jilid I. Kuala Lumpur:
Fajar Bakti.

Alan R. B. 1993. Politik dan Kerajaan Moden ( Terjemahan ). Kuala Lumpur: Dewan
Bahasa dan Pustaka.

Albrecht, M. C. 1978. The Relationship of Literature and Society. Dalam Peter
Davidson, Rolf Meyersolin and Edward Shils { ed.). The Sociology, Literature
Taste, Culture and Mass Communication. Vol. 6, Cambridge: Chadwyek

Healey.



120

Amir Syarifuddin. 1984. Pelaksanan Hukum Kewarisan Islam Linghkungan Adat
Minangkabau. Jakarta: P.T. Gunung Agung.

Eshleman, J. R & Cashion, B. G. 1985. Sociology ( 2. Edition ). Boston: Little Brown
and Co.

Federico, R. C. 1979. Sociology. Philippines. Addison Wesley Publishing Co.

Francois-Rene Daillie. 1990. Alam Pantun Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan

Pustaka.

H. Idrus Hakimy Dt. Rajo Penghulu. 1984, Pokok-Pokok Pengetahuan Adat Alam
Minangkabau. Bandung: Remadja Karya CV.

HAMKA. 1984. Islam dan Minangkabau . Jakarta: Penerbit Pustaka Panjimas.

Hashim Awang. 1988. Kritikan Kesusasteraan: Teori dan Penulisan. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka.

Hussein Alatas ,Syed. 1972. Siapa Yang Bersalah. Singapura: Pustaka National.

Ismail Hamid. 1991. Masyarakat dan Kebudayvaan Melayu. Kuala Lumpur: Dewan
Bahasa dan Pustaka.

Ismail Hussein. 1974. Sastera Dan Masyarakat. Kuala Lumpur: Pustaka Zakry Abadi.
Johns, A.H, Cultural Options and The Role of Tradision: Fecundation of a New Malay
Poetry dlm. Bahasa Kesusasteraan Dan Kebudayaan Melayu: 93. Kuala

Lumpur: Kementerian Kebudayaan , Belia dan Sukan..
Kirkpatrick ,E..M. ( Edited ). Chambers 20" Century Dictionary ( New Edition ).

Mahathir bin Mohamad. 1970. The Malay Dilemma. Petaling Jaya: Federal Publications.



Mohd Taib Osman. 1980. Masyarakat, Kebudayaan dan Kesusasteraan dalam Ayob
Yamin dan Hamzah Hamdani ( pngr ). Penulisan Kreatif. Kuala Lumpur, Dewan
Bahasa Dan Pustaka.

Mohd Taib Osman. 1979. Warisan Puisi Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Mohd Taib Osman dan Abu Hassan Sham. 1975. Warisan Prosa Klasik. Kuala
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Muhammad Abul Quasem. 1975. The Ethics of Al-Ghazali A Composite Ethics In Islam.
Petaling Jaya: Central Printing Sendirian Berhad.

Muhammad Al-Buraey. 1992. Pembangunan Pentadbiran Menurut Perspektif Islam.
Kuala Lumnpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Mustafa Haji Daud. 1993. Tamadun Islam. Kuala Lumpur: Utusan Publications and
Distributors.

Newbold, T.J. 1993. Dalam Norhalim Hj Ibrahim. 4dat Perpatih: Perbezaan dan
Persamaan dengan Adat Temenggung. Kuala Lumpur: Fajar Bakti .

Nordin Selat. 1982. Renungan. Kuala Lumpur: Utusan Publications and Distributions.

Nordin Selat, 1982. Sistem Sosial Adat Perpatih. Kuala Lumpur: Utusan Publications
and Distributors.

Norhalim Hj Ibrahim. 1993. Adar Perpatih: Perbezaan dan Persamaan dengan Adat
Temenggung. Kuala Lumpur: Fajar Bakti,

Ramanathan, K. 1988. Konsep Asas Politik. Kuala Lumpur: Dewan Behasa dan

Pustaka.



R.H.A. Soenarjo S.H.. 1971. 4/-Quran dan Terjemahan. Jakarta: Yayasan Penyelenggara
Penterjemahan/ Pentafsir Al-Quran.

S. Takdir Aliasjahbana, 1971, Puisi Lama, Petaling Jaya: Zaman Baru.

Senu Abdul Rahman , Ali Haji Ahmad, Rais Saniman, Abdullah Haji Ahmad, Raja Mohd
Affandi, Taib Osman, Wan Mohd Mahyiddin Wan Nawang, Kahar Bador, Wan
Ismail Wan Mahmud, Raja Azman Raja Ismail, Hamzah Alang, Omar Osman, Ali
Abduliah, Buyong Adil. 1971. Revolusi Mental. Kuala Lumpur: Penerbitan
Utusan Melayu.

Shahnon Ahmad. 1991. Karya Sastera Sebagai Bahan Pengajaran dan Pendidikan dlm.
Sastera Seismograf Kehidupan. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Shahnon Ahmad. 1981. Kesusasteraan dan Etika Islam. Petaling Jaya: Fajar Bakii.

Soerjono Soekanto, SH. MA. 1988. Memperkenalkan Sosiologi. Edisi Baru. Jakarta: CV
Rajawali.

ZA’BA. 1965, llmu Mengarang Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Tesis, Latihan Iimiak dan Kertas Kerja

Abdul Samad Idris. 1984. Kertas Kerja Seminar Kebangsaan Adat Perpatih dan Wilayah
Budaya Negeri Sembilan. Universiti Pertanian Malaysia,
3-5 Met 1984.

Abdul Samad 1drs 1996. Secebis Mengenai Adat Perpatih: Nilai dan Faisafahnya.

Kertas Kerja Seminar Kerapatan Adat Negeri Sembilan, 24 Julai.



Azizah Kassim. 1969. Kedudukan Wanita di Dalam Masyarakat Melayu Beradat
Perpatih di Negeri Sembilan. Tesis M.4. Universiti Malaya.

Djafri Datuk Bandaro Lubuk Sati. 1990, Hukum Adat Minangkabau. Rapat Kerja Daerah
Pengadilan Tinggi dan Para Ketua/Hakim Pengadilan Negeri Se Sumutera Barat,
Padang pada 21-23 Nopember.

Habibah Zainudin . 1978. Adat Perpatih; Pandangan Islam dan Masyarakat Rembau.
Latihan Hmiah. Universiti Kebangsaan Malaysia.

Ibrahim bin Abdullah. 1977. Sistem Suku Adat Perpatih di Rembau. Latihan llmiah.
Universiti Malaya.

Nor Hasiah bt. Harun. 1990. Nilai Etika dalam Perbilangan Adat Perpatih Menurut
Pandangan Islam. Latihan Ilmiah. Universiti Kebangsaan Malaysia.

Norhalim Hj. Ibrahim. 1984, Sistem Sosial Adat Negeri Sembilan. Kertas Kerja Seminar
Kebangsaan Adat Perpatih dan Wilayah Budaya Negeri Sembilan. Universiti
Pertanian Malaysia, 3-5 Mel .

Othman Haii Abu Bakar. 1977. Sejarah Jelebu: Satu Tinjauan Awal Aspek Sosial,
Ekonomi dan Politik, 1850-1900. Latihan {lmiah. Universiti Kebangsaan
Malaysia.

Sidek Fadzil. 1995. Budaya Sebagai Wahana Kebangkitan Bangsa. Kertas Kerja Seminar
Mengenai Kebudayaan Kebangsaan . Hotel Princess, i2-13 Disember.

Sidiq Fadzil. 1997. Fleksibiliti Adat Perpatih dalam Proses Islamisasi. Kertas Kerja
Seminar Tertutup Pemantapan Nilai Islam dalam Sistem Adat Perpatih. Anjuran

Jabatan Mufti Kerajaan dan Majlis Agama Islam Negeri Sembilan , 24-25.



Zamnal Kling. 1984. Prinsip Adat dan Pembangunan Masyarakat. Kertas Kerja Seminar
Kebangsaan Adat Perpatih dan Wilayah Budaya Negeri Sembilan . Universiti

Pertanian Malaysia, 3-5 Mei .

Majalah / Akhbar / Ucapan

Azman [smail. 1999. Kehebatan Karya Agung. Mingguan Malaysia, April: 28.

Berita Harian, 6 September, 1997,

Hanafi Dolah.1982. Institusi Perhambaan dalam Masyarakat Melayu Tradisional: Satu
Analisis dari Segi Teori Nilai dalam Malaysia dari Segi Sejarah . Kuala Lumpur:

Hashim Yaccob. 1993. Sastera Milik Kita Semua. Dewan Sastera, November.

Hassan Ahmad. 1997. Kebangkitan Melayu. Dewan Budaya. Bil. 7. Jilid 19. Julai.

Kamaruddin Hj. Kachar . Ucapan Seminar Kebangsaan Adat Perpatih dan Wilayah
Budaya Negeri Sembilan pada 3-5 Mei 1984. Universiti Pertanian Malaysia.

Mahathir Mohamad . Ucapan di Perhimpunan Agung UMNO ke-40. Pusat Dagangan
Dunia Putra, Kuala Lumpur pada 5 September, 1997.
Persatuan Sejarah Malaysia.

Shamsul Amri Baharuddin, Feudal dalam Adat Perpatih, 12(8), 1974, hlm. 32-33.

Tun Abdul Razak bin Hussen. Ucapan di Kongres Kebudayaan Kebangsaan pada 16-20

QOgos, 1971.



Temu bual

1. Dato’ Megat Hj Lidun bin Mohamad. 1998, Jelebu, 20 Mei.

2

Dato’ Mengiang Hj Yaakub bin Yusuf, 1998. Jelebu, 25 Mei.

Dato’ Raja Balang Hj Jamaluddin bin Abdul Rahman. 1998. Jelebu, 1 Jun.

a2

4, Dato’ Ombi Abdul Ghani bin Dato’ Shamarudin. 1998. Jelebu, 20 Jun.
5. Dato’ Chenchang Hj Othman bin Sirun. 1998. Jelebu, 25 Jun.

6. Dato’ Beremban Hj Ahmad bin Yusuf. 1998. Jelebu, 28 Jun.

7. Hj. Muhammad bin Yassin. 1998. Seremban, 10 September.

8. Hj. Ariffin bin Omar. 1998. Seremban, 25 September.



it D58 (0

oy
UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA 120
AMGO0 LIKM BANGI, SELANGOR DARUL ETISAR, MALAYSIA " AMPIRAN 1
IFLEGRAM "UNIKEB™ TEL: 03-8200001_ A2H0601, RAH0701 e .
W pgagaet TELTX HNIKEB MA 31496 FAX:
Pejabat Ketua Jabatan UKM 1.8.8/207/3 Jid. IV
Jabatan Persuratan Melayu 5 September 1998

KEPADA YANG BERKENAAN

Tuan/FPuan

Kebenaran Membuat Kajilidikan

Saudara Abdul Razak bin Lidun (Matrik A 6354 ) jalah seorang mahasiswa di
Jabatan Persuratan Melayu, Universiti Kebangsaan Malaysia. Jewasa ini beliau
sedang membuat kajilidikan dalam bidang "Etos Melayu Daripada Perspektif
Adat Ferpatih ." Untuk tujuan ini diharap dapat kiranya tuan/puan memberikan
kerjasama serta nasihat yang diperlukan olehnya.

2 Di atas segala bantuan dan pertciongan pihak tuan/puan, kami ucapkan
ribuan terima kasih.

Prof~Wadya Dr. Noriah Mchamed
Ketua

Jabatan Persuratan Melayu
IUniversiti Kebangsaan Malaysia.



127

LAMPIRAN 2

SENARAI TOKOH YANG DITEMUBUAL

1)

2)

3)

4)

Dato’ Ombi Abdul Ghani bin Shamarudin

Beliau dilahirkan pada tahun 1932 di Jelebu, Negeri Sembilan. Mendapat
pendidikan Inggeris di Sekolah Menengah King George V (KGV) Seremban,
Negeri Sembilan sehingga tamat Senior Cambridge. Kemudian melanjutkan
pelajaran ke Universiti Malaya, Singapura dalam Jurusan Perubatan (1954-38 )
tetapi tidak sempat menghabiskan pengajiannya. Pernah bertugas di Dewan
Bahasa dan Pustaka, Kuala Lumpur. Beliau banyak menghasilkan rencana-
rencana terutamanya tentang budaya dan pada masa yang sama banyak
menterjemahkan buku teks Sains bahasa Inggeris ke bahasa Melayu untuk
kegunaan pelajar sekolah menengah.

Dalam adat Jelebu, beliau kini memegang Jawatan Dato’ Lembaga yang bergelar
Dato’ Ombi.

Dato’ Raja Balang Hj Jamaluddin bin Abdul Rahman

Beliau dilahirkan di Jelebu, Negeri Sembilan. Tamat sekolah Melayu. Pernah

bertugas sebagai anggota Polis Di-Raja Malaysia. Kini beliau memegang jawatan
adat sebagai Dato’ Raja Balang.

Dato’ Chenchang Hj Othman bin Sarun

Beliau dilahirkan di Jelebu. Tamat sekolah Melayu. Seorang peniaga. Dalam adat
beliau menjawat jawatan sebagai Dato’ Chenchang Maharaja Lela.

Dato’ Mengiang Hj Yaakub bin Yusof

Beliau dilahirkan di daerah Jelebu. Persekolahan sehingga tamat sekolah Melayu.
Dalam adat beliau memegang jawatan Dato’ Lembaga bergelar Dato’ Mengiang
Merah Bangsa.

Dato’ Megat Hj Lidun bin Mohamad

Beliau dilahirkan pada tahun 1920 di Jelebu. Tamat sekolah Melayu. Dalam adat
Jelebu beliau memegang jawatan Buapak bergelar Dato” Megat.



6)

7)

8)

i28

Dato’ Beremban Hj Ahmad bin Yusof

Dilahirkan pada tahun 1922 di Jelebu. Tamat sekolah Melayu, Dalam adat beliau
kini menjawat jawatan Buapak bergelar Dato’ Beremban.

Ustaz Hj Ariffib bin Omar

Bertugas sebagai pensyarah di Jabatan Agama dan Tamaddun Islam Maktab
Perguruan Raja Melewar, Seremban. Mendapat pendidikan daripada Universiti
Al-Azhar, Kahirah, Mesir. Sering muncul di Radio Malaysia, Negeri Sembilan
menyampaikan ceramah agama

Hj Muhammad Salleh bin Hj Yassin

Dilahirkan pada tahun 1943. Mendapat pendidikan daripada Universiti Al-Azhar,
Mesir Dan memperolehi ijazah BA dalam jurusan Syariah. Pernah bertugas
sebagai Ketua Jabatan Agama Dan Tamaddun Islam di Maktab Perguruan Raja
Melewar, Seremban. Kerap menyampaikan ceramah agama melalui Radio
Malaysia Negeri Sembilan. Selepas bersara dari Perkhidmatan Kerajaan kini
beliau memberikan khidmatnya sebagai Ahli Majlis Agama Islam Neger
Sembilan.



LAMPIRAN 3

HIRAKI KEPIMPINAN DALAM SISTEM POLITIK MASYARAKAT
MELAYU ADAT PERPATIH DI NEGERI SEMBILAN



