PERUBAHAN DALAM SISTEM PEMBAHAGIAN HARTA
PUSAKA: SATU KAJIAN KES DI KALANGAN PENGANUT ADAT
PERPATIH DI SUNGAI UJONG.

MAIZATUL AKMAM MOHD. HUSSAIN

JABATAN PERSURATAN MELAYU
FAKULTI SAINS KEMASYARAKATAN DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA
BANGI
1999



UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA

JABATAN PERSURATAN MELAYU

PERUBAHAN DALAM SISTEM PEMBAHAGIAN HARTA PUSAKA: SATU
KAJIAN KES DI KALANGAN PENGANUT ADAT PERPATIH DI SUNGAI
UJONG

Oleh

MAIZATUL AKMAM MOHD. HUSSAIN

Kertas Projek ini telah diterima oleh Jabatan Persuratan Melayu untuk
memenuhi sebahagian keperluan ljazah Sarjanamuda Sastera (dengan

kepujian) pada sesi

i % -3-44
Penyelia Tarikh
/ (O - 3 - ’9? .
=
Ketua Tarikh

Jabatan Persuratan Melayu



PERUBAHAN DALAM SISTEM PEMBAHAGIAN HARTA PUSAKA: SATU
KAJIAN KES DI KALANGAN PENGANUT ADAT PERPATIH DI SUNGAI
UJONG

MAIZATUL AKMAM MOHD. HUSSAIN

KERTA PROJEK INI DIKEMUKAKAN UNTUK MEMENUHI SEBAHAGIAN
DARIPADA SYARAT MEMPEROLEHI JAZAH SARJANA MUDA DENGAN
KEPUJIAN

JABATAN PERSURATAN MELAYU
FAKULTI SAINS KEMASYARAKATAN DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA
BANGI
1999



PENGAKUAN

Saya akui karya ini adalah hasil kerja saya sendiri kecuali

28 Februari 1999
Tarikh

nukilan dan ringkasan yang tiap-tiap satunya telah saya
Jelaskan sumbernya.

Tandatangan
Maizatul Akmam Mohd. Hussain

48610



PENGHARGAAN

Bismillahirrahmanirrahim.

Syukur alhamdulillah ke hadrat Ilahi kerana dengan taufik dan hidayah serta
keizinan-Nya jua, maka penyempurnaan Kertas Projek im dapat direalisasikan seperti
yang sedia ada.

Pertama sekali, setinggi-tinggi penghargaan dan ribuan terima kasih yang tidak
terhingga kepada En. Mohd. Yusof Md. Nor, selaku penyelia yang telah banyak
menyumbangkan bakti dalam usaha menjalankan kajian dan menyiapkan Kertas Projek
ini. Komitmen, bimbingan, nasihat serta idea yang beliau berikan begitu bermakna dan
bernas sekali. Begitu juga jutaan terima kasih kepada barisan pensyarah di Jabatan
Persuratan Melayu, khususnya buat Drs. Lokman Mohd. Zen yang telah banyak
mencurahkan nasihat dan ilmu kepada saya sepanjang tempoh pengajian ini.

Buat ayahanda Mohd. Hussain Hj. Saharum, bonda Sapiah Abd. Rani, nenda Hj.
Saharum Baharuddin dan Hjh. Fatimah Mat Ibrahim, abang serta keluarga, terima kasih
segalanya. Sesungguhnya, pengorbanan, kasih sayang, keprihatinan dan iringan doa
kalian selama ini telah membangkitkan semangat dan keyakinan diri ini untuk terus
berusaha mencapai kecemerlangan. Buat rakan-rakan seperjuangan, terutamanya Idah,
Maizura, Faiz, Syikin, Aisyah dan Ina, jasa kalian tetap dikenang.

Tidak ketinggalan, sekalung penghargaan yang tidak terhingga kepada barisan
responden; Penolong Pengarah Seksyen Pembahagian Harta Pusaka Negeri Sembilan,
En. Sulaiman Kadimin, Mufti Kerajaan Negen Sembilan, Datuk Hj. Murthada Ahmad,
Penolong Pengarah Unit Khidmat Nasihat (Bahagian Undang-undang Syariah, Negeri
Sembilan), Hj. Murad B. Mohd. Yusof, Kaunselor Unit Khidmat Nasihat (Bahagian
Undang-undang Negeri Sembilan), Pn. Asmawati Baharudin, Buapak bagi kawasan
Labu, Omar B. Tasmin, Penolong Setiausaha Penerangan UMNO Negeri Sembilan,
Fadhilah Fadhil B. Othman dan Yang Dipertua Persatuan Ibu Tunggal Negeri Sembilan,
Pn. Che Tom Bt. Kassim.

Akhir sekali, kepada semua pihak yang turut terlibat secara langsung dan tidak
langsung, terutamanya kepada semua kakitangan Pejabat Tanah dan Galian serta Pejabat
Agama [slam Negeri Sembilan, terima kasih di atas kerjasama dan perhatian kalian.

Sekian, Wassalam.

Maizatul Akmam Mohd. Hussain.

Jabatan Persuratan Melayu,

Fakulti Sains Kemasyarakatan dan Kemanusiaan,
Universiti Kebangsaan Malaysia.



ABSTRAK

Kajian yang memfokuskan kepada pengamal Adat Perpatih Di Negeri Sembilan
ini, bertujuan untuk menganalisis serta memastikan sejauhmana pengamalan sistem
pembahagian harta pusaka secara sistem adat, dilaksanakan di Sungai Ujong pada masa
kini. Seterusnya, meninjau sama ada terdapatnya perubahan dalam sistem pembahagian
hartanya setelah menerima pengaruh luar seperti Inggeris dan Islam. Justeru itu, membuat
pengamatan tentang perbezaan ketara antara kedua-dua ciri-cini sistem pewarisan harta
pusaka iaitu Hukum Faraidh dan sistem Adat Perpatih. Hasil daripada kajian dan
pengamatan yang telah dilakukan, ternyata bahawa pembahagian harta secara Hukum
Faraidh adalah adil dan sempurna berbanding sistem adat. Ini berdasarkan Hukum
Faraidh adalah bersumberkan Al-Quran, manakala sistem adat adalah satu bentuk
ideologi hasil ciptaan manusia yang boleh diubah sekiranya bertentangan dengan lunas-
lunas Islam. Demikian juga terdapat aspek yang menimbulkan kesamaran dan kekeliruan
di dalam sistem pembahagian harta Adat Perpatih iaitu tentang konsep harta pusakanya,
di samping beberapa konsep harta lain seperti harta carian, dapatan dan pembawaan.
Konsep harta dalam Adat Perpatih amat mengelirukan kerana ia lebih mementingkan
suku. Selain itu, kesamaran lain yang timbul ialah tentang nisbah pembahagian di antara
waris-waris perempuan sendiri yang menerima harta pusaka itu tidak jelas. Cuma
dinyatakan, pada kebiasaannya anak perempuan yang bongsu akan menerima harta
pusaka yang terdiri daripada tapak rumah, rumah pusaka dan sebagainya. Ekoran itu, ini
telah menjadi kontroversi di kalangan masyarakat adat dan masyarakat luar daripada
lingkungan adat. Rata-rata masyarakat memperdebatkan dan mempertikaikan sistem
pembahagian harta pusaka adat secara kolektif iaitu mengikut jurai keturunan wanita
(matrilineal). Sistem ini dikatakan bertentangan dengan lunas-lunas Islam dan berat
sebelah iaitu seolah-olah menganaktirikan kaum lelaki. Di samping itu juga, kini
wujudnya ketidakselarasan pembahagian harta di kalangan masyarakat adat di Sungai
Ujong. Terdapat di kalangan masyarakat adat yang mengamalkan pembahagian harta
menurut Hukum Faraidh, sistem adat dan terdapat majoriti masyarakatnya mengambil
jalan tengah dengan membahagikan harta secara permuafakatan. Dengan itu, didapati
perlaksanaan pembahagian harta pusaka di Sungai Ujong telah mengalami perubahan
akibat daripada faktor sejarah, pengaruh luar, pengaruh ulama’ dan peredaran masa.
Demikian juga didapati bahawa pengamalan sistem adat di Sungai Ujong, khususnya di
Labu/Nilai, Rasah dan Rantau adalah tidak menyeluruh dan mengalami perubahan dari
semasa ke semasa.



KANDUNGAN

PENGAKUAN
PENGHARGAAN
ABSTRAK

KANDUNGAN

BAB PERTAMA : PROPOSAL

1.1. Pengenalan

1.2. Justifikasi Kajian

1.2.1. Latar Belakang Kajian dan Permasalahan

1.2.2. Skop Kajian
1.3. Gelintiran Kesusasteraan
1.4. Tujuan Kajian
1.5. Kerangka Teori/konsepsual
1.5.1 Harta Pusaka
1.5.2 Sistem Pewarisan Harta Pusaka
~ 1.6. Metodologi

1.7. Hipotesis

Halaman
i

i

v

Vv

10

12

13
14
16

19



vi

' BAB KEDUA : PEWARISAN HARTA PUSAKA MENURUT ADAT PERPATIH

DAN HUKUM FARAIDH
2.1 Konsep Harta Menurut Adat Perpatih 20
2.1.1 Pusaka Benar 21
2.1.2 Pusaka Sendiri 23
2.2 Harta Perkahwinan 24
2.2.1 Harta Carian 25
2.2.2 Harta Dapatan 25
2.2.3 Harta Pembawaan 26
2.2.4 Carian Bujang 26
2.2.5 Carian Laki Bini 27

2.3 Konsep Harta Pusaka Menurut Perspektif Islam

2.3.1 Definisi Faraidh 28
2.3.2 Rukun Pepusakaan 29
2.3.3 Sebab-Sebab Pepusakaan 29
2.3.4 Syarat-Syarat Menerima Pusaka 30
2.3.5 Sistem Pembahagian Harta Menurut Syarak 31

2.3.6 Waris Yang Menerima Pusaka 32



vi

BAB KEDUA : PEWARISAN HARTA PUSAKA MENURUT ADAT PERPATIH

DAN HUKUM FARAIDH

2.1 Konsep Harta Menurut Adat Perpatih
2.1.1 Pusaka Benar

2.1.2 Pusaka Sendiri

2.2 Harta Perkahwinan
2.2.1 Harta Canan
2.2.2 Harta Dapatan
2.2.3 Harta Pembawaan
2.2.4 Carian Bujang

2.2.5 Carian Laki Bini

2.3 Konsep Harta Pusaka Menurut Perspektif Islam
2.3.1 Definisi Faraidh
2.3.2 Rukun Pepusakaan
2.3.3 Sebab-Sebab Pepusakaan
2.3.4 Syarat-Syarat Menerima Pusaka
2.3.5 Sistem Pembahagian Harta Menurut Syarak

2.3.6 Waris Yang Menerima Pusaka

20

21

23

24

25

25

26

26

27

28
29
29
30
31

32



BAB KETIGA : HASIL KAJIAN DAN PERBINCANGAN

BAB EMPAT : KESIMPULAN

4.1 Rumusan

BIBLIOGRAFI

LAMPIRAN

vii

33

42

42

49



BAB PERTAMA

PROPOSAL

1.1 PENGENALAN

Pada asasnya, Adat Perpatih merupakan kebudayaan orang Melayu tempatan di Negeri
Sembilan. Sebagai satu kebudayaan, Adat Perpatih adalah satu sistem yang kompleks dan
di dalamnya terkandung pengetahuan, kepercayaan, kesenian, moral, estetika, undang-
undang, adat resam dan segala kebolehan yang dipelajari oleh individu sebagai ahli
masyarakat pengamalnya. Perbezaan utamanya daripada masyarakat lain adalah dan segi

dasar utama kebudayaannya yang mengikut nasab ibu.

Dewasa ini, timbulnya pelbagai persoalan yang mempersoalkan sama ada Adat
Perpatih itu statis, tidak menerima sebarang perubahan dan telah ketinggalan zaman.

Namun begitu, sekiranya dinilai secara positif, adat itu ada menyatakan bahawa:

Ibu adat muafakat;
usang-usang diperbaharui,
yang lapok disokongi;

yang elok dipakai.



Melihat contoh pada yang lampau,
melihat tuah pada yang menang;
yang senteng dilabuhkan,

yang panjang dikerat,

yang rumpang disisik.

Sekali air bah,
sekali pasir berubah,
sekali raja mangkat;
sekali adat beralih,
sekali tahun beredar,

sekali musim bertukar.

Perbilangan di atas sering dikatakan sebagai salah satu dari tunjang falsafah dan
ideologi Adat Perpatih. la jelas menunjukkan bahawa adat boleh diperbaharui serta
diubahsuai mengikut keadaan, masa dan tempat. Oleh yang demikian, dari segi falsafah
dan semangatnya, adat itu bukanlah sesuatu yang kaku, beku atau statis tetapi sebaliknya
boleh diubah dan diwarnakan. Namun begitu, amat penting bahawa fleksibiliti adat ini

adalah tidak sama (Norhalim Haji Ibrahim, 1994: 69-70).

Pada asasnya, terdapat empat kategori adat yang dikenalpasti iaitu:

Adat yang sebenar adat,

Adat yang teradat,



Adat yang diadatkan, dan

Adat isitiadat.

Daripada empat kategori adat tersebut, hanya kategori yang pertama sahaja iaitu
adat yang sebenar adat yang paling rendah daya lunturnya atau paling sukar diubah.
Pada zaman moden ini, adat yang dikatakan sebenar adat ialah undang-undang yang telah
diwartakan atau digazetkan (A. Samad Idris, 1996: 17-18). Semua adat tersebut telah
dibincangkan oleh pembesar-pembesar adat serta anak buah masing-masing sebelum

dipakai.

Hakikatnya, adat inilah yang mungkin dibilangkan sebagai “adat nan tak lekang
dek panas, tak lapok dek hujan”. Ini adalah kerana ianya samalah seperti segala yang
haram dalam Islam itu, tidak boleh dihalalkan meskipun manusia rasional boleh

mengadakan justifikasi bagi perubahan 1tu.

Manakala, adat yang teradat pula merupakan kebiasaan yang diterima oleh
masyarakat tanpa mesyuarat atau ditetapkan terlebih dahulu (Abdullah Siddik, 1975: 9).
Adat yang dimaksudkan di dalam klasifikasi ini merupakan warisan turun-temurun
daripada nenek moyang yang banyak berlaku di dalam kehidupan seharian dan menjadi
pegangan. Misalnya, adat melenggang perut dan mencukur rambut bayi adalah antara

adat dalam kategori ini yang masih diamalkan dalam masyarakat hingga kini.



Adat yang diadatkan pula, lebih merupakan peraturan dan ketetapan yang
diambil dari hasil permuafakatan yang bertujuan untuk mengatur masyarakat dalam
segala bidang terutama dalam kehidupan sosial. Ertinya, sesuatu yang kebiasaannya telah
terpakai dan telah dipusakai dari nenek moyang dahulukala (A. Samad Idris, 1996: 18).
Adat ini akan tetap wujud selagi ia masih ditaati oleh masyarakat dikalangan masyarakat

Adat Perpatih.

Selain itu, adat istiadat pula merupakan adat yang mempunyai daya tahan yang
paling lemah kerana ia boleh berubah atau berbeza antara satu tempat dengan tempat
yang lain. Pada kebiasaannya, ia berlaku di tengah masyarakat umum atau setempat dan

cara-cara yang diajukan serta diterima umum sebagai sah dan stabil.

Secara amnya, masyarakat Negeri Sembilan telah mengamalkan sistem ini tidak
kurang daripada 600 tahun yang lalu. Jangkamasa tempoh yang begitu panjang ini telah
membawa perubahan ke atas pengamal adat yang diakibatkan oleh kemasukan anasir-
anasir luar. Perubahan yang amat ketara telah berlaku pada permulaan abad ini apabila
penjajah Inggeris telah mengenepikan hampir keseluruhan struktur dan organisasi sistem
adat ini serta menggantipaksakan sistem birokrasi moden-ala-barat ke dalam kehidupan
masyarakat negeri ini. Momentum perubahan terutama sckali dari segi nilai dan
pandangan hidup ini semakin ketara apabila rakyat negara ini didedahkan dan terdedah

dengan nilai-nilai barat.



Realitinya, Adat Perpatih wujud terlebih dahulu di Minangkabau daripada agama
Islam. Adat ini khusus membicarakan tentang peraturan-peraturan hidup di dunia,
manakala Islam membawa soal tuhan dan akhirat. Sesungguhnya, adat menerima Islam
dan ia tidak menentangnya kerana pertentangan hanya akan membawa kerosakkan. Ini

boleh dilihat berdasarkan perpatah:

Adat ke hukum mati hukum
Hukum ke Adat mati Adat.

Kedua-duanya mempersoalkan “kebaikan”. Pada adat menghilangkan yang buruk,
menimbulkan yang baik. Pada syarak menyuruh berbuat baik, menegah berbuat jahat.
Perbezaan ketara antara adat dan Islam dan segi logiknya. Kebenaran adat ialah

kebenaran relatif dan kebenaran Islam pula adalah kebenaran mutlak.

Dalam masyarakat Adat Perpatih, hubungan adat dengan syarak adalah saling

lengkap melengkapi, seperti yang digambarkan dalam pepatah benkut:

Adat bersendi Hukum,
Hukum bersendi Kitabullah,
Kuat Adat tidak gaduh Hukum,
Kuat Hukum tidak gaduh Adat,
Ibu Hukum muafakat,
Ibu Adat muafakat.
(Nordin Selat, 1976: 26).



Dalam pengurusan harta di dalam Adat Perpatih dan sistem pembahagian harta
mengikut hukum Syarak, terdapat beberapa aspek yang bersamaan, bertentangan dan
aspek yang menimbulkan kesamaran. Aspek yang bersamaan ialah pembahagian harta
pusaka kepada anak-anak apabila isteri meninggal dunia. Tetapi, tidak diterangkan
jumlah pembahagiannya terhadap anak lelaki dan anak perempuan. Hal ini merupakan

satu kesamaran di antara Adat Perpatih dengan Hukum Syarak.

Sesungguhnya, pengalaman sejarah masyarakat Melayu umumnya dan
masyarakat Adat Perpatth  khususnya, dalam pelbagai peningkat telah
mempertembungkan berbagai-bagai sistem budaya, akal fikiran, alatan dan pengetahuan.
Dari zaman kewujudan asal yang sudah terlalu kabur bentuk dan sifat-sifat kepada
zaman-zaman Hindu Buddha yang sudah terbuang. Walaupun Islam yang kukuh dan
semakin bangkit serta fahaman kebaratan yang kekal dan terus berpengaruh, namun

prinsip dan gagasan adat masih terus berlaku.

Lantaran perjalanan sejarah adat ini sudah melalui tahap-tahap ratusan tahun,
namun ia tetap ada dan masih terus berfungsi, walaupun tidak secara total. Jikalau sistem
adat merupakan suatu yang lemah, sudah tentu dalam jangkamasa ratusan tahun itu sudah

cukup untuk menghancurkan dan menghapuskannya bagai debuan zaman.

Namun, ia tetap tumbuh dan berganti. Sudah pastilah sistem adat itu cukup gagah
dan perkasa, hidup bertunjang jauh ke dalam bumi tempat tumbuhnya, melentur

mengikut arah angin dan ribut perkembangan masyarakat dan budaya. Sistem adat sudah



membuktikan keazaman dan kekuatan persistence untuk terus hidup melalui edaran masa

(Zainal Kling, 1994: 163-164).

1.2 JUSTIFIKASI KAJIAN

1.2.1 Latar Belakang Kajian Dan Permasalahan

Permasalahan pembahagian harta pusaka secara Sistem Adat bukan sahaja sering menjadi
kontroversi di kalangan penganut adat itu sendiri, tetapi juga menjadi isu hangat dan
menarik perhatian masyarakat luar. Isu ini juga sering mendapat tumpuan para pengkaji
dan tidak kurang juga, sering dibentangkan dalam seminar-seminar tertentu. Tumpuan
lebih terhadap pembahagian harta pusaka secara Sistem Adat ini mungkin berlandaskan

sistem pewarisannya yang mengikut nasab ibu (matrilineal).

Pada dasarnya, harta pusaka di kalangan masyarakat adat adalah kepunyaan suku.
Harta tersebut akan diwarisi secara turun-temurun daripada ibu kepada anak perempuan
dan seterusnya kepada keturunan perempuan. Atas dasar inilah timbulnya pelbagai
kekeliruan, ketidakpuasan hati dan keraguan ke atas pembahagian harta yang

mementingkan kaum wanita dan seolah-olah menganaktirikan kaum lelaki.

Lantas, timbul pula pelbagai permasalahan apabila timbulnya tanggapan-
tanggapan yang menyatakan pembahagian harta pusaka secara sistem adat ini,

ketinggalan zaman, kolot dan tidak perlu ditradisikan lagi. Keadaan menjadi kian



meruncing apabila wujudnya suara-suara lantang yang menyatakan ianya bercanggah

dengan hukum Islam.

Ekoran daripada itulah, wujudnya pelbagai perubahan yang semakin lari dari
landasan Sistem Adat dan perundangan hukum Islam mula dipraktikkan. Hakikatnya,
perubahan ini berlaku turut berpunca daripada ketidakselarasan, faktor penjajah dan

perubahan semasa.

Atas kesedaran inilah, tercetusnya minat di hati pengkaji yang tergolong dalam
masyarakat luar untuk menjalankan penyelidikan dan turun ke lapangan bagi mengetahui
keadaan sebenar. Oleh kerana topik yang dipilih melibatkan permasalahan perubahan,
pengkaji telah mengenalpasti kawasan-kawasan di Sungai Ujong yang sekarang ini
dikenali sebagai Seremban, yang telah pun mengalami perubahan dari segi pembahagian
harta pusakanya. Dengan cara inilah, diharapkan segala yang kusut akan terlerai, segala

persoalan akan terjawab dan mencapai satu kebenaran.

1.2.2 Skop kajian

Secara umumnya, persoalan tentang pembahagian harta di dalam Adat Perpatih amat luas
skopnya. Oleh yang demikian, tumpuan dalam penyelidikan dan penulisan kertas projek
ini hanya meliputi salah satu aspek harta iaitu ‘harta pusaka’ sahaja. Walau
bagaimanapun, persoalan “Perubahan Dalam Sistem Pembahagian Harta Pusaka” turut

memuatkan penerangan ringkas tentang beberapa jenis harta lain, seperti harta carian,



harta dapatan dan harta bawaan. Penjelasan ini dianggap penting untuk memperjelaskan

klasifikasi harta di dalam sistem pembahagian harta komuniti masyarakat Adat.

Selain pengkhususan terhadap perubahan dari aspek harta pusaka, kajian juga
merangkumi penerangan tentang perbandingan pembahagian harta pusaka secara sistem
Adat dan Hukum Syarak (faraidh). Perbandingan ini amat penting untuk melihat
perbezaan antara pembahagian harta-harta tersebut dan seterusnya menilai

keberkesanannya.

Justeru itu, untuk memperjelaskan lagi perubahan dalam sistem adat di kalangan
penganut Adat Perpatih, amatlah wajar dimuatkan persoalan “adakah pengamalan
sekarang ini lari dari landasan adat dan menuju ke Islam atau masih mempertahankan
nilai-nilai adat”. Di samping itu, penilaian terhadap sejauhmana pengaruh Islam
membentuk sistem pewarisan kaum adat boleh berasaskan tokoh-tokoh agama tempatan

dan pemuka adat bagi sesuatu kawasan yang tertentu.

Bagi tujuan tersebut, amatlah perlu untuk menghadkan beberapa kawasan yang
lebih kecil sebagai sampel kajian. Pemilihan kawasan yang difokuskan ini adalah
berdasarkan kawasan yang dianggap mengalami perubahan dalam sistem adat, walaupun
tidak secara total. Pemilihan kawasan kajian yang terfokus ini diyakini dapat memberikan
gambaran terperinci untuk melihat perubahan dalam sistem adat di kalangan penganut

Adat Perpatih dengan lebih mendalam lagi.



10

Setelah diamati, penyelidikan akan dilakukan di kalangan pengamal adat di
Sungai Ujong dan lebih diperincikan lagi di tiga kawasan khusus iaitu di Labu/Nilai,

Rantau dan Rasah.

1.3 GELINTIRAN KESUSASTERAAN

Secara umumnya, penulisan yang memperihalkan isu “Adat Perpatih Di Negeni
Sembilan” begitu banyak dan meluas. Masing-masing menggunakan pendekatan,
persepst dan skop kajian yang berbeza untuk diterokai. Golongan ini terdiri daripada
pengkaji tempatan, tidak kira anak kelahiran adat yang terlibat secara langsung dengan

sistem adat ataupun tidak ada kaitan langsung dengannya.

Antaranya termasuklah, Mohd. Faraded Mohd. Dom yang membincangkan
“Persoalan Harta Dalam Adat Perpatih”, hasil penulisan Latihan Hlmiah, 1976, Jabatan
Persuratan Melayu, Universiti Kebangsaan Malaysia (UKM). Hasil penulisannya
menyentuh persoalan harta pusaka secara umum dan menyeluruh, tetapi tidak dengan

terperinci.

Manakala, kajian dan penulisan yang dilakukan oleh Enawaty Anuwar pula
adalah bertajuk “Sistem Pewarisan Harta Pusaka Di Kalangan Masyarakat Adat Perpatih
Di Negeri Sembilan: Satu Perspektif Menurut Hukum Faraidh”, Latihan limiah, 1998,

Jabatan Persuratan Melayu, UKM.



11

Kajiannya mengkhusus terhadap aspek pewarisan harta yang tidak menghadkan
terdadap sesebuah daerah yang lebih kecil, sebagai sampel kajian. Di samping itu, beliau
turut mengutarakan penilaian terhadap sejauhmana kebenaran pendapat pendapat
mengenai percanggahan pola pewarisan Pusaka Benar, dengan mengemukakan beberapa

hujahan tokoh-tokoh dan pemuka adat.

Kajian Abdul Halim Zulkifli “ Pembahagian Pusaka Di Kalangan Masyarakat
Adat Perpatih Di Negeri Sembilan. Satu Kajian Kes Pesaka Menurut Adat dan Faraidh”
Latihan [lmiah, Jabatan Syariah, Fakulti Pengajian Islam, UKM pada 1989 juga
memberikan input tentang permasalahan pembahagian pusaka mengikut undang-undang

dan masalah yang dihinggapi oleh pihak pegawai penyelesaian pusaka.

Selain itu, terdapat juga beberapa hasil penulisan lain yang turut membincangkan
persoalan Adat Perpatih Di Negeri Sembilan. Antaranya adalah; Rossilah Bakar, di dalam
Latihan [lmiah yang  berjudul “Perbilangan Adat: Satu Kajian Dari Aspek Hukum
Adat”, Jabatan Persuratan Melayu, UKM, Asmah Ujang “Pembahagian Harta Di Luak
Rembau Kajian Menurut Syarak™ Latihan llmiah, Jabatan Syaniah, Fakulti Pengajian,
UKM pada 1989 dan Saiful Asmanizan Husin, di dalam Latihan llmiah yang berjudul
“Sistem Pembahagian Harta Pusaka Di Dalam Adat Perpatih: Satu Perbandingan Dengan

Sistem Faraidh™. Jabatan Persuratan Melayu, UKM pada 1997.



12

1.4 TUJUAN KAJIAN

Secara keseluruhannya, kajian dan penulisan ini adalah bertujuan untuk

memahami beberapa keinginan iaitu:

1)

2)

3)

4)

3)

6)

mengkaji sejauhmana pengaruh Islam membentuk sistem pewarisan harta pusaka di
kalangan masyarakat adat di Sungai Ujong.

memperincikan lagi persoalan sama ada pengamalan sekarang ini lari dari landasan
adat dan menuju ke Islam secara total atau masih mempertahankan nilai-nilai adat.
mendalami lagi persoalan berkaitan pembahagian harta pusaka yang telah diusahakan
terlebih dahulu oleh beberapa orang mahasiswa ke arah skop yang tertentu dan
terperinci lagi.

mengetahui secara mendalam sejauhmana kesinambungan atau pengekalan sistem
adat dan perubahan yang dialami oleh komuniti di Sungai Ujong. Pengkajian itu turut
bertujuan untuk menjelaskan kepada masyarakat luar Negeri Sembilan bahawa tidak
semua daerah dan kawasan Negeri Sembilan masih mengamalkan aturan hidup
masyarakat Adat Perpatih.

menganalisis suara majoriti masyarakat adat di kawasan kajian sama ada
pembahagian harta pusaka secara sistem adat ini patut dikekalkan sama sekali atau
perlu diubah.

membuktikan sejauhmana kebenaran pengkaji terdahulu yang menyatakan adat ini
adalah fleksibel, melentur mengikut arah angin serta ribut perkembangan masyarakat

dan budaya. Bak kata ungkapan perbilangan:



13

Nan elok dipakai,

Nan buruk dibuang,
Usang-usang diperbaharui,
Lapuk-lapuk dikajangi,

Ibu adat itu muafakat.

1.5S KERANGKA TEORI/KONSEPSUAL

1.5.1 Harta Pusaka

Secara umumnya, sistem pewarisan harta di dalam Adat Perpatih adalah berdasarkan
kepada Hukum Adat Waris iaitu, kacdah-kaedah hukum yang mengatur pemindahan

harta seseorang yang meninggal dunia kepada ahli warisnya.

Untuk membolehkan harta itu diwariskan, terdapat tiga unsur penting yang perlu
diperhatikan dan diselesaikan menurut Hukum Adat Waris iaitu:
i) terdapat seseorang yang meninggal dunia.
i) terdapat ahli waris simati.

i)  terdapat harta peninggalan simati.

Berdasarkan sistem pewarisan harta di dalam Adat Perpatih juga, terdapat tiga
jenis harta yang difokuskan iaitu:
1) Sistem Pewarisan Harta Pusaka.

) Sistem Perwarisan Harta Carian Suami Isteri.



14

i)  Sistem Pewarisan Harta Perkahwinan.

Namun begitu, tumpuan di dalam kertas projek ini adalah ke atas pembahagian
harta pusaka. Oleh itu, penjelasan tentang Sistem Perwarisan Harta Pusaka secara lebih

terperinci.

1.5.2 Sistem Perwarisan Harta Pusaka.

Terdapat beberapa corak tentang pewarisan harta pusaka ini. Corak pertama ialah
Openurunan cara terus. Cara ini dilakukan sekiranya terdapat keturunan perempuan pada

setiap generasi. Cara mewarisi harta pusaka seperti ini adalah seperti berikut:

Apabila si ibu meninggal dunia, harta pusaka itu jatuh kepada anak-anak
perempuannya. Ego akan menerima pusaka dari ibunya dan apabila Ego meninggal
dunia, harta pusaka itu akan diwariskan pula kepada anak-anak perempuannya.
Seterusnya, harta itu akan diturunkan kepada anak-anak perempuan Ego ( Faraded, 1979:
31). Jika si ibu tidak mempunyai anak perempuan, maka yang mewarisi harta tersebut
ialah keluarga perempuan yang hampir atau sekedim sekali, pada lazimnya ialah saudara

perempuan atau anak saudara perempuan.

Oleh itu, harta pusaka itu akan diturunkan kepada saudara Perempuan Ego atau
anak saudara perempuannya. Andainya tidak ada waris sekedim, maka harta itu akan
berpindah kepada saudara perempuan di dalam suku. Sekiranya beliau tiada waris yang

dekat, baharulah harta tersebut jatuh kepada waris yang sesama suku.



15

Menurut peraturan adat, jika timbul keadaan di mana sesuatu suku itu sudah tidak
ada dan harta pusaka tidak dapat diturunkan kepada sesiapa, tanah pusaka sedemikian
dikenali  ‘pusaka gadang’ Keadaan demikian sangat sedikit kemungkinannya. Jika
berlaku keadaan yang demikian, maka anak atau waris lelaki akan menyembahkannya
kepada Undang untuk dilelongkan. Dalam lelongan ini, anggota-anggota suku itu sendiri
diberikan keutamaan sebelum dibuka kepada orang ramai. Hasil dari lelongan itu, akan
diberikan kepada anak-anak lelaki si mati, abang atau bapa saudaranya mengikut

keadaan.

Menurut konsep am Adat Perpatih mengenai kewarisan, sistemnya adalah sistem
kewarisan kolektif, iaitu setiap ahli waris tidak mempunyai hakmilik atas harta

peninggalan atau harta pusaka tetapi hanya mempunyai hak pakai.

Harta pusaka ini adalah milik suku (E.N. Taylor, 1929: 31), dan lazimnya terdiri
dari tanah-tanah kampung sawah, dusun buah-buahan dan rumah yang diwarisi dari ibu
yang letaknya di atas tanah pusaka (Ahmad Ibrahim, 1965/66: 31). Harta ini dikenali
dengan nama harta pusaka benar. Di samping itu, ada pula harta pusaka yang disebut
harta pusaka sendiri iaitu harta warisan perempuan daripada emak/bapa, baik yang berupa
pakaian atau barang-barang kemas yang dapat dibahagikan kepada anak lelaki dan

perempuan, menurut jenis barang kemas dan lain-lain seumpamanya.

Sesuai dengan sistem kekeluargaan yang ‘unilaterial-matrilieal’, maka yang

berhak mewarisi adalah setiap orang yang disusur-galurkan kepada garis perempuan



16

sahaja. Tegasnya, semua pusaka benar diturunkan kepada anak-anak perempuan sahaja

(E.N. Taylor, 1929: 9).

Menurut Adat Perpatih, Buapak dan Datuk Lembagalah yang bertindak sebagai
wakil keluarga dan suku atau dengan pendek kata merekalah sebagai pemegang kuasa
atas tanah pusaka benar. Dalam hal ini, tidak ada sesiapa pun dibenarkan menjual atau
menggadaikan tanah pusaka benar ini kecuali yang ditentukan menurut syarat atau

dengan empat alasan sebagaimana yang telah digurindamkan oleh adat:

Adat tak berdiri,
Rumah gadang ketirisan,
Gadis gadang tak berlaki,

Mayat terbujur di tengah rumah.

1.6 METODOLOGI

Bagi memperlengkapkan dan menyempurnakan penulisan kertas projek ini, pengkaji
sememangnya telah merencanakan beberapa kaedah pengumpulan data secara sistematik.
Perencanaan sedemikian amat penting dalam usaha untuk mencapai matlamat penulisan
yang bersifat akademik. Secara khususnya, keseluruhan data-data diperolehi daripada
hasil analisis beberapa kaedah yang digabungkan iaitu; kaedah penyelidikan
perpustakaan dan kaedah soal selidik.



17

Kaedah perpustakaan merupakan penyumbang terbesar terhadap proses
pengumpulan maklumat-maklumat yang diperlukan. Bahan-bahan rujukan seperti buku-
buku dan kajian-kajian berbentuk ilmiah, penghasilan penulis-penulis tempatan dan barat,
tesis, jurnal, kertas kerja seminar, laporan, majalah dan keratan-keratan akhbar amat

bermakna dalam proses pemerolehan data-data asas yang terkini.

Melalui kaedah ini juga, data dan bukti melalui kajian ke atas dokumen serta
rekod boleh diperolehi. Berdasarkan sumber sekunder tersebut, proses penyelidikan dan
penulisan kertas projek ini dapat dipermudahkan. Di sini, segala konsep asas
permasalahan seperti definisi, latar belakang, sejarah kelahiran, sistem Adat Perpatih,
perubahan di kalangan penganutnya dan sebagainya boleh diperolehi, hasil daripada

penulisan terdahulu.

Oleh itu, kaedah penyelidikan perpustakaan ini melibatkan beberapa buah
perpustakaan yang sering dikunjungi iaitu; Perpustakaan Tun Seri Lanang, Perpustakaan
Alam Dan Tamadun Melayu (ATMA), dan Pusat Sumber Jabatan Persuratan Melayu di

Universiti Kebangsaan Malaysia (UKM).

Di samping itu, pengkaji akan menggunakan kaedah soal selidik yang lebih
melibatkan soalan tertutup dan hanya beberapa soalan terbuka. Soalan ini diedarkan di
kalangan responden yang tinggal di kawasan yang dipilih. Untuk itu, seramai lebih

kurang 30 orang responden akan dipilih dan sasaran responden terdiri daripada golongan



18

yang mewakili sesebuah organisasi seperti pemimpin tempatan dan pemuka adat.

Misalnya, Datuk Lembaga, dan Buapak bagi sesebuah Suku atau Perut.

Pemilihan responden sebegini amat penting untuk mendapatkan maklumat yang
tepat tentang persoalan yang dikemukakan tentang proses perjalanan Adat Perpatih dan
perubahan dalam aspek pembahagian harta pusaka. Justeru itu, golongan ini merupakan
golongan yang dianggap pakar dan mewakili suku, perut dan anak buahnya. Antara
responden yang bakal ditemui adalah Datuk Serempu di Nilai, Haji Mat Awal dan Omar

B. Tasmin selaku, Buapak.

Sementara itu pengkaji turut menemui Dato’ Murtadha, selaku Mufti dan Ustaz
Damiri B. Yahya selaku Penolong Ketua Pengarah Jabatan Hal Ehwal Agama Islam,
untuk mendapatkan maklumat. Responden lain yang bakal ditemui juga adalah En.
Sulaiman Kadimin selaku, Penolong Pengarah, Seksyen Pembahagian Harta Pusaka,

Pejabat Tanah dan Galian Negeri Sembilan, En. Murad Md. Jan dan Saudara Ramli Isin.

Hakikatnya, penulisan ini memerlukan kaedah penyelidikan yang begitu
mendalam, iaitu meliputi kaedah penyelidikan perpustakaan dan menuntut kaedah
penyelidikan di lapangan. Kedua-dua kaedah ini amat penting dalam penghasilan

penulisan yang berkesan.



19

1.7 HIPOTESIS

Sebelum mengkaji isu ini secara mendalam, pelbagai andaian dan tanggapan yang
berlegar-legar difikiran pengkaji. Segala andaian dan tanggapan di buat berasaskan
panduan umum seperti pemerhatian secara kasar, pembacaan, hujahan rakan dan

sebagainya. Antara hipotesis yang dapat dikemukakan termasuklah:

1) Pengamalan pembahagian harta pusaka secara sistem adat masih kuat diamalkan di
kalangan masyarakat adat di Sungai Ujong, berbanding Hukum Faraidh.

2) Pembahagian harta pusaka berteraskan Hukum Faraidh hanya diamalkan apabila
timbulnya sebarang permasalahan dalam sistem adat.

3) Hukum Faraidh hanya dilaksanakan apabila dipersetujui ‘sebulat kata’ setiap ahli
keluarga yang terlibat.

4) Golongan muda tidak mengamalkan lagi pembahagian harta secara sistem adat
berbanding golongan tua.

5) Pembahagian harta secara Hukum Faraidh adalah lebih adil dan sempurna berbanding
dengan sistem adat.

6) Pembahagian dilakukan secara permuafakatan (sama rata).



49

BIBLIOGRAFL

A.Samad Idris dan Norhalim Hj. Ibrahim. 1994. Negeri Sembilan: Gemuk Di Pupuk,
Segar Bersiram;, Adat Merentas Zaman: Negeri Sembilan. Jawatankuasa
Penyelidikan Budaya Negeri Sembilan dengan Kerjasama Kerajaan Negeri
Sembilan.

Abdul Ghani Shaharuddin. 1983. Adat Perpatih Negeri Sembilan Patutlah Dikaji Dengan
Teliti. Dewan Masyarakat, Januan: 22-24.

.1983. Sekali Air Bah Sekali Tanjung Berubah. Dewan Masyarakat, Februari :42-
44

Abdul Halim Zulkifli. 1989. Pembahagian Pusaka Di Kalangan Masyarakat Adat
Perpatih Di Negeri Sembilan: Satu Kajian Kes Pesaka Menurut adat dan Faraidh.
Latihan llmiah. Universiti Kebangsaan Malaysia, Bangi.

Abdul Rahman Hj. Mohammad. 1964. Dasar-dasar Adat Perpatih. Kuala Lumpur.
Dewan Bahasa dan Pustaka.

Abdullah Siddik. 1975. Pengantar Undang-Undang Adat Di Malaysia. Kuala Lumpur.
Universiti Malaya.

Abu Hassan Sham dan Marriyam Salim. 1995. Sastera Undang-undang. Kuala Lumpur.
Dewan Bahasa dan Pustaka.

Ahmad Damiri B. Yahya. 1998. Pembahagian Harta Secara Islam, Seremban, Negeri
Sembilan. Temubual, 26 Ogos.

Ahmad Ibrahim. 1965/66. Islam Customary L.aw/Malaysia. Intisari Vol. 11, No.2.

Asmawati Baharuddin. 1998. Permasalahan Tanah Terbiar, Seremban, Negeri Sembilan.
Temubual, 26 Ogos.

Che Tom Kassim. 1999. Sistem Adat Melindungi Hak Kaum Wanita, Labu, Negeri
Sembilan. Temubual, 10 Januari.

Dharmawijaya. 1969. Pesaka Terserah Ke Anak Perempuan. Dewan Masyarakat,
November: 38-40.

Dt. B. Nordin Yakub. 1995. Hukum Kekerabatan Minangkabau (Jilid I & I). Jakarta.
CV. Pustaka Indonesia.



50

Enawaty Anuwar. 1998. Sistem Pewarisan Harta Pusaka D1 Kalangan Masyarakat Adat
Perpatih Di Negeri Sembilan: Satu Perspektif Menurut Hukum Faraidh. Latihan
limiah. Jabatan Persuratan Melayu. Universiti Kebangsaan Malaysia, Bangi.

Fadhilah Fadhil B. Othman Safar. 1999. Pembahagian Harta Secara Sistem Adat,
Faraidh Dan Permuafakatan, Rasah, Negeri Sembilan, Temubual. 10 Januari.

Faraded Md. Dom. 1979. Persoalan Pembahagian Harta dalam Adat Perpatih. Latihan
llmiah. Jabatan Persuratan Melayu, Universiti Kebangsaan Malaysia, Bangi.

Hooker M.B. 1976. Adat Laws in Modern Malaya; Land Tenure, Traditional Government
And Religion. Kuala Lumpur. Oxford University Press.

Ibrahim bin Atin. 1956. Perbilangan Adat. Pulau Pinang. Sinaran Bros.

Ismail B. Abdul Hadi. 1998. Adat Perpatih, Seremban, Negeri Sembilan. Temubual, 16
Jun.

Mochtar Naim. ed. 1968. Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris Minangkabau.
Padang. Center For Minangkabau Studies Press.

Mohd. Murad B. Mohd. Yusof. 1998. Pewarisan Harta Berdasarkan Konsep Hukum
Faraidh, Seremban, Negeri Sembilan. Temubual, 26 Ogos.

Mohd. Saleh Abas. 1965. Mengenal Undang-undang. Kuala Lumpur. Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Mohd. Shah B. Mohd. Said al-Haj.1996. Tambo Alam Naning. Kuala Lumpur. Dewan
Bahasa dan Pustaka.

Newbold, T.J. 1971. Political and Statistical Account of the British Settlements in the
Straits of Malacca. John Murry. 1983. cetak semula. Kuala Lumpur. Oxford
University Press.

Norazit Selat. 1996. “Pembahagian Harta Pusaka Dalam Adat Perpatih”. Kertas Seminar
Adat Perpatih. Allson Klana Resort, Negeri Sembilan, 24 Julai.

Nordin Selat. 1976. Sistem Sosial Adat Perpatih. Kuala Lumpur. Jabatan Penerbitan
Utusan Melayu.

1982. Sistem Sosial Adat Perpatih. Kuala Lumpur. Utusan Publications
&Distributors.

Norhalim Hj. Ibrahim. 1993. Adat Perpatih: Perbezaan dan Persamaan dengan Adat
Temenggung. Kuala Lumpur. Dewan Bahasa dan Pustaka.



51

1997. “Peranan Institusi Adat Di Dalam Pembangunan dan Pentadbiran Tanah”.
Kertas Kerja Seminar Tertutup Pemantapan Nilai Islam Dalam Sistem Adat
Perpatih. Jabatan Mufti Kerajaan dan Majlis Agama Islam, Negeri Sembilan, 24-
25 November.

Noritah Sulaiman. 1994. Pembahagian Terperinci Dalam Al-Quran. A/-Islam. Julai:16.

Nurdin Yakub. 1995. Hukum Kekerabatan Minangkabau. Jilid 1 & II. Bukit Tinggi.
Pustaka Indonesia.

Omar B. Tasmin. 1999. Pembahagian Harta Pusaka Di Labu, Labu, Negeri Sembilan,
Temubual, 10 Januari.

Othman Ishak.1979. Hubungan antara Undang-Undang Islam dengan Undang-Undang
Adat. Kuala Lumpur. Dewan Bahasa dan Pustaka.

Rossilah Bakar. 1994. Perbilangan Adat: Satu Kajian Dari Aspek Hukum Adat. Latihan
llmiah. Jabatan Persuratan Melayu, Universiti Kebangsaan Malaysia, Bangi.

Saiful Asmanizan Husin. 1997. Sistem Pembahagian Harta Pusaka Di Dalam Adat
Perpatih: Satu Perbandingan Dengan Sistem Faraidh. Latihan limiah. Jabatan
Persuratan Melayu, Universiti Kebangsaan Malaysia, Bangi

Sulaiman Kadimin. 1997. “Tanah Adat Negeri Sembilan, Permasalahan dan Cabaran.
Kertas Kerja Seminar Tertutup Pemantapan Nilai Islam Dalam Sistem Adat
Perpatih. Jabatan Mufti Kerajaan dan Majlis Agama Islam, Negeri Sembilan, 24-
25 November.

1998. Harta Pusaka Dan Tanah Adat, Seremban, Negeri Sembilan, Temubual,
15 Disember.

Taylor, E.N. 1929. The Customary Law of Rembau, IMBRAS, Vol. VII, pt.1.
Thomas Lynn & Benda Beckmann Franz Van. 1985. Change and Continuity in
Minangkabau. Atthens, Ohio. Ohio University Center for International Studies,

Center for Southeast Asian Studies.

Zainal Kling. 1969. Sistem Kekeluargaan di Melaka. 7esis Sarjana Muda. Universiti
Malaya. Kuala Lumpur.



LAMPIRAN

SOALAN KAJIAN SOAL SELIDIK
BAHAGIAN A (IDENTIFIKASI RESPONDEN)
(TANDAKAN / DI RUANG BERKAITAN)

1) Umur

2) Jantina

3) Status

4) Suku

5) Taraf
Pendidikan

6) Pekerjaan

7) Pendapatan

8) Tempat tinggal

9) Tempoh masa
menetap di tempat
sekarang

25-34 tahun

35-44 tahun

45-49 tahun

50-59 tahun

160 tahun ke atas

L | |

[P

Bujang

Berkahwin

Janda

Duda

Biduanda

Batu Hampar

Tanah Datar

Seri Lemak

Lain-lain. Sila nyatakan

Tidak bersekolah

Sek. Rendah

Sek. Menengah

Kolej/Universiti

Kerajaan [Swasta Bekerja

sendiri

Pelajar

Suri
Rumah

Lain-lain
Nyatakan

Kurang drp. 500

500-800

900-1000

1000 ke atas

Labuw/ Nilai

Rasah

Rantau

Lain-lain. Sila nyatakan

Kurang daripada 5 tahun

6-8 tahun

8-10 tahun

Lebih daripada 10 tahun




BAHAGIAN B: PANDANGAN TERHADAP PEMBAHAGIAN HARTA SECARA SISTEM
ADAT DAN HUKUM FARAIDH

1) Adakah saudara faham tentang pembahagian harta secara sistem Adat Perpatih?

amat faham faham sederhana faham amat tidak faham

2) Wajarkah ia dipertahankan? Nyatakan alasan saudara.

amat wajar wajar sederhana wajar amat tidak wajar

3) Bagaimanakah cara pembahagian harta di kalangan suku saudara?
Adakah mengikut adat, faraidh atau lain-lain (sama-rata).
Nyatakan.

4) Adakah keluarga saudara masih mengamalkan pembahagian harta secara sistem adat?

a tidak

5) Adakah harta yang anda miliki sekarang bersumberkan harta pusaka?
Beri penjelasan anda.

a tidak

6) Adakah anda faham tentang pembahagian harta mengikut hukum Faraidh?

amat faham faham sederhana faham tidak faham

7) Adakah terdapat usaha-usaha untuk mengamalkan sistem pembahagian harta secara
hukum Faraidh di kalangan ahli keluarga saudara?

ya tidak




8) Terdapatkah sebarang permasalahan/bantahan daripada ahli keluarga saudara
sekiranya pembahagian harta secara hukum Faraidh dilaksanakan?

a tidak

9) Adakah terdapat sebarang usaha untuk mengekalkan sistem adat ini di kalangan ahli
keluarga saudara?

a tidak

10) Bagaimanakah tanggapan di kalangan pengamal adat, sekiranya seseorang itu tidak
mengamalkan pembahagian harta secara sistem adat?

11) Adakah saudara merasakan pembahagian harta secara Islam amat adil?

tidak




