0200013039

SISTEM WARISAN PUSAKA
PERBANDINGAN ANTARA UNDANG-UNDANG
ISLAM DAN
ADAT PERPATIH

MOHD SALLEHUDDIN BIN MAARUF

KERTAS PROJEK INI DIKEMUKAKAN UNTUK MEMENUHI
SEBAHAGIAN DARIPADA SYARAT MEMPEROLEH
IJAZAH SARJANA MUDA UNDANG-UNDANG
DENGAN KEPUJIAN

FAKULTI UNDANG-UNDANG
UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA
BANGI



PENGAKUAN

“Saya akui bahawa karya ini adalah hasil kerja saya sendiri kecuali nukilan-nukilan
dan ringkasan-ringkasan yang tiap-tiap satunya telah saya jelaskan sumbernya.”

..............................................................................

MOHD SALLEHUDDIN MAARUF



PENGHARGAAN

Alhamdulillah, bersyukur ke hadrat Allah s.w.t. kerana dengan limpah
kurnianya penulis dapat menyiapkan kajian yang tidak sepertinya ini dengan penuh
ketabahan dan ketekunan.

Penulis ingin mengambil kesempatan ini untuk mengucapkan setinggi-tinggi
terima kasih kepada penyelia-penyelia yang terlibat iaitu Encik Shamsudin Shor, Puan
Noraziah Hj. Mohd Awal dan Dr. Ali Baharun, kesemuanya pensyarah Fakulti
Undang-undang Universiti Kebangsaan Malaysia, atas nasihat, bimbingan dan tunjuk
ajar yang telah diberikan sehingga kajian ini dapat disiapkan.

Penghargaan juga ditujukan kepada pihak Perpustakaan undang-undang,
Perpustakaan Tun Seri Lanang dan Perpustakaan Institut Bahasa, Kebudayaan Dan
Kesusasteraan Melayu, Universiti Kebangsaan Malaysia, yang telah menyediakan
kemudahan-kemudahan rujukan yang diperlukan bagi tujuan menyiapkan kajian ini.

Penulis juga ingin merakamkan ucapan terima kasih kepada semua pihak yang
telah memberikan sumbangan dan bantuan, sama ada secara langsung atau tidak
langsung dalam menyiapkan penulisan ini.

Bangi,
10hb Mac, 1990 Mohd Sallehuddin Bin Maaruf



SINOPSIS

Adat Perpatih dan Islam merupakan dua kuasa yang menyusun struktur dan
cara hidup masyarakat Melayu di Negeri Sembilan dan Naning di Melaka. Dua kuasa
ini pertindanan antara satu sama lain, lantas menimbulkan ketegangan dan
percanggahan antara kedua-duanya, khususnya dalam hal perwarisan.

Penulis menggunakan pendekatan perbandingan dalam membicarakan hal
perwarisan dengan tumpuan kepada masyarakat Melayu Adat Perpatih di Negeri
Sembilan.

Bab I membicarakan tentang latar belakang sejarah perwarisan Islam dan
Adat Perpatih. Pemakaian Islam dan adat dalam masyarakat Melayu serta
penyesuaian Islam dengan adat turut diperbincangkan dalam bab ini.

Bab II membincangkan tentang konsep harta menurut undang-undang Islam,
Adat Perpatih dan undang-undang Sivil serta perbandingan antara ketiga-tiganya.

Bab III memperkatakan perihal unsur-unsur perwarisan dalam undang-undang
Islam dan Adat Perpatih dan perbandingan antara kedua-duanya.

Dalam bab IV, beberapa cadangan disyorkan untuk mengatasi masalah-
masalah yang wujud dan seterusnya membuka jalan kepada masyarakat untuk
melaksanakan sistem Faraid. Akhir sekali, di dalam bab ini juga, penulis membuat
rumusan terhadap perbincangan-perbincangan yang telah diadakan dalam bab-bab di
atas sebagai kesimpulan kepada penulisan ini.



SYNOPSIS

Adat Perpatih and Islam are the two forces which administered the life and
structure of Malay society in Negeri Sembilan and Naning in Malacca. These two

forces intermingled with each other, thus produce stress and conflict between each
value, especially in the matter of inheritance.

The writer has taken a comparative approach to discuss the discipline of
inheritance among Malay society in the state of Negeri Sembilan.

Chapter I contains the historical background of inheritance in Islam and Adat
Perpatih. General discussion on the application of Islam and adat in Malay society and
Islam being modified to fit adat are also included therein.

Chapter II outlines the concept of estates according to Islamic law, Adat
Perpatih and Civil law, together with its comparisons.

Chapter III points out the elements of inheritance in Islam and Adat Perpatih
and its comparisons.

In chapter IV, a few suggestions and proposals are advanced to eradicate the
existing problems and thus, to steer the society to the use of Islamic law of

inheritance. Finally, the said chapter summarizes points from each chapter in view of
concluding this writing.



KANDUNGAN

Pen@aKUAIL. . ..t ie e e ii
Penghargaan. ......vvuiiriitii e iii
BIBODEIS. ... ooviiiiicnbismimsmnnnmmn i s 55 § MAMERCHESAERRES 15 551 5 51 5 064 ONUFRERERARIDES 5 5 v
55 110 0L L DN S PP p——— vii
Daftar Jadual/ Rajah........coouiiiiiiiiiiiii i xii
Senarai SINGKAtAN. ... vei e e e Xiii
SCRATAL KBS, i iin suimimianinisi s o855 6w b namiibibihis 5owsd § 5§ 5 555 4 0600 GERTMRFORIEFREAI 4555459547 53 Xiv
Senaral SUEBIE. .5 o551 oo somemmmmnswnmsns s soscmine 155552114 5 CEWeRSUSTSTORNRINAE S48 23855 § H5os XV
Pendahuluan. . ..o.uon it e xvi
Metodologi Kajian........veuiiiniiiiiii e Xix
BAB I

1. Sejarah Perundangan Dan Latar Belakang Undang-Undang Warisan Islam.........1

a) Amalan Adat Sebelum Dan Dalam Islam..............oooooii 1
b) Sistem Pusaka Sebelum Islam Dan Pembaharuan-
Pembaharuan Islam...........coooviiiiiiiiiiii 5
2. Sejarah Perundangan Dan Latar Belakang Adat Perpatih....................oil. 8
a) Asal-Usul Serta Kemasukannya Ke Tanah Melayu (Negeri Sembilan)
dan pengaplikasiannya. ........cocoeviiieiiiiiiiiiii 8
b) Sisteint AGRE POIPATIN oo scissssess posasusamsmmsssnsson s sy SHas s sasewamns 13
3. Islam Dan Adat Dalam Masyarakat Melayu...........cooviiiiiiiiiiiiiiii 16
4, Islam Dan Penyesuaiannya Dengan Adat..........cocoviiiiiiiiiiiiiiiiniiiin 19
BABII
L. KOnSeh HAT . coviosssiisisiesnommmmunmonimie s 8 s 550 cadmbmyuss osiossssms s 3115 543 13 Dwsusns 34
a) Konsep Harta Menurut Islam...........oocoo 34
b) Konsep Harta Menurut Adat..........ocoviiviiiiiiiiiiiiiiiiiee 39
¢) Konsep Harta Menurut Undang-Undang Sivil...........ooooiiiiiin 42
2. Perbandingan.....oouoiririiriitiii e 47
BAB 111
1. Unsur-Unsur Perwarisan Islam...........c.cooviiiiiiiiiiiie 58
af Somber Hukin IS1am ..o b o8 05 ¢ st smmsmensassmisssenss s oy 655555068 0s 58

b} .Asas HOKUM WIS, . coommmssmsnsssnt s s s sas sososomesmvssnsmass s 534 50 45 0588 60



d) Ahli Waris Dan Hak-Hak Mereka...............c.ocovuvueeniiaianninn.. 65
2. Unsur-Unsur Perwarisan Adat Perpatih...............ocoooiiiiiiiiiiiniiniinn, 79
a) Harta Warisan..........ccoioiiiiiiiiiiiin e 79
b) Asas HuKUM Waris........c..oiuiiiiiii e e 83
CY AR WBIIS. sovs00m00imusn e e o veemommsmmnaromn s v ve v o 52 £ 458 508 K038 50 mEE 1000 86
d) Cara Perwarisan............oooouiiiiiiiiiii e 89
3. Perbandingan............ooiiiiiiiiiiiiii 92
BABIV
1. Masalah Dan Cadangan................oooiiiiiniie e, 107
A L1 o T 116

Senarai Rujukan.........ooo i 123



Daftar Jadual/ Rajah

1. Rajah 3.1.4 (a) — Ahli Waris
2. Jadual 3.1.4 (b) — Fardu (bahagian) ahli waris.



Senarai Singkatan

Anor Another
B./b. Bin
Bt./ bt. Binti
Co. Company
Dr. Doktor
Dec. Deceased
Hal. Halaman
Ibid. Di tempat yang sama
Jil. Jilid
IMCL. Journal of Malaysian
Comparative Law
JMBRAS Journal of Malayan Branch royal
Asiatic Society
Lwn. Lawan
MLJ. Mapayan Law Journal
MLR. Malaya Law Review

Op. cit.

Dalam karya tersebut




Senarai Kes

Kiah Bt. Hanapiah lawan Som Bt. Hanapiah (1953) 19 MLJ 82.

Kiah lawan Amah (Taylor: Customary Law of Rembau, 253)

Re Dato’ Ngiang Kuloo Kidal Dec. (Taylor: Customary Law of Rembau, 92)
Tan Cheng Hock lawan Chan Thean Soo & Anor (1987) 2MLJ 479.

The Shell Company Of The Federation Of Malaya lawan Commissioner Of The
Federal Of Kuala Lumpur (1964) 30 MLJ 302.

United Malayan Banking Corporation lawan Official Receiver And Liquidator Of
Soon Hup Seng Sdn. Bhd. (in liquidation) & Anor. (1986) 1 MLIJ 75.



Senarai Statute

Akta Pusaka Besar 1955.

Akta Pusaka Kecil (Pembahagian) 1955.

Akta Pindaan Kanun Tanah Negara (Hak Milik Pulau Pinang Dan Melaka) 1965.
Akta Undang-undang Sivil, 1956.

Enakmen Pemegangan Tanah Adat (Customary Tenure Enactment) 1909.
‘Interpretation Act’ (Consolidated And Revised 1989) 1967.

Kanun Tanah Negara 1965.

Perlembagaan Persekutuan.



Pendahuluan

Setiap masyarakat di dunia ini pasti mempunyai sistem yang tersendiri.
Malaysia sendiri tidak dapat lari daripada hakikat ini, malah sistem perundangan
Malaysia bersifat lebih unik, kerana ia ditadbirkan melalui beberapa jenis undang-
undang seperti undang-undang Sivil (Common Law dan Statute), undang-undang
Islam serta undang-undang Adat (seperti Adat Perpatih, Adat Temenggung, Adat 99
Perak dan mendapat pengiktirafan mahkamah dan telah diamalkan sejak berzaman
lagi.

Masyarakat Adat Perpatih secara amnya turut membina struktur masyarakat
mereka berpandukan kepada ketiga-tiga sumber undang-undang di atas. Sementara
dalam hal perwarisan, mereka lebih bertumpu kepada pemakaian adat dan Islam yang
telah bertumpu disesuaikan dengan adat.

Sebagaimana tajuk penulisan ini: ‘Sistem Warisan Pusaka, Perbandingan
Antara undang-Undang Islam Dan Adat Perpatih’, penulis cuba mengetengahkan
ketegangan atau konflik yang wujud antara kedua-dua sistem ini dan seterusnya cuba
memberikan jalan penyelesaian yang sebaik mungkin. Dalam pada itu, penulis
mengajak para pembaca amnya dan masyarakat Adat Perpatih khasnya berfikir
tentang persoalan ini dan seterusnya mengajak mereka supaya lebih condong kepada
pengamalan sistem Faraid Islam. Bagaimanapun, penulis bukan bertujuan untuk
menggalakkan masyarakat Adat Perpatih untuk terus meninggalkan adat yang jelas
bertentangan dengan adat. Ini adalah kerana penulis percaya bahawa tidak kesemua
adat itu bertentangan dengan Islam dan seperkara lagi, Islam sendiri menerima adat
yang tidak bertentangan dengannya.

Walaupun terdapat beberapa penulisan berkaitan dengan persoalan yang di
bawah ini, namun penulis merasakan tidak banyak perbincangan yang berbentuk
akademik mengenainya. Oleh itu penulis telah memilih tajuk itu untuk meluaskan
penulisan yang sedia ada dan seterusnya mengekalkan kesinambungannya. Penulis
juga berharap agar masyarakat kampus (terutama yang berasal dari Negeri Sembilan)
khasnya dapat menghayati penulisan ini sepenuhnya kerana merekalah yang akan
menjadi pemimpin dan nadi penggerak kepada masyarakat.

Akhir sekali, penulis memohon maaf jika terdapat sebarang kelemahan dalam
menulis dan menyusun penulisan ini, kerana sebagai manusia kerdil, kita tidak
sesempurnanya.



Metodologi Kajian

Bagi tujuan memperoleh maklumat yang diperlukan untuk kajian ini, penulis
menggunakan dua kaedah utama pengumpulan maklumat, iaitu:

a) Kaedah temu bual.
b) Kaedah rujukan sumber bercetak.

A. Kaedah Temu Bual

Kaedah ini merupakan satu kaedah pengumpulan yang penting bagi
mendapatkan maklumat terkini, gambaran serta pandangan terhadap soal persoalan
kajian ini daripada masyarakat Adat Perpatih di Negeri Sembilan. Kaedah ini
bertumpu kepada penduduk setempat di kampung Talang di Kuala Pilah, kampung
Sungai Machang Hilir di Mantin, Seremban dan di sekitar daerah Seremban. Penulis
memilih ketiga-tiga kawasan ini kerana, penduduk setempatnya mengamalkan Adat
Perpatih mengikut tahap darjah yang berlainan.

Keseluruhan kaedah ini dilakukan secara ‘informal’ kerana sifat persoalan
perwarisan yang sensitif. Seperkara lagi, kaedah temu bual secara ‘informal’ ini lebih
memudahkan penulis mendekati penduduk setempat dan seterusnya mendapatkan
maklumat dari mereka.

B. Kaedah Rujukan Sumber Bercetak

Penulis merujuk kepada bahan maklumat bercetak yang terdapat di beberapa
buah perpustakaan. Perpustakaan yang menjadi tempat rujukan utama ialah
Perpustakaan Undang-Undang, Perpustakaan Tun Seri Lanang dan Perpustakaan
Institusi bahasa, Kebudayaan Dan Kesusasteraan Melayu. Kesemua perpustakaan di
atas terletak di Universiti Kebangsaan Malaysia.

Oleh sebab kajian ini bersifat kajian ini bersifat kajian kepada konsep
perwarisan dalam undang-undang (dengan Pengkhususan kepada undang-undang
[slam dan Adat Perpatih), maka kebanyakan rujukan lebih bertumpu kepada buku,
jurnal, keratan akhbar dan juga kertas kerja seminar yang diadakan.

Bahan-bahan ini bukan sahaja memberi maklumat penting kepada penulis
tetapi juga membantu penulis untuk memahami secara lebih terperinci tentang kajian
ini.



BABIV

Masalah Dan Cadangan.

Hal pusaka di dalam kelompok masyarakat Adat Perpatih merupakan perkara
yang amat sensitif kerana ia melibatkan anggota keluarga dan suku secara langsung.
Secara umumnya, masyarakat Adat Perpatih mengamalkan adat dan Islam secara
serentak dalam mengatur kehidupan mereka. Umpamanya, dalam hal ibadah, Islam
diikuti sementara dalam hal pusaka lebih menekan kepada adat. Oleh yang demikian,
mereka tidak pernah menerima dan mengamalkan secara menyeluruh akan hukum
Islam. Lantas seseorang mungkin bertanya, “Kenapakah mereka selama ini tidak
pernah mengambil semua hukum Islam?”, atau “ Apakah sebabnya ajaran-ajaran
Islam tidak semuanya diamalkan dalam masyarakat tersebut?” Dalam perbincangan
ini, penulis akan cuba mengupas beberapa masalah yang dihadapi berkaitan dengan
persoalan di atas dan seterusnya memberi beberapa cadangan untuk mengatasi
masalah tersebut.'

Pertama sekali, di sana terdapat satu sikap umum mereka terhadap adat. Tidak
kira dari suku mana asal mereka dan di bahagian mana mereka tinggal , mereka
menilaikan adat lama mereka melebihi dari yang lain, ini dapat dilihat dari
perbilangan adat yang berbunyi:

Biar mati anak,

Asalkan jangan mati adat,
Tak lapuk dek hujan,

Tak lekang dek panas.

Dengan ini dapat difahami bahawa adat dianggap sebagai pengawal kepada
cara hidup yang semula jadi (natural) dan mempunyai kuasa mengikat dalam
mengatur organisasi suku bagi memenuhi keperluan masyarakat dalam kehidupan
sehari-hari. Lantaran daripada itu, mereka mengikut sahaja apa yang telah selama ini
diamalkan oleh masyarakat setempat, tanpa memikirkan kenapa amalan tersebut harus
mereka ikuti. Mereka mengamalnya tanpa bantahan atau bangkangan kerana menurut
mereka itulah yang selama ini diamalkan oleh nenek moyang mereka maka mereka
akan terus mengekalkan tradisi amalan tersebut.”

Masyarakat Islam di Malaysia secara keseluruhannya percaya bahawa undang-
undang Islam elok dan baik dan mesti dipandang tinggi, tetapi ini hanyalah untuk
dipelajari sebagai pengetahuan dan untuk ibadat-ibadat tertentu sahaja.” Mubaligh-
mubaligh Islam yang pertama terdiri daripada ahli-ahli ‘t«sologi’4 dan lantaran dari itu
golongan tua masyarakat Melayu lebih berminat kepada perkara ibadah dari yang
lainnya. Akibat dari itu juga Kadi-Kadi dan Iman-Iman yang terdiri dari generasi lama
ini kekurangan pengetahuan berhubung dengan perkara detail yang lain daripada hal
ibdah.” berakibat daripada ini sebahagian daripada anggota masyarakat Adat Perpatih



yang ingin mengikut undang-undang pusaka Islam terpaksa memendam hasrat mereka
kerana tidak tahu kepada siapa harus mereka ajukan masalah tersebut.® Sebagai jalan
mudah, mereka berbalik semula kepada adat.

Seperkara lagi, dalam kelompok masyarakat Adat Perpatih di kawasan-
kawasan tertentu yang masih kuat mengamalkan adat seperti di Kuala Pilah, Rembau
dan Jelebu, kesinambungan amalan adat amat dititik-beratkan. Tekanan terhadap
pemakaian adat dari masyarakat sekitar (sekampung) dan orang-orang tua yang
bergengaruh seperti Datuk Lembaga dan Buapak’ merupakan faktor utama dalam hal
ini.” Akibatnya, mereka yang ingin lari dari mengamalkan adat dan sebaliknya ingin
mengamalkan undang-undang pusaka Islam tidak dapat berbuat sedemikian kerana
risikonya mungkin akan dianggap sebagai ‘pemisah kepada kesinambungan adat’ dan
mungkin juga akan dipandang serong dan disisih oleh masyarakat setempat. Oleh
kerana masyarakat sekampung terkenal dengan sifat ‘kesatuan’ mereka dan mereka
saling memerlukan antara satu sama lain umpamanya dalam hal kenduri kahwin,
kematian dan sebagainya, maka mereka tidak berani menghadapi risiko meninggalkan
amalan adat. Kesimpulannya bolehlah dikatakan bahawa mereka mengamalkan adat
bukan secara sepenuh hati.

Sebagaimana yang telah dinyatakan sebelum ini, tujuan harta itu sendiri
adalah untuk memelihara suku dan dengan ini adalah untuk memelihara suku dan
dengan ini dapatlah diertikan bahawa ahli-ahli waris umumnya hanya mempunyai hak
pakai. Mereka berpendapat bahawa ibu bapa mereka telah bersusah-payah cuba
mendapatkan harta tersebut, oleh itu adalah tidak wajar bagi mereka cuba
membahagi-bahagikan harta tersebut yang akan menukarkan bentuk yang sedia ada.
Menurut mereka lagi, dari segi ekonomi, pembahagian tersebut membawa kepada
kesan negatif. Menurut kajian Laporan Pembangunan Tanah Terbiar yang dijalankan
pada tahun 1990 oleh Kementerian Pertanian, ada kira-kira 32,000 hektar tanah sawah
kebanyakannya milik orang Islam di seluruh negara terbiar dan tidak dapat
diusahakan secara komersial berikutan pembahagian harta pusaka di kalangan waris.
Ini adalah berakibat daripada kesukaran mengesan waris, pemisahan tanah menjadi
tidak ekonomik dan salah seorang waris meninggal dunia.’

Umumnya terdapat beberapa undang-undang dan status terbabit di dalam
pembahagian pusaka orang-orang Islam di Malaysia:

a) Akta Pesaka Besar 1955 — bagi pusaka berjumlah $6000,000.00 ke atas,
ditadbirkan oleh Pentadbir Pesaka Malaysia dan kes diselesaikan di
Mahkamah Tinggi.

b) Akta Pesaka Kecil 1955 — bagi pusaka berjumlah $600,00.00 ke bawah,
ditadbirkan dan diselesaikan oleh Unit Pesaka Kecil, Kementerian Tanah dan
Kemajuan Wilayah.

¢) Enakmen Pemegangan Tanah Adat 1909 — digunakan di negeri Sembilan di
daerah Jelebu, Kuala Pilah, Rembau dan Tampin. Ia berdasarkan Adat
Perpatih, iaitu tanah yang ditinggalkan oleh waris sesuatu suku mesti
diserahkan kepada waris dalam suku itu juga.



Sungguhpun undang-undang di atas mengawal akan pembahagian harta orang
Islam, akan tetapi jika diamati dan diteliti dengan mendalam, maka akan didapati
bahawa pemakaiannya tidaklah secara menyeluruh, malah ia menguatkan kedudukan
adat itu sendiri.'® Lantaran dari itu, terdapat perbalahan di antara ahli keluarga sama
ada untuk menggunakan sistem faraid Islam atau tidak."’

Untuk mengatasi masalah-masalah yang telah dinyatakan tadi, maka di sini
diperturunkan beberapa cadangan yang mungkin dapat membantu.

Maijlis Agama Islam terletak di bawah bidang kuasa negeri masing-masing.'?
Oleh itu, Majlis berkuasa untuk menentukan kelicinan pentadbiran undang-undang
Islam di negeri-negeri tersebut. Sekurang-kurangnya, Majlis ini boleh membantu
dalam menentukan sistem faraid diamalkan sepenuhnya. Antaranya, ialah dengan
mengadakan kelas-kelas faraid sekurang-kurangnya sekali seminggu di kawasan
gariah masjid dan diajar oleh mereka yang mempunyai pengetahuan yang luas dan
mendalam. Keduanya, dengan menghantar iman-iman berkursus dengan Ilebih
mendalam lagi akan hal faraid. Masyarakat kampung amat menaruh kepercayaan
kepada iman-iman, maka apabila iman-iman tersebut selepas berkursus dapat
memberikan penjelasan dengan sebaik-baiknya dengan kehendak Islam, maka sedikit
sebanyak ia dapat mengubah corak pemikiran masyarakat yang masih kuat berpegang
kepada adat.

Cadangan seterusnya memerlukan pengorbanan dan mencabar kewibawaan
orang-orang tua yang mempunyai pengaruh terhadap perjalanan adat seperti Datuk
Lembaga atau Buapak. Mereka ini menjadi nadi kepada anak-anak buah dan menjadi
pakar rujuk dalam soal adat. Oleh itu, jika ada di antara Datuk Lembaga atau Buapak
yang sanggup meninggalkan sistem perwarisan adat dan beralih kepada sistem faraid,
maka ini akan memudahkan lagi proses pemakaian undang-undang pusaka Islam . ini
adalah kerana tingkah-laku dan tidak-tanduk mereka akan menjadi ‘precedent’”’ atau
ikutan anak-anak buah mereka. Apabila mereka yang di atas berani berbuat demikian,
maka semangat berani tersebut secara automatik akan terserap kepada anak-anak buah
mereka.

Mengenai masalah terbiar dan yang tidak diusahakan secara ekonomik, Islam
dan adat tidak mempunyai halangan dalam hal ini. Sungguhpun Islam dan adat telah
menetapkan kepada siapa harta tersebut harus dibahagikan, tetapi kedua-dua sistem di
atas tidak menghalang jika harta tersebut umpamanya tanah ingin diusahakan secara
bersama. Ini adalah kerana dalam Islam tiada nas yang menghalangnya manakala adat
pula membenarkan hak pakai pada warisnya.

Perkara seperti inilah yang sedang diusahakan oleh Persatuan Peladang
Kawasan (PPK), FELCRA dan Jabatan Pertanian yang selalunya menasihatkan waris-
waris yang terlibat untuk berkongsi menjalankan kegiatan pertanian atau menubuhkan
syarikat keluarga. Manakala pihak-pihak berkuasa yang terbabit akan menentukan
kesesuaian tanah terbiar untuk sesuatu tanaman dan menyediakan kemudahan asas
seperti baja, racun dan sebagainya."*

Sebuah badan yang mengandungi alim ulama’ dalam bidang undang-undang
pusaka Islam dan cerdik pandai dalam bidang adat seharusnya ditubuhkan untuk
mengkaji dan mengetahui di manakah berselisihnya hukum dalam kedua-dua bidang



tersebut. Dengan ini, badan yang ditubuhkan itu dapat berusaha mengeluarkan satu
‘restatement’ undang-undang mengenainya. ‘Restatement’ seperti ini pernah dibuat
oleh Kerajaan Usmaniah yang dinamakan ‘Majallah’, yang mengandungi bermacam-
macam hukum ke atas Mazhab Hanafi.

Hasil daripada kajian badan ini nanti, maka kerajaan negeri melalui bidang
kuasa yang ada padanya, sekurang-kurangnya boleh merangka suatu enakmen yang
mengandungi hukum-hukum adat yang telah disesuaikan dengan Islam, khususnya
dalam hal pusaka. Kuasa ini telah diberikan melalui Perkara 74(2) Perlembagaan
Persekutuan'® dan juga melalui Senarai Kedua Jadual Kesembilan.'® umpamanya,
enakmen ini boleh dinamakan Enakmen Pusaka Islam (Adat) Negeri Sembilan 1990.
Perkataan adat pada enakmen tersebut tidak harus diketepikan kerana adat tetap
bertapak di dalam hati masyarakat dan sekurang-kurangnya mereka merasa lega dan
berpuas hati kerana adat tetap dipakai walaupun telah disesuaikan dengan Islam.
Manakala pemakaian dan pengaplikasian setiap peruntukan di dalam enakmen
tersebut mestilah bersifat mandatori dengan dikenakan hukuman seperti denda yang
tinggi jika gagal mengikutinya.

Jika ini gagal dilakukan, maka sebagai alternatifnya, Parlimen boleh merangka
suatu akta yang diseragamkan untuk semua negeri. Kuasa diberi melalui Perkara
76(1)(b)."7 Akta ini boleh dinamakan Akta Pusaka Islam dan pemakaiannya
hendaklah dilaksanakan di seluruh negeri di Malaysia kecuali negeri-negeri Borneo'®
tanpa mengambil kira adat negeri-negeri tersebut. Dengan pemakaiannya ke atas
setiap negeri, maka masyarakat setempat tidak mungkin bersuara lantang, menentang
pemakaiannya dan pemakaiannya mesti bersifat mandatori yang disertakan dengan
hukuman denda yang tinggi jika gagal mengikut peruntukannya.

Dengan pemakaiannya yang bersifat mandatori dan disertakan hukuman, tidak
dapat tidak, semua orang Islam tanpa mengira negeri atau adat yang diamalkan
terpaksa mengikut peruntukan akta ini. Sekurang-kurangnya, dengan adanya akta ini,
usak}ga pihak yang masih ingin mengekalkan sistem perwarisan adat akan menjadi sia-
sia.

Akan tetapi, cadangan membuat akta ini adalah sebagai usaha terakhir
sekiranya usaha-usaha lain gagal kerana ianya terlalu ketat (rigid) dan
berkemungkinan akan menimbulkan ketegangan di dalam masyarakat. Ia haruslah
dibentuk dengan berhati-hati melalui kajian yang mendalam dan teliti dengan
mengambil kira semua aspek termasuk kesan atau implikasi sosial yang akan timbul.

Rumusan.

Soal harta pusaka dianggap mempunyai nilai sentimental dan kebendaan bagi
waris. Ada orang sanggup membelanjakan banyak wang dalam proses menuntut harta
pusaka walaupun harta yang dituntut jumlahnya kurang daripada wang yang
dibelanjakan itu. Ada keluarga yang porak-peranda dan bercerai-berai disebabkan
harta pusaka. Hal-hal sedemikian bukanlah satu khayalan atau mitos, akan tetapi satu
fenomena yang wujud di dalam masyarakat, dari dulu hingga ke hari ini.



Adat dan Islam merupakan dua kuasa yang mengatur kehidupan masyarakat di
Malaysia amnya dan di Negeri Sembilan khasnya. Kedua-duanya boleh dikatakan
sebagai sumber yang lengkap, yang merangkumi antara lainnya hal pusaka.
Perbezaannya, Cuma kedua-duanya adalah dari sumber yang berlainan sedangkan
kedua-duanya mempunyai tujuan yang murni yakni untuk membina masyarakat yang
harmoni.

Namun, ketegangan terhadap pemakaian kedua-duanya tetap wujud.
Ketegangan yang dimaksudkan di sini seperti di dalam masyarakat Adat Perpatih
yang terkenal dengan sikap yang kuat berpegang pada adat, maka bila ada pihak ingin
mengamalkan sistem faraid, tekanan terhadap pemakaian adat dari masyarakat
setempat wujud. Lantaran itu, pihak tersebut tersepit di antara dua sistem ini.
Seperkara lagi, daripada perbincangan-perbincangan yang telah diadakan melalui bab-
bab sebelum ini, jelas menunjukkan ketegangan atau pertembungan yang timbul
antara Adat Perpatih dan Islam dalam hal pusaka walaupun tidak secara keseluruhan.

Islam bersifat toleransi dan cuba memberikan jalan yang sebaik-baiknya untuk
menyelesaikan ketegangan antara kedua-dua sistem di atas. Pertelingkahan antara
kedua-dua sistem ini sebaik-baiknya diselesaikan dengan cara aman tanpa
menimbulkan kekecohan. Cadangan menubuhkan badan yang mengandungi cerdik
pandai dari kedua-dua bidang di atas seperti yang dinyatakan sebelum ini amat
praktikal. Ini adalah kerana Adat Perpatih telah lama diamalkan dan amat kuat
pengaruhnya kepada masyarakat yang terlibat, oleh itu, sebarang usaha yang cuba
menghapuskan adat secara serta merta amat berbahaya. Kita harus mengguna dan
meneladani apa yang dilakukan oleh Rasulullah s.a.w. ketika menghapuskan adat
lama sebelum Islam.

Seperkara lagi, tidak semua aspek perwarisan Adat Perpatih bertentangan
dengan Islam, oleh itu, ia tidak harus ditolak sama sekali. Ini bersesuaian dengan
dasar Islam itu sendiri yang menerima adat sebelum Islam asalkan ia tidak
bertentangan dengan Islam, sebagaimana yang dinyatakan pada awal-awal
perbincangan.”

Dalam erti kata lain, sebelum sesuatu cara yang keras dan ketat (rigid)
dijalankan, haruslah didahulukan dengan cara yang lembut. Ini adalah jalan sebaik-
baiknya untuk menyusun masyarakat Adat Perpatih dan mereformasikan hidup
mereka secara sistematik dan berjaya.

Kesimpulannya, hukum-hukum adat dalam hal pusaka harus disesuaikan
dengan hukum-hukum Islam yang sedia ada. Sesungguhnya Allah s.w.t. telah
berfirman di dalam Surah Al-An’am: 153, yang bermaksud:

“ Dan bahawa sesungguhnya inilah jalanKu (agama Islam) yang betul lurus,
maka hendaklah kamu menurutnya; dan janganlah kamu menurut jalan-jalan
(yang lain dari Islam), kerana jalan-jalan (yang lain itu) mencerai-beraikan
kamu dari jalan Allah. Dengan yang demikian itulah Allah perintahkan kamu
bertakwa”.*!



Nota Rujukan

1.

W

10.

11.

Masalah yang cuba dikupas oleh penulis adalah hasil daripada temu bual yang
dijalankan secara ‘informal’.

Hasil daripada temu bual penulis dengan sebuah keluarga di Kg. Talang, Kuala
Pilah pada 6hb Januari, 1990.

Tun Salleh Abbas, Pelaksanaan Undang-Undang Islam di Malaysia, Jurnal
Hukum, Bahagian Hal Ehwal Islam, Jabatan Perdana Menteri, Kuala Lumpur,
Rejab 1404/ April 1984, hal. 146.

Othman Ishak, Hubungan Antara Undang-Undang Islam Dengan Undang-Undang
Adat, Dewan Bahasa dan Pustaka, Kementerian Pelajaran Malaysia, Kuala
Lumpur, 1982, hal. 91.

E.N. Taylor, The Customary Law of Rembau, Journal of Malayan Branch Royal
Asiatic Society, Vol. VII, Singapore, 1929, hal. 9.

Maksud kurang pengetahuan di sini ialah kebanyakan mereka mempunyai

pengetahuan asas (teori) akan tetapi gagal untuk mempraktikkannya dalam
masalah sebenar.

Setiap perut dalam sesuatu suku itu mempunyai ketua masing-masing yang
dipanggil Buapak dan semua perut digabungkan pula dalam satu ikatan yang lebih
besar dipanggil suku. Lihat Ismail Hamid, Masyarakat Dan Budaya Melayu,
Dewan Bahasa dan Pustaka dan Kementerian Pendidikan Melayu, Kuala Lumpur,
1988, hal. 101-104. Dan lihat juga Hj. Mokhtar b. Hj. Mohd Dom, Adat Perpatih
Dan Adat Istiadat Masyarakat Melayu, Federal Publications, Kuala Lumpur, 1977,
hal. 8-14.

Hasil temu bual penulis dengan sebuah keluarga di kampung Gadong, Rembau
pada 18hb Januari, 1990.

Wan Sabariah Sheikh Ali, Faraid — Tuntutan Pusaka Wujud Masalah Tanah
Terbiar, Berita Minggu, New Straits Times Press, Kuala Lumpur, Ahad, 28
Januari, 1990, hal. 7.

Umpamanya, Seksyen 24(d) Akta Pesaka Kecil (Pembahagian) 1955, mengiktiraf
hak waris anak angkat dari segi adat.

Ini adalah hasil daripada temu bual penulis dengan seorang waris di mana ayahnya
telah meninggal dunia. Ahli waris yang masih hidup adalah ibu tiri (isteri si mati),
seorang adik sebapa dan empat orang adik-beradik sebapa dan seibu, datuk dan
nenek sebelah bapa. Kes ini dibicarakan di bawah Akta Pesaka Ringkas, di mana
akan ibu tiri tersebut yang memiliki datuk dan nenek di atas melalui ‘P.A.” (Power
of Attorney) ingin mempertahankan haknya ke atas harta melalui kaedah di mana
sebelum suaminya meninggal dunia, rumah kediaman terletak atas namanya. Oleh
itu dia berhak ke atasnya. Sebaliknya empat orang adik-beradik tersebut mahukan
pembahagian dijalankan secara faraid. Akibat dari itu, kes ini tidak dapat



12.

14.

15.

16.

17.

18.

19

20.

21.

diselesaikan semenjak tahun 1986 sehingga kertas kerja ini ditulis kerana tiada
persefahaman antara waris-waris tersebut. Temu bual diadakan di Taman Paroi
Jaya, Seremban pada 4hb Februari, 1990.

Enakmen Pentadbiran Hukum Syarak (Negeri Sembilan No. 14, 1960). Lihat
Bahagian II daripada Enakmen ini.

- Secara amnya, ‘precedent’ menurut erti kata perundangan bermaksud sebagai

autoriti atau contoh-contoh yang mesti diikuti oleh Mahkamah Keadilan yang
lebih rendah tarafnya daripada mahkamah di atas. Lihat K.J. Aiyer’s, Manual of
Law Terms And Phrases, Law Book Co. Allahabad, 1973, hal. 630.

Wan Sabariah Sheikh Ali, Faraid — Tuntutan Pusaka Wujud Masalah Tanah
Terbiar, op. cit, hal. 7.

Perkara 74. Hal Perkara Bagi Undang-Undang Persekutuan Dan Negeri. Dengan
tidak menyentuh apa-apa kuasa yang diberi kepada Badan Perundangan Negeri
untuk membuat undang-undang oleh mana-mana Perkara lain, Badan
Perundangan Negeri boleh membuat undang-undang mengenai mana-mana
perkara yang disebutkan dalam Senarai Negeri (iaitu Senarai Kedua yang
dinyatakan dalam Jadual Kesembilan) atau Senarai Bersama.

Secara amnya, Senarai Kedua Jadual Kesembilan ini menyentuh tentang kuasa
Kerajaan negeri untuk membuat sebarang undang-undang yang berkaitan dengan
hukum syarak.

Perkara 76. Kuasa Parlimen Membuat Undang-Undang untuk Negeri dalam hal-
hal tertentu.

a) Parlimen boleh membuat undang-undang mengenai apa-apa perkara yang
disebutkan dalam senarai negeri, tetapi hanya seperti berikut sahaja.

b) Bagi maksud mengadakan persamaan undang-undang dari antara dua buah
negeri atau lebih..........

Ini dinyatakan melalui Perkara 76(2) Perlembagaan Persekutuan yang antara
lainnya bermaksud sebagai undang-undang di bawah perenggan (a) Fasal (1) tidak
boleh dibuat melainkan setelah berunding dengan Kerajaan Negeri yang terlibat.

Melalui Perkara 75, mana-mana undang-undang Negeri yang berlawanan dengan
undang-undang Persekutuan hendaklah terbatal, setakat mana ianya berlawanan
dengan undang-undang Persekutuan tersebut.

Lihat bab satu (1 dan 2).

Sheikh Abdullah Basmeih, Tafsir Pimpinan Ar-Rahman Kepada Pengertian Al-
Quran, Bahagian Agama, Jabatan Perdana Menteri, Kuala Lumpur, 1985, hal.
333-334.



Senarai Rujukan
Buku

A.Monif Yaakob, Sejarah Perundangan Islam, Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan
Pustaka, Kementerian Pendidikan Malaysia, 1988.

Abdullah Siddik, Dr. Pengantar Undang-Undang Adat Di Malaysia, Kuala Lumpur:
Universiti Malaya, 1975.

Abdul Rahim M.A. The Principles of Muhammadan Jurisprudence According To
Hanafi, Maliki, Shafie And Hambali Schools. Lahore: All Pakistan Legal Decisions,
1975.

Abdul Rashid Hj Abdul Latiff. Hukum Pusaka Dalam Islam, Satu Kajian
Perbandingan. Shah Alam: Penerbitan Hizbi, 1987.

Ahmad Amin, Dr. Fajar Islam. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan Pustaka,
Kementerian Pelajaran Malaysia, 1980.

Ahmad Ibrahim. Islamic Law In Malaya. Kuala Lumpur: Malaysian Sociological
Research Institute Ltd, 1975.

Shafie Law. Singapore: Malayan Law Journal Pte. Ltd, 1976.

Amir Syariffuddin, Dr. Pelaksanaan Hukum Kewarisan Islam Dalam Lingkungan
Adat Minangkabau. Jakarta: Gunung Agung, 1984.

A.R. Biswas, Dr. Biswas Encyclopedia Law Dictionary. Calcutta: Debooks Eastern
Law House, 1979.

Black, Henry Campbell. Black’s Law Dictionary. St. Paul Minn: West Publishing Co,
1979,

Curzon L.B. A Dictionary Of Law. London: Macdonald And Evans, 1979.
Dewan Bahasa Dan Pustaka, Kementerian Pelajaran Malaysia. Kamus Dwibahasa
Inggeris-Bahasa Malaysia. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan Pustaka, Kementerian

Pelajaran Malaysia, 1985.

Elias, A. Elias & Ed. E. Elias. Elias’ Modern Dictionary, Arabic-English. Cairo:
Elias’ Modern Publishing House & Co. 1986.

Ely. R.T. Property And Contract In Their Relations to The Distributions of Wealth.
London: Mac Millan, 1914.

H. Abdullah Siddik S.H. Dr. hukum Waris Islam Dan Perkembangannya Di Seluruh
Dunia Islam. Jakarta: Penerbitan Widjaya, 1984.



Hailsham of St. Marylebone, Lord. Halbury’s Laws of England. London:
Butterworth’s, 1975.

Hamilton, Walton. Property, Encyclopedia of The Social Sciences. New York: Mac
Millan, 1933.

Hollowell, Peter. Property And Social Relations. London: Heneman, 1982.

Hooker, M.B. Adat And Islam In Malaya, Malaya Law Review Legal Essays. Kuala
Lumpur: Malaya Law Review, 1975.

Hooker, M.B. Islamic Law In South East-Asia. Oxford: Oxford University Press,
1984.

Ismail Hamid. Masyarakat Dan Budaya Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan
Pustaka, Kementerian Pendidikan Malaysia, 1988.

Jamal J. Nasir. The Islamic Law Of Personal Status. London: Graham & Trotman,
1986.

K. Ali M.A. Prof. A Study Of Islamic History. Calcutta: Mullick Brothers, 1974.
K.J. Aiyer’s. Manual Of Law Terms And Phrases. Allahabad: Law Book Co. 1973.

Lewis, Bernard. The Arabs In History. London: Hutchinson University Library, 1970.

Mahiudin Abu Zakaria Yahya Ibn Sharif En-Nawawi. Minhaj Et-Taliban. Lahore:
Law Publishing Co. 1977.

Mergary, Robert, Sir And H.-W.R. wade. The Law Of Real Property. London: Stevens
& Sons Ltd, 1984.

Mohd Ridzuan Awang, Konsep Undang-Undang Tanah Islam, Pendekatan
Perbandingan. Kuala Lumpur: Al-Rahmaniah, 1987.

Mohd Sanusi B. Hj. Mahmood, Hj. Undang-Undang Keluarga Dalam Islam. Kota
Bharu, Kelantan: Dian Darul Nain Sdn. Bhd. 1984.

Mokhtar b. Hj. Mohd Dom, Hj. Adat Perpatih Dan Adat Istiadat Masyarakat
Malaysia. Kuala Lumpur: Federal Publications, 1977.

Osborn P.G. A Concise Law Dictionary. London: Sweet & Maxwell, 1983.
Othman Ishak. Hubungan Antara Undang-Undang Islam Dengan Undang-Undang

Adat. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan Pustaka, Kementerian Pelajaran Malaysia,
1982.



Sihombing, Judith. National Land Code, A Commentary. Kuala Lumpur: Malayan
Law Journal, 1981.

Sood, Teo Keang, Khaw Lake Tee. Land Law In Malaysia Cases And Commentary.
Singapore: Butterworth’s And Co. (Asia) Pte. Ltd. 1981.

Syed Khalid Rashid. Muslim Law. Lucknow: Eastern Book Co. 1979.

Tafsir Pimpinan Ar-Rahman Kepada Pengertian Al-Quran. Sheikh Abdullah Basmeih.
Kuala Lumpur: Bahagian Agama, Jabatan Perdana Menteri, 1985.

Jurnal

Manring T.A. “National Integration And Legal Systems: Malaysia”. Malaya Law
Review, 20 (1968), hal. 29-54.

Md. Akhir Bin Hj. Yaakob. “Harta Sepencarian”. Jurnal Hukum, (Muharram 1405/
September 1984), hal. 36-60.

Minnattur, Joseph. “The Nature Of Malay Customary Law”. Malaya Law Review, 6
(1964), hal. 327-352.

Mohd Din bin Ali, hj. “*Malay Customary Law/ Family”. Intisari, II (1963).

Salleh Abbas, Tun. “Perlaksanaan Undang-Undang Islam Di Malaysia”. Jurnal
Hukum, (Rejab 1404/ April 1984), hal. 143-148.

Taylor En.N. “Customary Law Of Rembau®”, Journal Of Malayan Branch Royal
Asiatic Society, VII (1928), hal. 1-289.
Akhbar

Berita Minggu, Ahad 28 Januari, 1990.

Kertas Kerja Seminar

Hj. Taha Abdul Kadir, Prof. Madya. “Dilema Yang Wujud Dalam Masyarakat Adat
Perpatih”. Kertas Kerja Seminar Adat Perpatih, Universeiti Kebangsaan Malaysia,
(17-18 September 1988).



