16135

Norazit Sciat (editor). Negeri Sembilan: dahulu dao sekarang. Kunla
Lumpur: Persatuan Muzium Malaysia, Muzium Negara, 1996,

Adat Perpatih dan Islam*

DURRISHAH BT. IDRUS"*

Ini terbukti di dalam susunan suku yang ditadbirkan mengikut stratifikasi

sosial yang jelas. Unit yang terendah ialah perut yang diketuai oleh Buapak
(ibubapa), kemudian unit suku yang diketuai oleh Dato’ Lembaga, kemudian
unit Luak, di bawah pimpinan Dato’ Penghulu Luak jaitu Undang dan unit
terakhir adalah unit meliputi keseluruhan unit-unit tersebut iaitu negeri
(Negeri Sembilan) di bawah pimpinan Yang di Pertuan Besar (Yamtuan).'
Adat Perpatih yang wujud di Negeri Sembilan sebenarnya bukanlah
membayangkan Adat Perpatih yang wujud di negeri asainya, Minangkabau.
Struktur pentadbiran yang telah dijelaskan, tidak wujud di dalam sistem Adat
Perpatih yang asal. Sebagai contoh, sistem Undang tidak terdapat di sana.?
Adat Perpatih yang wujud di Negeri Sembilan sebenarnya telah begitu banyak
dipersesuaikan dengan kehidupan masyarakat tempatan dan mungkin atas
dasar ini ia masih wujud ke hari ini.

Adat Perpatih tidak bertulis; segala hukum-hukum yang terdapat di
dalam sistem ini diperturunkan dari satu keturunan ke satu keturunan dengan
menggunakan daya ingatan semata-mata. Ia adalah di dalam bentuk kata-
kata adat; pepatah dan petitih, sajak-sajak tradisi dan perbilangan adat.’
Namun begitu konsep amnya meliputi seluruh bidang undang-undang; iaitu
peraturan perlantikan Kketua-ketua adat, peraturan perkahwinan dan
perceraian, kedudukan suami dalam suku isterinya, susunan masyarakat
hukum adat, peraturan pembahagian harta benda, peraturan perwarisan,

s ISTEM sosial dan politik Adat Perpatih adalah teratur dan menyeluruh.

Tumpuan penyelidikan ialah di daerah Jelebu.
**  Penolong Pensyarah Pusat Pengajian Kemnnusinan Universiti Teknologi Malaysia,

1 Abdullch Siddik, Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia, Penerbit Universiti Maloya, Kuala
Lumpur, 1975, hlm. 113.

2 Abdul Samad bin Idris, Negeri Sembifan dan Sejareinya, Utusan Malaysiz Berhad, Kuala Lumpur,
§968, hlm. 50225,

3 C.W.C. Parr and W.H. McKray, “Rembau. One of the Nine States: Its History, Constitution and
Customs"’, Journal of the Royal Asiatic Society, Stratis Branch, No. 56, 1910; M.B. Hooker, Adat
Laws in Modern Malgya, Oxford University Press, l.ondon, 1972: 34-—50; Dr. Nordin Selat. Sistem
Sosial Adat Perpatih, Utusan Melayu, Kuata Lumpur £976, yang men¥yenaraikan dan membincangkan
dengan panjang lebar tentang kata-knta perbilangan adat.

43



soal-soal tanah dan beberapa undang-undang lain yang kurang penting.”

Kedatangan agama Islam ke dalam masyarakat Melayu Minangkabau
yang telah sedia mempunyai sistem hidup Adat Perpatih menuntut beberapa
perubahan di dalam sistem adat itu sendiri. Perubahan yang jelas mengikut
hukum Syarak ialah yang berkenaan dengan nikah dan cerai (‘talak’).
Sementara di dalam kebanyakan soal yang lain telah dilakukan juga beberapa
pengubahsuaian untuk memudahkan perlaksanaan sistem tersebut. Kepada
masyarakat tradisi Adat Perpatih, tidak timbul soal pertentangan antara
agama dan adat kerara pertentangan dianggap membawa kepada
kerosakan.’ Oleh kerana adat wujud lebih lama sebelum Islam diterima di
dalam masyarakat Minangkabau, agama Islamlah yang disesuaikan dengan
adat. Malah Islam dianggap ‘melengkap adat’ kerana adat khusus tentang
peraturan-peraturan hidup di dunia sahaja. Pendapat ini disokong oleh Haii
Mohd. Din bin AL.®

Although the Adat had provided 2 logical and natural social order, culled as it was
from the facts of life and from the law of nature, it was still very much a system
of secular and mundane life without the promise of a religious or spiritual existence.
While Adat provided orderly rutes and traditions for the ordinary work-a-day worid,
Islam preached the concept of the unity of beast and being, heaven and earth, life
and death, under one supreme deity.

Oleh itu adat dan Islam adalah saling lengkap melengkapi sehingga
masyarakat adat menganggap hubungan keduanya begitu jitus’

Adat dipakai, syarak diturut
Syarak mengata, adat memakai.

Kepada mereka, yang penting adalah intisari yang terdapat di sebalik setiap
perlakuan dan tidak tanduk setiap individu. Kedua-dua pengaruh adat dan
Islam sama-sama mementingkan kebajikan, kesempurnaan budi pekerti di
dalam hidup bermasyarakat, nilai muafakat, nilai moral dan hormat
menghormati. Jika Islam menolak kejahatan dan menghargai kebaikan, adat
menuantut perkara yang serupa, sebagaimana jelas di dalam perbilangan
adat:

Pada adat,

menghilangkan yang buruk,
menimbulkan yang baik,
Kota Syarak,

menyuruh berbuat baik,
menegahkan berbuat jahat.

4  Lihat Abduliaf Siddik, Pengantar Undang-undang Adat i Malaysia, Penerbit Universiti Malaya, Kuala
Lumpur 1975 dan Dr. Nordin Selat (op.cit.) sntuk melibat sistem hukum adat perpatil dengan lebih
lanjut.

5  Dr. Nordin Sclat, ibid., him. 26,

6  Haji Mohd. Din bin Ali, “Two Forces in Malay Society™, dafam fntisari, Mulaysia Sociolegical Reseach
Institute, Singapore, Vol, 1, No. 3, 1965, him. 22.

T Dr. Nordin Sclat, op.cit., blm, 27,

8 Othman Yshak, Hubungan Antara Undang-undang Islam dengan Undang-undang Adat, Kuala Lumpur,
1979, him. 90.

44



Oleh itu masyarakat tradisi merasa malu jika meninggalkan salah satu
dari pengaruh ini, ataupun melanggar peraturan-peraturan yang telah sebati
dengan masyarakat. Namun begitu yang sangat menarik di sini ialah terdapat
juga perbezaan nilai pandangan terhadap sesuatu peristiwa yang berlaku di
dalam masyarakat itu. Sebagai contoh seseorang yang berkahwin sesuku
dipandang lebih rendah atau hina daripada seseorang yang tidak melakukan
sembahyang. Perkahwinan sesuku adalah satu taboo® yang mesti dielakkan
sementara tidak sembahyang adalah satu kebiasaan yang mempunyai potensi
akan berubah. Oleh itu masyarakat akan memandang hina kepada pasangan
yang melakukan endogami'® daripada individu yang meninggalkan
sembahyang." Boleh dirumuskan bahawa di dalam beberapa perkara, adat
diletakkan lebih tinggi dari agama terutama jika dinilai dari segi amalan.
Walaupun bagi masyarakat tradisi Adat Perpatih tidak mengakui wujudnya
pertentangan nilai adat dan Islam walaupun masyarakat Inar, termasuk orang
Melayu, mengecam beberapa perkara yang pernah berlaku di dalam
masyarakat Adat Perpatih.” Tanah wakaf, harta yang diberikan untuk
kegunaan keagamaan pernah didakwa sebagai harta suku. Malah jawatan
di masjid seperti imam, khatib bilal dianggap pesaka atau hak sesuatu suku
yang tinggal di sekitar masjid tersebut.” Bagi masyarakat adat jika wujud
percanggahan maka akan berlakulah kerosakan di dalam hubungan ini:*

Adat ke hukum mati hukum
Hukum ke adat mati adat

Walau bagaimanapun pada hari ini ramai orang Melayu Negeri Sembilan
sendiri yang mempertikaikan tentang beberapa aspek Adat Perpatih. Memang
benar Adat Perpatih mempunyai alasan yang semuanya logik dan begitu baik
terhadap setiap amalannya, tetapi Islam telah menggariskan undang-
undangnya sendiri menurut Al-Quran dan sunnah, Sebagai penganut, Islam
menuntut semua undang-undang yang terkandung di “dalam ajarannya
dipatuhi. Sebahagian besar masyarakat Melayu hari ini pula sering merujuk
kepada agama Islam tentang beberapa perkara yang mengelirukan Dengan
sendirinya ini menolak pendapat yang mengatakan tidak wujud konflik
antara adat dan Islam."” Josselin de Jong di dalam membincangkan
hubungan antara adat dan Islam telah menggariskan perbezaan-perbezaan
struktural yang terdapat di antara Islam dan adat. Malahan dengan berani
belian merumuskan bahawa hubungan timbal balik antara Islam dan adat
itu sebenarnya adalah ‘the conflict between two systems of practices and
ideals’.'® Menurutnya konflik terbesar adalah dalam soa! harta dan

9  ‘Tabao’ adalah perfakuan yang sangot terlarang di dalam sntu-satu masynrakat, yang jika dilakukan
akan dikenakan sgnction. (hukuman eleh masyarakat, contofinya pemulauany.

10 Edogami adalah lawan eksogami, bermakna kahwin sesuku,

1 Temuramah, Hoj Othman bin Haji Mat Adin.

12 M.G. Swift, Malay Peasant Soclety in Jelebu, The Atalone Press, London, 1965: him. 9.

13 Ibid.

14 Dr. Nordin Selat, op.cit., him. 26,

15 Lihat Dr. Nordin Selat (ibid., him. 26) dan hasil beberapa temuramah dengan beberaga penduduk
tempatan menunjukkan adn yang berpendapat demikian,

16 Josselin de Jong, ““Istam Versus Adat ini Negeri Sembitan {Malaya)**. Bijdragen Tot de Taal — Land
— en Volkenkunde, No. 113, 1960, him. 199,

45



pewarisan., Sementara beberapa pendapat lain memasukkan juga soal
perkahwinan sebagai salah satu lagi konflik terbesar antara nilai adat dan
hukum Islam."” Aspek-aspek yang disebutkan ini memerlukan kajian yang
mendalam.

Persoalan yang timbul soal harta adalah kerana Adat Perpatih
membahagikan harta kepada empat jenis, sementara Islam tidak mewujudkan
perbezaan atau pembahagian tersebut. Empat jenis harta di dalam adat boleh
diklasifikasikan dalam dua kumpulan sahaja iaitu harta pusaka dan harta
taki-bini. Harta pusaka dikenali sebagai harta pusaka benar sementara harta
laki bini sebagai harta pembawa, harta dapatan dan harta carian.' Harta
pusaka benar menjadi warisan turun temurun kaum wanita di dalam sesebuah
keluarga atau suku, yang diturunkan dari ibu kepada anak-anak
perempuannya sahaja. Jika wanita tersebut tidak mempunyai anak
perempuan harta pusaka ini akan diwarisi oleh keluarga perempuan itu yang
terhampir sekali. Harta pusaka di dalam Adat Perpatih adalah pada dasarnya
kepunyaan sesuatu tertentu dan oleh kerana sistem adat ini sendiri berbentuk
matrilineal maka harta itu diwarisi oleh kaum perempuan. Kaum perempuan
dipandang sebagai kaum yang lemah, oleh itu diberikan atas ekonomi yang
kukuh. Mereka juga adalah ‘saka’, iaitu golongan yang tinggal menetap di
kampung juga akhirnya, walaupun pernah merantau mengikut suaminya."”
Tanpa harta pesaka seseorang perempuan itu tidak ada tempat di dalam Adat
Perpatih dan dianggap ‘anak dagang’. E.N. Taylor menggariskan prinsip
harta pusaka seperti berikut:®

a, Semua harta yang diberi hak kepada suku tidaklah diberi kuasa
kepada individu.

b. harta yang diperolehi dan diwarisi sekali akan menjadi pusaka.

¢. semua harta pusaka adalah diberi kuasa kepada ahli-ahli keluarga
perempuan di dalam suku.

d. semua harta pusaka mestilah diberi hak mewarisi kepada keluarga
yang menjadi tulang belakang.

Sekali imbas keadaan di atas menampakkan kedudukan wanita yang
lebih istimewa dari kedudukan lelaki. Namun begitu kepada masyarakat adat,
seseorang perempuan yang mewarisi harta pusaka mesti mempastikan kaum
lelaki dari keluarganya terpelihara dari kemiskinan dan kemelaratan. Oleh
itu terdapat saudara-saudara lelaki yang bujang tinggal bersama perempuan
yang telah berkahwin.? Adik atau abangnya itu dibantu dari segi kewangan
dan diberikan kebebasan di atas harta pusaka yang selalunya berupa tanah
kampung.” Kebebasan tersebut dipanggil ‘hak pakai’ atau life-occupancy
dan selalunya diberikan jika lelaki itu miskin atau telah bercerai. Perempuan
sebagai tampuk atau pusat keluarga mempunyai tanggungiawab membela
17 Lihat Abduflah Siddik (op.cit., him. 129—143) dan Mohd. Din bin Al (op.cit,, hlm. 25-27).

18  Abduliah Siddik, op.cit., him. 146. :
{9  Temuramash, Date’ Undang Luak Jelebu,
20 E.N. Taylor, “The Customary Law of Rembauv", dalam Journa! of Royal Asiatic Society Malayan

Branch, Vol. ViI, Singapore, 1929, him. 9.

21 Pr. Nordin Selat, op.cit., him, 115,

22 ‘Tanch Ksmpung' mengandungi rumah serta sedikit kawasan untuk halaman dan berkebun di
sekitarnya.

46



nasib saudara-saudara lelaki mereka walaupun mereka telah mempunyai
keluarga sendiri. Ini juga sedikit sebanyak dianggap sebagai konflik nilai
antara adat dan Jslam kerana kedudukan suami di dalam sistem Adat Perpatih
tertakluk kepada tempat di mana ia ‘menyemenda’.®® Perbilangan adat
menyebutkan:*

terbit pusaka kepada saka

si laki-laki menyandang pusaka
si perempuan yang punya pusaka
orang semenda yang membela

Peranan perempuan sebagai pemegang amanah atau frusteeship sahaja
menghendaki beliau menunaikan tanggungjawab yang berat terhadap saudara
maranya:*

Indeed, the customary implication is that it is the duty of whoever inherits the
customary entails to provide for the siblings of the family t¢ whom the property
belonged.

Oleh kerana harta pusaka merupakan harta terbesar orang Melayu dan
menjadi tumpuan keluarga, kadangkala terdapat parasuami yang merasakan
kuasa mereka sebagai ketua rumahtangga tercabar. Ini terutama apabila
tindak tanduk beliau sentiasa diawasi oleh pihak isteri dan beliau tidak boleh
membuat keputusan sesuka hati di dalam soal-soal rumahtangganya
sendiri.? Malah terdapat suami yang merasa ‘menumpang’ di dalam
rumahtangga sendiri.”’ Ini mungkin disebabkan sistem matrilocal yang
memaksakan mereka tinggal bersama di kalangan kelompok isterinya,
khususnya di rumah pusaka.

Kategori harta yang kedua mempunyai sistem yang lebih demokratik dan
iebih fleksibel. Harta pembawa, yang merujuk kepada harta bawaan lelaki
semasa bujang ke dalam perkahwinannya, akan dipulangkan kepada pihak
suku lelaki tersebut jika berlaku perceraian hidup atau mati. Harta dapatan,
iaitu harta perempuan semasa gadis terkumpul sebelum perkahwinannya,
dipulangkan kepada wanita tersebut atau sukunya jika berlaku perceraian
hidup atau mati. Sementara harta carian, iaitu harta terkumpul semasa
perkahwinan tersebut, akan dibahagikan sama rata jika terjadi perceraian
semasa hidup. Sebaliknya jika lelaki atau perempuan meninggal dunia harta
menjadi hak yang hidup. Pendek kata pembahagian harta kategori kedua ini
adalah:™

Pembawa kembali
dapatan tinggal

carian bagi

mati laki tinggal ke bini
mati bini tinggal ke laki

73 ‘Menyemendn’ jalah keadaan di mana seseorang lelaki itu tinggal di dalam lingkungan keluarga pihiak
isterinya.

24 Pr, Nordin Selat, op.cit., hlm. 13,

25  Haji Mohd. Din bin Ali, op.cit., hlm. 28,

26 Temuramah, Encik Idrus bin Abdul Ghani, Kampung Kampai, pada 22 Okt. 1983.

27  Ibid.

28  Dr. Nordin Selat, op.cit., him. 118,

47



Jika perkahwinan itu menghasilkan anak-anak harta carian akan
terbahagi kepada mereka mengikut timbangrasa si bapa atau si ibu. Namun
ini hanya benar dari segi teorinya sahaja kerana adik-beradik lelaki dari segi
kebiasaannya akan membenarkan adik-beradik perempuan memiliki harta
tersebut.” Inilah fenomena yang sering berlaku di kalangan masyarakat
tradisi Adat Perpatih. Saudara wanita itu diutamakan walaupun si lelaki
sangat memerlukan harta tersebut. Keadaan ini juga boleh dikaitkan dengan
tradisi ‘merantay’ yang menuntut kaum lelaki mencari harta dari tempat lain
di luar daerah kelahirannya. Orang lelaki merasa malu jika ‘'mengambil’ harta
saudara-saudara perempuannya.

Seperkara yang menjadi perhatian di dalam pembahagian harta ini juga
jalah kedudukan kedim atau golongan yang diakui saudara oleh sesuatu
keluarga itu. Jika si mati tidak meninggalkan zuriat, ahli keluarga kedim
boleh mewarisi harta tersebut walaupun mereka ini tidak mempunyai
pertalian darah dengan si mati. Mereka boleh merupakan saudara yang jauh
atau orang luar yang diakui menjadi saudara mengikut adat istiadat tradisi.
Walau bagaimanapun fenomena ini tidak popular di kalangan masyarakat
Melayu tradisi di Jelebu, malah terdapat penduduk tempatan yang menafikan
kejadian ini.®

Agama Islam melarang pengambilan anak angkat apalagi mewariskan
mereka dengan harta pesaka.’ Malah Islam melarang memberi ‘bin’*
kepada anak yang diambil dari zuriat orang lain.® Dr. Lokman Yusof
menulis tentang kedim ini sebagai:®

.... a survival of pagan practice.
It is anathema to Islam.

Agama Islam telah menggariskan, pembahagian harta pusaka mengikut
hukum faraid sebagaimana tercatit di dalam Al-Quran. Islam tidak
membezakan antara jenis-jenis harta sebaliknya memberikan klasifikasi yang
sama, iaitu harta sebagai harta benda yang perlu dibahagikan mengikut
nisbah-nisbah tertentu aniara lelaki dan perempuan. Bahagian pusaka seorang
lelaki adalah dua kali ganda bahagian seorang perempuan pada taraf yang
sama. Sebelum harta dibahagikan harta si mati tersebut hendaklah digunakan
terlebih dahulu untuk urusan jenazah, membayar hutang piutangnya dan
kemudian diasingkan Y dari baki itu untuk wasiat.” Agama Islam
memberikan keharusan bagi seseorang yang berakal dan baligh®™ untuk
membuat wasiat sama ada secara lisan atau bertulis malah boleh dengan
hanya memberi isyarat.”’ Adat sebaliknya menegaskan harta pusaka sebagai

29 M.Gh. Peletz, Social History and Evelution in the Interreiationstip of Adat end fslam in Rembau, Negeri
Sembilan, ISEAS, Singuapore, 198: him. 36,

30  Temurgmah, Selamah binti Cthman, Kampung Kampai, pada 25 Okt. 1983,

31 Otiman Ishak, op.cit., him. 8.

32 ‘Bin’ (bagh lelnki, ataw 'binti’ bagi perempuan) bermakna ‘anak kepada’.

33 Temuramah, Hi. Othman bin Hj. Mat Adin.

34  Lokman Yusof, op.cit,, him. 9.

35 Othman Ishak, ap.eit,, him. 63.

36  ‘Baligh’ adalah peringkat umur dewasa menurut Islam. fa berbeza antara lelaki dan perempuan.

37 Othman Ishak, ibid,, him. 96.

48



hak unit suku dan bukan hak individu®® dan oleh itu tidak boleh
diwasiatkan. Ada empat perkara berhubung dengan warisan harta pusaka
menurut Islam, Pertama keluarga, kedua pekahwinan, ketiga pembebasan
hamba dan akhirnya sama di dalam Islam.” Islam lebih mengutamakan ibu
dan bapa dari isteri dan lebih mengutamakan anak lelaki dari anak
perempuan. Sebagai contoh diperturunkan petikan di bawah:*

Dalam hal bila seorang mati meninggalkan waris-waris [elaki dan perempuan, hanya
isteri atau suami, ibu, bapa, anak lelaki dan anak perempuan sahaja yang berhak
mewarisi pusaka. Bahagian-bahagian adalah dua pultuh empat, atau tujuh puluh dua
menurut nisab, isteri mendapat 1/8 iaitu semnbilan bahagian, ibu 1/6 iaitu dua belas
bahagian, dan anak lelaki dan perempuan pula mendapat semua yang baki mengikut
peraturan-peraturan dua kali ganda bahagian, iaitu anak lelaki mendapat dua puluh
enam bahagian dan anak perempuan mendapat tiga belas bahagian.

Sementara jika yang mati itu seorang perempuan dan meninggalkan
suami, pembahagian harta menjadi seperti berikut:*

Jumlah bahagian semua ialah tiga puluh enam bahagian, suami mendapat % iaitn
sembilan bahagian, bahagian ibu /6, bapa 1/6 atau enam bahagian, anak lelaki dan
perempuan bersekutu atas yang baki di mana anak lelaki mendapat sepuluh bahagian
dan anak perempuan fima bahagian.

Pembahagian ini berubah-ubah nisbah bahagiannya mengikut keadaan
waris-waris yang ada. Jelasnya di sini terdapat perbezaan dari segi
pembahagian harta mengikut hukum adat dan Islam. Adat Perpatih
menegaskan tentang kedudukan wanita di dalam soal hak harta pusaka
walaupun berkemungkinan mereka bukan lagi merupakan waris yang sah
di sisi agama Islam:%

Under strict customary law a male cannot acquire any proprietory interest in Aarfa
pesaka except the interest of beneficial life occupancy in the event of failure of direct
customary heirs, but the reversionary interests remain in the nearest female relatives.

Sehingga ke awal abad ke-20, sistem perwarisan dan pembahagian harta
di Jelebu tertakluk kepada sistem tradisi Adat Perpatih. Fenomena yang sama
berlaku di Negeri Sembilan akibat ketiadaan undang-undang bertulis dari
kerajaan penjajah. Hanya apabila Customary Tenure Enactment 1909
diistiharkan dan mula dikuatkuasakan terdapat cabaran terbuka terhadap
konsep harta Adat Perpatih. Sementara Tanah Adat diberi kategori kKhusus
sebagai Customary land dan titurunkan mengikut sistern Adat Perpatih, Non-
customary land mempunyai kebebasan untuk dibahagikan mengikut hukum
Islam.® Perkembangan ini membawa kepada dua arah yang bertentangan,
Walaupun ia menampakkan satu perkembangan yang positif kerana hukum
harta adalah mengikut hukum Islam tetapi ia juga membawa perpecahan
kepada hukum adat itu sendiri.*
38 Ibid., him. 97,
3% Ihid., hlm, 63.
40 Ibid,, him. 64.
41 Ibid., him. 65.
42 Lokman Yusof, “As seen in Land Inheritence’ Intisari, Vol, i, No. 4, 1963: him, $4,

43 Temuramah, En. Hussin Hj. Horun,
44  Lokman Yusof, op.cit,, hlm. 14,

49



There is no doubt that land registration give the registered proprictor a greater sense of security
regarding Iand tenure and a greater incentive to practice good husbandry; but at the same it tends
10 weaken the very basis on which the Adat rests, and may at the end lead to the disintegration
of the Adat.

Walaupun harta yang boleh dibahagikan hukum faraid adalah harta
carian sahaja, perkembangan ini menandakan titik tolak yang penting
terhadap perubahan masyarakat Melayu Jelebu. Pada peringkat awalnya
perkembangan ini terpulang kepada budi bicara masing-masing, sama ada
mereka mahu mengikut hukum faraid ataupun tidak. Tentang soal ini Abdul
Kahar Bador menulis:*

In respect of such ‘acquired property’ sons and daughters are not only equal heirs
as per ‘custom’ theory of inheritance, but it is also not subject to the restrictions of
the Adat Code as in the Enactment. Thus, the religious laws (faraid) of inheritance
may, in theory, be applied....

Pengenalan sistem pendaftaran tanah ini telah mengubah konsep harta
yang right pada asalnya. Prinsip kedua harta pusaka sebagaimana digariskan
oleh E.N. Taylor sudah menjadi tidak benar lagi. Sebagai contoh tanah yang
diwarisi oleh seseorang dari bapanya tidak lagi didaftarkan sebagai Tanah
Pusaka kerana bapa tersebut tidak mendaftarkan tanah tersebut sebagai Tanah
Pusaka. Proses ini membuatkan jumiah keluasan Tanah Adat di Jelebu pada
hari ini sangat kecil berbanding dengan jumlah keluasan tanah orang Melayu
Melayu yang lain.*

Islam dan adat dikatakan berkontradiksi juga di dalam soal
perkahwinan. Sama ada benar atau tidak kita harus menilai kedua-dua
hukum ini sedalam-dalamnya sebelum membuat penilaian. Di dalam agama
Islam Al-Quran menegaskan beberapa larangan perkahwinan di dalam surah
an-Nisaa’ ayat 23:V

Diharamkan ke atas kamu (mengahwiri) ibu-ibusnu; anak-anakmu yang perempuan;
saudara-saudaramu yang perempuan; saudara-saudara ibumu yang perempuan; anak-
anak perempuan dari saudaramu yang perempuan sepesusuan; ibu-ibu isterimy
(mertua); anak-anak isterimu yang dalam pemeliharaanmu dari isteri yang telah kamu
campuri; tetapt jika kamu belum campur dengan isterimu itu (dap sudah kamu
ceraikan) maka tidak berdosa kamu mengahwininya; (dan diharamkan bagimu) isteri-
isteri anak kandunganmu) dua perempuan yang bersaudara, kecuali yang tefah terjadi
pada masa lampau; sesungguhnya Allah Maha Pengampun Lagi Maha Penyayang.

Sementara Al-Quran menegaskan demikian, Adat Perpatih pergi lebih
jauh lagi dari itu dengan menegaskan pula perkahwinan eksogami. Kepada
masyarakat tradisi perkahwinan eksogami akan mengekalkan hubungan
sesuku sebagai hubungan persaudaraan dan mengeratkan pula hubungan
antara suku-suku yang berlainan.®® Dipercayai mereka yang sesuku adalah
berasal dari nenek moyang yang sama. Namun begitu secara evolusi larangan
berkahwin sesuku menjadi konsep yang agak longgar. Larangan keras adalah
45  Abdul Knhar Bador, ‘Kinship and Marriage Among the Negeri Sembiton Malays’, Unpublished M.A.

‘ Thesis, London of Economics, University of London, 1963, him. 174—175.
46  Temuramah, En. Yusof Saman, Kuala Klawang, 23 Jan, 84.

47  Al-Quran, Surah An-Nisan', ayat 23,
48  Dr. Nordin Selat, op.cit., him, 120,

50



perkahwinan antara matrilateral parallel-cousins sahaja iaitu perkahwinan
dengan anak perempuan kepada adik beradik perempuan emaknya.*

Otleh kerana Adat Perpatih itu bersifat matrilineat maka perkahwinan
itu dikatakan dari ‘perut’ yang sama iaitu keturunan yang sama. Walaupun
di negeri-negeri lain di luar Negeri Sembilan perkara ini satu perkara yang
lumrah, di kalangan masyarakat Adat Perpatih perkara ini adalah ‘adat’ yang
sangat memalukan, malah dianggap derhaka terhadap Ketua-Ketua Adat. la
disamakan dengan crime vang hukumannya pada zaman dahulu adalah
bunuh, atau bercerai sernula, Hukuman itu lama kelamaan menjadi agak
longgar dan pasangan tersebut hanya diperintahkan keluar dari daerah
sahaja. Mereka dianggap ‘membuat cemar’ dan tidak boleh menjejakkan
kaki lagi ke daerah tumpah darah mereka. Malah di tempat baru, mereka
terpaksa menghadapi pemulauan masyarakat di situ pula.

Keadaan yang menyulitkan ini membuatkan peristiwa ‘kabwin seperut’
ini jarang berlaku. Di daerah Jelebu, di zaman pemerintahan Dato’ Undang
Abdullah (1902—1945) berlaku satu sahaja kes perkahwinan sepupu bentuk
ini dan Undang telah memerintahkan mereka keluar:

He drove the couple out, reportedly saying that since the marriage was permitted
by religion he would not allow them to divorce, but since it was not allowed by adat
they must leave the society,°

Pasangan tersebut tidak mendapat anak walanpun mereka hidup mewah.
Peristiwa itu menguatkan anggapan bahawa perkara itu telah membawa
akibat buruh kepada pasangan tersebut.

Terdapat beberapa kekeliruan di dalam pandangan masyarakat terhadap
larangan kahwin sesuku itu. Ada pihak yang menganggap suku itu terdiri
dari satu kumpulan besar keluarga sahaja dan oleh itu diadakan larangan
berkahwin mengikut sistem nisab ibu, Sebenarnya pandangan ini tidak tepat.
Di daerah Jelebu dan Rembau® sekurang-kurangnya, larangan kahwin
sesuku itu sebenarnya memeriukan penerangan lebih mendalam. Tiap-tiap
suku sebenarnya terdiri dari perut-perut iaitu keluarga yang sesuku dan
dipercayai boleh menyusur-galurkan keturunan mereka sebelah perempuan.
Sebagai contoh suku Mungkal di Jelebu terdiri dari tiga perut iaitu perut
Bukit Piatu, perut Danau Selamat dan perut Kampung Bukit. Perkahwinan
antara perut-perut ini adalah ‘dihalalkan’ tetapi perkahwinan di dalam perut
itu sendiri ‘diharamkan’ menurut Adat Perpatih.®? Pihak adat menegaskan
walaupun bentuk perkahwinan seperut itu dihalatkan mengikut hukum agama
islam, larangan vang diwujudkan adat tidak bercanggahan dengan nilai
Islam.” Islam menggalakkan perkahwinan di luar kelompok keluarga
sendiri, kepada perkahwinan di luar keluarga nata (asal). Tetapi adat
mengadakan peraturan yang lebih ketat Iagi dengan mewujudkan larangan

49 Lihat Azizah bt. Kassim, Kedudukan Wanita di Dalain Muasyarakat Melayu Beradat Perpatih di Negeri
Sembifan. Tisis Sarjana yang tidak diterbitkan, Jabatan Pengajian Melayw, Universiti Malaya 1969,

50 M.G, Swift, ap.cit,, him, 160,

51 Untuk perbincangan tentang daeralt Remban mujuk kepada Dr. Nordin Selat, op.cit.

52 Temuramah, Date® Undang Luak Jfelebu. .

53 Temuramah, To' Puan Manoriah br, Haji Badawi, Bafai Undang Luok Jelebu, 23 Jan. 1984,

51



berkahwin dengan paralffel-cousins walaupun dari segi Islam mereka adalah
bukan muhrim dan oleh itu dihalalkan berkahwin.

Walaupun telah timbul berbagai persoalan tentang larangan tersebut,
terutama sejak hukum agamasa Islam mula didalami oleh penduduk Melayu
daerah Jeleubu, peristiwa yang boleh menimbulkan pertentangan ini jarang
terjadi. Tambahan pula perubahan masyarakat tradisi kepada masyarakat
moden yang menghasilkan masyarakat yang lebih terbuka dan interaksi yang
lebih meluas menyebabkan pertemuan kedua-dua nilai yang berkontradiksi
itu semakin jarang berlaku. Secara tidak langsung, ini menyebabkan
kontradiksi itu tidak begitu dirasakan lagi terutamanya oleh generasi muda
yang mempunyai pergaulan dan pengalaman yang luas di uar lingkungan
masyarakat Adat Perpatih. '

52



