PERANAN DAN KEDUDUKAN
WANITA ADAT PERPATIH!

Oleh
Norhalim Hj. Ibrahim?

Pengenalan

Masyarakat Adat Perpatih dalam Negeri Sembilan merupakan salah satu
daripada masyarakat nasab ibu yang masih ada di dunia dan satu-satunya di Malaysia.
Bilangan anggota masyarakat pengamal Adat Perpatih ini agak kecil dan
kebanyakannya terhad tinggal dalam enam daripada tujuh daerah Negeri Sembilan
iaitu Jelebu, Jempol, Kuala Pilah, Rembau, Seremban dan Tampin.

Bilangan dan ruang taburan pengamal Adat Perpatih ini mungkin terhad, namun
sistem kekeluaragaannya yang unik menarik perhatian dan minat para pegawai
pentadbiran penjajah, pengembara, pendakwah Kristian, sarjana dan individu-individu
lain untuk mengkaji, meneliti dan menulis tentangnya. Berikutan dengan itu, Prof.
Josselin de Jong (1960:376) menyatakan bahawa Adat Perpatih menjadikan kajian
tentang Negeri Sembilan lebih banyak dan lebih lengkap berbanding dengan negeri-
negeri Melayu lain. Minat ini tidak pernah luntur hingga hari ini. Justeru banyak
penulisan sama ada dalam bentuk buku, artikel akademik dan artikel popular
diterbitkan,

Jika diteliti pendokumentasian yang ada tentang Adat Perpatih menampakkan
satu ironi. Adat Perpatih dan Negeri Sembilan terkenal dan menarik perhatian serta
minat semua lapisan masyarakat kerana sistem keibuannya iaitu sistem yang
meletakkan wanita pada satu taraf yang tinggi berbanding dengan taraf wanita dalam
masyarakat lain, termasuk masyarakat barat. Penulisan tentang Adat Perpatih
menyentuh pelbagai aspek tentang adat dan masyarakat pengamalnya. Kebanyakan
penulisan mengutarakan kepentingan wanita dalam masyarakat nasab ibu. Antara lain:
wanita sebagai tali penyambung keseluruhan sistem adat, dan kepada wanita diberi
kepercayaan menjaga tanch dan harta pusaka, menjadi akar tunjang ekonomi dan
politik Adat Perpatih. Walaupun wanita menjadi pusat dalam ideologi dan organisasi
sosial Adat Perpatih, kajian, penyelidikan dan penulisan tentang peranan,
tanggungjawab serta aspek-aspek lain tentang wanita Adat Perpatih dalam konteks
masyarakat nasab ibu, sangat sedikit.

Sejauh yang diketahui, penulisan tentang wanita dalam Adat Perpatih sangat
sedikit dan penerbitannya sangat berjarak antara satu dengan lain. Mungkin sarjana
terawal yang merujuk wanita adat secara tidak langsung ialah M.G. Swift (1963)

dalam satu penulisan ringkas tentang kaum lelaki dan perempuan di Negeri Sembilan.

1



Sejak itu, beberapa orang sarjana telah mengikut langkahnya. Antaranya ialah
Azizah Kassim (1970, 1974, 1976, 1985, 1986 dan 1988), Azis Ujang (1975), Maila
Stivens (1981, 1985), dan M.G. Peletz (1987).

Kebolehdapatan bahan-bahan kajian dan penulisan tentang wanita ini tidak
banyak memberi kejernihan tentang status mereka dalam masyarakat Adat Perpatih.
Masyarakat umum di Malaysia, terutama sekali di luar wilayah adat, sering
menganggap wanita adat sebagai bersuara lantang, mendominasi dan berkuasa atas
kaum lelaki dalam keluarganya. Gambaran negatif wanita Negeri Sembilan sering
dinyatakan dalam pelbagai bentuk. Mungkin yang paling popular ialah penggunaan teg
Benson & Hedges. Teg ini membawa maksud Bilo eden nikah samo orang nogori,
Harto eden dan gaji eden solosai.

Prinsip Dasar Adat Perpatih

Organisasi sosial Adat Perpatih ber‘usaskan.sekurang-kur‘angnya enam prinsip
iaitu: '

1. keturunan dikesan melalui garis ibu iaitu sistem kekeluargaan nasab ibu.

2. berdasarkan prinsip nasab ibu, masyarakat dikelompokkan kepada suku, perut,
ruang dan rumpun. Pada teorinya terdapat 12 suku® yang mempunyai nama
tertentu. Setiap suku diketuai oleh seorang pemimpin yang dipanggil lembaga.
Suku dipecahkan kepada kelompok kekeluargaan perut yang diketuai oleh
buapak. Perut dipecahkan kepada kelompok ruang dan dipimpin oleh besar.
Ruang pula dipecahkan kepada rumpun yang dipimpin oleh kadim. Setiap
pemimpin kelompok mempunyai gelaran tertentu melainkan kadim. Semua
Jjawatan pemimpin disandang oleh kaum lelaki.

3. setiap suku diompokkan tanah yang kini dikenali sebagai tanah pusaka adat.
Tanah adalah kepunyaan suku dan diompokkan kepada wanita dan diwariskan
melalui wanita. Anggota lelaki diberi hak pakai seumur hidup.

4. pemilihan jodoh ialah eksogami iaitu mencari jodoh dari luar kelompok
kekeluargaan. Namun, unit eksogami ini berbeza: ada larangan peringkat
kahwin sesuku dan ada pula hanya larangan kahwin seperut.

5. pewarisan harta dan status adalah melalui garisan wanita.

6. tempat tinggal selepas kahwin bersifat ukorilokal iaitu lelaki (suami) tinggal di
rumah atau dalam kawasan keluarga perempuan (isteri).



Kedudukan Wanita dalam Adat Perpatih

Dalam konteks tradisional, terutama dalam tahun-tahun sebelum merdeka,
sistem kekeluargaan nasab ibu menjadi dasar bagi organisasi sosial, ekonomi dan
politik pada peringkat kampung dan suprakampung. Untuk kesinambungan sistem ini,
kelompok kekeluargaan harus dikekalkan dan ini hanya dapat dicapai melalui wanita.
Dengan demikian, dalam masyarakat Adat Perpatih wanita atau dalam istilah adat
dipanggil ibu soko diberi tempat utama dan sentral serta dimuliakan. Kedudukan ini
dilembagakan dalam perbilangan:

Ibu soko:

Tiang seri rumah pusaka,
Pusat jala kumpulan tali,
Semarak dalam kampung;
Hiasan dalam negeri.

Tanpa anak perempuan yang bakal menjadi ibu soko, sesuatu keluarga akan
pupus. Kepupusan sesuatu keluarga akan memberi kesan kepada keseluruhan
kelompok suku yang dianggotai oleh keluarga berkenaan. Justeru setiap keluarga
adat perlu mendapat sekurang-kurangnya seorang anak perempuan. Ketiadaan anak
perempuan dalam sesebuah keluarga dianggap sebagai satu bencana, dan seorang
wanita yang tidak mempunyai anak perempuan sering dikasihani. Pada kebiasaannya,
apabila timbul keadaan seperti ini, sesuatu keluarga itu akan mengatasinya dengan
mengambil anak angkat yang diistilahkan sebagai berkodin®.

Justeru dalam masyarakat Adat Perpatih tradisional, selain panggilan ibu soko,
wanita dikenali juga sebagai peti benian. Konsep peti benian ini dapat dilihat
daripada dua aspek iaitu:

1. Tanggungjawab
2. Peranan

Tanggungjawab Wanita Adat Perpatih

Sebagai ibu soko dan peti benian kepada anggota kelompok kekeluargaannya,
tanggungjawab wanita adat sangat luas. Antara lain adalah:

1. melaksanakan ketentuan agama dan adat.
Setiap wanita masyarakat Adat Perpatih merupakan peniti atau tali
keturunan dan ibu contoh keluarga dan masyarakatnya. Dengan demikian
mereka harus memelihara diri bersesuaian dengan perbilangan:
Adat bersendikan syarak,
Syarak bersendikan kitabullah.



Mereka menjadi ikutan kepada generasi muda. Justeru mereka harus
menunjukkan turas taulan yang baik dalam aspek keagamaan dan adat.

3. bertanggungjawab meneruskan jurai keturunan kelompok kekeluargaannya.
Semua anak yang lahir adalah mengikut suku ibunya dan tidak menurut
suku bapa. Justeru hubungan antara anak dan keluarga (suku) ibu lebih
rapat. Lebih lanjut lagi pensosialisasian dan pendidikan anak akan lebih
dipengaruhi oleh lingkungan keluarga ibu.

4. bertanggungjawab memastikan keturunannya menjadi ahli masyarakat yang
berguna dan bersikap madani.

Kewajipan ini selari dengan kehendak perbilangan pusat jala kumpulan tall.
Berdasarkan perbilangan ini maka adalah menjawa kewajipan wanita adat
sama ada sebagai individu atau kumpulan mengatasi kebuntuan hidup,
memelihara tingkah laku ataupun menjaga keharmonian anggota keluarga
dan kelompok kekeluargaannya yang lebih besar hingga ke tahap suku.
Dengan kata lain wanita harus menjadi pendidik unggul kepada kelompok
kekeluargaamya supaya anggota generasi berikutnya menjadi ahli
masyarakat yang bertanggungjawab, bermoral, beretika dan maju.

5. memelihara harta pusaka.
Wanita adat sudah terbiasa dan terlatih sebagai pelaku ekonomi. Justeru
tanggungjawab mereka dalam mengendalikan harta pusaka adalah sama
pentingnya kalaupun tidak lebih penting berbandingkan dengan dua
tanggungjawab yang di nyatakan di atas. Di Negeri Sembilan pada zaman
aktiviti bersawah padi masih aktif, pelaku utama dalam kegiatan
pertahunar® adalah wanita.

6. bertanggungjawab sebagai penguasa tanah dan rumah pusaka.
Wanita Adat Perpatih mempunyai tanah, rumah tempat tinggal, sawah dan
ladang. Tegasnya semua harta diompokkan kepada wanita dan lelaki
bertugas dan bertanggungjawab untuk mengurus, mengawasinya dan
memelihara serta menambah harta demi kepentingan kelompok

kekeluargaan anak-anaknya.

Walaupun wanita diompokkan hak dan "kuasa” ke atas harta, namun dalam
pentadbiran  rumahtangga, suami atau orang semenda masih
bertanggungjawab dan ‘"berkuasa”. Keadaan ini diperuntukkan oleh
perbilangan:

Bendul yang empat:

Semenda nan punya.



Tanggungjawab Wanita terhadap Harta Pusaka

Pada awal tadi dinyatakan bahawa dalam kalangan masyarakat Adat Perpatih
wanita sahaja yang berhak mewarisi dan mewariskan tanah pusaka. Sistem pewarisan
sedemikian ini menjadi persoalan kepada masyarakat umum, malahan hari ini, generasi
muda lelaki adat pun mempersoalkannya. Pandangan dan anggapan negatif terhadap
sistem ini berpunca daripada ketidakfahaman masyarakat, baik di luar mahupun di
dalam, tentang konsep dan semangat pentadbiran harta pusaka adat.

Semua harta adalah hak kepada suku dan bukan hak individu, bahkan harta
pencarian suami isteri juga dianggap kepunyaan suku isteri selagi perkongsian hidup
pasangan itu berpanjangan.  Oleh yang demikian, tanah termasuk proses
pewarisannya adalah di bawah pentadbiran pemimpin-pemimpin adat suku si isteri.

Antara ciri tanah pusaka Adat Perpatih adalah:
1. hak milik yang diberi kepada masyarakat Adat Perpatih adalah hak milik

terhad,
2. untuk pembahagian dan pemindahan hak milik seseorang harus mendapat

kebenaran waris dan lembaga (ketua suku),
3. waris dan ketua suku berhak menahan penjualan tanah pusaka kepada suku lain.

Harta carian setelah diwarisi oleh anggota perempuan akan dianggap sebagai
tanah pusaka adat. Adat Perpatih membezakan tanah pusaka dan tanah bukan

pusaka. Tanah pusaka ialah tanah yang diwarisi turun temurun, daripada ibu kepada
anak perempuan dan begitu seterusnya kepada keturunan perempuan. Manakala

tanah bukan pusaka ialah tanah carian suami isteri atau carian bujang, sama ada
melalui pembukaan tanah baru atau melalui pembelian tanah yang sememangnya bukan
tanah pusaka suku. Tanah bukan pusaka boleh diwarisi oleh anggota lelaki selagi
tanah itu tidak diwarisi oleh anggota perempuan. Namun, jika tanah bukan pusaka itu
diwariskan kepada anak perempuan tanah itu menjadi tanah pusaka suku perempuan
berkenaan.

Hak individu atas tanah pusaka disebut sebagai Aak paka/. Kuasa hak pakai
dalam Adat Perpatih dikenali sebagai genggam nan berunfuk yang bermakna
diuntukkan (istilah adat diompokkan) kepada pemegang yang ditentukan iaitu wanita.
Adat membenarkan waris lelaki mendapatkan hak pakai (/ife occupancy) pada tanah
pusaka, dalam erti ia boleh mengusahakan tanah tersebut untuk mendapat hasil

semasa hayatnya.

Pewarisan tanah pusaka adat adalah berdasarkan kepada waris perempuan
terdekat. Peraturan ini sesuai seperti kehendak perbilangan:
Harta pusaka turun pada anak

Tiada anak, waris kodin



Tiada waris kodin, waris bersanak
Tiada waris bersanak:

Terpulang pada suku.

Sistem pembahagian tanah pusaka kepada waris-waris yang berhak
berdasarkan kepada prinsip sama rata. Jika waris yang berhak hanya seorang, ia
akan mewarisi kesemua harta itu. Namun, jika yang berhak itu lebih daripada
seorang, harta itu akan dibahagikan sama rata mengikut jumlah yang berhak tanpa
memberi keistimewaan kepada sesiapa.

Berlandaskan semangat, konsep dan sistem pewarisan harta pusaka serta
meneliti semula peranan dan tanggungjawab wanita dalam masyarakat Adat Perpatih
seperti dihuraikan di atas, maka ada beberapa sebab mengapa tanah pusaka
diwariskan kepada anggota perempuan, antaranya adalah:

1. untuk memberi jaminan hidup kepada anggota perempuan kerana perempuan
yang melahirkan ahli-ahli suku dan menentukan kualiti maruah suku tersebut,

2. adat juga menetapkan bahawa dalam perceraian suami isteri anak tetap tinggal
kepada ibu atau keluarga perempuan ibunya kerana anak adalah anggota suku
ibunya. Justeru memandangkan dari segi tanggungjawab, adat menetapkan
wanita sahaja yang berhak mewarisi tanah pusaka,

3. obligasi wanita terhadap saudara lelakinya iaitu kaum perempuan perlu
menjaga kaum lelaki dalam beberapa hal seperti termaktub dalam perbilangan:

cicir dipungut,

hilang dicari,

nyawa, darah,

waris yang punya;

rugi, laba isteri yang punya.

4. Perempuan yang mewarisi tanah pusaka diharapkan menunaikan tanggungjawab

yang dikenali sebagai Autang pusaka; antaranya ialah:
i. belanja mengisi adat nikah kahwin
ii. denda-denda yang berhubung dengan kesalahan perkahwinan
iii. membayar hutang lelaki bujang yang mati
iv. memberikan tempat tinggal di rumahnya ketika lelaki belum
berkahwin
v. perbelanjaan upacara penyelenggaraan kematian
vi. perbelanjaan menuntut ilmu agama
vii. membantu dalam perbelanjaan menunaikan haji ke Mekah.

5. Perempuan yang mewarisi tanah pusaka tidak berhak menggadaikan atau
menjual tanah pusaka kecuali atas sebab yang dibenarkan oleh adat dan
dibenarkan oleh waris-waris dan ketua adat.



Peranan

Berikutan dengan tanggungjawab yang diperuntukkan, wanita adat harus

berperanan membina satu masyarakat yang dinamik, stabil, harmoni dan madani.
Untuk mencapai tahap masyarakat unggul wanita adat harus bertindak, antara lain:

1

menyimpan dan menjaga hasil kegiatan ekonomi anggota keluarganya. Adat
menganggap wanita mempunyai ketahanan dan pertimbangan yang baik dalam
menguruskan ekonomi keluarga.
pelindung dan pemelihara anggota kelompok kekeluargaannya.
berhak untuk bersuara dalam segala hal yang berkaitan dengan kelompok
kekeluargaan, sama ada sosial, ekonomi, politik dan kepercayaan.
mempunyai hak suara yang sama dengan kaum lelaki walaupun dalam kerapatan
atau perkampungan mereka berada di bahagian dalam. Segala sesuatu yang
akan diputuskan dan dilaksanakan harus mendapat persetujuan kaum wanita.
sejajar dengan kehendak Islam yang menyatakan syurga itu terletak di bawah
tapak kaki ibu, adat meletakkan wanita itu sebagai anggota masyarakat yang
istimewa dan mempunyai karisma yang harus disegani dalam kelompok
kekeluargaan dan dalam masyarakat. Justeru adat mengaturkan bahawa
wanita itu:

Pergi tempat bertanya,

Pulang tempat berberita.
memastikan kesinambungan keseluruhan budaya dan sistem kemasyarakatan
Adat Perpatih.
sebagai contoh dan model insan yang bertanggungjawab, berperanan,
bermoral, beretika dan berkemampuan serta memajukan diri ke arah yang
lebih positif dan dinamik. Tegasnya mempunyai jati diri yang mapan dan sukar
digugat oleh mana-mana pihak.

Ciri-ciri Wanita Adat Perpatih

Sebagai peti benian, adat mengaturkan dan memerlukan masyarakat

pengamalnya mendidik dan membentuk peribadi murni dalam diri anak, khususnya

anak

perempuan.  Antara sifat yang perlu disosialisasikan, dibudayakan dan

diinternalisasikan adalah:

1.

2.

mempunyai sifat malu.
Sifat ini perlu supaya anak tidak menjatuhkan maruah keluarga (rumpun),
ruang, perut, suku, seterusnya negeri dan negara kerana:
malu tak dapat diagih,
suku tak dapat dianjak,
malu seorang malu semua.
sentiasa bersifat benar dalam perbuatan, perkataan, tingkah laku dan
sebagainya; dan menjauhi sifat dusta.

7



3. bersifat jujur dan dapat dipercayai lahir dan batin.

Sebagai orang beradat dan peti benian anggota masyarakat adat harus
menjauhi sifat penipu, pembohong dan sifat-sifat negatif lain seperti yang
diaturkan oleh adat:

Menggunting dalam lipatan,

Menuhuk kawan seiring,

Memukul kucing di dapur,

Memasang jerat di pintu,

Pepat di luar runcing di dalam,

Telunjuk lurus kelingking berkait.

4. bersifat cerdik, tahu dan pandai.
Cerdik bermaksud mengetahui mudarat dan manfaat, untung dan rugi
daripada sesuatu perbuatan dan tindakan; mengetahui mana yang salah
dan yang tidak pada tempatnya, dan tahu segala yang menjadi larangan
dalam pergaulan. Pandai pula bererti anggota masyarakat adat harus
pandai meletakkan sesuatu pada tempatnya.

5. pandai bercakap kerana orang Adat Perpatih harus berani menyatakan
pendapat, pandangan dan peningkahan melalui kata-kata puisi khususnya
perbilangan. Di samping itu mereka juga bertanggungjawab dan berperanan
mendidik dan  mensosialisasikan generasi muda dalam  kelompok

kekeluargaannya.

Wanita dan Politik Adat

Struktur politik Adat Perpatih berdasarkan kepada kelompok kekeluargaan.
Pemimpin dipilih oleh ahli kelompok kekeluargaan; daripada yang paling rendah
(besar®), hingga ke jawatan yang paling tinggi (undang’/penghulu®). Setiap jawatan
pemimpin difurunkan secara bergilir, tidak daripada bapa kepada anak. Pemimpin
masyarakat dalam Adat Perpatih diberikan kepada kaum lelaki.

Walapun pemegang jawatan adat ini lelaki, namun wanita berperanan dalam
menentukan kesinambungannya. Antara lain peranan wanita dalam bidang politik adat
ialah:

1. gelaran dan status yang dibawa bersama dalam sistem kepimpinan adat itu
diturunkan melalui wanita. Apabila berlaku kekosongan, jawatan tersebut
diturunkan kepada anak lelaki senasab ibu. -

2. Dalam memilih ketua-ketua adat, wanita yang dikenali sebagai /by soko®
memainkan peranan utama. Pada zaman tradisional, ibu soko yang mencari,
memilih dan mengemukakan benih (calon) untuk sesuatu jawatan adat. Justeru



wanita, terutamanya ibu soko harus hadir bersama dalam proses-proses
perkampungan dan kerapatan untuk memilih dan melantik ketua adat.

Sumbang Wanita Adat

Wanita adat sebagai ibu soko atau peti benian, seperti dinyatakan dan
dibayangkan di atas merupakan seorang pemimpin dalam espek sosial, ekonomi
malahan secara tidak langsung dalam politik adat. Sebagai seorang yang dimuliakan
kerana karisma, kecerdasan dan kepiawaiannya dalam memimpin dan mengelola
anggota kekelompok kekeluargaan sukunya, mereka harus menjaga kedudukan diri
sendiri, dapat membezakan baik dan buruk, halal dan haram dalam semua akftiviti
kehidupannya. Untuk menjaga kedudukan ini, dalam tingkah laku dan bergaul di
tengah masyarakat, adat mengaturan beberapa larangan bagi seseorang wanita.
Antara yang utama adalah:

1. sumbang duduk
Seseorang wanita sumbang duduk di tempat lelaki banyak, di muka pintu
atau tingkap, duduk seperti lelaki dan sebagainya.

2. sumbang berdiri
Seseorang wanita tidak patut berdiri di persimpangan jalan tanpa sebab-
sebab tertentu.

3. sumbang per jalanan
Seseorang wanita sumbang berjalan berdua-duan dengan lelaki di tempat
yang sunyi dan gelap.

4. sumbang diam
Seseorang wanita sumbang tinggal di tempat lelaki banyak, bahkan
sumbang tinggal berdua-duan dengan ayah tiri dan abang tiri

5. sumbang perkataan
Seseorang wanita sumbang berkelakar, ketawa kuat dan mengilai di
hadapan lelaki.

6. sumbang penglihatan
Seseorang wanita sumbang merenung tajam kepada orang lain atau kepada
barang milik orang lain.

7. sumbang pakaian
Seseorang wanita sumbang berpakaian yang melanggar hukum syarak, adat
serta berpakaian seperti lelaki.

8. sumbang pergaulan
Seseorang wanita sumbang duduk, berkata-kata, bersenda gurau dan
ketawa kuat dengan lelaki yang bukan muhrimnya.

9. sumbang pekerjaan
Seseorang wanita sumbang mengerjakan pekerjaan berat yang merupakan
pekerjaan lelaki.

10. sumbang tanya



Seseorang wanita sumbang mengajukan pertanyaan yang menyinggung
orang lain.

11. sumbang jawab _
Seseorang perempuan sumbang menjawab pertanyaan orang lain dengan
tergesa-gesa.

12. sumbang karenah
Seseorang perempuan sumbang tingkah lagu yang tidak menyenangkan

orang lain seperti berbisik-bisik, bercakap sambil melihat kepada orang
lain dan sebagainya.

Sesuaian dengan keperluan dan penerimaan seorang wanita terhadap aturan
dan kehendak agama, adat dan kebiasaan bagi seorang ibu soko atau peti benian Adat
Perpatih, maka Adat Perpatih mengelompokkan wanita kepada tiga golongan, iaitu:

1. simarewan .
Wanita yang suka mempunyai sifat suku mengacau dan tidak mempunyai
pendirian.

2. mambang tali awan
Wanita yang sombong dan tidak menepati sumbang-sumbang yang diatur

oleh oleh agama dan adat.

3. perempuan
Wanita yang baik yang mempunyai sifat terpuji menurut agama dan adat

yang dilengkapi dengan segala percakapan, pengetahuan dan tingkah laku
sebagai seorang wanita dan memperhatikan dan mengamalkan aturan
pergaulan dalam masyarakat adat.

Penutup

Huraian ringkas di atas, sama ada secara langsung dan tidak langsung telah
menyentuh kepentingan wanita Adat Perpatih dalam aspek-aspek sosial, ekonomi dan
politik masyarakat yang dianggotainya. Hak-hak ini dalam konteks zaman tradisional
meletakkan wanita dalam satu kedudukan istimewa dan kuasa autonomi. Justeru,
sebelum wanita barat menjerit melalui gerakan kewanitaan (feminist movement)®,
menuntut hak sama dengan lelaki, Adat Perpatih telah terlebih dahulu menyerahkan
hak tersebut, walaupun tidak secara terbuka, kepada anggota wanitanya.

Dalam memberikan hak kepada wanita, Adat Perpatih telah memberi lebih
daripada apa yang dituntut oleh wanita yang kononnya 'moden’ sekarang. Adat
Perpatih bukan sahaja memberi kedudukan yang setaraf dengan kaum lelaki, tetapi

10



bertindak lebih lanjut lagi. Wanita dimuliakan dan diberi hak yang sama dengan lelaki

malahan hak mewarisi tanah pusaka. Namun sebagai balasan kepada keistimewaan ini,
yang tidak akan diperolehi secara otamatis oleh wanita barat, Adat Perpatih
memberi tanggungjawab serta peranan yang harus dipikulnya demi menjaga keutuhan,

keharmonian dan keselamatan anggota keluarga dan kelompok kekeluargaannya.

Walaupun wanita tidak menonjol di hadapan'!, namun mereka tetap berada di
belakang tabir. Kedudukan mereka di belakang tabir bukannya hanya setakat
mendengar tetapi menjadi penentu dalam mencapai sesuatu keputusan. Wanita,
terutamanya ibu soko mempunyai kuasa veto dalam semua perkara yang berkaitan
dengan perjalanan kehidupan anggota masyarakat sebagai unit-unit kelompok
kekeluargaan.

Adat Perpatih tidak sahaja memberi hak istimewa kepada wanita, tetapi telah
memperuntukkan kekuatan ekonomi dalam bentuk mewarisi tanah, rumah, sawah,
ladang dan dusun pusaka. Seandainya berlaku sebarang kecelakaan dalam kehidupan
seperti kematian suami, perceraian dan sebagainya, wanita adat sepatutnya tidak
bermasalah. Adat Perpatih telah memperuntukkan kepada mereka sumber hidup,
bukan sahaja untuk diri sendiri tetapi juga untuk anak-anak serta kelompok
kekeluargaannya®.

Akhir kata, kelestarian kedudukan dan peranan wanita dalam masyarakat,
khususnya masyarakat Adat Perpatih bergantung kepada wanita itu sendiri dan
kemampuannya. Mereka yang harus memilih sama ada untuk bertahan dan
mempertahankan nilai-nilai adat yang dimiliki oleh masyarakat yang dianggotainya
atau menghilangkan kedudukan dan peranan mereka dalam kehidupannnya sebagai ibu
soko atau peti benian masyarakatnya. Jika mereka memilih bertahan dan
mempertahankan, mereka kekal sebagai ibu soko dan peti benian yang dimuliakan,
berkarisma dan berkewibawaan. Jika mereka memilih sebaliknya, maka mereka tidak
dapat lagi dianggap sebagai wan/ta adat dan beradat.

Nota:

' Kertas kerja yang dibentangkan dalam Pesta Persukuan Adat Perpatih dan Makanan Tradisional Negeri
Sembilan Darul Khusus anjuran bersama Lembaga Muzium Negeri Sembilan dan Universiti Kebangsaan Malaysia
yang diadakan di kampus UKM Bangi pada 19 Disember 2005,

¢ Pakar rujuk budaya dan sejarah Muzium Adat dan Penilaian Dampak Sesial (Social Impact Assessment) bagi
Rancangan Struktur Negeri dan Rancangan Tempatan Daerah.

3 Suku-suku tersebut ialah (1) Biduanda, (2) Seri Melenggang/Semelenggang, (3) Seri Lemak/Selemak, (4) Anak
Acheh, (5) Tiga Nenek, (6) Tiga Batu, (7) Batu Belang, (8) Paya Kumbuh/Pekumbuh, (9) Mungkal, (10) Tanah
Datar/Tedatar, (11) Batu Hampar, dan (12) Anak Acheh.

* Kodin erti saudara. Berkodin maksudnya bersaudara. Adat berkoedin terbahagi kepada dua kategori:

11



1. kodin adat disebut juga sebagai adat berkodin selayar atap dan sebilah lantai. Kodin jenis ini yang
dikatakan sebagai masuk suku. Individu yang dikodinkan dianggap sebagai menumpang bersaudara dalam
suku yang mengambilnya sebagai anak angkat,

2. kodin adat dan pusaka disebut juga sebagai adat berkodin aur serumpun. Taraf kodin ini lebih tinggi
daripada kodin adat dan istiadatnya lebih kompleks dan melibatkan banyak pihak.. Berkodin jenis ini
hanya kepada anak perempuan sahaja. Tujuan utama menuruskan titisan darch keluarga yang mengambil
anak angkat, dan seterusnya boleh mewarisi harta pusaka dan gelaran pusaka adat,

5 Pertahunan merupakan kegiatan bersawah padi yang merangkumi istiadat berpuar, istiadat menyikat padi,
istiadat menurunkan benih, istiadat menyemai, mencangkul sawah, merumput, mengubah dan menuai,

¢ Dalam struktur kepimpinan adat, ketua yang paling rendah ialah kadim. Namun dalam organisasi politik kadim
tidak banyak berperanan, Peranan kadim lebih kepada kegiatan sosial dan ekonomi.

" Sebelum tahun 1898, undang juga dipanggil penghulu. Tetapi selepas tarikh tersebut, gelaran undang diberikan
kepada ketua adat empat buah luak iaitu Jelebu, Johol, Rembau dan Sungai Ujong. Luak yang empat ini kini
dikenali sebagai Luak Berundang.

¥ Mulai tahun 1898, lima buah luak iaitu Ulu Muar, Jempol, Gunung Pasir, Terachi dan Inas dikelompokkan menjadi
Luak Tanah Mengandung bawah naungan Yang Dipertuan Besar Negeri Sembilan. Gelaran pemimpin tertinggi luak-
luak tersebut dikekalkan dengan panggilan penghulu. a

? Ibu soko ialah wanita yang paling berpengetahuan dan berpengalaman tentang perjalanan adat khususnya
tentang salasilah kelompok kekeluargaannya. Dengan kata lain ibu soko merupakan pakar rujuk berkaitan dengan
hal ehwal adat, baik segi sosial, ekonomi atau politik.

'® Selain mendahului zaman dalam aspek gerakan kewanitaan, Jjika difahami dan dihalusi akan falsafah dan
semangat Adat Perpatih, adat ini telah mendahului barat mengamalkan ideologi-ideologi demokrasi, kapitalis,
sosialis, pembahagian tenaga (division of labour) dan amalan-amalan hidup bermasyarakat lain yang dianggep oleh
orang barat dan generasi Melayu hari ini sebagai moden.

"' Wanita Adat Perpatih tidak menonjol kehadapan kerana sebagdi orang beradat, mereka harus mematuhi aturan
sumbang adat, Dalam konteks tradisional, terdapat 12 jenis sumbang yang harus dielakkan oleh wanita adat iaitu:
(1) sumbang duduk, (2) sumbang berdiri, (3) sumbang diam, (4) sumbang per jalanan, (5) sumbang perkataan, (6)
sumbang penglihatan, (7) sumbang pakaian, (8) sumbang pergaulan, (9) sumbang pekerjaan, (10) sumbang
pertanyaan, (11) sumbang jawapan, dan (12) sumbang kerenah.

¥ Pernyataan ini hingga akhir tahun 1970-an mempunyai kebenaran 99%. Dalam satu penyelidikan tentang
pelacuran daripada semua kelas dalam bandar Kuala Lumpur dan beberapa buah bandar besar lain di Semenanjung
Malaysia didapati hanya seorang sahaja daripada 1,283 orang pelacur yang dikaji berasal daripada masyarakat
adat,

Bibliografi

Azis Ujang. Penyesuaian Adat dan Syarak bagi Kedudukan Wanita Beradat Perpatih
di Kg. Teruan. Latihan Ilmiah, Jabatan Antropologi dan Sosiologi. Universiti
Malaya. Kuala Lumpur. 1975.

Azizah Kassim. Kedudukan Wanita di dalam Masyarakat Adat Perpatih di Negeri
Sembilan. Tesis M.A. Jabatan Pengajian Melayu Universiti Malaya. Kuala
Lumpur. 1970.

Azizah Kassim. Kedudukan Wanita dalam Masyarakat Adat Perpatih dalam abad
Kedua Puluh. Manusia dan Masyarakat. 1974,

Azizah Kassim. A Matrilineal Society in the Context of Development. Federation
Museum Journal. 21 (New Series). 1976.

Azizah Kassim. Wanita dan Pemilikan Tanah dalam Masyarakat Adat Perpatih. I/mu
Masyarakat. 1986,

12



Azizah Kassim. Women, Land and Gender Relations in Negeri Sembilan: Some
Preliminary Findings. Southeast Asian Studies. Vol. 26(2). 1988.

Azizah Kassim. Patterns of Land Ownership and Inheritance for Agricultural
Developments. Southeast Asian Studies. Vol. 27(3). 1989.

Azizah Kassim. Women in Adat Perpatih Society. dim. Nellie S.L. Tan-Wong & Vipil
Patel (ed.). Adat Perpatih. Wintrac (WWB/Malaysia) Sdn. Bhd. Kuala Lumpur.
1992.

Hermayulis SH., Dr. Peranan dan Kedudukan Wanita dalam Amalan Adat Melayu.
Kertas kerja yang dibentangkan dalam Seminar Peranan Penghulu Penggawa
dalam Memartabatkan Adat Melayu, anjuran Institut Seni Malaysia Melaka
pada 19 September 2005.

Josselin de Jong, PE. A Review of Gullick's Indegenous Political systems of
Werstern Malaya. Bijdragen Tot de Taal-Laud-en Volkenkunde. 116. 1960.
Khalid bin Bonget PK. PJK., Dato' Seri Maharaja. Adat Berkodin dalam Luak Ulu

Muar. Pejabat Kebudayaan dan Kesenian Negeri Sembilan. Seremban. 1999.

Norhalim Hj. Ibrahim. Pelacur oh Pelacur. Masa Entreprises. Kajang. 1992.

Norhalim Hj. Ibrahim. The Vanishing Culture of Adat Perpatih. dIm. Nellie S.L. Tan-
Wong & Vipil Patel (ed.). Adat Perpatih. Wintrac (WWB/Malaysia) Sdn. Bhd.
Kuala Lumpur. 1992.

Norhalim Hj. Ibrahim. Wanita: Antara Setia dan Air Mata. Masa Entreprise. Kajang.
1994.

Norhalim Hj. Ibrahim. Peranan kepimpinan dalam Adat Perpatih. Warisan. 21.1997.

Norhalim Hj. Ibrahim. Perbezaan dan Persamaan Adat Perpatih dan Temenggung di
Malaysia, Kertas kerja yang dibentangkan dalam Seminar Peranan Penghulu
Penggawa dalam Memartabatkan Adat Melayu, anjuran Institut Seni Malaysia
Melaka pada 19 September 2005.

Norhalim Hj. Ibrahim. Wanita Adat Perpatih. Kertas kerja untuk ceramah Peranan
Wanita dalam Adat Perpatih, anjuran Lembaga Muzium Negeri di
Perkampungan Budaya Terachi pada 28 September 2005.

Peletz, M.G. Social History and Evolution in the Inter-relationship of Adat and Islam
in Rembau, Negeri Sembilan. Institute of Southeast Asian Studies. 1981.

Peletz, M.G. Female Heirship and the Autonomy of Women in Negeri Sembilan, West
Malaysia. Research in Economic Anthropology. 8. 1981.

Peletz, M.G. A Share of the Harvest. University of California Press. Berkeley. 1988.

Stivens, M. Women, Kinship and Capitalist Development. dim. Young K. et. al (ed.).
Of Marriage and the Market. C.S.E. Books. London. 1981.

Stivens, M. Sexual Politics in Rembau: Female Autonomy, Matriliny, and Agrarian
Change in Negeri Sembilan, Malaysia. University of Kent at Canterbury. 1985.

Stivens, M. Women, Kinship and Economy in Rembau, Negeri Sembilan. Tesis Ph. D.
London School of Economics, University of London. 1987.

13



Stivens, M. Matriliny and Modernity Sexual Politics and Social Change in Rural
Malaysia. Allen & Unwin. St. Leonards, 1996.

Swift. M. 6. Men and Women in Malay Society. dim. Ward. B. (ed.). Women in New
Asia. Unesco. Paris. 1963.

Swift. M. 6. Malay Peasant Society in Jelebu. The Athlone Press. London. 1965,

Tunku Noraidah T. A. Rahman. Negeri Sembilan: A Preliminary Bibliography.
Perpustakaan Univerisit Malaya. Kuala Lumpur. 1984,

14



