ORGANISASI DALAM PERUT:
Satu Kajian Kes Di Kampung Pegoh

Wilayah Naning, Melaka

Oleh

Abu Hasan bin Jaalam

Latihan Ilmiah Untuk Memenuhi
Syarat-syarat Bagl Ijazah Sarjana Muda
Sastera (dengan Kepujian)

Jabatan Antropologi dan Sosiolegi
Universitl Kebangsaan Malaysia
1974/1975



117

SINCESIS

Komuniti matrilineal telah banyak diperbincangkan dalam kaji-
lidikan mahasiswa bagi tujuan latihan ilmiah, tetapl kesemua kajian-kajian
ini ditumpukan kepada komuniti matrilineal dalam Negeri Sembilan. Kajian
tentang komuniti matrilineal di Wilayah Naning khususnya belum mendapat

perhatian yang begitu serious dari pengkaji-pengkaji.

Bagi memperluaskan bidang kajian tentang komuniti matrilineal
di wWilayah Naning, penulis skan mengkaji perkembangan komuniti ini dari

sudut kaji budaya, yang akan ditumpukan dalam kajian Organisasi Dalam

Perut. Penulis akan melihat sejauhmanakah perut dapat memainkan peranan
untuk mengekalkan perpaduan anggota-anggota dan menyelesaikan konflik.
Bagaimanakah penyelesaian ini berguna untuk membuat penyesuaian dengan
perubahan politik dan ekonomi. Dalam konteks ini penulis melihat orga-
nisasi perut dari dua dimensi izitu dari segi peranan dan fungsi ketua
adat serta individu-individu yang menganggotai satu-satu perut khasnya

dan suku amnya.

Bab I sebagal pengenalan, antara lain menghuraikan latar

belakang keadaan ekonomi dan keadaan Ilmu Alam di kawasan kajian.

Dalam Bab II penulis membincangkan beberapa konsep penting
yang akan menjadi teras perbincangan selanjutnya. Misalnya konsep suku

dalam perut, ideolecji kesukuan, perut-perut dalam suku, jurai-jurai dalam



iii.

perut, anak buah dalam suku dan kedin-kedeh dalam perut. Manakala dalam
Bab III kajian ditumpukan kepada "hiraki sosial dan pimpinan dalam perut".
Antara lain penulis akan melihat konsep hiraki dalam komuniti Adat Per-
Pateh. Dalam membincangkan konsep ini, penulis akan melihat dua bentuk
pimpinan iaitu bentuk pimpinan tradisional dan keduanya bentuk pimpinan
birckrasi. Bab ini juga membincangkan hiraki pimpinan dalam perut iaitu
penulis melihat sejauh manakah peranan buapak dan kedin sebagai ketua
bagi satu-satu perut dan jurai mentadbir keseluruhan anak buahnya.

Dalam Bab IV, penulis menghuraikan organisasi dalam perut dalam konteks

kekeluargaan, perkahwinan dan pemilihan jodoh.

Dalam Bab V penulis melihat peranan perut dalam menyelesaikan
sebarang konflik, misalnya konflik yang timbul antara adik beradik ber-
hubung dengan pembahagian tanah pesaka. Sejauh manakah peranan buapak
dan kedin dalam menyelesaikan sebarang konflik yang timbul dan bagaimanakah

penyelesaian dibuat.

Bab VI menghuraikan adat dan perubahan, satu refleksi dari
perubahan-perubahan di peringkat perut. Bentuk perubahan-perubahan
yang dilihat ialah dalam konteks susunan dan hubungan kekeluargaan,
organisasi ekonomi, semenda menyemenda dan perubahan pimpinan dalam

perut.

Bab VII merupakan kesimpulan daripada keseluruhan perbincangan.



iv.

PENGHARGAAN

Dalam membuat kajian ini, saya banyak terhutang budi kepada
beberapa orang yang sedia memberi pertolongan, kerjasama dan bimbingan
dan kepada mereka ini semua saya ucapkan terima kasih. Teristimewa
sekali, saya ingin mengucapkan terima kasih kepada penyelia saya, Encik

Mohd. Dahlan Hj. Aman, Universiti Kebangsaan Malaysia.

Dalam usaha mengawasi penulisan ini, Encik Mohd. Dahlan telah
membuat teguran—-teguran yang membina dan setelah menyemak kajian ini
dengan cara yang penuh teliti, saya telah dapat menyiapkan seperti bentuk-
nya sekarang ini. Dalam keadaan yang sebuk itu Encik Mohd. Dahlan telah
dapat juga meluangkan masanya untuk mengawasi penulis. Atas pengorbanan
yang dibuat oleh Encik Mohd. Dahlan, sekali lagi saya mengucapkan setinggi-

tinggi terima kasih.

Saya juga mengambil kesempatan di sini mengucapkan terima kasih
dan penghargaan kepada Sidang Othman bin Ibrahim, Hj. Jaalam bin Hj. Idris,
Hajjah Nyonya binti Taib, Encik Hitam bin Mulah dan penduduk-penduduk kam-—
pung Pegoh, atas kerjasama yang diberikan semasa saya berada di kawasan

kajian.

Saya juga merakamkan penghargaan dan terima kasih kepada Sdri.
Zawiah Yussof yang telah banyak memberikan pertolongan dengan tidak mengira

masa dan tenaga untuk menyiapkan latihan ilmiah ini. Kepadanya sekali lagi



Ve

saya mengucapkan setinggi-tinggi terima kasih.

Akhirnya terima kasih diucapkan kepada kakitangan pejabat
Penghulu Alor Gajah, Pustakawan dan kakitangan perpustakaan Universiti
Kebangsaan Malaysia, Universiti Malaya, Arkib Negara Malaysia kerana
kemudahan dan kerjasama yang diberikan. Juga kepada saudara Mohd. Sahir
Naim kerana pertolongan beliau menaip latihan ilmiah ini. Kepada

semuanya saya ucapkan TERIMA KASIH.

Abu Hasan bin Jaalam
Universiti Kebangsaan Malaysia
Kuala Lumpur.

Kuala Lumpur
Februari, 1975.



vi.

SINGKATAN

Journal of The Malaysian Branch Royal Asiatic

Society



1.

2.

3.

4,

Jadual 1.1

Jadual 1.2

Jadual 5.1

Jadual 6.1

Jadual 6.2

JADUAL

Banci Penduduk Dan Perumahan
Kampung Pegoh Tahun 1970

Bilangan Isi Rumah Mengikut
Kampung-Kampung Wilayah Naning,
Melaka

Masa Penyelesaian Konflik Di Kampung
Pegoh, Wilaygh Naning, Melaka

Penggunaan Trektor Dalam Penyediaan
Sawah Di Kampung Pegoh

Penggunaan Tenaga Menyeraya Dalam
Penyediaan Sawah Di Kampung Pegoh,
Wilayah Naning, Melaka

vii.

Halaman

89

101

101



viii.

KANDUNGAN
Halaman
SmOPSIS -ea - ee L - -ee -e e -ee ii
PENG"IARGW ans e -ae LN ] ‘-.I L -ae -e e iV
SINGKATAN - . e - e -8 w - e e L -ew -ee vi
JADUAL e saw ---. e - e LN -me Vii
KANDUNGAN - e LR - e e L LR ] LN -e e viii
BAB I : PENGENALAN se e sne ss e sewm se s ss e 1
1.1 : Tujuan Kajian ... saa - see ses 1
1.2 : Kawasan Kajilidj.k awn s s cas s P 2
1.3 : Perscalan Pokok aew cue P &ie 3
1.4 : Hipothesis coe R, e s awe 4
1-5 : Method Kajilidik e e -se sse s e 4
1.6 : Ilmu Alam . SE PR iee asie 5
1.7 : mconmi -e e -e e -e e L LR R ] B
BAB II : KELOMPCK SOSIAL ATAS FAKTCR ADAT cne ase cow 11
2.1 : SU]C‘U Dalam Adat sn e s see ees 3.
2.2 : Idecloji Kesukuan . “as ces ces 17
2.3 : Perut-Perut Dalal“ Suku se . s e cas 21
2.4 ¢ Jurai—Jurai Dalam Perut sae see saw 26
2.5 : Anak Buah Dalam Suku ... cos ves b 28
2.6 : Kedin-Kedeh Dalam Perut cos e oie 37
BAB III : PERUT DILIHAT DARI SEGI HIRAKI SOSIAL DAN PIMPINAN .. 39
3.1 : Sistem Pimpinan Tradisional e sace —— 39

3.2 : Susunan Tadbiran Adat Selepas Kedatangan Inggeris 42



ixe.

Halaman

3.3 : Hiraki Pimpinan Dalam Perut ... ene ses 47
3.4 : Buapak e cos see ess cen 47
BAB IV : ORGANISASI DALAM PERUT ass cee ase eee 53
.1 : Kekeluargaan ... ces ces cee soe 53
- : Perkahwinan e san s e see ee 65
.3 t Pemilihan Jodch - css cea e 80
BAB V : PERUT SEBAGAI SATU MEKANISMA SOSIAL ... see css 87
.1l : Penyelesaian Konflik ... ces see see 87
.2 : Alternatif Dari Segi Jalan Buntu Dalam Hidup Bersuku 90

BAB VI : ADAT DAN PERUBAHAN SATU REFLEKST DARI PERUBAHAN-~-PERUBAHAN .
DI PERINGKAT PERUT ... csn see css see 96
6.1 : Aliraﬂ Tua sas -.e csw sas= sew 96
6.2 : Aliran Kaum Belia/pmuda eee sne s e 97
6.3 : Susunan Kekeluargaan ... see . - 97
6.4 : Organisasi Ekonomi e S oo oW 99
6.5 : Hubungan Kekeluargaan .. cse coe oo 102
6.6 : 8emenda Menyemenda coe . sua see 103
6.7 : Perubahan Pimpinan oo e cee Vv 104
BAB VII : }CESIFLPULAN -ase - a = L L L 105
BIBLIDGRAFI L LN sew -ee -sw LR N ) 111
LAMPIRAN : Lampiran 1 : ATURAN HUKUM BUNUH .ss ene 113

Lampiran 2 : NAMA-NAMA PENGHULU NANING SEJAK
ZAMAN PORTUGIS HINGGA SEKARANG
1632 . — SBKARANG -e e -e e LN ] 116
Lampiran 3 ¢ PETA DAERAH ALOR GAJAH DAN WILAYAH

ADAT WING -ee LR ] - e 118



BAB LIMA

PERUT SEBAGAI SATU MEKANISMA SOSIAL

5.1 : Penyelesaian Konflik

5.2 : Alternatif Dari Segi Jalan Buntu
Dalam Hidup Bersuku



87.

PERUT SEBAGAI SATU MEKANISMA SOSIAL

5.1 : Penyelesaian Konflik.

Pada prinsipnya, tiada sebuah masyarakat yang tidak mengalami
konflik. Kebenaran hal ini tidak dapat dinafikan bila konflik dikaji
dalam erti yang lebih luas. Konflik boleh dan sering timbul kerana
pertemuan antara dua atau lebih unsur-unsur yang bertentangan. Konflik
sosial timbul bila adanya hubungan-hubungan sosial yang membawa matalamat-
matalamat yang bertentangan. Oleh itu bila konflik sosial dibincangkan
tidak dapat kita mengasingkan dari masalah perhubungan sosial atau interksi

sosial.

Di peringkat perut, satu-satu konflik akan dirujuk kepada buapak.
Tugas buapak ialah menyelesaikan ketegangan yang timbul dalam hubungan
anak buah. Dalam menyelesaikan konflik buapak menggunakan kewibawaan dan

kuasae3 yang ada padanya.

Jenis-jenis konflik yang diselesaikanloleh buapak adalah hal-
hal yang berkaitan dengan soal-socal adat dalam konteks hidup bermasyarakat.
Hal-hal berhubung dengansoal-soal di luar pentadbiran adat adalah di luar
kekuasaan buapak. Jika buapak gagal menyelesaikan konflik itu, kes itu

dirujuk kepada Lembaga Suku dan seterusnya kepada Lembaga Undang Naning.

€3. 'On Segmentary Lineage System' ( A Cure Bequest Prize Essay 1955),
Journal Royal Anthropology Institute, 11, 1956, halaman 39-80.




88.

Buapak akan mengumpulkan semua anak buah di dalam sukunya. Istiadat

mengumpul semua anak buah dipanggil majlis berkampung. Maksud berkampung

di sini ialah semua anak buah dihimpuﬁkan dan dalam himpunan itulah di-
selesaikan sebarang konflik yang ujud. Dalam istiadat ini ketua-ketua
adat yang hadir adalah lembaga dari suku berkaitan, buapak dari perut
yang terlibat dan kedin anak buah yang berseteru dan anak buah suku.
Buapak menjadi sebagai jurucakap dan berfungsi sebagai ketua dalam menye-
lesaikan satu-satu kes yang melibatkan kebajikan perutnya. Ia juga men-
jatuhkan hukuman atau menjadi orang tengah mengendurkan satu-satu keteganan.
Penulis berpeluang menyertai satu istiadat berkampung di Kampung Pegoh.
Majlis berkampung itu diadakan kerana hendak menyelesaikan satu kes pem-
bayaran cukai tanah pesaka. Tanah pesaka tersebut dimiliki oleh tiga
orang saudara perempuan, dan milik mereka ke atas tanah itu belum lagi
ditentu bahagikan. Adik beradik perempuan yang tengah enggan membayar
cukai tanah tersebut sedangkan hasil dari tanah tersebut dinikmati. Ke-
adaan demikian membawa pergaduhan di dalam keluarga tersebut, sehingga
perkara tersebut dirujuk kepada buapak. Penulis perhatikan dalam istiadat
tersebut buapak berperanan sebagal ketua dan ialah yang menjalankan majlis

untuk mencapai perdamaian.

Berbalik kepada kuasa dan kewibawaan buapak menyelesaikan per-
telingkahan anak buah, sebenarnya dalam membuat keputusan, ia mesti ber-
usaha mendapatkan semangat muafakat dari ahli-ahli perutnya. Pendapat
dan buah fikiran anak buah adalah dihormati. Individu yang diadili juga

diberikan kebebasan bersuara. Ini memperlihatkan ciri-ciri demokrasi.



89.

Konflik antara orang semenda dengan tempat semendanya kerap
berlaku. Sebenarnya dalam perut di mana suami/bapa itu bersemenda, ia
adalah tertakluk kepada sistem pengharapan tempat semenda. Misalnya
bukan sahaja ia diharapkan menjaga dan membela rumah tangganya bahkan
diharapkan berkhidmat kepada orang tempat semendanya. Dia harus hermat
tempat semendanya. Namun corak ideal ini kerap kali tidak diikuti sepenuh-
nya, terutamanya sekali bila terdapat orang semenda yang mempunyai kedudukan
yang kukuh dari segi politik dan ekonomi. Ini tidak bererti pula tekanan
dari sistem pengharapan tempat semenda sudah hapus sama sekali. Pelanggaran
terhadap konstrain ini kerap menimbulkan hubungan konflik antara orang
semenda dengan tempat semenda. Situasi ini pernah mengakibatkan perceraian
suami isteri. Konflik yang demikian memerlukan penyelesajian dan dalam kon-

teks ini ia dirujuk kepada buapak, dan diselesaikan dalam majlis berkampung.

Di Kampung Pegoh didapati perselisihan keluarga diselesaikan
dalam majlis berkampung menjelang majlis perkahwinan dilangsungkan. Dari
kajian ke atas 25 buah rumah didapati enam keluarga pernah menyelesaikan
konflik di masa mengadakan istiadat berkampung perkahwinan. Terdapat dua
kes yang diselesaikan dalam majlis berkampung biasa.

Jadual 5.1 : Masa Penyelesaian Konflik di Kampung
Pegoh, Wilayah Naning, Melaka.

a., Masa istiadat berkampung 6
perkahwinan.

b. Masa biasa 3

c. Tiada konflik 16
JUMLAH 25




90.

Keadaan (a) terjadi mungkin disebabkan konflik yang timbul
di antara saudara mara dibiarkan berlarutan tanpa usaha untuk menye-
lesaikannya di peringkat perut. Apabila mengadakan majlis berkampung
perkahwinan, di mana kehadiran saudara mara suku waris diperlukan, barulah
kes perselisihan keluarga dibongkarkan. Jadi dapat dilihat, istiadat
berkampung perkahwinan bukan sahaja menyelesaikan soal-scal perkahwinan
tetapi juga menyelesaikan terlebih dahulu sebarang konflik jika terdapat

di dalam keluarga perut yang berkenaan.

5.2 : Alternatif Dari Segi Jalan Buntu Dalam Hidup Bersuku.

Hidup bersuku adalah berlandaskan pada persamaan nilai dasar
yang terlihat di dalam perbilangan adat. Komuniti Perpateh amnya mem—
punyai ideoloji sosialnya sendiri dan idecloji termaktub dalam perbilangan
adat. Pada umumnya, hidup bersuku adalah hidup beradat yang teradat. Hidup
bersuku adalah diatur menurut adat yang mengutamakan muafakat dalam melaku-
kan sesuatu. Prinsip bermuafakat dan bersefahaman merupakan prinsip yang
berjalan di seluruh organisasi masyarakat. Oleh itu dalam menghadapi
jalan buntu dalam hidup bersuku, usaha mendapatkan muafakat menjadi kunci
kepada perdamajian. Dalam keadaan yang ujud sekarang, usaha ini diikhtiar-

kan di peringkat perut. Pada idealnya usaha ini melibatkan kelompok suku.

i. Konflik dan jalan buntu.

Dalam Wilayah Adat Perpateh Naning khususnya di Kampung Pegoch

ada dua jenis tanah dalam sistem tanah adat yang selalu menghadapi jalan



91.

buntu dalam pembahagian milik : Jenis tanah yang pertama ialah tanah
pesaka suku. Tanah ini dikaitkan dengan pesaka nenek moyang. Konsep
nenek moyang memberi dua jenis hubungan iaitu hubungan perut dalam satu
suku dan satu lagi ialah hubungan waris mengikut keturunan sebelah bapa.

Tanah pesaka terbahagi kepada dua jenis iaitu tanah pesaka suku iaitu

tanah yang diterockal nenek moyang semasa mula-mula mendirikan kediaman.
Pemegang mutlak tanah jenis ini adalah pihak perempuan. Tanah ini di-
turunkan melalui beberapa keturunan, sekurang-kurangnya tiga keturunan,
kepada satu-satu perut mengikut sebelah ibu. Tanah ini mencapail status
pesaka suku apabila pihak yang memegang tanah ini meminta diistiharkan
dan dikanunkan tanah ini sebagai tanah pesaka suku dengan persetujuan

" lembaga adat pihak yang berkenaan.64 Kedua ialah tanah pesaka waris

iaitu tanah nenek moyang yang diberikan kepada anak lelaki dan perempuan.
Tanah ini dikatakan tanah pesaka waris kerana tanah nenek moyang ini pada
asalnya adalah harta penambahan ke dalam suku itu Yang mungkin berupa

tanah carian bapa ataupun tanah persembahan.

Dari segi kedudukan anak buah, kedudukan tanah pesaka waris
dapat memberi pertalian kepada nenek moyang waris yang membuat harta
berkenaan. Satu perbezaan antara tanah pesaka suku dengan tanah pesaka
waris dari segi pentadbiran di Pejabat Daerah ialah orang lelaki tidek

boleh sama sekali mencatit nama mereka ke atas tanah pesaka suku ke dalam

64. Mohd. Dahlan Hj. Aman, Op. cit., halaman 65.



92.

buku daftar mukim?s Namun begitu dalam tanah pesaka suku walaupun
lelaki tideak berhak mencatit nama mereka ke dalam buku daftar mukim
tetapi adat tidak melarang dia mengambil hasil dari tanah tersebut jika

ia mahu.

Tiap—tiap jenis tanah adat adalah tertakluk kepada satu-satu
bab undang-undang adat yang diadatkan. Pemegang mutlak bagi tanah pesaka
suku ialah anak perempuan sebelah ibu dan kalau tiada anak perempuan, maka
turunlah pesaka suku itu kepada kedin kodehnya dalam aturan yang menurun.

Mula-mula anak sendiri, kemudian sepupu, dua pupu dan seterusnya.

Konflik dalam pembahagian harta pesaka suku di kalangan adik
beradik dan suku waris terutama di peringkat perut sering menghadapi
jalan buntu. Keadaan ini terjadi bila ibu kepada adik beradik meninggal
dunia tanpa membuat perompckan terlebih dahulu kepada anak-anaknya. Ke-
tegangan kerap timbul oleh keadaan ke semua adik beradik tersebut tidak
tinggal bersama di rumah ibu. Bagi saudara perempuan, misalnya, yang
tinggal bersama ibu mungkin inginkan bahagian yang lebih kerana ia lebih
rapat dengan ibu dan mungkin anak kesayangan. Mungkin terdapat juga sau-
dara lelaki anak angkat yang dikedimkan menuntut harta tersebut. Keadaan
begini selalu membawa ketegangan antara adik beradik dan suku waris yang
terlibat. Dalam keadaan yang konflik ini, ada tiga cara penyelesaian

mengikut adat.

65. Ibid., halaman 67.



93.

(a) Cara Adat.

Sebagai mekanisma untuk membuat keputusan, cara adat memerlukan
institusi berkampung. Melalui institusi ini ada saluran-saluran tertentu
di mana ketua-ketua adat memainkan peranan masing-masing untuk mencapai
kata muafakat terutamanya dalam hal menentukan perompokan kepada tanah
adat. Ketua-ketua adat itu ialah Lembaga, Buapak dan Kedin. Kaedah adat

dalam pembahagian harta pesaka ialah:

: B Harta pesaka suku hanya dimiliki oleh pihak perempuan
dengan kadar yang sama. Dalam hal pesaka suku perbilangan

adat mengatakan:

"Anak perempuan mendapat suku,
Anak lelaki mendapat soko"©6

Perbilangan di atas bermaksud dalam pesaka suku, anak
perempuan mempunyai hak yang penuh ke atas harta pesaka,
manakala pesaka soko atau pesaka jawatan terserah kepada
anak lelaki. Innes mengatakan, "Dalam Daerah Naning,

tanah pesaka (heredity land) hanya dimiliki anak buah

perempuan. Jika si pemilik tiada anak perempuan tanah itu

diberikan kepada keluarga perempuan terhampir dan tanah ini

tidsk boleh bertukar milik kepada suku lain".S?

66. Kata-kata Jaalam bin Haji Idris, Batu 16, Kampung Pegoh, Alor Gajah
Melaka.

67. Innes, "Notes On Naning Customs", Suratan Harvey MSS SP 16/2/7 - 5 July,
1892, Arkib Negara Malaysia, Kuala Lumpur, halaman 2.



S4.

ii. Jika si mati tiada anak perempuan, tanah itu diturunkan .

kepada saudara saudara perempuan yang terhampir.

iii. Jika tiada saudara perempuan, harta itu jatuh ke
tangan keluarga lelaki iaitu anak-anak, abang atau
bapanya. Dalam hal ini harta yang jatuh ke tangan
lelaki kadar cukainya adalah tinggi kerana untuk

simpanan Baitul-mal Daex:ah.68

(b) Cara Hukum Kebulatan.

Cara ini berdasarkan kepada muafakat dan persetujuan pihak yang
menerima ompokan. Dalam konteks ini, sifat tolak ansur adalah dipentingkan

dan ini mempunyai kaitan yang rapat dengan ideoloji kesukuan.

Tiga bentuk pembahagian harta kerap diaplikasikan dalam masyarakat
di Wilayah Naning. Asas hukum mana yang digunakan adalah tergantung kepada

jenis harta-harta dan persetujuan anak bush suku yang berkenaan.

Peranan ketua-ketua adat menyelesaikan scal-socal scsial yang
lain dalam hidup bersuku tidsk kurang pentingnya. Penyelesaian yang di-
buat bertujuan untuk mengujudkan kehidupan yang harmoni selaras dengan
falsafah adat dalam kesukuan. Dalam menghadapi jalan buntu menyelesaikan

satu-satu perkara muafakat dan tolak ansur antara ketua-adat dengan

68, Fail No. 7 dalam BDN 19/62, Pejabat Daerah Alor Gajah.



95.

anak buah sangat dipentingkan. Penulis bertemu dengan satu kes mencuri
kerbau di kawasan kajian. Perkara ini tidak dilapurkan ke balai polis
tetapi dibawa kepada penyelesaian adat. Dari keterangan pihak yang ter-
libat, kecurian tersebut dilakukan oleh enam orang pemuda dari dua buah
suku. Keenam-enam mereka dapat dikesan. Dalam hal ini terdapat dua
golongan ingin menyelesaikan kes tersebut. Satu pihak ingin melapurkan

ke balai polis dan satu pihak lagi mahu kes itu diselesaikan di peringkat
kampung. Atas persetujuan pihak yang kecurian, kes tersebut diselesaikan
di peringkat adat. Institusi berkampung diadakan dengan memanggil sidang,
buapak dan kedin-kedin pemuda-pemuda tadi. Dalam istiadat ini pemuda ter-
sebut didapati bersalah dan dikenakan denda sebanyak $200.00 secara beramaj-

ramai, atas permintaan tuan punya kerbau tadi.

Jelas ditunjukkan bahawa dalam menghadapi jalan buntu dalam
menghadapi jalan buntu dalam hidup bersuku, muafakat dan tolak ansur
adalah penting. Misalnya dalam kes pencurian kerbau, jika pemilik kerbau
tadi tidak bertolak ansur untuk menyelesaikan kes itu di peringkat kampung,
sudah tentu keenam-enam pemuda tadi diheret ke mahkamah. Yang penting
dari segi sosioloji ialah jalan buntu hidup bersuku dapat diselesaikan
melaluil muafakat anak buah. Jalan untuk mencapai kata sepakat ini dibuat
melalui institusi berkampung. Yang menjalankan majlis berkampung di peringkat
perut ialah buapak dengan ker jasama kedin. Dari segi organisasi dapat di-
simpulkan bahawa perut berfungsi sebagal satu mekanisma sosial dalam meng-

hadapi jalan buntu dalam hubungan antara anak buah di peringkat perut.



1.

8.

S.

10.

11.

12,

13,

111.

BIBLIOGRAFI

Abdul Rahman bin Hj. Mohammad, Dasar-Dasar Adat Perpateh, Pustaka
Antara, Kuala Lumpur, 1964.

Chander R., Banci Penduduk Dan Perumahan Malaysia 1970, Jabatan
Perangkaan Malaysia, Kuala Lumpur, April 1971,

Che Uda Che Nik, "Struktur Sosial Dan Ekonomi Di Wilayah Adat Perpateh

Naning 1900 - 1940", Latihan Ilmiah 1973, Jabatan Sejarah,
Universiti Kebangsaan Malaysia, Kuala Lumpur,

Cyril S. Blashaw, The Traditiocnal Exchange and Modern Markets,
Prentice-Hall 1965,

Datuk Samad Idris, "Benarkah Demockrasi Bermula Di Minangkabau",
Dewan Masyarakat, Jun 1974.

de Jong P.E. de J., Minangkabau and Negeri Sembilan, (Socio Political

Structure in Jelebu), Bharata, Djakarta, 1960.

Fox R., Kinship and Marriage, A Pelican Original, Penguin Book Ltd.
England.

Gehard Lensky, Human Societies, Mc Graw-Hill Book Company, 1970.

Gullick J.M., Sistem Politik Bumiputera Tanah Melayu Barat, Dewan
Bahasa Dan Pustaka, Cetakan Pertama.

Hooker M.B., Adat Laws in Modern Malaya, Oxford University Press,
Kuala Lumpur, 1972.

Innes, "Notes On Naning Customs", Suratan Harvey MSS SP 16/2/6 = 5
July, 1892, Arkib Negara Malaysia, Kuala Lumpur.

Kahar Bador, Kinship and Marriage Among the Negeri Sembilan, (un-
published typescript thesis submitted for the degree of Master
of Arts in the Department of Anthropology), Londoh School of
Economic, University of London.

Mohamed Din Ali, Sambaan Cakap dan Pepatah Adat Melayu, The Economy
Printers Ltd., Kuala Lumpur.




14.

15,

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22,

23.

24,

25.

26,

27,

112.

Mohamed Din Ali, "Malay Customary Low/Family", Intisari, Vol. 2,
No. 2, Malaysian Sociological Institute Ltd., Singapore.

Mohd. Dahlan Hj. Aman, "Pentadbiran Adat Ke Atas Sistem Tanah
Di Naning - Melaka, Latihan Ilmiah 1968, Jabatan Pengajian
Melayu, Universiti Malaya, Kuala Lumpur.

Mokhzani B.A.R., The Study of Social Stratification and Mobility in
Malaya, University of Malaya, Reprinted for East Asia Culture
Studies, March, 1965.

Nordin Selat, "Pimpinan Dalam Adat Perpateh", Seminar Persejarahan
Dan Adat Perpateh, Anjuran Majlis Belia Negeri Sembilan, 1974.

Norhalim bin Ibrahim,"Kekeluargaan Dan Ekonomi Dalam Masyarakat
Melayu Desa Di Rembau'] Latihan Ilmiah Sarjana Muda Sastera,
Jabatan Pengajian Melayu, Universiti Malaya, Kuala Lumpur.

Notes and Queries on Social Anthropology, Routledge and Kegan
Paul, London, 65h. ed. reprint 1960.

Radcliffe - Brown A.R. & D. Fordes (eds), African Systems of Kinship
and Marriage, Oxford University Press, London 1958.

Ramsay A.B.,"Notes On The Kampong Official in The Alor Gajah District
of Malacca, 1932 - 1935, JMBRAS, Vol. xxiii, Pt. iii 1550.

Sulaiman Rasjid, Figh Islam, Djakarta, 1960.

Suratan Harvey, Notes On Naning Customs, SP 16/2/17, Arkib Negara
Malaysia, Kuala Lumpur.

Swift M.G., Malay Peasant in Jelebu, London School of Economic,
Monographs of Social Anthropology, No. 29, The Athlone Press,
London, 1965.

Syed Husein Ali, Pattern of Rural Leadership in Malaya, Report of
Research Carried Out Under The Spcnsorship of UNESCO Research
Center University Evclave Delhi, India.

Zainal Kling, "Sistem Penghulu Di Daerah Alor Gajah Melaka", Latihan
Ilmiah 1966, Jabatan Pengajian Melayu, Universiti Malaya, Kuala
Lumpur.

Zainal Kling,"Sistem Kekeluargaan Di Melaka Utarajy Latihan Ilmiah
1966, Jabatan Pengajian Melayu, Universiti Malaya, Kuala Lumpur.



113.

LAMFTIRAN I

ATURAN HUKUM BUNUH
dikatakan oleh

Tengku Antah Yamtuan Serimenanti
Suratan Harvey, MSS. SP.16/2/14.

Cincang Pampas (ertinya orang yang melukal seseorang itu mahulah memberi
seekor kerbau dan disembelih dan dimakan beramai-ramai dan kain 20 hasta
akan pelilit yang luka itu) berdamailah.

Bunuh beri balas (ertinya sipembunuh membayar denda atau menyerahkan diri-
nya kepada waris yang terbunuh itu dan masuklah ia ke suku itu.

"Ini fasal hukum denda atas sipembunuh".

1) Jika Raja menghukum 66 kupang setahil 'Japita' (dibilangkan
ringgit menjadi $28), iaitu di atas seorang yang membunuh
orang dalam kampung Raja.

2) Jika penghulu menghukum sebahara ($14).

3) Jika lembaga menghukum 20 serpi ($7)

Jikalau sekiranya tidak mendapat kenyataan am siapa yang mem-
bunuh itu tetapi ada cedera hati pada seseorang maka Raja boleh meletak-
kan hukuman 66 kupang itu (28) pada tiap sebuah rumah yang berkeliling
dekat orang yang terbunuh itu. Supaya jika mereka takut membayar denda
itu, tentulah dikeluarkannya rahsia itu, dan jika tiada dikhabarkan rah-
sia itu, wajiblah ia membayar denda itu. Tetapi adatnya jikalau orang-
orang yang akan kena denda itu pergi mendapatkan penghulu, maka bolehlah
penghulu membayarkan denda itu separuh sahaja.

Demikianlah juga kalau salah kepada penghulu, boleh pula
lembaga membayarkan denda itu separuh dan salah kepada lembaga, ketua
suku boleh membayar separuh.

Adat dan hukum yang diamalkan pada zaman
tua-tua - Adat Perpateh

A. 1. Berjuang naik
2. Bertangga turun.
Ertinya (1) Kesalahan anak buah yang tidak terbicara oleh
Lembaga, dihadapkan kepada Undang (Penghulu) dan jika tidsk terputus
olehnya dibawa kepada keadilan (Raja).



114.

(2) Apabila raja hendak menghukum/denda di atas se-
seorang rakyat maka terlebih dahulu ditibakan hukum itu kepada undang
dan daripada undang itu dijatuhkan pula kepada lembaga, maka lembaga-
lah menyampaikan hukum itu kepada anak buahnya.

B. (I) Tali pengikat pada Raja (II) Keris penyalang kepada Undang,
(III) Pedang pemancung kepada keadilan.

Ertinya: Anak buah yang bersalah itu diikat oleh lembaga,
dihadapkan kepada undang, maka disalanglah oleh undang, jika tidak
terputuskan bicara itu oleh undang, maka disembahkan kepada keadilan,
Rajalah memancungnya.

C. Perkara yang boleh dijatuhkan hukum bunuh:

(I) Sumbang Salah (II) Upas Racun (III) Rumbun Bakar
(IV) Derhaka Celaka (V) Melesih Memotong.

(I) Seorang yang berzina dengan saudara atau sukunya.
(II) Seorang yang memberi makan racun akan seseorang.
(III) Seorang yang membunuh lembaga.
(IV) Seorang yang mengenakan seseorang dengan aniaya hikmat
hantu syaitan.

Itulah sahaja yang boleh dihukum bunuh. Tetapi jika sese-
orang salah itu terlepas daripada hukuman bunuh, itulah maknanya melarikan
darah mati. Umpamanya jika tidak sempat ia masuk ke dalam kampung Raja,
dicampakkan sahaja sepotongan kepalanya itu ke dalam pagar Raja, maka
terlepaslah juga itu daripada hukuman mati itu, melainkan jadi orang
dalam (hamba raja) selama-lamanya, dan jikalau dibunuh juga ia oleh
sesiapapun, maka di belakan oleh Raja 7 orang kepada waris yang membunuh
itu.

D. Adapun hukuman atas tikam bunuh, Samun samar, maling curi, dan
sebagainya itu didenda dengan ringgit sahaja, iaitu dibawa orang salah
itu oleh lembaga kepada undang maka jika kesalahan membunuh orang, maka
dilacurkan oleh undang akan yang salah itu kepada pihak waris yang ter-
bunuh, masuklah ia ke suku itu, ganti simati, maka waris pihak yang salah
itu membayar hukum denda, kepada lembaga 20 emas ($7) dan kepada undang
sebahara ($14) dan kepada Raja 66 kupang ($28).

Tetapi bolehlah dengan mufakat, dibayarkan oleh lembaga akan
denda itu kepada lembaga separuh sahaja dan yang separuh itu didapati
oleh lembaga dan undang pun boleh juga membayar denda itu kepada Raja,
separuh dan yang separuh itu undang mendapatnya.

Ada kala pula lembaga menghukum atas kesalahan anak buahnya
dalam diam-diam sahaja, jika tiada diketahui oleh raja dan penghulu
habislah begitu sahaja perkara itu. Tetapi jika diketahui ocleh raja



115.

atau penghulu, maka dikumpulkanlah pula akan orang salah itu, sebagai-
mana hukuman yang telah diadatkan itu, demikian lagi kalau penghulu
menghukum diam-diam sahaja, itupun boleh raja menghukum sekali lagi
akan orang salah itu.

Dan lagi jikalau orang yang bertikam, maka mati seorang, dan
jika ketika itu dibela oleh waris yang mati itu dan mati pula yang me-
nikam dahulu itu, tiadalah apa lagi perkaranya, melainkan kedua pihak
waris itu membayar hukum denda kepada lembaga undang dan keadilan, bagai-
mana yang sudah diadatkan.

Sekian.



1.

2.

NAMA-NAMA PENGHULU NANING SEJAK ZAMAN
PORTUGIS HINGGA SEKARANG

LAMPIRAN II

1632 — SEKARANG

NAMA

Datuk Siroja Merah
Datuk Siroja Merah II
Datuk Juara Megat
Datuk Gegah

Datuk Maulana Garang
Datuk Janggut

Datuk Timba

Datuk Anjak

Datuk Dol Said

SUKU

Biduanda
Biduanda

Semelenggang

116.

TAHUN

1632 (1052)

TIDAK DIDAPATI

DIPETIK DARI ABDULLAH B. ABDUL KADIR MUNSHI,
THE HIKAYAT ABDULLAH, A.H.HILL, JMBRAS, 1955,
VOL. 28, PT. III, KUALA LUMPUR, 1970 HAL. 355.



1.
2
3.
4.
S5e

6.

7.

8.

NAMA-NAMA PENGHULU NANING SELEPAS 1832

NAMA SUKU PERUT
Datuk Idas Semelenggang 3
Datuk Mohd. Salleh o 1
Datuk Ranting " 2
Datuk Hassan " -
Datuk Umar L -
Datuk Osman Kering

(Pada mulanya Datuk Arshad " 2

Pangku)

Datuk Che'lah " 2
Datuk Mohd. Shah " 3

PETIKAN DARI SHAHBA, PUSTAKA NANING,
KUALA PILAH, 1951 HALAMAN 55 - 60.

117.

TAHUN

1834-1870

1870-1895

1895-1900

1900-1916

1917-1922

1925-1941

1946-1951

1953~



LAMPIRAN IIT

118.

L .

* o .PAmu ALOR
© o [E S aagan vaNg

TerkeLuar Amalal

\
) »
e | Takon RANNG
g1 =/ %4
Rm-z_manyw’;s».{;m Putpu SM},
RAwa A o 17| Pasandg sepmig
@ StPut -~ B! Grozk
Brisy * 19 o Petata pbgy
AR pA'Rzs, AT Weppren, »
oy, 21| pusiatd ungzar !
Remerpy & i 2, :
*SUlgapeTAr 3 kemunig
1 Ketsmaw 4 Tesong
il 5 Raran G Maas
SunGA pucot- é ;
. ‘0 PYaLAS
_[27 TANJUNG RIMAY
T 23, gus




