105044
Nadzan Haron. Pemilikan dan pentadbiran tanah adat, 1800-
1960. Diedit A. Samad Idris & Muhammad Tainu. Seremban:
Muzium Negeri Negeri Sembilan, 1967 (Negeri Sembilan
Gemula Berpupuk Segar Bersiram)



Pemilikan Dan Pentadbiran
Tanah Di Bawah Sistem
Traditional

PENGETAHUAN tentang beberapa aspek dalam Adat Perpatih
seperti kumpulan sosio-politiknya iaitu perut, suku dan luak,
institusi-institusi yang terdapat, serta prinsip-prinsip adat adalah
merupakan perkara-perkara yang perlu dalam kajian ini. Dengan
mengetahui perkara-perkara tersebut seseorang itu akan lebih
memahami tentang sistem pentadbiran tradisional yang
berasaskan hukum-hukum adat itu. Misalnya, dalam sejarah
pembukaan perkampungan dalam daerah Kuala Pilah di peringkat
awal, dikatakan penghijrah dari Minangkabau turut membuka
perkampungan dengan cara pembelian tanah oleh kumpulan
pendatang dari penghulu Orang Asli.1 Apayang dipraktikkan ini
adalah berbeza dari cara pembukaan petempatan dalam negeri-
negeri Melayu yang lain, di mana penghijrah-penghijrah terus
membuka petempatan tanpa mengindahkan Orang-orang Asli
yang mengakui akan hak mereka ke atas sesuatu kawasan itu.
Terdapat cara yang berbeza ini adalah kerana dalam sistem Adat
Perpatih itu ada cara tertentu tentang pembukaan dan pemilikan
fmah komcp hakmilik yang berbeza dan peraturan pembahagrm
lan perwarisan yang berbeza juga. Mengapa pula kaum wanita
Sde yang berhak mewarisi harta pesaka dan berhak pula
mewariskan harta tersebut?. Kita akan mengetahui adanya sistem
yang demikian setelah kita memahami tentang prinsip-prinsip
yang terdapat dalam sistem Adat Perpatih itu. Oleh yang demikian,
kajian tentang pemilikan dan pentadbiran tanah adat itu adalah
tidak lengkap tanpa pengetahuan tentang Adat Perpatih it
sendiri.
Adat Perpatih secara ringkasnya adalah suatu peraturan hidup
bermasyarakat yang berteraskan kepada kelompok-kelompok



2 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

kekeluargaan. Peraturan hidup ini meliputi segala aspek iaitu
politik, ekonomi, undang-undang dan organisasi sosial. Cara-cara
berinteraksi antara satu sama Lun clltcmpk.m can umggun&]awflb
seseorang individu juga ditentukan. Dilihat pada siste
politik adat perpatih itu terdapat tiga kumpulan yang utama iaitu:

A. PERUT

Perut ialah unit sosio-politik yang terkecil dalam sesuatu suku.
Tiap-tiap anggota perut itu mengakui bahawa mereka berasal dari
keturunan perempuan (moyang) yang sama. Anggota perut terdiri
dari keluarga se'chu -ah nisab ibu dan bebuapa anggota lain yang
telah berkedim.? Sesuatu perut itu juga biasanya mendominasi
sesuatu kawasan penempatan dimana mereka tinggal sebagai
beberapa keluarga besar, maka itu Diane L ewi%mc-'m'l(-'lf‘misikan
perut sebagai ‘a quasi-genecological territorial group’.

Hubungan antara individu-individu (Ealdm pcmt biasanya
sangat rapat. Perasaan persaudaraan dan ‘kekitaan’ amat kuat juga.
Tiap-tiap anggota juga mempunyai oblig: asi terhadap perutnya,
lantaran ikatan kekeluargaan dari segi adat yang begitu rapat. lml)-
tiap perut nlcnl[)un)uu seorang l\cu“ yang digelarkan sebagai
Buapak. Jawatan acat ini dipilih ()lch anggota dalam sesuatu perut
berdasarkan kebulatan dan pemilihan mestilah disahkan oleh
ketua suku yang dikenali juga dengan panggilan Dato” Lembaga.
Tugas seorang Buapak dari segi dddl adalah sangat huas. Ia harus
mengambil tahu ten tang scg,qla urusan anggota-anggota peruinya.
Antara tugas-tugas ini ialah menjaga maruah anggota-anggota
perutnya, mengur uskan istiadat keramaian seperti perkahwinan,
berkedim dan juga peranannya dalam pembahagian dan
perwarisan harta. Dalam istiadat perkahwinan maskahwin dalam
perut diterima oleh Buapak bagi pihak keluarga yang terlibat.
Harta dapatan, iaitu harta kepunyaan isteri seperti tanah pesaka
dan lain-lain dan harta pembawaan, iaitu harta kepunyaan si suami
dijelaskan di hadapan Buapak. Tujuan penjelasan ini ialah untuk
memudahkan Buapak membuat pembahagian setelah p(lsdngan
itu bercerai hidup atau bercerai mati.

B. SUKU
Beberapa perut pula membentuk suku iaitu satu unit

kekeluargaan yang lebih besar. Anggota suku juga percaya bahawa
mereka berasal dari satu keturunan yang sama cuma terlalu jauh



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 3

untuk disusur galur. Anggota lelaki menganggap semua
perempuan dalam sukunya adalah keluarga. Begitu juga kepada
perempuan, semua lelaki dalam sukunya adalah keluarga.
Hubungan antara Ill(‘lLkd adalah hubungan adik-abang-kakak-
induk- b’lpd-Wdl]~ddlllk 5 Ikatan kekeluar gaan yang demikian rupa
membu at endogami, kahwin sesuku tidak mungkin. Larangan

kahwin sesuku bagi masyarakat adat hingga kini masih kuat lagi,
walaupun ada yang mcl(mgg(u nya. Sesiapa yang kahwin sesuku
adalah dilarang oleh adat bdgl pasangan berkenaan dan
keturunannya mewarisi tanah pesaka bagi siwanita yang terlibat,
manakala silelaki pula tidak lagi layak menyandang mana-mana
Jjawatan pegawai adat.

Kebiasaannya masyar akat Adat Perpatih dalam sesuatu daerah
adat itu terdiri dari anggota suku dua belas yang asal.5 Di dalam
daerah Kuala Pilah pula selain dari suku yang dua belas berkenaan
terdapat pula kumpulan iaitu Air Kaki dan Air Kaki Lingkungan.7
Pentadbiran tanah milik anggota yang dikaji adalah meliputi tanah
pesaka suku yang dua belas dan tanah pesaka milik anggota
lingkungan. Tiap-tiap suku, diketuai pula oleh seorang Lembaga
yang (11)11111 dari kalangan anggota lelaki yang memenuhi
kelayakan menyandang p(.\\d.ktl Seperti yang dipraktikkan dalam
luak-luak Terachi, Gunung Pasir, Ulu Muar, Jempol, Inas dan Johol,

Lembaga dipilih mengikut giliran perut. Pemilihan adalah atas
dasar kebulatan - semua sclulu oleh semua anggota sukunya.
Seorang Lembaga itu juga mesti mendapat pcnglktu'\izm daripada
Pcughulu Luak atau Unchmg Seorang Lembaga juga boleh
dipecat kiranya ia cuai menjalankan tugas-tugasnya sebagai ketua
pentadbir sukunya. Pada adat, tanggungjawab Lembaga itu adalah
luas iaitu scbagal ketua pentadbir dalam segala urusan sukunya.
Zaman sebelum kedatangan British dahulu kuasanya adalah
meliputi bidang-bidang politik, sosial dan ekonomi. Lembaga
bertangungjawab ke atas harta-harta sukunya, khasnya keatas
pentadbiran tanah. Segala urusan tentang tanah seperti
pembukaan, jual beli, pembahagian dan perwarisan adalah
termasuk di bawah pentadbiran Lembaga.

C. LUAK

Luak ialah unit kawasan pentadbiran dari segi adat. Mengikut
pentadbiran dari segi adat terdapat empat luak utama iaitu Sungai
Ujung, Rembau, Jelebu dan Johol yang diketuai oleh Undang yang
Empat,dan Luak Tanah Mengandung yang meliputi lima luak kecil



4 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

yang mengandungi Seri Menanti iaitu Luak Inas, Luak Ulu Muar,
Luak Gunung Pasir, Luak Terachi dan Luak Jempol. Setiap luak
ini pula ditadbirkan oleh ketua adatyang bergelar Penghulu Luak.
Dalam sesebuah luak terdapat lima atau enam suku utama dan
tiap-tiap luak pula didominasi oleh suku Biduanda. 8 Dalam sistem
pentadbiran adat, Penghulu atau Undang berfungsi sebagai ketua
pentadbir dalam luaknya dan kuasanya puia dddldh terbatas dalam
luaknya saja. Pentadbiran adalah meliputi semua aspek politk,
sosial dan ekonomi. Berhubung dengan pentadbiran, pada
peringkat suku, Penghulu dan Undang akan hanya mencampuri
dalam kes-kes yang tidak dapat diselesaikan oleh Lembaga, dan
Lembaga Tiang Balai iaitu institusi yang berfungsi untuk
menyelesaikan kes-kes yang tidak dapat (hselcsalkdn oleh
Lembaga.

D. PRINSIP-PRINSIP ADAT

Dalam sistem Adat Perpatih itu terdapat lima prinsip yang
berkaitan dengan sistem pentadbiran tanah iaitu

Keturunan dikira melalui nisab ibu

Adat Perpatih 1‘Elc'nganmll(an sistern ‘matrilineal’, maka itu adat
memberi kedudukan yang istimewa kepada kaum wanita, yang
dianggap sebagai ‘bonda-kandung’, ibu yang melahirkan anggota-
anggota masyarakat, dan yang akan menentukan arah keturunan
sesuatu perut itu. Seseorang individu it adalah anggota suku
ibunya dan bukan anggota suku bapanya. Tanggungjawab ke
atasnya p'l(ld adatnya terletak pada keluarga ibu. Sekir anya berlaku
perceraian seorang anak itu akan tinggal hm sama 1|mn)A dan tidak
akan mengikut bapanya. Jika ibu meninggal dunia pula anak akan
tinggal bersama keluarga perempuan ibunya. Dilihat dari segi
ungun'lg"'mvab terdapat pertalian istimewa antaranya yang
dipanggil ‘anak buah’ d(‘n;,(m saudara lelaki (nmknyd yang
dipanggil ‘bapa sanak ibu’ atau *bapa kedim’. 9 Dari segi adatnya
adalah menjadi tanggungjawab bapa kedim un tuk
mensosialisasikannya, maka itu bapa kedim dikenali juga sebagai
bapa sosial.



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 5

Pola-Pola tempat kediaman selepas berkahwin adalah di
kawasan ibu isteri

Masyarakat Adat Perpatih juga mengamalkan sistem
‘matrilocal’. Mengikut adat, lelaki yang telah berkahwin
dikehendaki meninggalkan tempat asalnya dan menetap di
kawasan ibu isteri, sama ada tinggal bersama serumah dengan
keluarga isteri sebagai satu ‘extended family” atau membina tempat
kediaman di atas tanah kepunyaan ibu isteri. Tujuan adat yang
demikian ialah supaya maruah anggota wanitanya terjamin
terutama dalam keadaan bila berlaku perceraian. Suami adalah
orang mendatang - orang semenda, yang bukan saja menumpang
tempat tinggal pada keluarga isteri, tetapi juga turut
mengusahakan tanah keluarga isteri. Walaupun suami dianggap
mendatang biasanya dia mempunyai kata putus dalam beberapa
hal yang melibatkan ahli familinya, kecuali hal-hal yang ada kaitan
dengan adat. Isteri biasanya patuh kepada keputusan suami
kerana dalam usaha membuat sesuatu keputusan itu suami kerap
kali meminta buah fikiran isterinya. Oleh yang demikian, dalam
masyarakat Adat Perpatih suami isteri boleh dianggap sebagai
berdiri atas ‘footing’ yang sama. Mungkin kerana inilah dalam
masyarakat Adat Perpatih ini istilah untuk merujuk kepada suami
dan isteri dalam perbualan adalah ‘kawan’.

Perempuan mewarisi pesaka, lelaki menyandang saka

Adat menetapkan bahawa kaum lelaki saja yang berhak
menyandang saka atau memegang jawatan ketua adat. Ini adalah
mungkin kerana memandangkan sifatsifat orang lelaki itu sendiri.
Sebaliknya kaum lelaki tidak dibenarkan mewarisi tanah pesaka.
Hanya kaum wanita yang berhak dibenarkan mewarisi tanah
pesaka. Hanya kaum wanita yang berhak mewarisi dan mewariskan
pula harta pesaka. Wanita tidak ada hak untuk menyandang saka
initu jawatan-jawatan seperti menjadi buapak, lembaga, penghulu
dan lain-lain. Wanita hanya ada hak untuk memilih orang yang
bakal menyandang jawatan adat ini. Hak wanita hanya untuk
meneruskan bilangan ahli-ahli perut dan suku masing-masing.
Walaupun jawatan tersebut dipegang oleh orang lelaki, perwarisan
jawatan{jawatan tersebut disalurkan melalui wanita sejajar dengan
konsep ‘matrilineal’ dalam masyarakat itu. Melihat pada prinsip
ini telah ada persetujuan kerelaan kedua pihak di mana pihak



0 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

lelaki adalah pemimpin adat dan menjaga keselamatan dan
maruah wanitanya. Sebaliknya pula adat menetapkan anggota
wanita mempunyai obligasi ke atas kebajikan saudara lelaki
mereka.

Perkahwinan seperut dan sesuku adalah dilarang

Adat Perpatih melarang keras ahli-ahlinya kahwin seperut
kerana adat menganggap perkahwinan seperti itu adalah
perkahwinan antara ahli-ahli dalam suatu keluarga. Hukuman bagi
mereka yang melakukan adalah berat. Mereka dlsm;:,kn kan (Lul
perut itu sendiri dan tidak dibenarkan mewarisi pesaka dan
menyandang saka. Bagi anggota lain dalam perut itu pula
keseluruhannya adalah tidak layak lagi memegang jawatan ketua
adat hingga keberapa generasi. ]lka Icmh aga yang aca aclalah
dari perut yang terlibat dia akan dipecat dari jawatan tersebut.
Anggota wanita yang melakukan kahwin seperut tidak lagi
mempunyai hak untuk mewarisi tanah pesaka ibunya.

Adat juga melarang perkahwinan sesuku sebab adat
menganggap sesuku juga berasal dari perut yang sama. Guma
dibeberapa tempat yang tertentu seperti di Rembau perlakuan
kahwin sesuku dibenarkan tetapi dalam hal ini syarat- sy‘n'u yang
tertentu dikenakan. Misalnya pasangan itu mestilah dari kampung
atau luak yang berlainan. Bagi wilayah adat dalam daerah Kuala
Pilah perkahwinan sesuku masih dianggap ‘taboo’ dan masih
menjadi larangan dalam adat.

Adat membenarkan orang luar menjadi anggota perut tertentu
dan juga anggota adat yang ingin bertukar suku. Kedua-dua ini
adalah sah dari segi adat setelah diadakan istiadat berkedim

Dalam kedua-dua perkara berkedim tersebut seseorang
individu itu berkedim kerana sebab-sebab tertentu. Misalnya,
anggota dari suku tertentu mahu menjadi anggota suku lain
mungkin untuk membolehkan ia berkahwin sesuku atau untuk
membolehkan ia mendapatkan harta pesaka suku tersebut.11 Bagi
suami isteri yang tiada mempunyai anak perempuan biasanya akan
mengambil anak angkat, sama ada anak dari suku lain, anak dari
luar mzwyaml'"u‘ adat atau anak bukan Melayu. Adat menganggap
anak angkat ini adalah sah sebagai anggota suku ibu autrk'unya
setelah dilaksanakan upacara berkedim. Taraf-taraf berkedim pula
terbahagi kepada tiga iaitu, kedim adat dan pusaka, kedim adat



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 7

pada Lembaga, dan kedim tarik. Taraf perkediman ditentukan
pada hari istiadat perkediman itu sendiri, dimana Lembaga,
Buapak dan waris-waris perut suku yang berkenaan bermuafakat
mencari kebulatan menentukan taraf keanggotaan individu yang
akan menjadi anggota baru suku mereka. Setelah ditentukan taraf
perkediman baharulah istiadat dijalankan, dimulakan dengan
pengistiharan oleh Buapak dan Lembaga kepada semua anggota
perut dan suku yang hadir. Kemudian diikuti pula dengan istiadat
yang simbolik iaitu bercecah darah dan bertepung tawar. Istiadat
bercecah darah dan tepung tawar ini membawakan erti individu
itu dianggap oleh perut dan suku tersebut sebagai berasal dari
keturunan yang sama. Semasa semua yang terlibat mencecahkan
jari mereka ke dalam suatu bekas yang berisi dengan darah
kambing, lembu atau kerbau yang telah disembelibh khas bagi
istiadat tersebut, masing-masing melafazkan persumpahan
mengaku bersaudara di dunia dan di akhirat. Istiadat ini diakhiri
dengan bacaan doa selamat.

Taraf perkediman bagi ‘kedim adat dan pusaka’ melayakkan
seseorang perempuan yang telah dikedimkan itu mendapatkan
hakmilik ke atas tanah pusaka dalam suku tersebut, sama ada
dengan cara pembelian atau sebagai pemberian dari ibu
angkatnya. Adat tidak menentukan bahawa ia mempunyai hak
untuk menuntut bahagiannya ke atas tanah pesaka ibu angkatnya
tetapi adat membenarkan anak kepada anak angkat yang telah
dikedimkan ini mewarisi tanah pesaka dan hak mewariskan pula
tanah tersebut.1? Seperti juga ahli-ahli yang lain, ia mempunyai
suara dalam pemilihan ketua adat dan keturunannya juga layak
untuk menyandang jawatan ketua adat.

Pada dasarnya hukum tentang perkediman ‘kedim adat dan
harta’ ini adalah sama bagi seluruh wilayah adat Negeri Sembilan,
cuma dalam praktiknya terdapat sedikit perbezaan. Misalnya
seperti yang diamalkan di Luak Johol dan Luak Inas, jika individu
yang dikedimkan itu berasal dari anak bukan Melayu ia tidak
dibenarkan menerima tanah pemberian ibu angkatnya kalau
tanah itu ialah tanah pesaka adat. Ia hanya dibenarkan menerima
tanah pemberian ibu angkat jika tanah itu ‘harta carian’ ibu bapa
angkat. Adat juga membenarkan individu ini mewariskan harta
carian ibu angkat tersebut. Sebaliknya pula generasi kedua
keturunan individu tersebut berhak mewarisi tanah pesaka
kepunyaan nenek angkatnya. Bagi Luak Terachi pula anak angkat
yang berketerunan dari bukan Melayu dibenarkan menerima
tanah pesaka ibu angkatnya sebagai harta pemberian. 14 Terdapat



8 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

amalan yang berbeza ini menunjukkan bahawa Adat Perpatih itu
tidak statik, tujuannya ialah untuk kebaikan dan konsep kebaikan
itu adalah relatif. Bagi masyarakat Adat Perpatih di Luak Inas dan
Johol, tyjuan melarang anak angkat yang berketurunan bukan
Melayu menerima tanah pusaka ialah supaya anggota adat lebih
mengutamakan keturunan masyarakat adat sendiri untuk
dm(hkdn anak angkat. Adat hanya membenarkan generasi kedua
mewarisi tanah pusaka adat; ini juga bertujuan supdya anak ang 1\(1(
itu tidak melupakan tanggungjawabnya terhadap ibu angkat. 15

Seseorang dari suku lain yang dikedimkan mengikut L(*(hm
adat dan pusaka’ akan hilang l\mnggomanma sebagai ahli suku
asal. Dengan demikian ia tidak lagi berhak mewarisi puaka ibunya
dan keturunannya juga tidak le layak menyandang jawatan adat
suku asal. Maka itu adat membcndrkan seseorang perempuan yang
telah dikedimkan mengikut ‘kedim adat dan pesaka’ menerima
harta pesaka pemberian ibu angkatnya, dan keturunannya juga
boleh menyandang jawatan adat. Seseorang individu yang diambil
oleh sesuatu keluarga dari masyarakat adat, tetapi ia tidak
dikedimkan seperti yang disyaratkan oleh adat, individu itu tidak
dianggap sebagai anggota suku ibu angkatnya. Tarafnya adalah
sebagai anak dagang atau orang luar.

Bagi ‘kedim adat pada lembaga’ atau ‘kedim saudara’, kedim
Jjenis ini tidak memberi hak yang penuh kepada anggota yang
berkedim. Kalau seorang perempuan ia ticlak boleh mewarisi harta
pesaka ibu angkatnya, kalau seseorang lelaki ia tidak boleh
memegang jawatan ketua adat. Keistimewaan cuma ‘sakit dibela,
mati ditanam’. Kalau ia berasal dari suku lain keanggotaannya
dan hak-haknya pada suku asal masih tidak hilang.

Individu yang ditaratkan ‘kedim tarik” pula ialah individu yang
berasal dari *perut’ ibu angkal itu sendiri. Berasaskan per ‘)l]dl]g_,clll
adat ‘kerbau ditambat diberi makan, orang ditarik diberi harta’,
1a berhak mewarisi dan mewariskan tanah pesaka ibu angkatnya.
Biasanya individu yang berkedim tarik ini boleh mewarisi tanah
pusaka ibu jatinya. Dalam pada itu ada juga kes-kes dimana
seseorang kedim tarik itu tidak dapat mewarisi tanah peqaka ibu
kandungnya. Ini adalah kerana Lembaga dan Buapak suku
berkenaan memandangkan individu itu sudah mempumm hak
yang cukup, hasil dari pemberian ibu angkatnya dan
memandangkan ramai kakak atau adik perempuan individu itu
yang lebih memerlukan tanah pesaka tersebut. Mungkin juga
semasa perkediman dahulu telah dibuat perjanjian individu itu
yang lebih memerlukan tanah pesaka tersebut. Mungkin juga



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 9

semasa perkediman dahulu telah dibuat perjanjian antara ibu
angkat, ibu kandung dan Buapak dimana individu kedim tarik
itu tidak dibenarkan mewarisi tanah pesaka ibu kandungnya
dengan tujuan supaya individu itu benar-benar merasai bahawa
ia adalah anak sebenar kepada ibu angkat, dan kelak ia tidak akan
dirampas kembali oleh ibu kandungnya sekiranya berlaku
perselisihan faham.

Dalam semua taraf perkediman itu penentuan adalah terletak
kepada waris, Buapak dan Lembaga. Mereka akan mencari
kebulatan menentukan taraf perkediman apa yang sesuai untuk
individu tertentu. Faktorfaktor yang mempengaruhi keputusan
itu ialah keturunan individu tersebut, tujuan-tujuan perkediman
seperti perkahwinan, perkediman untuk membolehkan membeli
harta, dan latar belakang waris yang menerima kedim tersebut.
Waris-waris yang mempunyai anak perempuan yang ramai
mungkin tidak mahu memberikan taraf kedim adat dan pesaka
kepada seseorang anak angkat kerana harta pesaka individu yang
mengambil anak angkat itu akan dapat diwarisi oleh keturunan
anak angkat itu nanti. Ini akan mempengaruhi hak-hak waris ke
atas tanah adat tersebut. Demikian pula bagi motif perkahwinan,
individu tersebut adalah tidak perlu diberikan taraf kedim adat
dan pesaka, tetapi memadai diberi taraf kedim saudara sahaja.

SEJARAH AWAL PEMILIKAN TANAH

Untuk melihat perkembangan sistem pentadbiran tanah
mengikut hukum-hukum Adat Perpatih itu perlu dibuat tinjauan
terhadap sejarah awal perkembangan petempatan dan cara-cara
pemilikan tanah seperti yang telah dipraktikkan sehinggalah
keperingkat pengenalan sistem birokrasi. Newbold mengatakan
bahawa negeri-negeri yang dipanggil Negeri Sembilan itu ialah
Segamat, Johol, Naning, Sungai Ujong, Jelebu, Rembau, Kelang,
Jelai dan Ulu Pahang.l() Martin Lister yang bergantung kepada
sumber tradisi lisan mempunyai pendapat yang sama, tetapi
wilayah yang dipanggil Ulu Pahang itu telah digantikan dengan
nama Pasir Besar.1 7 Bilakah Negeri Sembilan yang dimaksudkan
oleh pengkaji awal itu ditubuhkan, tidaklah dapat dipastikan
dengan tepat. Oleh kerana Negeri Sembilan itu merupakan
sebuah negeri bersekutu, maka it tentulah terbentuk selepas
daripada wujudnya luak-luak di bawahnya. Mengikut %endapat
Newbold, Rembau telah dibuka dalam tahun 1388.1 Sejarah



10 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

Melayul )ydng disusun dalam tahun 1612 tiada mcnycnmh tentang
Negeri Sembilan dalam penulisan berkenaan. Tetapi dari sumber
Portugis yang awal seperti di dalam  Description of Malacea’ yang
ditulis oleh Emmanuel Godinho de Eredia dalam tahun 1613,
Lelddpdt catitan tentang wilayah yang h(‘lbt‘lllpdd.ln dengan
Melaka ini, antaranya Rembau dan Johol. Dcngdu ini dapatlah
dirumuskan bahawa bebers apa wilayah adat hari ini memulakan
sqdmh pembukaan sebelum abad ketujuh belas lagi. Pendapat
ini dapat lagi dibuktikan kalau kita merujuk kepada tarikh
pcmbcmul\an pc'nsckuumn luak-luak yang  dinamakan Negeri
Sembilan itu. Tarikh pembentukan per sel\um.m ini pltl(l adalah
didasarkan pada tarikh permulaan institusi ‘Yam Tuan’ itu.

Di katakan dalam tahun 1677 orang-orang dari daerah
‘Minangkabau’ di Utara Melaka telah menjemput seorang anak
-aja dari Pag'u Ruyung, Sumatra untuk menjadi raja mereka. 20
]emputan ini dilakukan kerana ketika itu Sultan Johor yang telah
menaungi beberapa daerah adat yang tersebut telah ditewaskan
oleh Kerajaan Jambi yang berpusat di Sumatra. 21 \[cng,ﬂ\ut sejarah
institusi Yang di Pertuan Besar Ncgun%cmbnldn raja yang pertama
ialah Raja Melewar. Baginda mula menjadi raja berperlembagaan
sejak tahun 1773.22 B Ber dasarkan pada tarikh ini nampaknya sistem
pentadbiran tradisional sudah mantap sebelum abad ke tujuh belas
lagi. _

Merujuk kepada sistem politik sebelum kedatangan British,
Negeri Sembilan yang terbentuk pada hari ini komposisi dari
l)cbem‘ga unit yang kecil ditadbir oleh Penghulu-Penghulu
Luak.23 Ulu Muar, Jempul, Terachi, (;ummg Pasir dan Inas,
masing-masing ditadbir oleh Penghulu Luak, Luak Johol, Rembau,

Jelebu dan Sungdl Ujong ditadbir oleh Undang. 'Ielddl)dl,‘
perbezaan dari segi gelaran ketua pentadbir, adalah kerana sejarah
perkembangan yang berbeza.

Melihat pula i\Lpada sejarah masyarakat penduduk di Negeri
Sembilan hari ini mereka adalah keturunan dari dua pllmk
Pertama, keturunan Orang Asli yang dipanggil Jakun, Sakai dan
Semang. Kedua, keturunan dangol(mgdnp( nghijrah khasnya dari
Minangkabau dan Melaka.24 Hasil perkahwinan antara qol()n&‘m
penghijrah dengan perempuan-perempuan Orang Asli ini
melahirkan kelompok yang digelarkan suku Biduanda. Penghijrah
dari Melaka yang tidak berkahwin dengan Orang Asli pula,
membentuk kelompok yang disebut sebagai suku Anak Melaka.
Penghijrah dari Minangkabau yang tidak berkahwin dengan
wanita Orang Asli mengekalkan keidentitian mereka berdasarkan



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 11

tempat atau daerah mereka di Minangkabau misalnya Batu
Hampar, Paya Kumbuh dan lain-lain.25

Martin Lister yang menulis ‘The Negeri Sembilan: Their Origin
and Constitution’, membincangkan aspek ini berdasarkan kepada
sumber-sumber lisan yang berbentuk tradisi lisan yang terdapat
paca masyarakat tersebut.26 Memandangkan kajian yang terawal
ini (1887) dibuat ketika tradisi menulis belum berkembang di
kalangan masyarakat adat, tradisi lisan yang digunakan oleh Martin
Lister ketika itu boleh dianggap sebagai sumber sejarah yang baik.
Sistem adat itu sendiri adalah berlandaskan kepada tradisi lisan.
Oleh kerana belum berkembang tradisi menulis, memandangkan
pula keadaan masyarakat ketika itu, naratif sejarah yang
dikumpulkan ketika itu sudah tentu mempunyai nilai sejarah yang
tinggi.

Penulis-penulis lain pula menegaskan pendapat mereka
berdasarkan kepada Adat Perpatih itu sendiri. Keterangan bahawa
penduduk Negeri Sembilan berketurunan seperti yang telah
dibincangkan adalah suatu yang boleh diterima. Dilihat pada
masyarakat kini Suku Biduanda merupakan suku yang terbesar
terdapat di dalam mana-mana wilayah adat kerana orang Jakun
sudah sedia mendiami di merata-rata kawasan itu. Golongan ini
juga yang mempunyai keistimewaan seperti menyandang jawatan
adat yang tertinggi dalam sesuatu luak itu sebagai Penghulu atau
Undang. Dalam perkahwinan ‘duit adat’ bagi wanita suku
Biduanda adalah tertinggi dari ‘duit adat” wanita dari suku-suku
lain. Ini justeru kerana mereka keturunan penduduk asal. Dalam
perlantikan Undang Johol yang diamalkan sehingga ke hari ini
peranan Batin Jenang atau ketua Orang Asli Johol dalam istiadat
perlantikan itu adalah penting. Dari segi adatnya perlantikan itu
tidak sah tanpa restu Batin Jenang. Ini menguatkan lagi tradisi
lisan berhubung dengan sejarah berkenaan.

Merujuk kepada nilai hidup masyarakat nyata merupakan nilai
hidup seperti yang terdapat di Minangkabau iaitu hidup
berasaskan sistem bersuku. Loghat pertuturan masyarakat adat
"Negeri Sembilan adalah mirip pada loghat pertuturan orang
Minangkabau. Dilihat pula pada kebanyakan reka bentuk
perumahan, sedikit sebanyak terdapat persamaan antara rumah
masyarakat adat dengan rumah yang terdapat di Minangkabau.

Ahmad Ibrahim dalam majalahnya ‘Islam and Customary Law
in the Malaysian Legal Context’ mengatakan,

“... penghijrah-penghijrah awal dari kawasan



12 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

pendalaman di Sumatra yang mengamalkan sistem
hidup adat perpatih telah mendirikan petempatan di
bahagian pendalaman Sungai Muar untuk
menubuhkan wilayah Ulu Muar dan Jempol; di
lembah Sungai Linggi dan Rembau, wilayah Rembau
dan Sungai Ujong telah ditubuhkan; di Ulu Sungai
Melaka pula telah didirikan wilayah Naning, Johol dan
Inas; dm}) ’fli Sungai Triang ditubuhkan pula wilayah
Jelebu...=

Mengikut beliau lagi penghijrahan ini berlaku sebelum tahun
1773. Bilakah masanya atau tarikh yang sebenar penghijrah-
penghijrah itu datang, tiada pula sebarang kenyataan tertulis yang
tepat; tetapi tentulah mereka telah mula merapati penduduk-
penduduk asal (orang Asli) dalam abad ke lima belas. Ini adalah
berdasarkan kepada penulisan sejarawan Portugis de Eredia yang
mengatakan, “.. sekurangnya sehingga tahun 1586, orang-orang
Minangkabau telah pernah bermusuh dengan Portugis
menyebelahi angkatan Johor menyerang Portugis di Melaka...28
Mengikut hasil-hasil kajian Martin Lister, Nathan dan WinstedLt,
Diane Lewis, Wilkinson dan lain-lain penulis lagi penghijrah-
penghijrah datang berkelompok-kelompok dengan tujuan untuk
membuka penghidupan baru. Mereka dikatakan telah mengakui
hak orang Asli ke atas tanah. Dengan itu dipercayai pembukaan
kawasan petempatan awal adalah melalui izin ketua Orang Asli
yang mengakui haknya ke atas kawasan itu,29 sama ada melalui
Jjual beli atau kebenaran saja. “Buapak’ dan "Lembaga’ sesuatu
suku golongan penghijrah itu telah membeli atau meminta izin
dari Penghulu Sakai untuk anggota suku mereka. Penghijrah-
penghijrah ini menyesuaikan diri dengan Orang-orang Asli serta
menghormati hak-hak Orang Asli sebagai pemimpin dalam fuak
itu. Maka diperakui dalam perlembaguan Adat Perpatih, bahawa
keturunan Orang Asli iaitu *Biduanda Waris’30 yang berhak untuk
menyandang jawatan Penghulu Luak atau Undang.

Seperti yang kita sedia maklum bahawa masyarakat Melayu
tradisional adalah masyarakat tani, mereka bertumpu ke kawasan-
kawasan lembal, terutamanya yang berhampiran dengan sungai.
Corak petempatan yang demikian adalah serupa di mana-mana
saja dalam negeri Mela%/(u seperti telah diperlihatkan oleh Gullick
dan Khoo Kay Kim,32 kerana sungai begitu bererti pada
masyarakat tradisional khasnya untuk pengangkutan, keperluan
air dan sumber ekonomi.



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 13

Ada pendapat yang mengatakan bahawa penghijrah-penghirjah
yang membuka petempatan pada masa itu bebas mengusahakan
seluas mana tanah yang mereka mampu, kcmn't kawasan tanah
hutan masih luas yang belum diterokai.?? Dari segi lojiknya
p('nclapal ini ada kebenarannya akan tetapi jika dikaitkan dengan
sistem pembukaan tanah dalam masyarakat adat itu, orang
kebiasaannya tidaklah bebas mengikut sekehendak hati mereka.
Pembukaan tanah dan penentuan hakmilik adalah diuruskan oleh

‘Buapak’ dan ‘Lembaga’, dan dalam hal ini pula mereka mengakui
kewibawaan penglm u Ol.mg,_, Asli. Adalah j Jjuga [nu]]ddl tradisi di
negeri-negeri Melayu lain di mana pemimpin tradisional
mengurniakan tanah dan pengikut kepada Orang-Orang Besar
tertentu, Amalan yang demikian tidak dipraktikkan dalam sejarah
pemhul\dan tanah di luak-luak dalam Negeri Sembilan. Bagi
negeri-negeri Melayu lain yang tidak menglkun Adat Perpatih
l(l(ldl)d( praktik yang berlainan dalam penerokaan sesuatu
petempatan. Pcncnol\‘mn adalah dilakukan cara perseorangan dan
tidak cara berkelompok. Mengikut Maxwell dalam kajiannya
‘Malay Land Tenure’, seseorang itu adalah bebas untuk membuka
tanah hutan. llnknuhk m(llwdn keatas tanah tersebut diakui selagi
terdapat tanda-tanda yang menunjukkan tanah tersebut masih
menjadi ‘tanah hidup’, scpmui(‘xcldpalnya tanaman pokok buah-
buahan, tanaman-tanaman lain atau terdapatya rumah kediaman
didirikan di atas tanah tersebut.33 Sebaliknya jika peneroka
tersebut telah meninggalkan tanah itu dan sekiranya tidak lagi
terdapat tanda-tanda tanah itu diusahakan, tanah tersebut
dianggap sebagai “tanah mati’, Hakmilik individu yang telah
pernah meneroka tanah tersebut tiada diakui lagi. Tanah yang
demikian adalah bebas untuk diteroka semula oleh individu lain
yang ingin menerokainya, Hakmilik individu tersebut adalah
mutlak selagi petempatan diteruskan atau selagi terdapat tanda-
tanda kepunyaan di atas tanah tersebut. 34 Bagi tanah sawah yang
telah ditinggalkan dan tidak diusahakan lagi selama tiga tahun,
raja, atau ketua-ketua dalam kawasan Lmscbm berhak untuk
membenarkan _l’)(“,('.:ll'li lain untuk memiliki dan mengusahakan
tanah tersebu

Keadaan seperti ini adalah berbeza dari yang terdapat dalam
wilayah-wilayah adat Negeri Sembilan. Pembukaan tanah oleh
penghijrah-pen 1111;1&11 masyarakat Adat Perpatih dari
Minangkabau dahulu adalah cara berkelompok, melalui
pc‘mb(‘lmn atau c[cngfm kebenaran ketua Orang Asli yang sudah
sedia mendiami di merata-rata kawasan dalam wilayah-wilayah




14 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adar

tersebut. Dengan demikian sistem pentadbiran tanah masyarakat
Adat Per [)dllil adalah berbeza dari sistem yang dilaksanakan di
negeri-negeri Melayu yang lain. Di negeri lain pembukaan tanah
adalah  dibuat cara perseorangan maka itu hakmilik individu
adalah diperakui. Pemilik bebas untuk menjual atau
memindahkan hakmilik tersebut. Bagi luak-luak dalam Negeri
Sembilan pembukaan tanah adalah (ll|)lml cara berkelompok.
Oleh itu hakmilik adalah cara kolektit.

Kedatangan penghijrah-penghijrah dari Minangkabau telah
membuka kawasan-kawasan petempatan yang kemudiannya telah
membawa l\epada penluml)uhdu wilayah adat. Masyar akat yang
menganggotai tiap- rmp luak ini terdiri dari berbagai suku dan tiap-
tiap suku dibawah jagaan Lembaga dan Buapak dan puncak
kekuasaan dalam sesuatu luak it pula adalah pada Penghulu-
Undang. Pada tahun 1773 apabila institusi Yang Di Pertuan B(‘sm
ditubuhkan unit p()lml\ ini disatukan menjadi suatu persekutuan
iaitu Negeri Sembilan.36 Luak Terachi, Gunung Pasir, Ulu, Luak
dan Jempol dikenali sebagai ‘tanah luak mengandong’ 37
Penghulu, Lembaga dan Buapak dalan luak tanah mengaudunu
kekal dalam tugas-tugas mereka, tetapi puncak kekuasaan dalam
bidang-bidang tertentu kini adalah pacda Yang Di Pertuan Besar.
Luak Rembau, Jelebu, Sungai Ujung dan ]()h()l pula kekal seperti
sebelumnya dan Undang adalah seorang ‘yang bergajah tunggal’
merupakan puncak kekuasaan dalam Tu iknya tanpa merujuk
kepada Yam Tuan. Dalam segala urusan tanggungjawab adalah
terletak kepada Undang, sedangkan dalam luak tanah
mengandung pula sesuatu hal yang besar, misalnya pengadilan
kes-kes yang boleh dijatuhkan hukum bunuh, sesucdah tahun 1773
terpaksa dirujuk l\epadd Yam Tuan. Johol, l\cml)du Jelebu dan
Sungai Ujong berbeza dari luak tanah mengandong adalah kerana
kewujudan keempat wilayah ini sebagai unit politik berasingan
adalah lebih awal dari keujudan hmk-ltmk tanah mc‘n«rdndungﬁ

Kajian keatas s¢jarah luak tanah mvnuaudung_, menjelaskan
bahawa penghijrah yang datang ke wilayah ini membuka tanah
dengan kebenaran Undang atau dengan pembelian. Undang
Johol memerintahkan pegawainya untuk menentukan kawasan
dan sempadan yang diberikan kepada Buapak dan Lembaga orang
Minangkabau yang l)c hijrah masuk itu. Penjualan dan pe ml)dmn
ini (ldpdl dirujuk kepada tradisi lisan yang berbentuk kata
perbilangan yang dicatatkan oleh Lister:

Takik kayu Batin Jenang



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 15

Putus tebus kepada Undang/Penghulu
Jangka berelak Lantak bertulkul
Emas bertahil33

Perbilangan ini menunjukkan bahawa Batin Jenang
menguruskan penandaan sempadan kawasan yang dijual kepada
penghijrah. Penandaan sempadan adalah dengan cara menakik
kayu dijadikan tanda. Di mana tiada kayu di bahagian sempadan
itu sebatang kayu akan ditanam sebagai sunpadan Pembayaran
adalah dalam bentuk emas atau bm.\m,an diberikan kepada
Undang.

Apabila kawasan petempatan telah dibuka dan penduduk
bertambah ramai timbul pula masalah pentadbiran kerana
perhubungan terlalu sukar. Oleh yang demikian Undang telah
melantik pegawai atau anggota keluarganya menjadi penghulu
di kawasan baru itu, seterusnya keturunan ini ‘Biduanda Waris’
mewarisi jawatan penghulu turun temurun. Kawasan berkenaan
juga dilepaskan dari kekuasaan Undang. Kawasan-kawasan inilah
kemudiannya menjadi unit-unit polml\ yang baru iaitu Luak Inas,
Luak Ulu Muar, Luak Gunung Pasir, Luak Jempul dan Luak
Terachi.?Y Perlu juga diingat walaupun Undang telah
menyerahkan kekuasaan p()]lill\l}yd ke atas Juak-luak yang lima
itu, tetapi Penghulu-Penghulu yang telah dilantik oleh Undang
itu masih m(‘ml)cul\.m taat setia mercka kepada Undang Johol.
Mereka juga menggunakan gelaran ‘Penghulu’ dan tidak
‘Undang’. Dari sini dapat dilihat bahawa status Penghulu Luak
itu adalah terendah dari status Undang, kerana Undang merujuk
kepada pertuanan asal, manakala Pe nghulu ialah pertuanan yang
diwujudkan oleh Undang. Dilihat pula kedudukan sesudah
diwujudkan institusi Yam Tuan, Undang kekal dengan statusnya
seperti perbilangan:

Nan bergajah tunggal
memancung putus
meliang tembus
memakan habis
membunuh mati.

Malah kalau dihalusi kewibawaannya adalah lebih tinggi dari
Yam Tuan, kerana mengikut per emlmgfmn Yam Tuan dipilih dan
dilantik oleh Undang. 40 Sebelum ke (llxmngdn British, Yam Tuan
tidak mempunyai kua.sa politik seperti kata perbilangan:



16 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

Ada pun raja itu tiada bernegeri
Dan tiada bercukai kharajat
Melainkan berkeadilan saja
Serta permakanannya duit sesuku
Beras segantang dan

Niur setali

Kuasa politik adalah di tangan Undang. Manakala Luak
Terachi, Gunung Pasir, Ula Muar cldn]unpulyano mangandungi’
Sri Menanti (lllx(’kd“\dll kuasa pemer intahan Penghulu-penghulu
Luak yang berkenaan. Di samping itu, pcnghulu pcnohuiu
tersebut diberikan tugas scbagai pegawai-pegawai yang
bertanggungjawab keatas kebajikan Yam Tuan yang tinggal di Hu
Menanti.

Dalam semua urusan tanah pentadbiran dilaksanakan oleh
ketua-ketua adat terutamanya Lembaga, Undang dan Penghulu
Luak. Apa jua kes yang berhubung dengan tanah ticlak me hbnll an

fam Tuan. Yam Tuan (llkclum kdn dari urusan pentadbiran tanah,
kerana pada masa itu konsep hakmilik tanah adalah seperti
berikut: tanah pesaka kepunyaan masyarakat adat acdalah
kepunyaan suku tertentu juga, manakala semua tanah hutan dan
paya yang belum diteroka adalah kepunyaan * wm is’ (waris dalam
konteks ini bererti Undang dan Pennhulu) I Oleh itu semua
urusan yang berhubung (l( ngan tanah adalah tanggungjawab
ketua-ketua adat.

SISTEM PENTADBIRAN MENGIKUT PERATURAN ADAT

\'Llsym -akat Adat Per patih adalah masyarakat yang bergantung
pada ckonomi pertanian. Tanah sungguh bererti dalam
kehidupan mereka sehari-hari. Merujuk pula padd prinsip-prinsip
adat, didapati prinsip-prinsip tersebut menunjukkan masyarakat
adat begitu mementingkan keturunan. Mereka I)mpcndapdl
bahawa ekonomi itu mcm‘nnl\‘m peranan penting dalam
menjamin kesucian moral. Oleh sebab pertimbangan ini, maka
terbentuklah sistem p(-nladhu.m tanah yang begitu berbeza jika
dibandingkan dengan sistem pentadbiran tanah yang terdapat di
negeri-negeri Melayu yang lain.

Pada peringkat awal penciptaan sistem pentadbiran, mereka
tiada mengenal sistem ukuran tanah, pendaltaran, dan tiada pula




Pemiilikan dan Pentadbiran Tanah 17

m(‘nugunal\an dokumen hakmilik lantaran masyarakatnya tiada
mempunyai tradisi menulis. Namun demikian pemilikan ke atas
tanah-tanah tertentu itu diakui dalam masyarakat adat walaupun
sempadannya merupakan tunggul- tunégul, pokok-pokok kayu,
hutan atau sungai. Ini adalah lantaran praktik yang berbeza dalam
mana pembukaan tanah dibuat cara hcnkclompok dan diketuai
oleh Buapak atau Lembaga. Dalam  sistem pentadbiran tanah
pesaka adat itu tiada sebarang cukai dipungut, seperti yang
dilakukan di negeri-negeri Melayu lain. Namun demikian, ketua-
ketua adat dapat menjalankan tugas mereka sebagai pentadbir
tanah tanpa mendapat bayaran upah. Ini semua adalah kerana
kebaikan sistem Adat Perpatib itu sendiri yang sesuai dengan
perkembangan masyarakat pada tahap tersebut, di mana anggota
masyarakat belum ramai dan pemilikan tanah pula tiada menjadi
masalah.

Pernah diakui oleh Taylor dalam kujizmnyu ‘Inheritance in
Negeri Sembilan’, bahawa pegawai-pegawai tadbir British
menghadapi masalah - dalam mentadbirkan tanah bukan pesaka
kepunyaan masyarakat adat. Kerumitan timbul kerana ketiadaan
statut untuk dijadikan panduan dalam pembahagian tanah
tersebut kepada anak-anak tuan tanah yang telah mati.42
Sebenarnya masalah ini timbul sesudah Inggeris memperkenalkan
sistem yang baru dalam mana tanah-tanah yang didaftar
ditentukan sama ada tanah pesaka adat atau bukan pesaka adat.
Perubahan yang dilakukan oleh British ini menyebabkan
pentadbiran tanah masyarakat adat itu menjadi kompleks.
Lantaran kuat kuasanya ‘Customary Tenure Enacument’ 1909 dan
enakmen-enakmen l)cnl\ulnyd tanah-tanah yang didaftarkan
sebagai tanah adat ‘Customary Land’ saja yang ditadbirkan
mengikut hukum-hukum adat. Banyak pula tanah yang
sememangnya tanah adat tetapi tidak mempunyai catatan
‘Customary Land’ pada gerannya. Tanah jenis inilah yang banyak
menimbulkan masalah dalam perwarisannya. Di antara waris-waris
yang menuntut ke atas harta yang tidak tercatit ‘Customary Land’
ini ada yang menuntut hak mereka dari segi adat dan ada pula
yang mahu pembahagian m(*n;,nl\ul hukum Isldm sedangkan pada
masa itu belum lagi digubal undang-undang untuk pembahagian
tanah bukan pesaka adat yang dimiliki nth anggota masyarakat
adat. Sebenarnya hukum-hukum adat dalam pvnmdbuan aspek-
aspek tertentu l\hasnya dalam sistem perwarisan, pembahagian
dan pemindahan hakmilik apa juga jenis pemilikannya adalah
lengkap. Dibawah sistem adat telah terdapat institusi-institusi yang



18 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

bertanggungjawab keatas pentadbiran tanah,

Buapak mempunyai tugas menentukan sempadan tanah pusaka
kepunyaan perutnya. Ia juga membantu Lembaga dalam
menentukan siapa-siapa yang berhak dan bahagian mana pula
hak seseorang individu itu dalam pembahagian yang dibuat. Pada
peringkat awal dahulu biasanya Buapak mengetuai anggota-
anggota dalam perutnya meneroka tanah. Lembaga adalah
bertanggungjawab dalam menentukan tanah bagi petempatan
anggota-anggota sukunya, Lembaga bertanggungjawab
mengadilkan kes-kes dalam pembahagian tanah kepunyaan
angggota suku yang telah mati. Ia akan menentukan samada
seseorang yang membuat tuntutan itu berhak mewarisi pesaka
simati atau ticlak, Dalam hal ini, ia hendaklah menjalankan siasatan
keatas keterangan-keterangan pihak yang menuntut sebelum
pengadilan diberi. Selain dari itu ia juga bertanggungjawab
menyelesaikan segala hutang-piutang simati. Sekiranya simati ada
meninggalkan hutang, sebelum waris-waris tanah pesaka
peninggalan simati mendapat bahagian tuntutan, Lembaga akan
mengarahkan waris-waris tersebut menyelesaikan hutang simati
terlebih dahulu. Lembaga juga berkuasa menahan atau
membenarkan tanah pesaka sukunya dipindahkan hakmilik
kepada individu dari suku lain. Di sini kita lihat bahawa Lembaga
dan Buapak mempunyai kuasa-kuasa tertentu ke atas tanah milik
anggota suku mereka. Khidmat mereka dalam mentadbirkan
harta-harta berkenaan tidak mendapat sebarang bayaran kerana
pada masa itu tiada bayaran dikenakan keatas hal-hal yang
bersangkutan dengan tanah. Malah it dianggap sebagai suatu
tangeungjawab.

Suartu lagi institusi tradisional yang terlibat dalam pentadbiran
tanah ialah Lembaga Tiang Balai. Dari segi pentadbiran adat,
Lembaga Tiang Balai berfungsi sebagai tempat rayuan bagi
pertimbangan semula dalam sesuatu kes yang telah diadilkan oleh
Lembaga. Anggota Lembaga Tiang Balai ini terdiri dari empat
orang Lembaga suku-suku lain dalam sesuatu luak itu. Bagi luak
Johol mereka ini terdiri dari Dato’ Raja Balang - Lembaga suku
Biduanda, Dato’ Andika - dari suku Sri Melenggang, Dato’ Raja
Senara - Lembaga suku Mungkal dan Dato’ Baginda - Lembaga
suku Tiga Batu.43 Keempat-empat orang Lembaga ini akan
menyiasat dan akan cuba menyelesaikan kes tersebut bersama
dengan Lembaga suku yang terlibat. Jika masih tidak dapat
diselesaikan barulah kes itu dipanjangkan kepada Undang.
Undang akan hanya mencampuri pentadbiran tanah pesaka dalam




Pemilikan dan Pentadbiran Tanal 19

hal dimana kes itu tidak dapat diselesaikan di peringkat Lembaga.
Sebelum perlaksanaan sistem birokrasi, keputusan Undang dalam
apa-apa perbicaraan adalah muktamad seperti kata adat, ‘Lembaga
tali pengikat, Undang pedang pemancung’. Ini bererti pengadilan
yang diberi oleh Undang adalah berdasarkan kepada siasatan-
siasatan yang telah dilakukan oleh Lembaga suku berkenaan dan
Lembaga Tiang Balai.

Di bawah sistem pentadbiran tanah pesaka yang terdapat
hingga hari ini ada fungsi-fungsi ketua adat yang telah dikekalkan
dan ada pula yang telah berubah. Dalam pada itu ada pula institusi-
institusi yang tidak mempunyai peranan lagi dalam pentadbiran
tanah pusaka. Bagi Undang peranan mereka dikekalkan dalam
sistem pentadbiran yang baharu iaitu sebagai ahli dalam Maijlis
Rayuan ‘Appeal Committee’ iaitu badan  yang mendengar kes
rayuan yang berhubung dengan tanah pesaka masyarakat adat.4%
Jika badan ini masih tidak dapat menyelesaikan kes itu akan
dipanjangkan kepada Majlis Negeri untuk mendapatkan
keputusan yang muktamad. Dengan ini ternyata bahawa kuasa
Undang keatas tanah adat telah berubah, kalau dahulu kuasa
Undang itu muktamad, dalam sistem pentadbiran baru kuasa yang
muktamad terletak pada Majlis Negeri.

Pentadbiran tanah pesaka mengikut hukum-hukum Adat
Perpatili itu dapat ditinjau melalui enam prinsip asas:

Pertama, semua harta adalah hak kepada suku dan bukan hak
individu

Pada dasarnya semua harta (tanah) yang dimiliki oleh anggota
suku adalah dianggap kepunyaan suku tersebut, bahkan harta
pencarian suami isteri dianggap juga kepunyaan suku isteri selagi
perkongsian hidup pasangan itu berpan jang:—m.‘l‘ﬁ Merujuk kepada
prinsip asas ini harta tersebut adalah di bawah pentadbiran
pegawai-pegawai adat suku siisteri. Dari prinsip ini juga dapat
dilihat bahawa adat menafikan hakmilik individu keatas tanah
pesaka. Maxwell mempersoalkan mengapa tanah pesaka itu
dianggap hak suku, sedangkan bagi masyarakat bukan adat apa
jua jenis tanah adalah hakmilik individu.#6 Konsep hakmilik ini
berbeza adalah kerana terdapat praktik yang berbeza dalam
sejarah pembukaan tanah seperti yang telah dibincangkan dalam
bahagian cara-cara pemilikan tanah. Bagi masyarakat luar dari
sistem adat tanah yang menjadi hakmilik mereka adalah bebas
untuk dijual dan digadai dan pembahagian pula adalah mengikut



20 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Addt

hukum-hukum Islam atau penyelesaian cara sendiri. Sebaliknya
hakmilik yang diberikan kepada masyarakat adat itu adalah
hakmilik yang terhad. Sehingga dalam pembahagian atau
pemindahan hakmilik, seseorang itu terpaksa IHL‘lldd])dl
kebenaran waris dan Lembaga. Dalam pemindahan hakmilik
melalui penjualan, waris dan Lembaga berhak menahan penjualan
tersebut. Oleh kerana adat menet apkdn tanah pesaka it hakmilik
suku maka ketua-ketua adat dan waris-waris dalam suku berkenaan
berhak mempertahankan tanah pesaka mereka dari berpindah
milik kepada suku lain. Pada umumnya adat melarang tanah
pesaka adat berpindah milik kepada anggota suku lain. /\(th hanya
membenarkan pemindahan hakmilik berlaku dalam lingkungan
suku itu sahaja.

Pada praktiknya, Lembaga tidak pernah membenarkan tanah
pesaka suku berpindah nullk kepada suku lain. Kiranya tidak dapat
dielakkan, dalam keadaan demikian Lembaga akan membenar kan
penjualan dengan syarat sipembeli dari suku lain itu berse
menukar sukunya cara berkedim pada waris terdekat tanah pesaka
berkenaan dan seterusnya menjadi anggota suku Lembaga
tersebut. Dengan demikian ranah pesaka itu tidak berpindah
hakmilik pada suku lain. Selain dari itu sekir anya pembeli tersebut
tidak mempunyai anak perempuan untuk mewarisi tanah tersebut
tanah itu akan jatuh pada waris asal kepada si penjual dan tdak
kepada waris pembeli samada kakak, adik perempuan atau ibunya. -
Mereka ini tidak berhak keatas tanah tersebut kerana mereka
dianggap berlainan suku. fika pembeli itt mengambil anak angkat
pula, anak angkat itu juga tidak berhak keatas tanah tersebut
kecuali jikalau Lembaga, Buapak dan waris-waris penjual
membenarkan anak angkat pembeli itu dikedimkan pada waris
penjual. Begitu juga An(\k perempuan pembeli yang dilahirkan
sebelum pembelian itu, ia juga tidak berhak mewarisi harta
tersebut kecuali ia mahu dikedimkan bersama pada suku penjual.
Cuma anak perempuan pembeli yang dilahirkan sesudah
pembelian dan perkediman dilakukan, yang berhak mewarisi
tanah pesaka tersebut kerana sianak ini secara otomatis adalah
diakui anggota suku yang baru.* 7

Kedua, harta carian setelah diwarisi oleh anggota perempuan
akan dianggap sebagai tanah pesaka adat

Adat membezakan tanah pesaka dan tanah bukan pesaka.
Tanah pesaka adalah tanah yang telah diwarisi turun temurun,



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 21

daripada ibu, kepada anak perempuan dan begitulah seterusnya
kepada keturunan perempuan. Manakala tanah bukan pesaka
adalah tanah carian suami isteri atau carian bujang, sama ada
melalul pembukaan tanah baru atau melalui pembelian tanah
yang sememangnya bukan tanah pesaka suku tertentu. Jika tanah
yang dibeli itu sememangnya jenis tanah pesaka yang dibeli dari
anggota suku yang sama, tanah itu dikenali sebagai tanah pesaka
adat juga. Jika tanah pesaka yang dibeli itu dlb(‘h dari suku yang
lain, dimana sipembeli tidak payah menukar sukunya, tanah
pesaka itu dinamakan ‘pesaka tebusan’ dan pentadbirannya adalah
di bawah suku pembeli pula. Bagi tanah carian yang bukan pesaka
tanah itu akan menjadi tanah pesaka setelah siibu meninggal dan
harta itu diwarisi pula oleh anak perempuannya. Jika tanah bukan
pesaka kepunyaan sibapa tanah itu masih dijeniskan sebagai tanah
bukan pesaka jika diwarisi oleh anggota lelaki, tetapi setelah
diwarisi oleh anggota perempuan tanah itu akan menjadi tanah
pesaka adat suku perempuan berkenaan.

Adat membenarkan tanah pesaka diwarisi oleh anggota lelaki,
tanah demikian tidak dianggap pesaka adat selagi tanah itu tidak
diwarisi oleh anggota perempuan. Dengan demikian pentadbiran
adat perpatih telah menentukan jenis sesuatu bidang tanah itu
sama ada tanah pesaka adat atau tidak. Bagi tanah pesaka adat
hakmilik individu acdalah terhad, tetapi hagi tanah bukan pesaka
adat individu itu bebas untuk menjual, menggadai atau
mewariskannya. Dalam pentadbiran keatas kedua-dua jenis tanah
ini tanggungjawab adalah terletak kepada ketua adat yang
berkenaan. Misalnya kalau tanah itu bukan tanah pesaka adat dan
menjadi hakmilik seorang anggota lelaki, maka yang
bertanggungjawab keatas pentadbiran tanah itu adalah Lembaga
kepada suku lelaki tersebut.

Ketiga, Wanita Adat Sahaja Yang Berhak Untuk Mewarisi Dan
Mewariskan Tanah Pesaka

Dalam sesuatu suku telah ditentukan oleh hukum adat bahawa
tanah pesaka adalah hak perempuan. Timbul persoalan mengapa
tanah pesaka adat itu untuk wanitanya sahaja? Merujuk kepada
prinsip Adat Perpatih yang utama keturunan dikira dari nisab ibu
di mana perempuan itu yang melahirkan ahli-ahli suku dan
menentukan kualiti maruah suku tersebut. Oleh itu mereka harus
diberi jaminan hidup. \/fdsyuml\dl Adat Perpatih bergantung
kepada ckonomi pertanian maka itu jaminan hidup dalam adat



22 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

ialah tanah pc%aka Adat juga menetapkan bahawa dalam
perceraian suami isteri anak tetap tinggal kepadla ibu atau keluarga
perempuan lhllllyd maka itu m(‘mdn(lauglmn dari segi
mubgunmdwal) ini adat mcncmpl\an wanita saja yang hellml\
mewarisi tanah pesaka. Hak mewarisi ini adalah juga kerana
memandangkan obligasi wanita terhadap saudara lelakinya iaitu
kaum perempuan perlu menjaga kaum lelaki dalam beberapa hal
seperti dalam perbilangan adat:

Cicir dipungut, hilang dicari,
nyawa, darah, waris yang punya,
rugi, laba, isteri yang punya.

Perempuan yang mewarisi tanah pesa ka diharapkan
menunaikan tanggungjawab yang dikenali ‘hutang pesaka;,
antaranya ialah belanja mengisi adat nikah kahwin, atau denda-
denda yang berhubung dengan kesalahan perkahwinan;
membayar hutang lelaki bujang yang telah mati; memberikan
tempat tinggal di rumahnya ketika lelaki itu belum berkahwin,
perbelanjaan upacara menyelenggarakan kematian; perbelanjaan
menuntut ilmu agama; dan membantu dalam perbelanjaan
menunaikan haji ke Mekah,48

Oleh sebab tanah pesaka diunggzlp sebagai kepunyaan perut
atau suku, perempuan yang mewarisi tanah itu hanya berhak
mengusahakan tanah tersebut untuk keperluan lu(lup dan hak
umwanskan pula kepada anak perempuannya. Ia tidak berhak
menggadai atau menjual kecuali atas sebab yang dibenarkan oleh
adat dan dibenarkan oleh waris-waris dan ketua adat. Hak individu
keatas tanah pesaka sering juga disebut sebagai “hak plll\zu Kuasa
hak pakai ini dalam adat Minangkabau dikenal sebagai ‘genggam
nan beruntuk’ yang bermakna dinntukkan kepada pemegang yang
tertentu.49 Selain dari ini individu itu juga boleh memindahkan
hak tersebut kepada anak perempuan atau orang lain tertakluk
kepada peraturan-peraturan adlat.

Ditinjau dari prinsip yang ketiga ini, adat juga menentukan
bahawa hakmilik hanya boleh dipindahkan kepada anggota
perempuan masyarakat adat. Sekiranya ada tanah yang hendak
(lmml yang boleh membeli ialah wanita adat sahaja. Dalam hal
ini pula keutamaan adalah pada waris ikrab atau waris terdekat.
Dalam pada itu pula adat membenarkan waris lelaki mendapatkan
‘hak pakai’ pada tanah pesaka, dalam erti ia boleh mengusahakan
tanah tersebut untuk mendapatkan hasil semasa hayatnya. Hak



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah . 23

pakai atau ‘life occupancy’ adalah bergantung pada dua keadaan,
pertama, dengan persetujuan waris perempuan yang jauh kerana
ketindaan waris ikrab (adik perempuan atau kakak) untuk
mewarisi harta tersebut; dan kedua, tanah pesaka itu mempunyai
waris ikrab tetapi oleh sebab tertentu waris ikrab membenarkan
saudara lelaki mereka untuk mengambil hasil sebahagian daripada
tanah pesaka itu.

Keempat perwarisan tanah adat adalah berdasarkan pada waris
perempuan terdekat

Perbilangan adat menyatakan:

Harta pesaka turun pada anak,

Tiada anak waris ikrab (kedim)

Tiada waris ikrab waris bersanalk,

Tiada waris bersanak terpulang kepada suku.

Untuk menentukan waris-waris yang berhak ke atas tanah
pesaka simati ‘genealogy’ sesuatu keluarga adalah perlu bagi
panduan (Lihat Rajah 1).

Rajah 1

A= Omomartotto
|
{ |
= (O MostaMo A= (O Modottost
|
| ! ) |
O Quomton Dtmsotc - A (O ttomto A= Onattomtotion
| } 1
i I 1
A= Ononsrinn A w Oua 2 bt A= Onosi A\ = () MoMaMusiDaDa
- — | |

A= Qs o (Yo A=Osi A O Mosina A\ = (OMoMaMosiDaDaDa

Ouomosanoass Ooa Ase Osion O wosidatia O MotoMosIDADADADA
QO = Perempuan
A = Lelaki
Ego = Individu hypothetical seorang lelaki atau seorang

perempuan. Bagi rajah ini Ego ialah perempuan.
Ego dengan MoSiDa adalah keluarga sanakibu.
Ego dengan MoMoSiDaDa adalah keluarga sanak datuk.
Ego dengan MoMoMoSiDaDa adalah keluarga sanak nenek.

Ego MoMoMoSiDaDaDaDa adalah keluarga sanak moyang.



24 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

Rajah tersebut ialah genealogy keluarga satu perut. Ego ialah
seorang wanita Adat l’el patih yang telah mewarisi tanah pesaka
ibunya (Mo) yang telah meninggal. Apabila Ego mati harta
tersebut akan diwarisi oleh anak perempuan Ego (D,n) Anak lelaki
Ego (So) tidak berhak mewarisi kerana itu adalah hukum adat.
Sekir: anya LEgo tiada mcnmggal kan anak perempuan, siapa pula
yang belhak mewarisi harta pemkd Ego? Perbilangan adat
mengatakan, tiada anak cari waris ikrab. Waris ikrab mlah adik
perempuan Ego (Si). Jika Si telah mati terlebih dahulu maka waris
ikrab pada lmlm itu ialah anak perempuan Si iaitu (5iDa). Jika
Lgo tiada mempunyai waris ikrab, sistem perwarisan akan
diteruskan kepada waris bersanak yang terdekat seperti
susunannya iaitu: Sanak ibu, sanak-catuk, sanak-nenek, dan sanak-
moyang. Sanak-ibu ialah satu pupu, san: ik-clatuk ialah dua pupu,
sanak-nenek ialah keluarga tiga pupu, dan sanak-moyang ialah
keluarga empat puput. ()l(‘hy(mg demikian aturan perwarisan akan
diteruskan kepada waris sanak ibu kepada Ego. Mengikut rajah
waris sanak-ibu kepada Ego ialah MoSi dan perempuan keturunan
MoSi. Jika tiada pula waris sanak-ibu, hak keatas tanah pesaka Ego
ialah waris sanak-datuk., Merujuk pada rajah mereka ialah
keturunan MoMoSi. Jika tiada juga waris sanak-datuk, waris sanak-
nenek boleh menuntut haknya keatas tanah pusaka Ego. Sekiranya
masih tidak ada juga waris tersebut, Lembaga dan Buapak akan
menentukan pula waris-waris smml\-m()ydng kcpada Ego. Sckuan\ A
semua waris-waris ini tiada, tanah ini dinamakan ‘pesaka pupus’
dan waris lelaki mengikut susunan terdekat (So) berhak me nunmt
lmimgxzm mereka keatas tanah tersebut. Mereka tidak boleh
mewarisi harta itu, tetapi mereka boleh mengambil hasil-hasil yang
terdapat dari tanah tersebut sepanjang hayat mereka atau
diserahkan l\cpada budi bicara Lembaga untuk me nyelesaikan,
dalam mana tanah itu akan dijualkan l\epAdA anggota suku. Hasil
dari penjualan ini akan dibahagikan kepada waris-waris lelaki yang
berhak. Keadaan dimana tanah-tanah pesaka tiada mempuny: ai
waris perempuan pernah berlaku tetapi bilangan kes seperti ini
adalah kecil. Sebagai suatu contoh ialah suatu kes yang berlaku
dalam luak Ulu Muar,0 Tanah pesaka yang terlibat ialah EMR.

787 Lot 2951, EMR 738, Lot 2962; EMR. 739 Lot 2963, EMR. 875
Lot 2958 dan EMR 70, Lot 3029 kesemuanya dalam Mukim Sri
Menanti. Harta pusaka ini adalah kepunyaan Dara Bte Abdullah
yang telah mati dalam tahun 1945. Sebenarnya Dara mewarisi
harta-harta tersebut adalah kerana ketiadaan waris-waris lain.
Kesemua waris-waris terdekat sanak-ibu, sanak-datuk, sanak-nenek



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 25

dan sanak-moyangnya telah me mng;_,.ll tanpa meninggalkan anak
perempuan, maka itu semua tanah pesaka diwarisi oleh Dara. Dara
pula mempunyai seorang anak lelaki dan seorang anak
perempuan, tetapi kedua-dua mereka telah meninggal dunia
semasa kecil lagi. Setelah Dara pula meninggal segala tanah pe«nka
tersebut tinggal tanpa waris perempuan Kecuali tiga orang waris
ikrab lelaki, iaitu abang- almng kepada Dara. Perintah dari
l’cnnmgutl Tasil Tanah: tanah itu boleh dilelong kerana ketiadaan
waris perempuan. Adat melarang waris lclAlu mewarisi tanah
pesaka, tetapi adat tidak melarang waris lelaki mu’lgambll hasil
dari tanah tersebut. Oleh yang demikian tanah itu hendaklah
dilelong dengan keutamaan diberi k(‘[)d(ld anggota perempuan
dalam suku tmw}mt dan hasil ])(‘n]thlldn itu akan dibahagikan
atas dasar sama rata kepada tiga waris lelaki tersebut. Dalam pada
itu timbul bantahan dari tiga orang anggota suku yang mengaku
waris pex"em]")uan kepada harta simati tetapi mereka ini tidak dapat
menyamk.m bagaimana pertalian kelnarga mercka dengan Dara.

Contoh ini mcnunluklun bahawa pentadbiran tanah pCSJkd
mengikut hukum adat ini dalam keacdaan tertentu adalah rumit
kerana terdapat kesukaran bagi menentukan siapakah sebenarnya
yang berhak menuntut jika lm(l 1 waris ikrab, dan waris bersanak
yang dekat. Dalam keadaan seperti ini ketua adat terpaksa
menyusur-galur ‘genealogy’ sesuatu keluarga yang menuntut
untuk penentuan sebenar waris yang berhak.

Kelima , prinsip sama rata dalam sistem pembahagian tanah
pesaka

Sistem pembahagian tanah pesaka kepada waris-waris yang
berhak adalah berdasarkan kepada prinsip sama rata. Jika waris
yang berhak hanya seorang, maka ia akan mewarisi kesemua harta
itu. Tetapi jika yang berhak itu lebih dari seorang harta itu akan
dibahagikan mengikut jumlah yang berhak tanpa memberi
keistimewaan ke pada sesiapa. Bcuuu Jjuga dalam hal punbdhdgmn
wang hasil penjualan tanah pcsal a yang tiada lagi mempunyai
waris perempuan. Jumlah pendapatan jualan itu akan dibahagikan
mengikut sama banyak antara waris-waris lelaki yang berhak.
Sekiranya simati 1n(1ung,g,llkaxl dua bidang tanah pesaka yang
berlainan tempat dan dari segi nilai ekonominya adalah berbeza,
pe mhalms.,l an boleh didasarkan pada dua cara. Pertama, kedua-
dua waris boleh membuat punvdcs.uan cara muafakat untuk
menentukan hak masing-masing. Kedua, jika tiada persetujuan



26 Pemilikan dan Perntadbiran Tanah Adat

maka tiap-tiap bidang tanah itu dibahagi sama-rata.

Lazim dipr. 11\lekdrl, apabila seseorang anak perempuan itu
bersuami ibunya akan memberikan per unl,ul\‘m tanah untuk
membuat tempat kediaman dan pertanian. Sesucdah kematian
siitbu, tanah demikian akan dikira keseluruhan dalam
pembahagian tanah pesaka antara adik-adik perempuan yang lain
samada sebapa atau berlainan bapa. Ini bertujuan untuk
mengelakkan dari kesan sosial yang buruk dimana perkelahian
akan berlaku jika bahagian-bahagian yang diterima oleh waris
tersebut tidak sama-rata.

Keenam Tanah Pesaka Dengan Anak Angkat

Adat mengiktiral pengambilan anak angkat tetapi adat tidak
menentukan bahawa dia berhak mewarisi tanah pesaka ibu
angkatnya. Mengikut hukum adat anak angkat samada "kedim
tarik’ atau kcdnn adat dan pesaka’ dinafikan scb‘lq‘u waris
pesaka’. Generasi keduanya baharu dianggap sebagai waris pesaka.
Maka itu anak angkat tidak boleh mewarisi harta pesaka tetapi
adat membenarkan anak angkat ‘diberi’ harta termasuk tanah
pesaka adat. 51 Istilah ‘diberi’ dan bukan ‘mewarisi’ ditekankan
dalam konteks ini. Diberi me nlluk kepada bahagian yang
diperuntukkan manakala mewarisi meryjuk kepacia bahagian yang
belum diperuntukkan. Dalam hal ini seseorang Lembaga sebelum
membuat sebarang penghakiman tentang pcnyclcsamn harta
pesaka akan menymsal terlebih dahulu tentang kedudukan
seorang anak angkat itu. Anak angkat yang boleh mendapat
hakmilik ke atas tanah pesaka adat ialah anak angkat yang telah
dikedimkan ‘kadim adat dan pesaka’, dan perkediman mcnglkm
‘kedim tarik’ sahaja. Anak angkat yang tidak dikedimkan melalui
salah satu cara tersebut tidak dibenarkan oleh adat mewarisi tanah
pesaka adat.

Lazimnya semasa menjalankan istiadat perkediman it ibu
angkat dan ketua-ketua adat telah menentukan tanah yang mana
diperuntukkan bagi individu yang diberikan taraf ‘kedim adat dan
pesaka’ atau ‘kedim tarik’. Ddl.lm penyelesaian harta pesaka yang
akan dilakukan sesudah kematian ibu angkat itu, lanah pesaka
yang telah sedia diperuntukkan kepada andk angkal itu akan
diberikan menjadi milik anak angkat tersebut. Tanah pesaka simati
bahagian lain adalah lcnpuhmu kepada waris (sama ada anak
simati, waris ikrab atau waris bersanak). Bahagian ini juga boleh
‘diberikan’ kepaca anak angkat simati jika waris sudah pupus atau




Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 27

jika waris yang berhak bersetuju bahagian tersebut diberikan
kepada anak angkat berkenaan.
] g

PENTADBIRAN TANAH PESAKA LINGKUNGAN

Sepertimana yang telah diterangkan golongan yang
mengistiharkan diri mereka sebagai l\u Kaki® dan Air Kaki
Lingkungan’ adalah masyarakat Adat Perpatih yang merelakan
diri mereka menjadi hamba kepada Yam Tuan. Mereka ini berasal
dari suku-suku Batu Hampar, Tanah Datar, Tiga Batu dan Sri
Lemak, iaitu anggota suku-suku dalam luak-luak Ulu Muar dan
Gunung Pasir. Dengan demikian tanah pesaka ‘Lingkungan’
terletak di merata-rata tempat dalam luak-luak tersebut. Walaupun
mereka ini menggelarkan diri mereka sebagai masyarakat Adat
Lingkungan, tetapi mereka masih mcngomml\an nama suku asal
misalnya Suku Bata Hampar (Air kaki yang jernih), suku Tiga
Batu (Lingkungan Yam Tuan) dan sebagainya. Mereka dari
berbagai suku Adat Perpatih ini menjadi hamba kepada Yam Tuan.
Yam Tuan tidak mengamalkan sistem hidup Adat Perpatih.
Dengan demikian Adat Lingkungan adalah hasil dari interaksi
antara Adat Perpatih dengan bukan Adat Perpatih (Adat
Temenggong). Pentadbiran tanah p(‘sdlx(l Lingkungan adalah juga
hasil dari interaksi kedua-dua adat ini. Tanah pesaka Lingkongan
adalah tertakluk kepada Lembaga suku asal. Misalnya jika tanah
pesaka itu tanah pesaka Sri Lemak Pahang (Lingkungan Yam
Tuan) maka tanah tersebut tetap di bawah pentadbiran Lembaga
suku Sri Lemak Pahang. Jika tanah pesaka Lingkungan Sri Lemak
Pahang tersebut di kampung Pelangai, maka tanah tersebut akan
ditadbirkan oleh Lembaga Sri Lemak Pahang di kampung
Pelangai, dan di bawah Penghulu Luak Ulu Muar, sebab
kedudukan Pelangai adalah dalam Luak Ulu Muar.

Dari segi ponmdbl an, tanah Lingkungan dengan tanah adat
suku yang dua belas tiada banyak terdapat perbezaannya. Tanah
tersebut adalah tanah pesaka adat. Pentadbir-pentadbir yang
bertanggungjawab keatas tanah tersebut adalah sama. Perbezaan
yang nyata hanya dalam sistem perwausannya M(:ns_,lkui Adat
Perpatih tanah pesaka adalah hak waris dan warisnya dikhaskan
l<cpdcl<1 wanita sqlugd Canah pesaka Lingkungan adalah juga hak
waris tetapi waris bagi pesaka Lingkungan adalah kedua-duanya
perempuan dan lelaki. Anggota perempuan dan lelaki berhak
mewarisi tanah pesaka akan tetapi waris lelaki tidak boleh



28 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

mewariskan harta tersebut kepada anaknya samada lelaki atau
perempuan. Ia boleh mewarisi tanah pesaka dan boleh pula
mewariskan harta itu, tetapi terbatas kepada waris ikrab lelaki atau
perempuan iaitu adik beradiknya dan waris-waris lain initu anggota
Perutsukunya. Penentuan bagi waris yang berhak adalah juga sama
seperti penentuan waris bagi tanah pesaka adat suku-suku lain.
Ketiadaan waris ikrab tanah pesaka itu acalah menjadi hak waris
bersanak jaitu anak perempuan dan lelaki kepada kakak dan acik
perempuan. Merujuk kepada Rajah 2, atas kematian Mo, Ego
(seorang lelaki Sri Lemak Pahang Lingkungan Yam Tuan adalah
berhak mewarisi tanah pesaka ibunya. Begitu juga adik lelaki (Br)
dan perempuannya (Si). Apabila Ego mati harta pesaka it tidak
akan menjadi milik anak-anak Ego iaitu So dan Da. Begitu pula
tanah pesaka yang diwarisi oleh Br akan diturunkan kepada Si
dan bukan isterinya (Brwi) atau anak-anaknya. Atas kematian Si
waris tanah pesaka itu ialah anak-anaknya SiDa dan Si.

Dasar perwarisan itu ialah: harta pesaka Lingkungan turun ke
anak, ti:‘;lc(l‘zfl2 anak cari waris ikrab, tiada waris ikrab cari waris
D

Dasar pembahagian ranah pesaka Lingkungan acdalah juga sama
seperti dasar tanah pesaka suku yang dua belas, iaitu jika waris
yang berhak seorang kesemua harta itu adalah haknya. Jika waris
lebil dari seorang pula tanah pesaka itu akan dibahagi sama rata.
Timbul persoalan mengapa waris lelaki tidak boleh memindahkan
hakmilik kepada anaknya? Adat Lingkungan adalah sama dengan
Adat Perpatih iaitu, mengikut keturunan nisab ibu. Anak-anak
kepada anggota lelaki tidak tergolong dalam suku ayahnya. Tanah
pesaka adalah tanah waris, anak-anak kepada anggota lelaki adalah
dari suku lain dan waris kepada pesaka ibunya, maka itu mereka
tidak menjadi waris tanah pesaka suku bapa.




Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 29

Rajah 2

MoMotu A = (O MoMo

]

A = Omo /A MoBr

| |

Ow A ego suA = Osi r A = O Bwi

—

O SiDa z_/_\ SiSo A\ Brso O BrDa

O = Perempuan
A = Lelaki
Ego = Individu hypothetical seorang lelaki atau perempuan. Bagi

rajah ini Ego ialah seorang perempuan.

PENYELESAIAN MENGIKUT PERATURAN ADAT

Dalam amalan pentadbiran kedua-dua jenis tanah pesaka, sama
ada tanah pesaka suku yang dua belas atau tanah pesaka
Lingkungan, penyelesaian perwarisan tanah simati dilakukan
seperti berikut:

. Lembaga akan menentukan waris-waris yang berhak keatas
tanah pesaka si mati.

b. Lembaga akan menyiasat samada simati ada meninggalkan
hutang atau tidak. Jika simati ada meninggalkan hutang
waris-waris yang berhak keatas tanah pesaka simati itu
dikehendaki bersama-sama menyelesaikan hutang simati
terlebih dahulu.

c. Apabila hutang simati telah dibereskan baharulah tanah
pesaka itu dibahagikan sama luas kepada waris-waris
tersebut.



30 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

Sekiranya waris yang berhak itu tidak mampu membayar hutang
simati, Lembaga atas budi bicaranya akan menjual bcbdhdt&’ldn
tanah pesaka tersebut kadar yang (‘uknp untuk menyelesaikan
hutang simati. Jika tanah pesaka simati tidak luas maka
kcscmuanya akan dijual mengikut peraturan tertentu. Hasil jualan
itu akan dibayarkan hulfmg, simati. Jika ada l)dkmya akan
dibahagikan pula kepada waris-waris yang berhak. Bcg,llu juga jika
masih ada tanah pesaka yang tinggal, tanah itu akan diwariskan
kepada warisnya. Tujuan pen tadbiran yang demikian ialah untuk
menjaga nama baik simati dan juga nama baik keturunannya dan
anggota suku yang tinggal. Jika hutang simati tidak dijelaskan
mungkin timbul kesan-kesan sosial yang buruk antara orang yang
memberi hutang dengan waris-waris yang mewarisi harta pesaka
simati.

PERATURAN MENJALANKAN PENJUALAN

Adat menentukan peraturan-peraturan bagaimana penjualan
harus dilaksanakan, iaitu dengan memberikan keutamaan kepada
waris, mengikut susunan hubungan kekeluargaan terdekat:

a. Keutamaan mestilah diberi kepada waris-waris ikrab.

b. Jika tiada waris ikrab yang mahu membeli tanah tersebut
pelu: ang dibuka kepada waris bersanak mengikut aturan:
. waris sanak ibu.
ii. waris sanak datuk.
ili. waris sanak nenek.
iv. waris sanak moyang

c¢. Jika dada waris di atas yang sanggup membeli, peluang
dibuka kcpddd anggota lain di d: \am suku berkenaan.

d. Jika tiada juga yang mahu baharu dsbukd kepada sesiapa
yang berhajat dari suku yang dua belas.” 53

Bagi tanah pesaka adat suku yang dua belas tawaran hanya
dibuka kepada anggota perempuan. Bagi tanah Lingkungan pula
tawaran dibuka kepada waris lelaki dan perempuan dan anggota
perempuan suku yang dua belas.

Tanah pesaka adat tidak dibenarkan dijual atau digadai tanpa
syarat-syarat tertentu. Penjualan hanya dibolehkan atas:



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 31

Keperluan membayar hutang simati.

Keperluan untuk menguruskan kematian.

Keperluan untuk menunaikan haji ke Mekah.

d. Keperluan untuk menjaga maruah seperti membaiki rumah
pesaka yang telah runtuh dan menguruskan perkahwinan
anak perempuan yang telah lanjut umur.

e. Keperluan membayar denda bagi kesalahan membunuh

yang telah dilakukan oleh waris lelaki.>4

Ao

Walau bagaimanapun syarat-syarat di atas adalah tidak
muktamad, oleh sebab penjualan hanya boleh dilakukan jika
mendapat persetujuan waris-waris dan ketua-ketua adat. Sekiranya
penjualan dibenarkan tatacara seperti yang telah diterangkan
digunakan iaitu dengan memberi keutamaan kepada waris-waris
perempuan dalam perut tersebut. Kemudian penjualan baru
dibuka kepada anggota perempuan dalam suku, (bagi tanah
pesaka Lingkungan penjualan dibenarkan kepada anggota lelaki
dan perempuan). Pembeli-pembeli (perempuan sahaja) dari suku
lain hanya diberi peluang jika tanah tersebut masih tidak ada
pembelinya. Dalam keadaan ini pula kadang kala pembeli tersebut
dikenakan syarat bersetuju dikedimkan dan menjadi anggota suku
waris tanah pesaka tersebut. Mengapa syarat-syarat penjualan itu
terlalu ketat?. Jika kita merujuk kepada konsep tanah pesaka
syarat-syarat yang ketatadalah bertujuan supaya pemilikan tanah
pesaka itu tidak berpindah milik kepada suku lain. Mengikut
hukum adat apabila tanah pesaka itu sudah menjadi milik anggota
dari suku lain, pentadbiran keatasnya adalah di bawah ketua adat
suku pemilik tersebut. Selain dari itu syarat-syarat yang dikenakan
adalah juga bertujuan untuk menjaga maruah suku.

PENTADBIRAN KEATAS TANAH BUKAN PESAKA ADAT

Tanah bukan pesaka adat adalah terdiri dari harta dapatan,
harta pembawa dan harta carian. Harta dapatan bukan pesaka
adat adalah bidang tanah yang diperolehi oleh siisteri samada
carian sendiri semasa bujang, janda atau bahagian dari harta carian
dengan suami yang dahulu atau pemberian dari bapanya. Jika
pemberian itu dari ibunya, tanah tersebut adalah di bawah kategori
tanah adat dan tidak lagi jenis tanah bukan pesaka adat. Harta
pembawa bukan pesaka adalah tanah bidang kepunyaan suami



32 Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

samada carian semasa bujang/duda atau pemberian dari ibu
bapanya. Harta carian bukan pesaka ialah tanah yang diperolehi
sernasa perkongsian hidup suami isteri. Jika harta carian it berasal
dari tanah adat iaitu melalui pembelian dari anggota adat yang
lain, harta carian tersebut tetap di bawah kategori tanah pesaka
adat dan disebut sebagai ‘pesaka carian’.

Konsep hakmilik terhadap tanah bukan pesaka adalah berbeza
dari konsep hakmilik ke atas tanah adat. Adat mengiktiraf hakmilik
individu ke atas tanah bukan pesaka adat. Individu itu bebas untuk
menjual, menggacdai atau mewariskannya kepada sesiapa yang ia
ingin memberikan. Keistimewaan yang demikian akan terus kekal
dinikmati oleh pemilik itu selagi tanah tersebut kekal dalam
perwarisan pada anggota lelaki.

Pentadbiran ke atas tanah bukan adat adalah tertakluk kepada
Lembaga suku tuan punya. Hukum-hukum adat ke atas tanah
bukan pesaka adat adalah dalam aspek-aspek tertentu saja, iaitu
tentang aspek pembahagian dan perwarisan. Dalam kedua-cua
hal ini tjuan utama adalah unwk mengekalkan kesentosaan
masyarakat adat. Dalam pembahagian tanah bukan pesaka adat
penyelesaian adalah seperti berikut: jika berlakunya penceraian,
samada cerai hidup atau cerai mati ketua-ketua acdat akan
mempastikan: harta dapatan akan tinggal pada isteri/waris isteri.
Harta pembawaan akan dikembalikan kepada suami/waris suami.
Harta carian akan dibahagikan pula mengikut sama rata tetapi
Jika harta itu ‘pesaka carian’, tanah it tidak tertakluk kepada
pembahagian, tanah itu adalah untuk isteri. Melihat pula pada
sistem perwarisannya tuan tanah adalah berhak untuk mewariskan
kepada sesiap yang ingin diberikan dan terbuka pula kepada
anggota lelaki dan perempuan.

Kesimpulan dari segala perbincangan ini, sistem pentadbiran
tanah mengikut hukum-hukum adat itu adalah sesuai bagi
masyarakat adat yang berada dalam tahap perkembangan
masyarakat masa itu. Terdapat banyak perbezaan dalam
pentadbirannya khas bagi aspek perwarisan dan pembahagian jika
dibandingkan dengan sistem yang dipraktik di negeri-negeri
Melayu yang lain; lantaran kerana sejarah pembukaan yang
berbeza dan nilai hidup yang tidak sama. Mengetahui tentang
prinsip-prinsip adat, melihat kembali sejarah perkembangan tanah
pesaka di peringkat sebelum kedatangan pengaruh British
didapati sistem pentadbiran tanah mengikut hukum-hukum adat
itu adalah suatu sistem yang agak lengkap dan mampu memenuhi
kehendak-kehendak nilai masyarakainya ketika itu.




Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 33

Peperangan Bukit Putus telah berlaku dalam tahun 1874,55
peperangan ini melambangkan bermulanya pengaruh British
keatas Negeri Sembilan keseluruhannya. Perubahan ke atas
pentadbiran tanah telah bermula setelah Perjanjian 188756
ditandatangani, dimana}_scjak tahun tersebut dokumen hakmilik
mula diperkenalkan.57 British Juga telah memperkenalkan
birokrasi, suatu bentuk pentadbiran yang lebih sistematik dan
pentadbiran tanah adalah berdasarkan peraturan-peraturan dan
undang-undang tanah yang ditulis digubal dan dikuatkuasakan
mengikut tatacara tertentu. Bagaimanakah sistem pentadbiran
tradisional yang mengikut hukum-hukum adat itu disesuaikan
dalam bentuk pentadbiran baharu akan dilihat dalam
perkembangan pentadbiran Inggeris ke atas Negeri Sembilan
keseluruhannya.



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

4.

~I

Martin Lister, “The Negeri Sembilan: Their Origin and Con-
stitution”, JSBRAS, Vol. 19, : 1887, h. 39.

1bid., 40.

Berkedim ialah suatu istiadat yang diamalkan dalam Adat
Perpatih dimana pcngdkmn dibuat oleh anggota-anggota
dalam sesuatu suku itu, bersetuju menerima seseorang
individu yang ingin menganggotai suku mereka. Penerangan

 lanjut tentang istiadat dan taraf berkedim dibincangkan

dalam prinsip-prinsip adat.

Diane Lewis, “The Minangkabau Malays of Negeri Sembilan:
A Study of Socio-Cultural Change”, American_Journal of Com-
parative Law, Vol. 16, 1968, h. 416. Lihat juga penulisan
tentang penelitian yang dibuat dalam “Inas™ A Study of Lo-
cal History, JMBRAS, Vol XXXIII. Part 1. 1960.

Nordin Selat, Sistem Sosial Adat Perpatih (Kuala Lumpur: 1976),
h. 39.

Sebenarnya cuma terdapat dua belas suku saja dalam Adat
Perpatih iaitu Suku Biduanda, Seri Mc]enggzmg, Seri Lemak,
Anak Acheh, Tiga Nenek, Tiga Batu, Batu Belang, Paya
Kumbuh, Suku Muuqk.ll Tanah Datar, Batu Hampar dan
Anak Melaka.

Air Kaki bermula sejak tertubuhmya institusi Yang Di Pertuan,
iaitu bermula dari Raja Melewar (1773 - 1795). Untuk
mengikat perhubungan antara raja dengan masyarakat Adat
Perpatih, baginda dikahwinkan dengan dua orang gadis dari
sebuah Perut suku Batu Hampar. Anggota Perut yang terlibat
dan juga sebilangan besar anggota Batu Hampar ditarik
keluar dari suku tersebut mengenalkan diri mereka sebagai
Batu Hampar Air Kaki yang Jernih atau Air Kaki saja.

Anggota Air Kaki Lingkongan pula terjumlah daripada
individu-individu dan perut-perut dari empat suku iaitu Batu
Hampar, Tanah Datar, Tiga Batu dan Sri Lemak. Kedua-dua
golongan adalah merupakan hamba-hamba raja. Pada masa
sebelum kedatangan British mereka merupakan tenaga kerja
bagi menolong raja dalam semua urusan, terutama urusan
ekonomi seperti bersawah dan berternak.



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 35

8.

10.

15,

Suku Biduanda merupakan penduduk yang teramai dalam
tiap-tiap luak, ini adalah kerana mereka berketurunan dari
penduduk asal yang sudah sedia menduduki kawasan sebelum
kedatangan penghijrah-penghijrah dari Minangkabau.

Bapa kedim ialah abang atau adik lelaki kepada emak Ego,
ini menunjukkan maksud kedim itu ialah hubungan
kekeluargaan yang masih rapat.

‘Berkawan’ ertinya sudah mempunyai isteri atau suami.

Adat mengatakan tanah pusaka adat itu adalah maruah suku,
maka itu waris dan ketua-ketua adat suku tersebut diwajibkan
mempertahankan tanah pesaka dari berpindah hakmilik
pada individu dari suku lain. Lazimnya waris dan ketua-ketua
adat suku tersebut tidak membenarkan tanah pesaka mereka
Jjatuh pada individu dari suku lain, kecuali individu tersebut
mahu menukarkan sukunya, ini pula bergantung pada
penerimaan waris dan ketua adat yang berkenaan.

Terdapat beberapa keterangan yang mengelirukan
berhubung dengan perkara ini. Ahmad Ibrahim dalam ‘Fam-
ily Law & Customary Law in Malaysia’; mengatakan ‘kedim
adatdan pesaka’, memberikan seseorang perempuan itu hak
yang sama seperti yang dinikmati oleh seorang anak yang
dilahirkan dalam suku tersebut, termasuk hak mewarisi tanah
pesaka ibunya. Nordin Selat dalam Sistem Sosial Adat Perpatih
menerangkan pula bahawa ‘kedim adat dan pesaka’
memberikan hak kepada individu itu, kalau perempuan ia
boleh mewarisi harta pesaka dan kalau lelaki ia boleh
memegang jawatan adat. (Lihat halaman 130). Berdasarkan
kepada beberapa keterangan ketua adat di Luak Terachi dan
Luak Johol, pada adatnya individu tersebut tidak berhak
untuk menuntut bahagian mewarisi tanah pesaka ibu
angkatnya, dan sekiranya individu itu lelaki tidak boleh pula
menyandang jawatan ketua adat. Hanya anak kepada
perempuan yang dikedimkan boleh mewarisi tanah pesaka
dan menjadi ketua adat.

Wawancara dengan Undang Johol pada 15. 10. 1977, Abd.
Majid bin Abd. Wahid telah menjadi Undang Luak Johol pada



36

Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

14.

16.

17.

18.

22.

23.

1974 dahulu. Sebelum itu ia telah menyandang pesaka Dato’
Baginda Tan Mas sejak tahun 1948, iaitu jawatan sebagai
pembantu kanan kepada Undang.

Hasil dari kajian yang dijalankan didapati bahawa dalam luak
Inas yang mempunyai lebih dari 4,000 orang penduduk
hanya terdapat empat orang anggota perempuan dari
keturunan bukan Melayu yang telah dikedimkan mengikut
‘kedim adat dan pesaka’. Manakala Kampung Parit dalam
Luak Terachi yang mempunyai kurang 200 orang penduduk,
terdapat lima orang perempuan dari keturunan bukan
Melayu yang telah dikedimkan mengikut ‘kedim adat dan
pesaka’.

Tujuan ibu angkat mengambil anak angkat ialah harapan
untuk mendapatkan khidmat anak angkat itu semasa ibu
angkat itu uzur; dan menyempurnakan tanggungjawab
sebagai seorang anak terhadap ibunya dan waris-waris yang
lain bila diperlukan.

T.J. Newbold, British Settlements in the Straits of Malacca, Vol.
11, (London: 1971), h. 78.

Martin Lister, “The Negeri Sembilan; Their Origin and Con-
stitution”, JSBRAS, Vol. 19, 1887, h. 39.

T.J. Newbold, British Settlements, h. 77.
W.G. Shellabear, (ed), Sejarah Melayu, (Singapore: 1967).

Buyong Adil, Sejarah Alam Melayw, V. Department of Educa-
tion, 1949, h. 20.

Ibid, h. 21.
Nordin Selat, Sistem Sosial Adat Perpatih, h. 58,

Luak ialah suatu wilayah atau daerah adat yang mana ketua
adatnya ialah Undang atau Penghulu. Oleh yang demikian



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 37

28.

29,

50.

luak adalah unit kawasan. Luak juga berbeza dari jajahan yang
bererti daerah pentadbiran yang diperkenalkan oleh Brit-
ish.

Lihat kenyataan Newbold, British Settlement in the Straits of Ma-
lacca, Vol. 11, h. 75.

Tidak dinafikan terdapat juga ramai orang-orang
Minangkabau yang berhijrah ke daerah-daerah lain di luar
Negeri Sembilan, tetapi mereka tidak mengamalkan sistem
Adat Perpatih. Berdasarkan pada pendapat beberapa orang
penulis dan hasil dari temuduga keadaan yang demikian
adalah kerana di Minangkabau itu sendiri terdapat dua sistem
adat, iaitu Adat Perpatih diamalkan oleh masyarakat
pendalaman dan Adat Temenggung diamalkan oleh
masyarakat pesisir. Penghijrah ke daerah-daerah Negeri
Sembilan adalah berasal dari daerah pendalaman maka itu
mereka mengekalkan sistem hidup mereka apabila berhijrah.
Begitu juga mereka yang berasal dari daerah pesisir
mengekalkan pula kebudayaan mereka yang tersendiri.

Martin Lister, “The Negeri Sembilan: Their Origin and Con-
stitution”, h. 85-54.

Ahmad bin Mohamad Ibrahim, “Islam and Customary Law
in the Malaysian Legal Context”, Family Law and Customary
Law in Asia: A Contemporary Legal Perspective, David C. Buxbaun
(ed.), (The Hague: 1968), h. 107.

R.O. Winstedt, ‘Negeri Sembilan, The History, Polity and Be-
liefs of the Nine States’, JMBRAS, Vol. XI1, Part 3, 1934, h. 45,

Martin Lister, dalam tulisannya “The Negeri Sembilan: Their
Origin and Constitution” mengatakan dalam Perlembagaan
Adat masa dahulu diakui bahawa hak waris keatas tanah ialah
“... gaung guntung, bukit bukau, harta waris ...”.

Biduanda waris adalah generasi yang berasal dari orang Asli
yang telah memeluki agama Islam, atau generasi hasil dari
perkahwinan penghijrah dengan perempuan orang Asli.



38

Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

32.

34.

35.

36.

37.

JM. Gullick, Indigenous Political Systems of Western Malaya, (Lon-

don: 1958), h. 21. Khoo Kay Kim, The Western Malay States
1850-1873, (Kuala Lumpur: 1967), h. 3. !

Tunku Shamsul Bahrin, “The pattern of Indonesia Migra-
tion and Settlement in Mdhlyd Asian Studies, Vol. 'V, No. 2
1967, h. 239.

W.E. Maxwell, “The Law and Customs of the Malays with Ref-
erence to the Tenure of Land’, JSBRAS, No. 13, 1884, 75 -
220.

Ibid, h. 78.

Ibid. Keseluruhan undang-undang pemilikan tanah adalah
seperti berikut:

1. Tidak ada hakmilik bagi tanah mati.
2. Tanah hidup terbahagi kepada tiga jenis: tanah kampong,
tanah sawah, tanah huma atau ladang (tanah bukit yang

diusahakan untuk pertanian pindah).

3. Hakmilik keatas semua jenis tanah ini diakui se lagi tanah
tersebut merupakan tanah hidup.

4. Hakmilik keatas tanah sawah tidak diakui lagi sesudah
tidak diusahakan dalam tempoh tiga tahun.

Hakmilik keatas tanah huma diiktiraf musim ke musim
saja.

4

Marin Lister, “The Negeri Sembilan: Their Origin and Con-
stitution”, h. 40.

Tanah Luak Meng"mdong membawa pengertian tanah
ibunda yang selaras membawa konotasi dedeIl tempat
bersemayam Yang Di Pertuan Besar. Kedudukan dan kuasa
Yang Di Pertuan Besar dijelaskan di dalam tradisi lisan yang
berbunyi: *Adapun Raja itu tiada bernegeri dan tiada
mencukai kharajat, melainkan berkeadilan sahaja; serta



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 39

38.

39.

permakanannya duit sesuku, beras segantang, nyiur setali’.
Maka itu diwujudkan kawasan yang bertanggungjawab ke atas
kebajikan Yam Tuan, serta memberikan khidmat sebagai
pegawai-pegawai kepada Yam Tuan.

Martin Lister, “The Negeri Sembilan: Their Origin and
Constition”, h. 42.

J.E. Nathan, & R.O. Winstedt, “Johol, Inas, Ulu, Muar, Jempol,

Gunung Pasir and Terachi, Their History and Constitution”,
Papers on Malay Subjects, 2nd Series, (Culcutta: 1920).

Amalan ini dikekalkan oleh British seperti yang terkandong
dalam Perlembagaan Negeri Sembilan 1891; dan Art. 10
Perlembagaan Negeri Sembilan, 1948,

Martin Lister, “The Negeri Sembilan: Their Origin and Con-
stitution”.

E.N. Taylor, ‘Inheritance in Negeri Sembilan’, JMBRAS, xxi,
Part 2, 1948, h. 41 - 129,

Keterangan Undang Johol, Abd. Majid bin Abd. Wahid, 15.
10. 1977; dan Penghulu Luak Inas, Rentah bin Takim, 20.
10. 1977.

Seksyen 23 Customary Tenure Enactment, Chapter 215 of
the revised Laws of the FM.S. 1936.

Ahmad bin Mohammad Ibrahim, “Islam and Customary Law
in the Malaysian Legal Context”, h. 133,

W.E. Maxwell, ‘Malay Land Tenure’, h. 80.

Peraturan-peraturan tentang pemindahan hakmilik ini
adalah padanan dari dua kenyataan yang dibuat oleh Undang
Luak Johol Abd. Majid bin Abd. Wahid dan Penghulu Luak
Inas Rentah bin Takin, dalam temubual yang berasingan.
Temubual dengan Abd. Majid pada 7.8. 1977 dan temubual
dengan Rentah pula pada 9. 8. 1977.



40

Pemilikan dan Pentadbiran Tanah Adat

48.

49,

50.

51.

he.

53.

H4.

sy ¢
ot

C.W. Parr, W.H. Mackray, ‘Rembau, One of the Nine States,
Its History, Constitution and Customs’, [SBRAS’, No. 56, 1910,
h. 73 - 74. .

Nordin Selat, Sistem Sosial Adat Perpatih, hal. 118,

Fail Pejabat Tanah Daerah Kuala Pilah, CTE Scction (10),
105/71.

Keterangan Penghulu Luak Inas Rentah bin Takim pada
20.8.1977.

Keterangan Abdul Majid bin Asat, Ud[() Lembaga Suku Sri
Lemak Pahang - Lingkongan, 3.9.1977

Peraturan-peraturan di atas adalah tradisi lisan yang
dituturkan oleh Undang Johol, dan Penghulu Luak Inas.
Rujuk juga pada Customary Tenure Enactment 1909, Sec-
tion 8 (a) & (b), Section 11 (i) & (ii); ‘Custom: ary Tenure’
(Lingkongan Lands) Enactment (1960), No. 4 Section 8 (i),
(i) & (iii); Section 11 (i) & (ii) Customary Tenure Enact-
ment Chapter 215 of the revised laws of the F.M.S. 1936.

CW. Parr & W[I Macklav “Customs Rcl(an‘ to Property
and Inheritance”, h. 74.

Iniialah peperangan antara Undang Luak Sungai Ujung yang
dibantu oleh askar-askar British dan Yam Tuan di pihak yang
lain. Dalam peperangan itu pihak Yam Tuan telah kalah dan
lari ke Johor. Dengan peranan Abu Bakar, Antah telah dibawa
ke Singapura menemui Governor Weld.

Perjanjian 4hb. June 1887 iniialah di antara Yam Tuan Antah
dengan Penghulu-Penghulu/Undang keenam-cnam Luak
disatu pihak dengan Governor Negeri-Negeri Selat Frederick
A. Weld disatu pihak yang lain. Ter nmkml)nya perjanjian ini
memulakan campurtangan Inggeris ke atas pentadbiran di
luak-luak tersebut.

Dokumen-dokumen yang terawal ini merupakan salinan
pendaftaran tanah dalam daerah Kuala Pilah yang kini



Pemilikan dan Pentadbiran Tanah 41

meliputi semua luak tanah mengandong, Luak Inas dan
sebahagian Luak Johol. Merujuk lampiran di muka surat
sebelah, iaitu cabutan dari Malay Grants Book No. 1 didapati
pentadbir British telah mengenalkan dokumen hakmilik pada
tahun 1887.

Daokumen hakmilik yang pertama
Sumber : Malay Grants Book No. 1



