ESEI

Menggali Tradisi
Dengan Kreatif dan

Imaginatif

Oleh Umar Junus

AYA mulai dengan suatu ce-

rita konkrit yang saya cipta

sendiri — jangan kaget de-
ngan kontradiksi dalam ucapan itu.
Cerita itu berhubungan dengan dua
orang yang "berkelahi” kerana se-
suatu hal yang mungkin tidak pen-
ting.

Si Mulia dan si Johny saling
mengkritik pakaian masing-ma-
sing. Si Mulia terlebih dahulu
mengkritik pakaian si Johny. Di-
katakannya tentang pakaian si
Johny yang tidak mempunyai ke-
peribadian. Hanya meniru pakaian
orang-orang Barat yang mungkin
ditontennya dalam filem. Malahan
juga dikatakan tentang bagaimana
si Johny yang merupakan koboi
yang kehilangan kuda.

Si Johny juga tidak kehilangan
akal. Dia membalas dengan kritik
yang cukup pedas. Diakuinya ba-
hawa baju yang dipakainya adalah
baju “pinjaman”. Tetapi ada beza-
nya dengan si Mulia. Dia hanya
bangga dengan pakaian yang di-
pusakai dari nenek mayangnya. Ti-
dak ada perubahan. Dan sama-
sama tidak kreatif. Hanya memakai
yang telah ada beberapa tahun lalu.
Malah pakaiannya jadi anakronis-
tik dengan zaman yang dihidupi.
Dia adalah orang dari zaman kini,
yang mengikuti perkembangan.
Mulia sebaliknya. Orang yang telah
ketinggalan zaman, berasal dari
masa yang telah lama lampau.

Peristiwa sekitar Mulia dan
Johny, serta fenomena tentang ke-
dua mereka itu, adalah fenomena
kebudayaan yang kita hidupi. Kita
mungkin menjadi Mulia. Atau
mungkin menjadi Johny. Bahkan
mungkin persoalannya lebih komp-
likasi. Ini akan saya lanjutkan
berikut ini.

Kita mungkin menjadi Johny
yang lebih terpikat dengan sesuatu

FEBRUARI 1887

dari Barat. Kita hanya tinggal me-
minjam - tanpa izin yang punya dan
tanpa pernah dikembalikan — dari
Barat. Malah ditambah dengan
suatu sikap, tidak mahu menoleh ke
tradisi kerana tradisi dianggap telah
ketinggalan zaman, anakronistik
dengan kehidupan hari ini.

Atau kita mungkin menjadi se-
orang Mulia yang begitu bangga
dengan tradisi. Kita mungkin akan
menggunakan tradisi untuk apa sa-
haja. Malah sikap kebanggaan tra-
disi menyebabkan kita anti-Barat,
antipengaruh luar. Dan saya per-
caya, ramai orang yang membaca
tulisan ini, mahu tidak mahu mesti
mengambil sikap sebagai seorang
Mulia. Kita bertugas untuk menjaga
kebudayaan kita dan ini biasanya
diertikan menjaga “keaslian''nya,
sehingga tidak dinodai oleh penga-
ruh luar. Kita juga mesti menjaga
kelanggengan perkembangan ke-
budayaan kita sehingga tidak
mungkin digantikan oleh sesuatu
yang lain.

Kita biasa memencak-mencak de-
ngan sikap sebagai seorang Mulia.
Dan kita akan memberikan berbagai
cacian kepada seorang Johny, de-
ngan mencacinya dengan '‘pinja-
man”’. Melagak dengan barang
orang yang dipinjam, tanpa izin
yang punya dan tidak pernah
dikembalikan, Tetapi kita lupa akan
hakikat diri kita. Kita pada hakikat-
nya juga hidup dalam dunia pin-
jaman. Apa-apa yang kita pakai se-
benarnya hanyalah pinjaman dari
nenek moyang kita yang kita beri
jolokan yang lebih manis, suatu
warisan. Biasanya kita sangat
bangga dengannya dan melupakan
adanya suatu fenomena lain.

Si Rancak adalah seorang yang
tidak bekerja. Meskipun dia tidak
sampai kepada profesion seorang
peminta-minta, namun dia sudah

mendekati hakikat itu. Dan dia akan
sangat marah apabila ada orang
yang menghinanya, atau meman-
dang hina kepadanya. Dan keluar-
lah segala kebanggaannya dengan
rentetan ucapan berikut ini.

Saya jangan dihina-hina. Saya berasal dari
keturunan yang sangat penting dan kaya
serta masyhur. Nenek saya sangat kaya.
sehingga setengah dari kota Jakarta
adalah kepunyaannya. Begitu juga de-
ngan nenek moyang saya yang lain. Ada
yang sudah punya kapal terbang penbadi
sebelum perang dunia.

Begitulah, dia mulai dengan se-
rentetan kebanggaan. Tetapi ke-
rana dasarnya masih dapat berfikir,
dia tidak dapat menjawab apa-apa
apabila orang bertanya tentang apa
yang dapat dibanggakan mengenai
dirinya sendiri. Apa usahanya yang
dapat dijajarkan bersama dengan
usaha nenek moyangnya dahulu.
Pada hakikatnya, dirinya kini tidak
lain dari seorang kere, Dia mungkin
telah menghabiskan harta yang
pernah diwariskan neneknya. Dan
pasti moyangnya tidak akan
bangga mempunyai cucu sebagai
seorang si Rancak.

Begitulah, kita tidak mungkin
hanya membanggakan akan kebu-
dayaan yang kita waris dari nenek
moyang kita. Kalau kita hanya
membanggakan sahaja, dan meng-
gunakannya ‘“'seasli” mungkin,
maka ini menunjukkan ketumpulan
daya kreatif kita. Bukan tidak
mungkin nenek moyang kita akan
mengutuk kita sebagai cucu yang
tidak berguna. Mereka mungkin
akan malu mempunyai cucu seba-
gai kita yang telah berhenti dari
menghasilkan sesuatu secara krea-
tif, yang dengan sendirinya menun-
jukkan kematian. Kerana kematian
kreatif kita, maka kita hanya dapat
membangga warisan yang telah
lama dijalani masa, sehingga bukan
tidak mungkin ia menjadi sesuatu
yang anakronistik. Candi yang kita
banggakan adalah sesuatu yang
anakronistik, kecuali untuk menun-
jukkan ketandusan daya kreatif kita.

Jadi, kita sebenarnya dikehen-
daki menciptakan sesuatu dengan
menggunakan seluruh kemampuan
kreatif dan imaginasi kita. Namun
begitu, ini sekaligus menimbulkan
persoalan pula. Ini akan berten-
tangan dengan kelestarian kebu-
dayaan tradisional kita yang mesti
kita jaga.

49



Dalam kegairahan kita untuk
menjaga kelestarian kebudayaan
warisan kita, kita biasanya sampai
kepada suatu pemikiran yang sebe-
narnya antiperkembangan dan per-
ubahan. Kita lupa bahawa apa yang
kita warisi adalah sesuatu yang ter-
bentuk dari zaman dan akan meng-
alami perubahan sesuai dengan
perubahan zaman. Kalau saya per-
hatikan -baju warisan yang dipakai
oleh lelaki Minang, maka saya
sangsikan sendiri keminangannya.
Bahagian-bahagiannya dapat di-
asalkan kepada budaya lain. Ada
semacam jas, dan ini mahu tidak
mahu berhubungan dengan per-
adaban Barat. Hakikat ini menun-
jukkan cirinya yang “dimakan
zaman'', hal yang ingin kita tentang.

Warisan kita tidak mungkin ter-
lepas dari perkembangan dan per-
ubahan zaman. Dan kalau kita tidak
hati-hati, ia mungkin akan diting-
galkan zaman. la akan hilang begitu
sahaja dari peredaran. Syukur kalau
ada peninggalan fizik yang konkrit,
candi. Tetapi ia tidak lebih dari
suatu fosil yang melalui interpre-
tasi kita, kita dapat membayangkan
kehidupan masa lampau. Bukan
tidak mungkin, melalui imaginasi
kita, dengan penggunaan kemam-
puan kreatif kita secara maksimum,
kita dapat “menghidupkan” kem-
bali masa yang telah hilang itu
dalam bentuk visual dan cerita.
Dengan cara begini, suatu batu di
pantai Padang tidak pernah kehi-
langan maknanya, kerana melalui-
nya dapat kita bayangkan kehidup-
an Malin Kundang, seorang anak
vang tidak menyedari bahawa diri-
nya telah berubah dan kampung-
nya sendiri juga telah berubah. Ke-
rana dia menolak kedua perubahan
ini, atau tidak menyedari adanya
perubahan, maka ia berubah men-
jadi fosil dalam bentuk batu. la
menjadi hidup melalui ceritanya.
Tanpa cerita ia tidak lain batu yang
mati semati-matinya, meskipun kita
bermati-matian mengatakannya ti-
dak mati.

Dengan peninggalan candi kita
melihat adanya kelestarian fizik dari
suatu warisan budaya kita. Tetapi
ini tidak didukung oleh kelestarian
dari warisan yang tidak fizik kerana
telah terjadi perubahan agama.
Agama yang mendukung candi itu
telah digantikan oleh agama lain,
sehingga kehadiran candi itu anak-
ronistik dengan agama yang meng-

50

gantikannya, meskipun kita dapat
bertoleransi dengannya.

Kita tidak dapat berkata yang
sama tentang sesuatu yang tidak
fizik. la mungkin akan hilang be-
gitu sahaja dari peredaran tanpa
ada jejak konkrit yang dapat dike-
san. Tetapi kalau kita pandai, de-
ngan menggunakan daya kreatif
dan imaginatif kita dengan sebaik
mungkin, kita mungkin dapat
“menghidupkan”nya. Kita mung-
kin kehilangan kesan fiziknya, te-
tapi dapat mempertahankan keha-
diran hakikatnya yang mengatur se-
luruh mekanisme kebudayaan kita.

Hal ini hanya mungkin berhasil
dilakukan apabila ada tiga hal. Per-
tama, kesedaran kita tentang ke-
budayaan yang mesti mengalami
perubahan. Kedua, cara penerusan
tradisi itu hanya dilakukan secara
kreatif dan imaginatif. Dan ketiga,
kesanggupan pengembangan se-
suatu yang belum lagi berkembang,
sesuatu yang merupakan dasar ba-
gi unsur budaya yang ingin diper-
tahankan itu.

Hal pertama tidak perlu diterang-
kan lagi. Pendek kata, kita telah ber-
sedia untuk perubahan kebuda-
yaan yang dikuasai oleh mekanisme
yang menguasai geraknya. Hanya
dengan cara ini kita mungkin mene-
rima unsur kedua, kerana unsur
kedua akan membawa perubahan
kepada kebudayaan itu sendiri. Te-
tapi perubahan itu berlaku dengan
penggunaan sepenuhnya daya krea-
tif dan imaginatif yang kita punyai,
sehingga kita mengambil peranan
penting dalam perubahannya, dan
tidak hanya merupakan pewaris
yang pasif dari tradisi budaya kita.
Kita adalah pewaris yang aktif yang
dengan sedar merubahnya sehing-
ga ia tidak akan anakronistik de-
ngan kehidupan hariini. Malahania
adalah hasil dari kehidupan hari ini,
tetapi tetap dapat menjaga hubung-
an dengan warisan yang kita terima
dari nenek moyang kita. Tetapi
untuk memungkinkan hal ini diper-
lukan unsur ketiga. Kita hanya
mungkin mengembangkan sesuatu
dari sesuatu yang belum lagi ber-
bentuk tetap, atau pada waktu ia
belum lagi berkembang. Hal ini
akan saya terangkan lebih lanjut.

Pepatah kita mengatakan ‘mem-
bentuk sesuatu mesti dari rebung
kerana betung tidak mungkin di-
bentuk lagi'. Kita mesti mengguna-
kan prinsip yang sama dengan pe-

patah ini. Kita tidak mungkin mem-
bentuk sesuatu dari sesuatu yang
telah berkembang mengambil ben-
tuk tertentu yang definitif. Kita ti-
dak mungkin mengembangkan se-
suatu dari puisi tembang Jawa yang
telah mengambil bentuk yang defi-
nitif dengan guru lagu dan guru
wilangannya. Telah ada sistema-
tik tertentu tentang dandanggula,
sinom, pucung dan sebagainya.
Malah telah ada untuk keperluan
apa suatu bentuk tertentu diguna-
kan. Untuk suasana percintaan di-
gunakan bentuk puisi tembang
tertentu. Kalau mahu dikembang-
kan juga sesuatu darinya, maka
yang akan ada ialah penciptaan se-
suatu yang lain sama sekali.

Tetapi tidak demikian halnya de-
ngan pantun, yang bersamaan
dengan parikan pada kesusasteraan
Jawa, yang merupakan bahagian
dari sastera rakyat. Meskipun ada
“bentuk’nya, tetapi bentuk itu ti-
dak definitif. Dengan begitu, ia
mungkin sahaja dikembangkan. la
dapat dikembangkan menjadi syair.
Atau ia dikembangkan sesuai de-
ngan perlakuan yang dilakukan
oleh penulis-penulis dalam tahun
20-an. Dan sampaikini masih dapat
kita kesan penciptaan puisi dengan
prinsip pantun, tanpa ia mengambil
bentuk pantun. Dengan begitu,
pantun terus hidup. Tidak demikian
halnya dengan soneta yang dikata-
kan digunakan kerana adanya per-
samaannya dengan pantun. la telah
mati kerana ia mulai mengambil
bentuk yang definitif.

Dengan alasan yang sama dapat
difahami mengapa mantera dapat
digunakan untuk kepentingan puisi
moden. Mantera dapat dikatakan
suatu bentuk puisi tanpa bentuk.
Tidak ada bentuk yang definitif ten-
tang mantera, meskipun orang de-
ngan cepat dapat mengenal suatu
bentuk puisi sebagai suatu mante-
ra. Yang ada pada mantera hanya-
lah hakikat-hakikat yang dasar, dan
ini memberikan kebebasan kepada
seorang penyair untuk mengolah-
nya lebih lanjut dengan mengguna-
kan daya kreatif dan imaginatif
yang ada dalam dirinya. Dalam
pengembangan ini, mungkin sahaja
ia akan kehilangan ciri fizikal man-
tera, sehingga kita tidak lagi cepat
mengenalnya sebagai mantera. Te-
tapi dengan penggunaan daya
kreatif dan imaginatif kita, kita
kembali akan mengenal ciri man-

DEWAN BUDAYA



tera yang ada dalam dirinya.

Begnulah, sesuatu yang dapat
dikembangkan adalah sesuatu yang
“sederhana’”, belum lagi berkem-
bang. dan dengan mengembang-
kan hakikat, essence. yang ada
dalam dirinya, dan bukan mengem-
bangkan unsur bentuknya. Barang-
kali hal ini mungkin dapat saya
ilustrasikan tentang bagaimana kita
dapat mengembangkan sesuatu
dan hakikat yang ada pada randai
untuk kepentingan teater/drama
yang kita ben atnibut moden. Untuk
kepentingan ini akan saya berikan
unsur-unsur yang dapat saya lihat
sebagal hakikat pada randal dan
teater.

Randai

|) suatu drama naratif.

i) dipertunjukkan pada seba-
rang "'pentas’” dengan pelaku
yang hanya bergerak dalam
pentas, dan tidak mungkin ke-
luar pentas.

i) sebenarnya ia tidak ada pe-
laku, yang ada hanya pen-
cerita, Namun begitu, mung-
kin sahaja ada seseorang yang
memainkan peranan seorang
tokoh. Tetapi sehabis "me-
mainkan’ peranan itu, ia kem-
bali menjadi soerang pemain
randai.

iv) randai pada dasarnya adalah
suatu pertunjukan drama de-
ngan menggunakan lagu ter-
tentu dan gerak tertentu yang
berhubungan dengan tari,
lebih tepat dengan pencak
silat.

v) pemain randai bergerak dan
membentuk lingkaran, de-
ngan arah jarum jam lebih
utama, sedangkan arah seba-
liknya bertugas untuk jadi
variasi,

Teater

i) suatu drama yang dramatis,
ertinya suatu peranan dila-
konkan oleh seorang pemain
tertentu, sehingga kehadiran-
nya di pentas ditentukan se-
penuhnya oleh peranan yang
dilakankannya itu.

iiydrama dipertunjukkan pada
suatu pentas tertentu, dengan
pelaku keluar masuk pentas
sesual dengan peranan yang
dilakankannya.

iii) ada pelaku tertentu, sehingga

FEBRUARI 1987

bila ia mati, sesuai dengan pe-
ranannya, la mesti “keluar”
pentas.

iv) teater pada dasarnya pertun-
|ukan drama yang terutama
menggunakan unsur dialog/-
konversasi, dengan gerak
yang disesuaikan dengan pe-
ranan yang ditentukan oleh
skrip.

v) tidak ada gerak tertentu, se-
hingga pada dasarnya boleh
bergerak ke mana saja.

Persoalan kita kini ialah bagai-
mana menggunakan randai untuk
kepentingan drama/teater, sehing-
ga randai yang tradisional itu dapat
dibawa ke dunia moden.

Kita mula dengan hakikat randai
yang naratif. Ini mahu tidak mahu
dapat membawa kita drama epik
yang kini dianggap sebagai ben-
tuk drama moden yang diasosiasi-
kan dengan Bertol Brecht. Dengan
begitu, randai sudah menyediakan
wadah untuk perkembangan drama
moden, tanpa kita perlu “belajar
sangat banyak” dari Brecht, yang
sebenarnya juga bertolak dari
drama Timur, seandainya perten-
tangan timur dan barat masih da-
pat kita gunakan

Dengan pentas yang tidak beru-
bah, tanpa ada pelaku yang keluar
masuk pentas, maka ini juga dapat
kita manfaatkan bagi perkembang-
an drama. Di samping kita punya
kesatuan pentas yang tidak ada
pada drama (Barat) yang tradisio-
nal, kita juga dapat mengeksploit
kesatuan pentas ini. Sutradara da-
pat kita masukkan ke dalam pentas
dan mungkin bertindak sebagai
jenang, dalang dan sebagainya. la
akan memberikan perintah lang-
sung dalam pentas itu. Misalnya
ada peserta yang sesudah memain-
kan suatu peranan — peranan itu
mati — tetapi ia tetap mati, maka da-
lang dapat memerintahkannya un-
tuk kembali mengambil peranan
dalam pertunjukan selanjutnya.
Mungkin sahaja akan dikatakan-
nya hal-hal sebagai berikut:

Kamu mesti hidup lagi dan mesti ambil
bahagian dalam pertunjukan selanjutnya
Ini bukan pertunjukan drama di mana
orang mati selamanya:

Ucapan ini pasti akan memberi-
kan beberapa kesan yang tidak
terduga. la mungkin menimbulkan

alienation effect, sehingga penon-
ton bertanya apakah ia berhadapan
dengan drama atau kehidupan
nyata. Atau mungkin ada berbagai
kemungkinan kesan lainnya yang
akan terlampau luas kalau dibicara-
kan di sini.

Begitulah, berbagal kemungkin-
an pertunjukan drama dapat dikem-
bangkan dari unsur kedua dan ke-
tiga randai yang dinyatakan di atas.
Hal yang sama juga dapat dilaku-
kan terhadap unsur keempat dan
kelima.

Kita boleh mengatur gerak dalam
drama kita. Kalau dalam randai ada
gerak-gerak tertentu, maka dalam
pertunjukan drama kita adakan juga
gerak tertentu. Misalnya setiap
“pelaku’ akan punya gerak terten-
tu. Dan ini pasti akan memberikan
kesan tertentu kepada penonton.
Dan ini juga akan menolong pe-
nyampaian makna drama itu.

Randai pada dasarnya menggu-
nakan denah lingkaran dengan ge-
rak yang selalu membentuk ling-
karan. Drama pada dasarnya ialah
suatu segi empat tanpa ada gerak
tertentu. “Penggabungan’’ antara
drama dan randai akan mungkin
menghasilkan denah dan gerak ter-
tentu, iaitu;

i) penggunaan denah drama, ia-
itu denah empat segi.

i) pemasukan berbagai gerak.
Mungkin dimasukkan gerak
randai, dengan pelaku yang
bergerak menurut lingkaran,
arah jarum jam dan lawan
Jarum jam. Atau mungkin di-
perkenalkan gerak lain yang
berhubungan dengan mata
angin, Dan gerak yang diberi-
kan kepada seseorang boleh
menentukan peranannya. Atau
setiap orang dapat melakukan
gerak tertentu, dan setiap
gerak tertentu berhubungan
dengan suatu dunia tertentu
dengan ciri-cirinya sendiri,

Dengan begitu, dengan "meng-
gabungkan gerak drama moden
dan gerak randai yang tradisional,
kita akan dapat melihat berbagai
kemungkinan yang selama ini
mungkin tidak kita sedari. Dan ini
hanya dapat dilakukan dengan
penggalian tradisi secara kreatif dan
imaginatif. Ini akan menyebabkan
budaya tradisi kita punya hak hidup
dalam dunia kini. la tidak lagi ber-
sifat anakronistik yang disebabkan

51



oleh nostalgia kita dan ketakutan
kita akan kehilangan kebudayaan
tradisi kita. Kita tidak dapat mene-
rima kebudayaan yang telah ber-
ubah sehingga kita terpaksa meno-
lak kebudayaan yang pada hakikat-
nya akan selalu berubah.

Begitulah, dengan keterangan
tadi, penggalian kembali tradisi ti-
dak bererti sesuatu yang anakraonis-
tik. Tentu sahaja ini mesti dipenuhi
oleh syarat-syarat tertentu, iaitu
mesti ada penggalian yang kreatif
dan imaginatif. Dengan begitu, ti-
dak mesti ada kontradiksi antara
maden dan tradisi. Ini mungkin
akan lebih jelas pada pembicaraan
berikut ini.

Dalam perkembangan teori kini,
ada tiga teori yang memegang
peranan penting. la bermula de-
ngan strukturalisme untuk kemu-
dian berkembang kepada dekon-
struksionisme dan semiotik. Dan
saya dengan mudah dapat mema-
hami hakikat ketiga teori itu kerana
kebiasaan yang ada dalam budaya
Minangkabau sangat memudahkan
saya untuk memahaminya.

Dalam masyarakat Minangka-
bau, persoalan hubungan meme-
gang peranan yang sangat penting.
Setiap kelakuan kita ditentukan
oleh hubungan kita dengan orang-
orang tertentu. Dan kerana pen-
tingnya hubungan ini, maka bila
kita bertemu sesearang kita selalu
berusaha untuk mencari hubungan

kita dengannya. Dan dalam struk-
turalisme, persoalan hubungan
adalah hal yang hakiki. Malahan
persoalan hubungan yang meng-
hubungkan strukturalisme biasa
dengan strukturalisme genetik,
padahal ada dua perbezaan utama
antara keduanya. Dengan dasar
hubungan yang saya punyai, saya
dapat mengembangkan konsep hu-
bungan itu, hingga melampaui ba-
tas-batas yang pernah dikemuka-
kan sebelumnya.

Dalam masyarakat Minangka-
bau, konsep ‘alam takambang jadi
guru’ telah dilembagakan sebagai
mekanisme budaya Minang - pada
budaya lain ia tidak dilembagakan
meskipun mungkin menggunakan
konsep yang sama. Ini memudah-
kan saya untuk menerima semiotik,
yang mempelajari tanda. Makna
dari suatu tanda diberikan oleh bu-
dayanya sendiri, alamnya sendiri,
dan bukan sesuatu yang diberikan
oleh dunia luar. Dengan menge-
tahui sistem “alam’ dan budaya
(dalam alam takambang jadi guru)
kita akan dapat memberikan makna
tentang sesuatu yang berupa tanda.

Dalam kebiasaan orang Minang-
kabau, permainan kata memegang
peranan penting. la suka sekali
mempermainkan suatu kata, se-
hingga erti suatu kata lan dari apa
yang ingin dinyatakan pengucap-
nya. Atau lari dari apa yang biasa
dapat difahamkan orang. Seandai-

nya ada ‘'bulek kato dek sapakek’,
maka ini mungkin punya makna
vang berbeza dari yang biasa
mungkin difahami orang. Kita biasa-
nya mungkin akan mengatakan
‘pentingnya kesepakatan’ yang me-
niadakan kepelbagaian pendapat.
Tetapi ia mungkin juga diertikan
sebagal kehadiran kepelbagaian
pendapat yang diakui hak hidup-
nya. Hanya untuk suatu kepenting-
an tertentu ia akan menyatu kepada
suatu fikiran tertentu. Hakikat inter-
pretasi seperti ini adalah hakikat
yang juga ada pada dekonstruksio-
nisme, yang selalu menyadarkan
akan adanya berbagai kemungkin-
an makna, dan tidak ada apa yang
disebut sebagai menosemi. Semua-
nya adalah polisemi, malah mung-
kin sesuatu yang ambiguous, se-
hingga beberapa makna yang ber-
beza tidak mungkin dipisahkan.
Dengan keterangan di atas, ter-
lihat bagaimana kebiasaan yang
ada dalam masyarakat Minangka-
bau memudahkan saya memahami
fenomena yang ada dalam teori
moden. Dengan begitu, unsur
budaya Minangkabau tidak sesuatu
yang bertentangan dengan dunia
moden, namun memang mungkin
kita lupakan kalau kita lupa melihat
budaya kita dengan cara yang krea-
tif dan imaginatif. Dan inilah inti
pembicaraan pendek saya kali ini.
Dengan begini, saya tutup obrolan
saya. [ |

52

DEWAN BUDAYA



