A\

%

SEMINAR TERTUTUP
. PEMANTAPAN NILAI ISLAM
DALAM SISTEM ADAT PERPATIH

KERTAS KERJA 1

FLEKSIBILITI ADAT PERPATIH
DALAM PROSES ISLAMISASI

Oleh
Profesor Sidiq Fadbil

Jabatan Persuratan Melayu
Universiti Kebangsaan Malaysia

Pada
24hb. - 25hb. November 1997

Anjuran

JABATAN MUFTI KERAJAAN NEGERI
dengan kerjasama
MAJLIS AGAMA ISLAM NEGERI SEMBILAN

A3




ISLAMISASI BUDAYA PRIBUMI : MENINJAU PENGALAMAN MINANGKABAU

Oleh : Siddiq Fadzil

Pendahuluan

Islam di Alam Melayu mempunyai sejarah dan wajah yang unik dan menarik. Ia hadir di
rantau ini dalam situasi persaingan antara agama, pertandingan antara tamadun, lalu muncul sebagai
pemenangnya. Dalam perkembangan pesatnya di sepanjang abad-abad 13-16M ia hampir menyapu
bersih seluruh daerah Melayu, daratan dan kepulauannya. Agama Islam dan kebudayaannya
menyerap dan menyatu dengan Melayu sehingga menjadi ciri penentu definisi bangsa ini. Dalam
sejarah perjuangan menentang kolonialisme Barat di dunia Islam, rantau Melayu (Melaka) merupakan
daerah Islam pertama (1511M) melancarkan perang bersenjata. Seterusnya umat Melayu jugalah
(bangsa Moro di Filipina Selatan) pemegang rekod sejarah perang anti penjajahan yang terpanjang,
Di waktu yang sama, apabila daerah ini dibanjiri kaum imigran dari pelbagai agama dan budaya, 1a
menyerlah pula sebagai daerah Islam yang mempunyai semangat toleransi (antara agama) yang

paling tinggl.

Kejayaan Islam seperti yang dicatatkan di atas, jelas amart terkait dengan kebijaksanaan
strategi pendakwahan di Alam Melayu. Perkembangan Islam di daerah ini bermula agak lewar
(abad 13M). Ketika itu sudah wujud budaya dan tamadun peribumi yang mengakar kuat dalam
kehidupan rakyat. Namun proses Islamisasi tetap berlaku secara halus (subtle) dan beransur-ansur
(gradual). Dengan demikian rakyat pribumi menerima Islam dengan rela, tanpa merasa dipaksa

meninggalkan budaya warisan mereka, ranpa merasa didera agar berubah serta-merta.

Menerusi pendekatan tersebut orang Jawa tidak merasa dipaksa membuang tamadun warisan
Hindu-Buddha-Kejawen yang sangat mereka banggakan itu. Demikian pula orang Minangkabau
tidak merasa dipaksa meninggalkan budaya adat Perpatih mereka. Apa yang berlaku dalam proses
pendakwahan bukanlah pembentrasan yang drastik dan radikal, tetapi penerapan worldview, prinsip,
nilai dan nafas keislaman ke dalam budaya peribumi Melayu. Proses ini memang memakan masa,
tetapi hasilnya cukup mendalam dan merata sehingga akhirnya terlaksana transformasi budaya
yang sempurna. Hari ini kebudayaan Melayu sudah menjadi kebudayaan Islam. dan rantau Melayu

pula merupakan salah satu zon kebudayaan Islam.

Memang Islam tidak bermaksud menghapuskan segala yang bersifat kebudayaan peribumi.
Tidak semua unsur budaya peribumi itu negatif, malah sebaliknya banyak yang positif. Dalam hal-
hal keduniaan Islam mengamalkan prinsip yang tersebut al-bara’at al-asliyyah atau al-ibahat al-

asliyyah yang membawa maksud bahawa semuanya dibolehkan, kecuali yang dilarang,.



Islamisasi Adat Perpatih

Dengan sikap dan semangat sedemikian itulah Islam menangani adat Perpatih. Adat yang
telah lama berperanan mengatur kehidupan masyarakat Minangkabau itu tidak dihapuskan secara
total, tanpa saring, tanpa tapis. la hanya diberi orientasi baru dan modifikas; seperlunya untuk
disesuaikan dengan Islam. Dengan demikian adat yang tadinya berprinsip adat bersendi alur dengan

patut mengalami Islamisasi lalu menjadi:

Adat bersendi syara’
syara’ bersendi kitabullah.

Syara’ , mengata, adat memakai

Gandingan syara’ dengan adat yang harmonis itulah yang melahirkan kata- kata, syara’ nan
lazim, adat nan kawi. Maksudnya bahawa manusia Minang harus hidup berlandaskan syara’ yang
mest1 dihayati di samping adat yang diperkuat dengan muafakat. Mereka yang mengenepikan prinsip
tersebut dalam masyarakat Minang disebut orang yang berkitabullah di lengan, iaitu orang yang

tudak memakai hukum syara’ dan hukum adar, sebaliknya hanya memakai lengan, memaksakan
kemahuannya dengan kekerasan. (Dada Meuraxa, 1974, 427-428).

Proses penyesuaian adat dengan syara’ itu telah berlangsung terus-menerus sehingga
berhujung kepada pengenalpastian apa yang tersebut sebagai adat Islamiah dan adat jahiliah.
Umumnya unsur-unsur adat yang bertentangan dengan Islam - yang disebut adat jahiliah itu - telah
ditinggalkan. Bagaimanapun hingga ke waktu akhir-akhir ini masih tersisa unsur-unsur yang belum
jelas dan masih diperdebatkan. Ini termasuklah kedudukan Harato Pusako atau Pusaka Tinggi

yang cara menurunannya tidak berdasarkan hukum fara’idh.

Isu Pusaka Tinggi

Yang disebut Pusaka Tinggi dalam adat Perpatih ialah harta (berupa hutan,.tanah, sawah,
ladang) yang diwarisi turun-temurun, dari ninik turun ke mamak dan dari mamak turun ke

kemenakan sebagaimana yang terumus dalam petitih:

Birik-birik tabang kasawah,
dar1 sawah tabang kahalaman,
patah sayok tabang beranti,

Basuo ditanah baro.

Dari ninik turun kemamak,
dari mamak turun kakamanakan,
patah tumbueh hilang baganti,

pusako tatap baitu djuo.



Ladang nan babintalak,

sawah nan bapamatang.

Pusaka Tinggi yang didapat dengan tembilang besi (Pusaka Rendah didapat dengan tembilang
emas) ini tidak boleh dijualbeli atau digadaikan sebagaimana yang ditetapkan oleh adat sebagai
harta yang dijual udak dimakan bels, digadai udak dimakan sando. Bagaimanapun ada empat keadaan

yang membolehkan ketetapan tersebut dilonggarkan:

Mayat tabujue ditangah rumabh,
gadih gadang tak balaki,
rumah gadang katirisan,

mambangkik batang taradam.

Pusaka jenis inilah yang sering dipermasalahkan kerana memang selamanya 1a udak
diwariskan mengikut hukum fara’idh. Ulama yang berpendirian keras menganggapnya sebagai
harta shubhah yang perlu dihindari. Kerana tidak senang dengan sistem adat sperti itulah sebilangan
ulama anak Minang lebih suka menetap diluar dan tidak mahu pulang ke negeri tumpah darah
mereka. Demikianlah sikap yang diperlihatkan oleh Syeikh Ahmad Khatib yang menetap di Makkah,
Haji Agus Salim yang lebih banyak berada diluar Miangkabau dan Syeikh Tahir Jalaluddin yang
memilith Tanah Melayu sebagai pusat gerakannya. (Deliar Noer, 1973, 19).

Bagaimanapun isu Pusaka Tinggl in1 udak boleh disimpulkan secara simplistik sebagai
pertentangan adat dengan syara’. Kerana itu para ulama Minang sendiri tidak sekata. Dalam kaitan
ini Hamka mencatatkan bahawa ulama-ulama yang menjadi tokoh penting Perang Padri (perang
membanteras saki-baki adat Jahiliah di Minangkabau) seperti Haj: Miskin, atau Hajt Abdul Rahman
Piobang, atau Tuanku Lintau udak menjadikan Pusaka Tinggi sebagai sasaran. Demikian juga
halnya dengan Tuanku Nan Renceh, tokoh Padri yang terkenal radikal itu.

Seterusnya Hamka menyebut pula tentang pendirian ayahnya (Haji Abdul Karim Amrullah)
yang juga terkenal dengan kepeloporannya dalam gerakan menentang unsur-unsur adat yang
bertentangan dengan Islam. Bagaimanpun yang beliau tentang adalah “dongeng-dongeng khayal
yang tidak ilmiah” yang banyak terkandung dalam Tambo-Tambo Minangkabau. Juga amalan
mewariskan Harta Pencaharian kepada kemenakan. Tetapi sistem penurunan harta Pusaka Tinggi

tidak disinggungnya. (Mochtar Naim, 1968, 33).

Ternyata dalam isu ini beliau tidak sependapat dengan gurunya, Syeikh Ahmad Khaub
yang mensifatkan harta yang diperoleh menerusi sistem pewarisan secara adat itu sebagai harta
shubahat, malah sebagai hasil perampasan, pencabulan hak anak yatim dengan segala implikasinya.
Pelakunya dianggap fasiq, tidak boleh menjad: saksi nikah, oleh 1tu nikah yang disaksikan ndak
sah dan perlu diulangi. la harus bertaubat. Jika tidak, akan menjadi murtad, terkeluar dari umat
dan tidak berhak dimakamkan secara Islam. (Shrieke, B.J.O., 1973, 36). Sebaliknya Haji Abdul
Karim Amrulllah menfarwakan bahawa harta pusaka Tinggi adalah “sebagai wakaf juga atau sebagai
harta musabalah yang pernah dilakukan Umar bin Khattab pada hartanya sendiri di Khaybar, yang

boleh diambil isinya tetapi tidak boleh ditasarrufkan tanahnya”. Fatwa tersebut didasarkannya

-3 -



kepada kaedah usul, al-adah muhakkamah, wa al-urf qadhin - adat diperkukuh, tradisi berlaku.
(Mochtar Naim, 33).

Syeikh Ahmad Khatb tidak membezakan diantara Harato Pencaharian dengan Harato
Pusako. Baginya kedua-duanya harus ditundukkan kepada hukum fara’idh. Tetapi murid-murid
beliau menyedari perbezaannya. Kerana itu mereka akur dengan ketetapan bahawa Harato
Pencaharian harus diperturunkan mengikut hukum fara'idh apabila pemiliknya meninggal dunia.
Tetapi Harato Pusako sebagai harta milik suku tidak boleh difara’idhkan apabila berlaku kematian,
kerana yang mati adalah individu yang bukan pemiliknya. Suku yang menjadi pemilik harta itu
masih tetap hidup. Dengan demikian sebagaimana yang dicatat oleh Deliar Noer, Harato Pusako
seharusnya dianggap sebagar wakaf suku. Untuk jenis wakaf seperti itu mereka cipta istilah baru
Harato Musabalah (Deliar Noer, 218-219).

Mengaplikasikan sistem fara’idh ke atas harta Pusaka Tinggi ternyata tidak mudah. Harta
yang telah dipusakai turun-temurun itu sudah tudak dapar dikesan asal-usul pemilik sebenarnya.
Menyedari kekusutan punca pusaka sekemikian itu, Prof. Dr. Hazairin S.H., seorang ahli bidang
hukum Islam yang terkenal itu menyimpulkan bahawa 1a uidak dapat diurus dengan hukum Islam
lagi. Dengan demikian beliau menyarankan, “Biarlah tetap dikungkung oleh adat. Pakailah secara
sistem Minangkabau. Jalankanlah!”. (Mochtar Naim 1968, 195). Beliau akur dengan ketetapan
Kongres Bukittinggi 1952 bahawa Harato Pencaharian diwariskan mengikut hukum fara’idh,

manakala Harato Pusako kekal dipusakai secara adat.

Cara pembahagian Pusaka Tinggi dalam sistem adat itu memang ada kejanggalannya. Tetapi
menundukkannya kepada sistem fara’idh udak pula menjadikannya Islamik, malah mungkin lebih
tidak Islamik. Memfara’idhkan harta yang bukan milik mutlak st mati adalah bertentangan dengan
syara’. Kerana 1tu pendirian para ulama yang bersetuju mengekalkan sisitem adat tersebut memang
dapat difahami. Namun mereka tetap merasa dituntut memberikan justifikasi syara’nya. Mungkin
dalam rangka inilah ada di kalangan mereka yang bersandar kepada prinsip "uruf sebagai sumber
hukum. Yang dimaksudkan dengan uruf seperti yang diungkapkan oleh Hasbi Asy Shiddieqy ialah
adat kebiasaan yang dipandang baik oleh akal dan diterima oleh tabiat manusia yang waras.
Menurutnya syart’at Islam mengakui 'uruf sebagai sumber hukum kerana menyedari kenyataan
bahawa adat kebiasaan telah memainkan peranan penting dalam mengatur lalulintas hubungan dan
terub sosial di kalangan anggota masyarakar. Adat kebiasaan telah berkedudukan pula sebagai hukum
yang tidak tertulis dan dipatuhi kerana dirasakan sesuai dengan rasa kesadarn hukum mereka. Adat
kebiasaan yang telah menjadi tradisi yang menyatu dengan denyut kehidupan masyarakat memang
sukar dirubah. Kerana itu hal-hal yang tidak bertentangan dengan prinsip akidah dan tidak pula
bertentangan dengan rasa keadilan dan perikemanusiaan, syari’at Islam bukan sahaja membiarkan

hukum adat berlangsung terus, malah menempatkannya dalam kerangka hukum Islam itu sendiri.
(Nourouzaman Shiddiqi 1997, 122-123).

Memasukkan Pusaka Tinggl ke dalam kategori wakaf merupakan cara penyelesaian yang
mendapat dukungan agak meluas di kalangan ulama Minang. Namun dalam kaitan ini mereka juga
amat menyedari masalah-masalahnya; terutama dari segi memenuhi persyaratan wakaf - pewakafnya,

barang yang diwakafkan dan pihak yang menerima wakaf. Dua syarat yang terkemudian itu mungkin

-4 -



memudah memenuhinya. Barang yang diwakafkan jelas (misalnya tanah), yang menerima wakat
juga jelas (kerabat suku), tetapi siapa pula yang mewakafkannya? Yang ada hanya penjaga atau
pengurusnya dan bukan pemiliknya. Bagaimanapun ada yang telah cuba memecahkan kebuntuan
tersebut, seperti Yahya S.H., seorang ahli hukum yang berpendapar, “Harta pusaka tinggi juga
dapat diwakafkan arau dihibahkan asal seluruh ahli waris dan ekor waris menyerujuinya.” (Mochrtar
Naim, 87). Andainya formula tersebut dapat diterima pada dasarnya, namun pada tahap

pelaksanaannya mungkin masih ada kesulitannya.

Mungkin kerana menyedari masalah-masalah seperti itu, di samping mengakui uniknya
‘uruf sistem adat tersebur, maka mereka ciptakan istilah baru Harato Musabalah, suatu variasi
walkaf tersendiri, sejenis wakaf suku. Bagaimanapun apabila Harato Musabalah ini diqiyaskan dengan
tanah Umar di Khaybar, timbul pula masalah ketepatan perbandingan tersebut. Tanah yang
dimaksudkan itu jelas pemiliknya, iaitu "Umar sendiri. Dengan demikian 1a memang berhak secara
syara’ mewakafkannya. Sebaliknya dalam konteks Harato Musabalah soal pemuilik sebenar itulah

yang tidak jelas.

Di sepanjang sejarah perkembangan dialog syara’ dan adat di Minangkabau memang terdapat
babak-babak tegang dan emosional. Namun pada umumnya semangat lapang dada dan kesalingan
di antara kedua pihak jelas lebih kuat. Sementara di pithak pemilihara adat ada kesediaan untuk
memenuhi prinsip syara’ mangato, adat mamakai, di pthak agamawan pula ada kesediaan untuk
turut memelihara adat. Sikap para agamawan bukan memusuhi adat, tetapt mengislamkannya dan
seterusnya melestarikannya. Semangat sedemikian itulah yang tampak pada tokok-tokoh sepert
Natsir dan Hamka. Dalam makalah berjudul, “Percaturan adat dan agama” yang ditulisnya pada
tahun 1939, M. Natsir menyokong pendirian Persatuan Tarbiah Islamiah yang hanya meminta
supaya Harato Pencaharian sahaja diwariskan mengikut undang-undang fara’idh, sedang harta pusaka

yang bukan Harato Pencaharian “tidak dijadikan urusan”.

Mengenai Harato Pusako, M. Natsir memberikan formula pengislamannya melalui dua
cara. Pertama, dengan wasiat sebagaimana yang diperuntukkan oleh syara’ bahawa setiap orang
Islam boleh mewasiatkan tidak lebih sepertiga daripada hartanya kepada sesiapa yang
dikehendakinya. Kedua, dengan memberikan habuan sekadarnya kepada kerabat yang hadir sewaktu
pembahagian harta pusaka sebagaimana yang disarankan dalam Al-Qur’an (al-Nisa:8). Jalan keluar
yang disarankan oleh M. Natsir itu bukan sahaja menjadikan Harato Pusako itu Islamik, malah

memungkinkannya terus berkembang. Katanya,

jikalau hendak memperbesarkan harta “pusaka yang kaw1” - yang
memang buat orang Minangkabau besar juga manfaatnya sebagai
ondersteuningsfonds bagi pamili, bila dapat diatur dengan baik dan
adil - ada cukup terbuka jalan dengan jalan wasiat. Dengan ini waris
dapat dijawat, pusaka dapat ditolong. Dengan cara yang baik
sepanjang adat, halal pula sepanjang syara’. Dan tdak pula
menganiaya anak yatim yang kematian bapa......!

(M.Natsir, 1973, 169-183)



Dua jalan keluar yang disebut oleh M. Natsir itu (wasiat dan pemberian kepada kerabat yang hadir
ketika pembahaian pusaka) mungkin bermaksud untuk diaplikasikan dalam konteks mewariskan
harta pusaka kepada kemenakan. Dengan demikian kemenakan tetap mendapat habuan (sebagaimana
dalam sistemn adat) tetapi tidak sebagai pewaris. Yang berhak menerima pusaka secara syara’ sebagai
pewaris yang sah adalah anak-anak dan mereka yang sudah ditetapkan dalam hukum fara’idh.

Dengan formula ini terlaksanalah aturan adat “anak dipangku, kemenakan dibimbing”.

Sementara itu Hamka dalam kertas kerjanya, “Adat Minangkabau dan Harta Pusakanya”
yang dibentangkan Seminar Hukum Adat Minangkabau pada tahun 1968, menyatakan bahawa
kaum ulama telah memberikan sumbangan dalam mempertahan harta pusaka dengan menila
kembali empat syarat yang membolehkan harta pusaka dijual atau digadatkan. Dengan memfarwakan
pengharaman mengadakan jamuan (kenduri ) di rumah orang kematian (yang biasanya dilakukan
apabila ninik-mamak meninggal dunia) dan dengan melarang berbelanja besar di luar kemampuan
untuk walimah, harta pusaka dapat diselamatkan dari terjual atau tergadai. Hamka lalu

menyimpulkan, “bahawa kedatangan Islam bukanlah memperlemah adat, tetapi memperkuatnya”.
(Mochtar Naim, 34).

Kemungkinan-kemungkinan Masa Depan

Demikian berlalunya suatu pengalaman, terujinya kelangsungan adat apabila bertembung
dengan Islam, selamatnya adat apabila ia bersedia menyesuaikan diri dengan kehendak syara’. Dengan
masa yang terus beredar dan perubahan yang terus berlaku, ketahanan adar dan kesanggupannya
menyesuaikan diri akan terus diuji. Ada yang meramalkan bahawa harato pusako akan semakin
mengecil kerana tanah akan semakin mengurang sedang manusia akan semakin bertambah. Selain
itu semakin ramai pula yang hanya mengamalkan hukum fara’idh sahaja dan tidak lagi menyumbang

kepada Harato Pusako.

Ramalan tersebut mungkin ada kebenarannya. Michael G. Peletz yang membuart kajian di
daerah Rembau, Negeri Sembilan (Disember 1978 - Mei 1980) mendapati wujudnya fenomena

semakin mengurangnya tanah pesaka di daerah tersebur. Katanya,

Thus for the past fifty or so years most of the acreage acquired by
the joint efforts of spouses during the course of their marriages
(that is carian laki-bini) has not been accorded the status of tanah
pesaka upon the transmission of the property to the couple’s chil-
dren and later their grandchildren and, as such, has not become
clan property. Prior to the 1920s, by way of contrast, a married
couple’s carian laki-bini automatically became controlled tanah
pesaka as soon as their grandchildren, if not their own offspring,
inherited it. Moreover, even if the land was not yet classed as tanah
pesaka it was inevitably awarded to female issue. Since that time,
however, there have been relatively few instances of carian laki-
bini becoming tanah pesaka. Due to this trend and to the related

fact that greater attention has been devoted in recent decades to

-6 -



the specifics of Islamic inheritance laws, males during the course of
the past half century have received land which they would have

been barred from inheriting under more traditional circumstances.

ooooooooo

Moreover, due to shifts in the categorization and registration of
property only 24.7% of all Malay-held land in Rembau and a mere
11.2% of the most valuable acreage - rubber holdings - are desig-
nated as tanah pesaka. Stated briefly, only a fraction of villagers’
most productive land is vested in the clan and held as a function of
corporate kin group membership per se and the adat system has
lost much of its former role in matters of ownership, inheritance,

and other modes of property transfer. (Peletz, M.G., 1981, 36-37).

Demikian kehendak resam alam, sekali aia gadang, sakali tapian beranjak. Jika warga adat
sendir1 yang mahukan perubahan kerana memang ada justifikasi yang sah untuk berubah, maka
tidak siapapun yang dapat menghalanginya. Kedudukan tanah pesaka seterusnya akan ditentukan
dalam sejarah. Yang menjadi persoalan sekarang ini ialah bagaimana memaksimumkan pemanfaatan
tanah pesaka yang masih ada, sesuai dengan kehendak syara’, undang-undang negara dan peluang-

peluang baru yang ditawarkan oleh pelbagai agensi.

Dalam rangka tersebut, harus dipastikan bahawa tidak ada tanah pesaka yang terbiar. Agama
tidak hanya datang dengan hukum fara’idh. Tetapi ia juga membawa perintah mengusahakan tanah.
Kerana itu "Umar ibn al-Khattab r.a. selaku pemerintah (Amir al-Mu’'minin) pernah bertindak
mengambil balik ranah yang gagal diusahakan oleh pemiliknya, Bilat ibn al-Harith al-Muzaniy
(meskipun tanpa kerelaan Bilal kerana ia adalah pemberian daripada Rasulullah s.a.w.). Menurut
pertimbangan "Umar r.a. pemberian yang dilakukan oleh Rasulullah s.a.w. itu adalah dengan maksud
untuk diusahakan. Kerana itu seseorang itu hanya berhak memuliki sekadar yang mampu diusahakan,
manakala selebihnya harus dibahagikan kepada orang lain. Dengan bersandarkan kepada sebuah
hadith Rasulullah s.a.w. tentang hak pemilikan yang terkait dengan pengusahaan, "Umar membuart
ketetapan, “Sesiapa yang membiarkan tanah (tanpa diusahakan) selama tiga tahun, lalu diusahakan
oleh orang lain maka ia menjadi milik pengusaha itu:. (Al-Madaniy, 1990, 174-176). Tanah dalam
konteks ini mungkin tidak sepenuhnya menyamai sifat dan ciri tanah adat. Bagaimanapun yang

perlu direnung adalah dari segi semangatnya, 1aitu pandangan berat agama terhadap tanah terbiar.

Pemugaran tanah pesaka bukan cuma dengan menambah keluasanya, yang ternyata kian
sukar. Yang lebth penting adalah peningkatan produkuvitinya dengan cara-cara yang sesuai dengan
perkembangan bidang perekonomian masa kini. Dalam kaitan inilah perlunya penyediaan pro-
gram pembangunan dan pengembangan tanah pesaka, baik oleh pihak pemerintah atau agensi-
agensi lainnya spert Bayt al-mal, Yayasan Pembangunan Ekonomi Islam Malaysia (YAPEIM) dan
sebagainya. Dengan demikian Harato Pusako dapat mengembangkan fungsi tradisionalnya secara
lebih berkesan sebagai sejenis “wakaf suku” dan dana kebajikan kerabat untuk tujuan-tujuan seperti

pembiayaan pendidikan, perubatan, kecemasan dan sebagainya.



Penutup

Daya tahan sesuatu adat budaya sehingga tak lakang dek paneh, rak lapuak diujan tergantung pada
kesanggupannya menyesuaikan diri dengan perubahan. Bagaimanapun perubahan tidak pula sampai

terlepas dar1 kawalan. Mungkin inilah semangat yang tersirat di sebalik perbilangan adat:

Sakali aia gadang
sakali tapian baranjak,
walaupun baranjak

dilapiak sa’alai juo.

Usang-usang dipabaharui,
lapuak-lapuak dikajangi,
nan elok dipakai,

nan buruak dibuang,

kok singkek mintak diuleh,
panjang muintak dikarek,

nan umpang mintak disisit.



Bibliografi

Abu Zahrah, al-Imam Muhammad 1972. Muhadarat fi al-Wagqf.
Kaherah: Dar al-Fikr al-Arabiy.

Al-Madaniy, Muhammad Muhammad 1990. Nazarat Fi [jtthadar al-Faruq "Umar ibn al-Khattab.
Beirut: Dar al-Nafa’is - Dar al-Fath.

Akhria Nazwar 1983. Syekh Ahmad Khatib.
Jakarta: Pustaka Panjimas.

Dada Meuraxa 1974. Sejarah Kebudayaan Sumatera.
Medan: Penerbit Firma Hasmar.

Deliar Noer 1973. The Modernist Muslim Movement in Indonesia 1900-1942.
Kuala Lumpur: Oxford Untversity Press.

Mochtar Naim ed. 1968. Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris Minangkabau.
Padang: Center for Minangkabau Studies Press.

M. Natsir 1973. Capita Selecta. Jakarta: Bulan Bintang.
Peletz, Michael G. 1981. Social History and Evolution in the Interrelationship of
Adar and Islam in Rembau, Negeri Sembilan.

Singapore: Iseas.

Shiddiqi, Nourouzzaman 1997. Figh Indonesia - Penggagas dan Gagasannya.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Schrieke, B.J.O. 1973. Pergolakan Agama di Sumatra Barat: Sebuah Sumbangan Bibliografi.
Jakarta: Bhratara.



