41765
SEMINER INTERNASIONAL KEBUDAYREN

MINANGKABAU

Dan PoTENSI ETNIK D:

ISLRM DBN BUDBYA MINHNG

Sum'u [EBUTURAN DALAM NENATEP MASH DEPHN

Bustanuddi Agus

@ & T @& louhe

SEMI-QUEV BHSRT PENDA SUMBAR UNEND

PROGRAM STUDI BAHASA, SASTRA DAN BUDAYA MINANGKABAU )
JURUSAN SASTRA DAERAH FAKULTAS SASTRA UNIVERSITAS ANDALAS
23-24 AGUSTUS 2004



ISLAM DAN BUDAYA MINANG : Suatu Kebutuhan
dalam Menatap Masa Depan

Bustanuddin Agus (dosen FISIP Universitas Andalas, Padang)
(makalah disajikan dalam seminar internasional tentang Kebudayaan Minangkabau dan
Potensi Etnik dalam Paradigma Muitietnik yang diselenggarakan oleh Jurusan Sastra Daerah
Fakultas Sastra Universitas Andalas di Padang tanggal 23-24 Agustus)

Pendahuluan

Dewasa ini tema pluralisme dan multietnik hampir mendominasi pertemuan
ilmiah bidang sosial budaya. Dengan demikian mengangkatkan kembali tema agama
dan adat tidak layak lagi dicap sebagai menegakkan benang basah. Namun sebagai
agama dan etnisitas, ia tetap saja dipandang sebelah mata, khususnya oleh yang
beragama lain dan berpandangan modemisme. Maka budaya ~ Minangkabau
(indigenous cultural herituge) dan agama sebagai kekayaan dan ciri khas masyarakat
Sumatera Barat perlu dijelaskan betapa ia tetap aktual dalam perjalanan hidup
manusia dan masyarakat modern.

Ajaran Islam adalah pandangan dan jalan hidup (philosophy and way of life)
yang diajarkan oleh Tuhan Pencipta alam dan manusia yang lebih tahu tentang
makhluk ciptaan-Nya itu sendiri. Di antara pandangan Islam terhadap manusia
sebagai ajaran (teologis) adalah bahwa manusia merupakan makhluk fisik, ruhaniah,
rasional, sosial, dan bertuhan kepada Allah. Pandangan secara teologis ini biasa saja
berbeda, bahkan berlawanan dengan Islam secara sosiologis, seperti berbagai aliran
eksklusif yang ditemukan dalam fenomena sosial dan sejarah Islam (Agus 2003).

Tetapi kalau dipelajari agama dan adat dari segi ajaran, dari segi ideal, das
sollen, segi teologis, ia sebenamya merupakan kebutuhan manusia dan penting untuk
dapat mempertahankan manusia sebagai manusia dan masyarakat yang bermakna dan
bermartabat. Tanpa ajaran Islam dan adat Minangkabau yang menekankan pentingnya
berjamaah, berkeluarga, seiya setida, dan berpedoman kepada agama, manusia
Minang bisa saja berubah menjadi ibarat pasir di tepi pantai, ibarat buih di atas air
bah, seperti hewan, bahkan lebih hina dari padanya, tidak berubah menjadi malaikat.

Makalah ini melihat agama, khususnya Islam, dan budaya Minangkabau
sebagai potensi konstruktif Islam dari segi ajaran bertujuan untuk menciptakan
“kerahmatan bagi segenap penghuni alam semesta” (Q.s. al-Anbiyak 107). Di

samping itu ia juga merupakan kebutuhan manusia.



Islam dan Budaya Minang Dalam Cita

Islam dalam makalah ini harus dibedakan antara Islam sebagai ajaran (Islam
teologis) dan Islam sebagai realita sosial (Islam sosiologis). Pembicaraan Islam dalam
cita adalah Islam sebagai ajaran dari Allah yang tidak terlalu dipengaruhi oleh
penafsiran sepihak. Islam sosiologis adalah sebenarnya adalah kondisi realita umat
Islam yang bisa dan biasa saja berbeda seperti siang dan malam dengan ajaran Islam
(Agus 2003).

Yang dimaksud dengan budaya Minangkabau dalam makalah ini adalah
pandangan hidup, nilai-nilai filosofis, aturan dan tata kehidupan bermasyarakat.
Ajaran tentang moral dan prinsip kehidupan diambil dan dikemukan dengan
mengambil perumpamazan dari gejala alam dan kehidupan. Pandangan hidup seperti
roda pedati, sekali ke atas sekali ke bawah; pakailah ilmu padi, makin berisi makin
runduk; bersifatlah mampu menyesuaikan diri di mana pun berada, tiba di kandang
kambing membebek, tiba di kandang kerbau menguek; musyawarah untuk mufakat
seperti kayu bersilang dalam tungku untuk memasak sesuatu adalah contoh
pandangan hidup dan sifat yang harus ditanamkan dalam kehidupan sehari-hari.
Dengan memperhatikan masyarakat lebah, pembagian tersebut makin jelas. Ada yang
berfungsi seperti ratu (agaknya bundo kanduang); ada yang berfungsi sebagai pekerja,
ada yang berfungsi sebagai tentara dan seterusnya. Pelajaran dari masyarakat lebah
juga selalu memberi manfaat kepada manusia, tetapi jangan diganggu. Di
Minangkabau pemahaman dan pelajaran yang diambil dari gejala alam dan kehidupan
makhluk ini dikenal dengan alam takambang jadi guru.

Alam takambang jadi guru adalah suatu metode untuk mengembangkan aturan
bermasyarakat yang sejalan dengan hukum alam dan kehidupan. Untuk memahami
gejala alam itu digunakan semua potensi yang dimiliki manusia, yaitu pengamatan
pancaindera, pemikiran otak, rasa dan hati nurani. Memberdayakan segenap potensi
yang dimiliki ini dikenal dengan raso jo pareso. Dengan demikian masyarakat
Minang tidak terjebak kepada kecenderungan memberdayakan salah satu saja potensi
tersebut.

Masyarakat Minangkabau yang adatnya dicetuskan oleh Dt. Ketumanggungan
dan Dt. Perpatih nan Sabatang tidak menolak kedatangan agama-agama besar dunia.
Sebelum Islam datang, Hindu dan Budha pernah berkembang dan menjadi pandangan
hidup dan budaya masyarakat. Diterimanya agama Hindu dan Buddha karena prinsip

sumber daya yang dimiliki dan akan diberdayakan tidak demikian kontradiktis dengan



sumber daya manusia menurut adat Minangkabau. Raso jo pareso adalah daya
spiritual dan Hindu Buddha mementingkan daya dan alam spiritual. Sopan santun dan
perilaku baik terhadap orang lain juga sama-sama mendapat perhatian dari adat
Minangkabau dan agama Hindu Buddha.

Dengan kedatangan agama Islam orang Minang juga dapat menerimanya
walaupun tradisi dan kepercayaan animisme dan adat-adat yang tidak baik yang tidak
sejalan dengan ajaran Islam, seperti menyabung ayam, berjudi, dan meminum
minumam keras tetap berlangsung. Sebenarnya perilaku menyabung ayam, judi dan
minuman keras, menurut hemat penulis, tidaklah termasuk adat Minangkabau. Itu
hanya perilaku penyimpang dari masyarakat (deviait). Akal sehat, hati nurani, rase jo
pareso, dan alam takambang mengajarkan perilaku tersebut merugikan diri sendiri
dan masyarakat. Proses Islamisasi tidak berjalan mulus. Namun “Islam sebagai
identitas etnis makin kuat, apalagi setelah Perang Paderi. Adat basandi syara’ syara’
basandi kitabullah (ABSSBK) telah menjadi identitas etnis suku Minangkabau.

Masuknya agama Islam ke Minangkabau tidak merombak semua nilai,
pandangan dan prinsip hidup masyarakat. Pandangan dan nilai luhur kehidupan tetap
dipelihara. Perilaku menyimpang memang ditentang. Islam memperkukuh prinsip
alam takabang jadi guru. Kecenderungan dalam gejala alam (yang dalam dunia
ilmiah dinamakan teori) dan hukum alam dan kehidupan manusia, oleh Islam
dinamakan sunnatullah atau ayat-ayat Allah. Kepercayaan animisme dan dinamisme
ditukar dengan kepercayaan kepada makhluk gaib seperti jin dan iblis, tetapi
semuanya itu tidak ada yang memberi manfaat dan mudharat bagi yang punya
keimanan yang kuat kepada Allah yang Maha Esa dan Maha Kuasa. Tanggung jawab
mamak kepada kemenakan diperkuat dengan tanggung jawab ayah kepada anak.
Matriarkhat Minangkabau diperkuat dan diperdalam dengan patriarkhat yang dibawa
oleh dai Islam sehingga kekerabatan dalam praktek menjurus kepada bilateral. Maka
Islam, sebagaimana juga ideologi dan budaya pendatang lainnya, mula-mula dicurigai
dan dimusuhi, kemudian ditolerir, dan akhirnya diteima dan disepakati untuk
diintegrasikan dengan adat sehingga sampai kepada adagium ABSSBK,

Adat dan budaya yang mementingkan alam takambang jadi guru serta sopan
santun sehingga orang Minang harus fahu di nan-ampek (tahu kata mendaki, kata
mendatar, kata menurun dan kata melereng) pada hakekatnya adalah pandangan
pentingnya memberdayakan pancaindera, akal, dan perasaan serta hati nurani dalam

memahami alam dan kehidupan. Pemberdayaan potensi-potensi manusia ini



diperkokoh oleh Islam, Islam menyuruh menggunakan mata, telinga dan mata hati
(quiub) scrla menyuruh menggunakan pedoman yang berupa agama dan petunjuk
Allah untuk umat manusia. Petunjuk Allah yang dinamakan agama itu mementingkan
keyakinan (iman, agidah), perilaku nyata sehari-hari (syari’ah), perasaan ruhaniah
(tasauf), dan pemahaman otak tentang segala yang dihadapi. Inilah yang dinamakan
dengan pendekatan terpadu (fauhidy) yang diajarkan oleh Islam agama Allah ini
(Agus 1993).

Pedoman dan pendekatan wahyu ini penting diperhatikan supaya sumber daya
nanusia jangan  (ergelineir kepada  yang  membinasakan  manusia  dan alam
lingkungannya, Pandangan materialisme, sckularisme, individualuisme, hedonisme
dan nihilismne dilahirkan oleh otak manusia yang tidak mau lagi memperhatikan
petunjuk wahyu dan agama, bahkan daya yang dimiliki manusia sendiri, yaitu hati
nurani dan perasaan luhur.

ABSSBK  merupakan political will yang kalau diterapkan akan punya daya
feksibilitas dan dinamis serta prinsip-prinsip yang akan menjamin eksisiensi manusia
tetap schagai manusia, yaitu makhluk yang bermoral dan religius. Pengintegrasian ini
penting diberdayakan untuk menghadapi tantangan kchidupan modern dan arus

globalisasi.

Agama dan Masyarakat Minang dalam Realita

Dewasa ini kita dapat mendefinsikan agama sebagai fenomena sosial adalah
keyakinan-keyakinan yang dianut secara fanatik (Agus 2003:68-72). Agama dan
ctnisitas, termasuk Islam dan budaya Minang, secara sosiologis, dianut secara fanatik,
Kefanatikan itu akan terlihat dari indikasi kalau ada yang menyinggung sesuatu yang
difanatiki itu, pemiliknya akan melakukan tindakan anarkis. Agama ada yang
dijadikan alasan untuk melakukan tindakan anarkis dan teror. Karena itu agama atau
sesuatu yang di”agama”kan mengandung potensi konstruktif dan juga destruktif.
Karena hanya potensi, tenaga atau semangat, maka terserah kepada masyarakat
pengemban kedua potensi itu, apakah akan dipergunakan kepada yang konstruktif
atau yang destruktif. Ilmu pengetahuan dan teknologi juga potensi yang dapat saja
digunakan ke arah yang konstruktif sebagaimana dapat pula diarahkan kepada hal
yang destruktif. Teori dan tcknologi atom misalnya dapat digunakan untuk
pembangkit tenaga listrik dan dapat pula untuk ‘dijadikan bom yang telah

menghancurkan. Ke arah yang mana akan digunakan potensi itu tergantung kepada



manusia yang memilikinya, dan dalam hal agama dan etnisitas, tergantung kepada
kelompok pengemban keyakinan tersebut dan juga perlakuan kelompok lain penganut
“agama” yang bersangkutan. Kalau kelompok lain memperbuat sesuatu yang
menyinggung kehormatan penganut agama dan etnis tertentu, tentu potensi
konstruktil itu akan segera berubah menjadi potensi “destruktif”.

Di samping itu baik agama Islam maupun budaya Minang, kalau dilihat
sebagai fenomena sosial (dus Sein) dewasa ini memang tidak layak dibawa ke tengah.
Mengangkatkannya dalam forum nasional, apalagi dalam forum internasional, ibarat
menegakkan benang basah. Masyarakat Indonesia, termasuk masyarakat Sumatera
Barat, sudah lebih rendah kualitas sumber daya manusianya dari bangsa Vietnam
sckalipun. Korupsi makin membudaya di Indonesia, termasuk di Sumatera Barat.
Trust dan sumber daya sosial sebagai prasyarat bagi kebangkitan bangsa dan suku

bangsa (Fukuyama 1995) tidak dimiliki lagi.

Tantangan Modernisme Global

Walaupun seminar dan pertemuan ilmiah dewasa ini punya tema yang
dikaitkan dengan multi kultural, namun modernisme masih tetap mendominasi dunia.
Dengan kemajuan tekonologi informasi, kekuasaan ekonomi dan politik, modernisme
masih tctap merupakan hegemoni. Sebelum lebih lanjut membicarakan modernisme
terlebih dahulu harus disadari bahwa modemisme berbeda dengan modern. Bangsa
Indonesia, termasuk orang Minang harus menjadi bangsa dan suku bangsa yang
modern, tctapi tidak boleh terjerumus ke dalam modernisme. Bangsa yang modern
yang mampu menghasilkan dan memanfaatkan temuan teknologi modern untuk
kesejahteraan hidup bangsa. Bangsa Indonesia dan orang Minang harus menggunakan
Jasa pesawat terbang, mobil, satelit, internet dan kemudahan lain dalam kehidupan
schari untuk mendapatkan kesejahteraan dan rahmatan lil ‘alamin.

Kecenderungan memperhatikan hanya satu aspek kehidupan pernah digagas
oleh para pemikir, seperti pandangan hidup rasionalisme, empirisisme, materialisme,
spritualisme, individualisme, dan sosialisme. Dominasi salah satu aliran filsafat
tentang daya apa yang harus diutamakan dalam memahami sesuatu di Barat
mengakibatkan daya yang berasal dari luar manusia, seperti wahyu dan ajaran Tuhan,
tidak dipercayai. Ajaran yang berasal dari wahyu yang berkembang di tengah
masyarakat dianggap sebagai hanya dakwaan pembawanya dan alat untuk

mempcerkokoh legitimasi. Pandangan hanya menggunakan sumber daya manusia dan



menolak segala yang berasal dari luar diri manusia berkembang di Barat dengan
semangat Renaissans mulai abad ke 14 sampai dewasa ini menjadi ideologi sekuler.
Sckularisme yang juga diperkuat dengan materialisme dan rasionalisme berkembang
di seantero dunia sampai dewasa ini.

Di kalangan masyarakat Minangkabau pandangan hidup sekuler tidak dapat
diterima secara prinsip. Barat menolak memberdayakan potensi hati nurani yang
cenderung mengakui keberadaan Tuban dan manusia butuh kepada bimbingan,
petunjuk, dorongan semangat, dan kasih sayang-Nya. Hati nurani dikenal juga dengan
polensi ruh yang menurut surat as-Sajdah ayat 7-9, adalah bagian dari ruh Allah yahg
ditiupkan-Nya kepada janin setelah fisik janin terbentuk. Karena itu mata hati mampu
melihat Tuhan dan kebesaran-Nya. Tetapi Barat dengan semangat Renaissansnya
menolak ajaran yang bersumber dari lvar diri manusia tersebut. Jadilah manusia
sebagai konseptor, aktor dan tujuan kehidupan sekali gus. Renaissans adalah
antroposentrisme.

Sekularisme dengan materialismenya telah mengkibatkan berbagai krisis
sosial dan lingkungan, Kegersangan nilai-nilai spritual telah menjangkiti masyarakat
sckuler. Berkembangnya berbagai aliran ocultisme, bahkan yang tidak lagi rasional
seperli The San Temples dan the People Temples di masyarakat yang dianggap
termaju di dunia, seperti Amerika, adalah konsckwensi logis dari masyarakat yang
kehilangan keyakinan dan kepercayaan dalam menatap hidup yang makin kompleks
ini. Gejala bunuh diri sebagai resiko kekecewaan dan kehilangan pegangan yang
sangat mendalam dalam kehidupan ini adalah fenomena sosial masyarakat maju yang
sekuler itu. Runtuhnya institusi keluarga juga konsekwensi logis dari individualisme
dan emansispasi yang kebablasan. Krisis ekologi dan pencemaran lingkungan adalah
resiko yang harus diterima dari materialisme yang sudah lepas kendali agama.

Sedangkan modernisme adalah paham yang ingin berprinsip bahwa agama dan
nilai-nilai budaya lain tidak layak lagi dipakai untuk pembangunan sosial. Manusia
harus bangkit dengan kemampuan olak dan otot (fisik, materinya) dengan
meninggalkan segala campur tangan lain, seperti agama, tradisi dan dokirin-doktrin
lainnya dalam mengelola masyarakat. Untuk ftu sekularisme, positivisme ilmiah,
ckonomi pasar bebas, demokrasi kuantitatif, liberalisme, materialisme,
individualisme, dan hedonisme adalah perangkat penting untuk mendukung prinsip
modernisme. Sebagai ideologi modernisme, ia diperjuangkan untuk diterima di dunia

dengan berbagai macam negara dan budayanya. Karena itu modernisme dikritik oleh



posmodernisme sebagai ideologi yang bersifat imperialis dan kolonialis. Dengan daya
otak dan materi yang kuat schingga menjadi negara adidaya, modemisme yang
dimolori oleh Amerika telah menjadi bringas dan mengabaikan tatakrama kehidupan
bersama dalam dunia internasional, Kebringasan Amerika akhir-akhir ini di Irak dan
di Afghanistan, dan hegemoni budaya, politik, ekonomi dan ilmu pengetahuannya di
negara-negara lain adalah bukti-bukti yang menguatkan tesis yang dikemukakan oleh
Huntington (1996).

Dalam era globalisasi seperti dewasa ini Htcrlihat dominasi budaya
modernisme yang dimotori oleh Amerika dengan perangkat pasar bebas, demokrasi,
Hak-hak Asasi Manusia (HAM), positivisme ilmiah, sckularisme dan liberalisme
moralnya. HAM berpandangan bahwa manusia tidak boleh dibedakan dalam
menikmati hak-hak asasinya berdasarkan perbedaan agama, suku bangsa, jenis
kelamin dan warna kulit. Sedangkan agama dan adat dinilai membatasi banyalk
kebebasan manusia. Ini berarti bahwa arus modernisme yang bersifat kolonialisme itu
tidak pluralis. Pluralisme sejalan dengan posmodernisme. Dengan lembaga
internasional dan penguasaan teknologi dan komunikasi, modernisme masih dominan
walau pun dalam pertemuan ilmiah dan wacana pemikiran pluralisme atau
posmodernisme telah menjadi tema seminar dewasa ini.

Pemikiran modemisme makin mencemaskan perkawinan aniara agama dan
ctnisttas. Perkawinan tersebut digembar gemborkan akan memperjauh dari HAM,
demokratisasi dan inklusifisme dan akan mempersubur gerakan “teroris” yang
diperhalus dengan istilah  fundamentalisme, eksklusifisme atau primordialisme.
Pengalaman bangsa Indonesia yang terpecah-pecah setelah reformasi, sukuisme dan
agama bangkil kembali dan menimbulkan konflik berdarah yang berkepanjangan,
seperli kasus Ambon, Poso, dan Kalimantan Tengah.

Postmodernisme memperjuangkan diberinya kesempatan kepada setiap
budaya, ideologi, dan agama suatu masyarakat untuk mengembangkan sistem politik,
ckonomi, budaya dan bahkan pengetahuan ilmiah yang sesuai dengan aspirasi politik,
ideologi, budaya dan agama masing-masing (Seidman & Wagner 1992; Lenz & Shell
1986). Maka posmodernisme mendukung multikultural, sementara modernisme
bersiafat kolonial yang dilancarkan secara halus sehingga, meminjam ungkapan Malik
bin Nabi (1969:206-208), bangsa terkebelakang itu pula sckarang yang bermental
layak untuk dijajah, yang minta-minta untuk dijajah (@l-gabilivah 1i al-isti'mar),

seperli selalu mengharapkan kucuran dana hutang setiap tahun.



Islam dan budaya Minang jelas menentang paham sckularisme, materialisme,
individualisme, hedonisme, dan liberalisme. Umat dan suku bangsa yang memegang
suatu norma moral, sistem hukum, tata kehidupan bersama, seperti tidak boleh
murtad, pamer aural, fiee-sex dituduh sebagai bangsa yang tidak menghormati hak-
hak asasi manusia. Hak asasi manusia diartikan sebagai hak dan kebebasan individu,
scdangkan komunitas tidak diberi hak untuk menentukan aturan untuk mereka sendiri.

Tetapi kehidupan manusia memang unik. Di tengah-tengah deru modernisme,
individualisme, sekularisme, dan bahkan materialisme itu, timbul pula kerinduan
kembali kepada identitas kelompok, kepada spiritualisme dan agama. Naissbit dan
Aburdene mengungkap hal ini sebagai salah satu dari megatrends (Naissbitt dan
Aburdene 1990). Indonesia setelah 32 tahun berada dalam rejim “asas tunggal” dan
sentralisasi berubah menjadi dijangkiti demam primordialisme. Etnik, kelompok,
agama, dacrah kembali bersuara lantang, bahkan mengakibatkan konflik
berkepanjangan dengan kelompok lain. Di skala internasional dan di Barat sendiri,
pandangan modernisme yang mendesak segala yang dianggap primordialisme jL;ga
mendapat tantangan serius. Posmodernisme kembali menghidupkan segala macam
primordialisme. Kelompok, etnik, ideologi, agama, ras, jenis kelamin harus
mendapatkan hak untuk menghayati kehidupan dengan cara pandang dan keyakinan

mercka masing-masing (Seidman & Wagner 1992; Lenz & Shell 1986).

Islam dan Budayh Minang untuk Menghadapi Tantangan Modernisme

Ajaran agama, seperti agama Islam, Kristen dan lainnya, tidak terlepas dari
interpretasi yang ditonjolkan pada suatu periode tertentu oleh pemukanya. Ajaran
Calvin, misalnya, dinilai oleh Weber sebagai penggerak perkembangnya etos kerja
yang menumbuhkan kapitalisme (Weber, 1958), berbeda dengan ajaran Katolik Roma
zaman Tengah yang dinilai sebagai penyebab keterbelakangan dunia Barat. Demikian
juga perkembangan Islam di zaman klasik yang melahirkan sejumlah ilmuwan dan
failasuf lentu tidak terlepas dari teologi yang ditonjolkan ketika itu, seperti teologi
inklusif, bersedia menerima kebenaran dari mana pun datangnya (al-Badawi, 1965).
Kemunduran Islam sesudahnya mulai abad ke 13 M/8 H juga tidak terlepas dari
inlerpretasi ajaran agama yang ditonjolkan ketika itu, seperti teologi fatalistis, budaya
sufistik, dan ketertutupan, taklid, ateu eksklusif (lihat Hourani, 1962 dan Amin,
1971).

Untuk meningkatkan kualitas kerja dan profesionalisme, dakwah, studi dan



pendidikan agama perlu ditekankan pada teologi yang dalam agama Islam dinamakan
dengan ihsan. lhsan periu diangkatkan menjadi agidah, iman, keyakinan atau teologi,
yaitu bahwa bekerja dengan kualitas baik, teliti, bagus, berdaya guna yang lebih luas
harus dimasyarakatkan hingga menjadi agidah, teologi atau komitmen setiap pribadi
Muslim. Kemudian keyakinan keagamaan kepada makhluk gaib, akhirat dan lain-
lainnya perlu dikembangkan dengan paradigma untulc’ meningkatkan kualitas amal
dan karya di dunia ini, untuk mewujudkan rahmatan lil'alamin.

Pengertian dan konsep amal yang masih banyak dianggap sebagai kegiatan ritual dan
scdekah amal harus ditingkatkan dalam pengertian segenap aktivitas sosio-kultural
yang positil dan nilainya (pahalanya) terletak pada tinggi rendahnya kualitas kerja
tersebut. Pengertian furdhu kifayah juga harus ditingkatkan menjadi setiap bidang
yang tergantung padanya kekuatan umat, seperti hukum, potitik, ckonomi, teknologi
dan seterusnya. Kemudian kedudukannya berubah menjadi kewajiban pribadi (furdhu
‘ain) bagi yang telah memilih salah satunya sebagai profesi dan bidang tugasnya.
Konsep-konsep tersebut adalah contoh-contoh yang memeriukan penggarapan baik
olch masyarakat, seperti melalui media massa, gerakan dakwah, maupun melalui
political will, seperti beasiswa untuk studi teologi, alokasi dana pendidikan, penelitian
dan pengabdian pada masyarakat yang memadai untuk tujuan tersebut.

Efek lain dari kemajuan teknologi dan pesatnya kegiatan ekonomi dan
produksi adalah bahwa manusia merasa dirinya hanya bagian atau bahkan pelayan
dari mesin-mesin. Hubungan persaudaraan dan kekeluargaan antara satu sama lain
semakin tipis karena telah diperenteng oleh alat komunikasi canggih. Manusia merasa
kehilangan jati dirinya sebagai makhluk yang kreatif, punya harga diri, berarti, dan
makin tidak merasakan hubungan sosial yang ikhlas. Manusia moderen hidup
teralienasi, mengidap anomali atau anomi. Kebringasan massa, terorisme,
kriminallitas, menjadi pencandu obat bius dan ekstasi, menjamurnya kelompok
meditasi dan ajaran "agama" yang anch-aneh (cults), adalah konsekwensi dari
manusia yang telah kehilangan jati diri dan nilai-nilai spritual itu. Karena kegersangan
spritual ini Naisbitt dan Abudeme (1990:270-297) meramalkan bahwa abad 21 juga
merupakan abad kebangkitan agama, atau lebih tepat dikaten dengan kebangkitan
kelompok spiritual.

Maka agama tetap dibutuhkan oleh masyarakat era globalisasi dan industri
untuk dapat memberikan siraman spiritual dan melestarikan hubungan sosial. Roger

Garaudy (1985), dari perjalanan hidup dan pemahamannya terhadap pemikiran di



Eropa sebagai seorang yang pernah aktif dalam partai Komunis Perancis dan guru
besar filsafat, berkesimpulan bahwa permasalahan manusia moderen adalah putusnya
hubungan dengan yang transendental dan hubungan sosial dan Islamlah yang mampu
memberikan jalan keluar dari permasalahan tersebut.

Kemudian ciri lain dari masyarakat dunia dewasa ini adalah bahwa mereka
mengkonsumsi  sajian media komunikasi yang bermacam ragam. Dengan media
cetak dan clektronik modern berbagai nilai, pendapat, gagasan, perilaku dan gaya
hidup, disuguhkan dari segenap penjuru dunia tanpa batas. Dampak kemajuan media
komunikasi ini jelas berpengaruh terhadap keyakinan dan ajaran agama yang selama
ini atau seharusnya diyakini. Kemajuan media cetak dan elektronik ini mengakibatkan
tumbuhnya relativisme nilai budaya dan agama. Tidak adanya nilai dan hal-hal yang
dipercayai dalam kehidupan seseorang menjadikannya hidup dalam kebingungan,
goncang, tidak ada pegangan, gelisah. Kalau gejala ini telah menimpa sebagian besar
anggota masyarakat, masyarakat tersebut sudah rapuh, goyah, atau keropos. Gejala
banyaknya anggota masyarakat yang mengikuti berbagai macam aliran kebatinan,
meditasi, pengobatan alternatif, berbagai cults, baik di Timur ataupun di Barat seperti
yang telah disinggung di atas menunjukkan bahwa - manusia pada dasarnya
membutubkan keyakinan keagamaan dan nilai-nilai budaya lubur.

' Karena salah satu ciri beragama adalah bahwa nilai dan ajarannya dipercayai
sebagai yang mutlak benar, maka memupuk keyakinan beragama setelah diadakan
penalsiran yang dapat menjawab tantangan zaman dengan berbagai macam
pendekatan dakwah dan pendidikan adalah salah satu cara untuk menyelamatkan
manusia yang sudah kehilangan pegangan hidup akibat telah digoncang oleh suguhan
media komunikasi modern yang kontradiktif.

Masalah yang menjangkiti masyarakat modern yang rasional ini adalah
mengidap stres. Stres menjangkiti kehidupan sehari-hari, baik di tempat kega, di
masyarakat, dan di rumah tangga. Kegagalan dalam mencapai banyak hal juga
mengakibatkan stres. Konflik antar individu dan antar kelompok juga mengkibatkan
stres. Stres juga menurunkan kondisi kesehatan fisik. Tetapi dengan iman kepada
takdir Allah terhadap segala yang telah dialami membantu untuk tidak terlalu stres
menghadapi hambatan, konflik dan kegagalan. Dengan iman kepada takdir yang
diajarkan Islam, kita juga tidak terlalu cemas menghadapi masa depan dan siap mental

menghadapi segala macam resiko.

10



iKesimpulan

Kehidupan yang didominasi meodernisme menimbulkan berbagai macam
persoalan sosial, nilai-nilai kemanusiaan dan lingkungan. Manusia membutuhkan
materi, kepuasan spiritual, perhatian, ketenangan, penjelasan rasional, keyakinan dan
kepastian hidup, kiat menghadapi persoalan dan kegagalan, hubungan social yang
baik dengan secsama manusia, serta hubungan dengan Tuhan. Tidak terisinya salah
satu dari hubungan tersebut akan mengakibatkan timbulnya berbagai masalah dalam
kehidupan, Pandangan modernisme tentang kehidupan cenderung mementingkan
salah satu atau beberapa saja dari kebutuhan tersebut dan mengabaikan yang lain.

Maka sumber permasalahan adalah bahwa manusia modern tidak memiliki
suatu keyakinan dan pandangan hidup yang dapat mengisi kebutuhan tersebut. Maka
agama yang belum terlalu direduksi oleh pandangan manusia, serta budaya yang biasa
dianggap tradisional, seperti budaya Minang, tetap diperlukan dalam kehidupan
modern karena masih punya dimensi-dimensi yang diperlukan dalam kehidupan

manusia.
Daftar Kepustakaan
Agus, Bustanuddin, 1993, Al-Islam, RajaGrafindo Press, Jakarta.

2003, Sosiologi Agama, Andalas Unversity Press, Padang.

Amin, Ahmad, 1971, Zu'ama' al-Ishlah fi 'Ashr al-Hadits, Dar al-Nahdhah al-
Mishriyah, Kairo.

al-Badawi, Abd al-Rahman, 1965, Daur al-'Arab fi Takwin al-Fikr al-Auwrubiy, Dar
al-Adab, Beirut.

Bin Nabi, Malik, 1969, Sywruth al-Nahdhah, terjemahan dari bahasa Perancis ke
bahasa Arab oleh 'Abd Al-Shabur Syahin dan Umar Kamil Misqawi, Dar al-
'Urubah, Kairo.

Fukuyama, Francis, 1995, Trust: The Social Virtues and the Orientation of
Prosperity, The Free Press, London et.el

Garaudy, Roger, 1985, Biographie du XXeme Siecle. Le Testament Philosophigue de
Roger Garaudy, Tougni, Paris.

Hourani, Albert, 1962, drabic Thought in Liberal Age, Oxford University Press,
London.

Huntington, P. Samuel, 1996, The Clash of Civilizations and Remarking of the World
Order, Simon & Schuster, New York.

3



Lenz, Gunter H dan Shell, Kurt L (Eds.), 1986, 1he Crisis of Modernity, Westview
Press, Colorado.

Naisbitt, John dan Abuderne, Patricia, 1990, Megatrends 2000, William Morrow and
Company, Inc., New York.

Seidman, Steven dan Wagner, David, 1992, Postinodernism and Social Theory, Basil
Blackwell, Cambridge.

Weber, Max, 1938, The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, translated by
Talcott Parsons, Charles Scribner's Sons, New York.

Padang, 22 Agustus, 2003.



