0200013039

SISTEM WARISAN PUSAKA
PERBANDINGAN ANTARA UNDANG-UNDANG
ISLAM DAN
ADAT PERPATIH

MOHD SALLEHUDDIN BIN MAARUF

KERTAS PROJEK INI DIKEMUKAKAN UNTUK MEMENUHI
SEBAHAGIAN DARIPADA SYARAT MEMPEROLEH
IJAZAH SARJANA MUDA UNDANG-UNDANG
DENGAN KEPUJIAN

FAKULTI UNDANG-UNDANG
UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA
BANGI



PENGAKUAN

“Saya akui bahawa karya ini adalah hasil kerja saya sendiri kecuali nukilan-nukilan
dan ringkasan-ringkasan yang tiap-tiap satunya telah saya jelaskan sumbernya.”

..............................................................................

MOHD SALLEHUDDIN MAARUF



PENGHARGAAN

Alhamdulillah, bersyukur ke hadrat Allah s.w.t. kerana dengan limpah
kurnianya penulis dapat menyiapkan kajian yang tidak sepertinya ini dengan penuh
ketabahan dan ketekunan.

Penulis ingin mengambil kesempatan ini untuk mengucapkan setinggi-tinggi
terima kasih kepada penyelia-penyelia yang terlibat iaitu Encik Shamsudin Shor, Puan
Noraziah Hj. Mohd Awal dan Dr. Ali Baharun, kesemuanya pensyarah Fakulti
Undang-undang Universiti Kebangsaan Malaysia, atas nasihat, bimbingan dan tunjuk
ajar yang telah diberikan sehingga kajian ini dapat disiapkan.

Penghargaan juga ditujukan kepada pihak Perpustakaan undang-undang,
Perpustakaan Tun Seri Lanang dan Perpustakaan Institut Bahasa, Kebudayaan Dan
Kesusasteraan Melayu, Universiti Kebangsaan Malaysia, yang telah menyediakan
kemudahan-kemudahan rujukan yang diperlukan bagi tujuan menyiapkan kajian ini.

Penulis juga ingin merakamkan ucapan terima kasih kepada semua pihak yang
telah memberikan sumbangan dan bantuan, sama ada secara langsung atau tidak
langsung dalam menyiapkan penulisan ini.

Bangi,
10hb Mac, 1990 Mohd Sallehuddin Bin Maaruf



SINOPSIS

Adat Perpatih dan Islam merupakan dua kuasa yang menyusun struktur dan
cara hidup masyarakat Melayu di Negeri Sembilan dan Naning di Melaka. Dua kuasa
ini pertindanan antara satu sama lain, lantas menimbulkan ketegangan dan
percanggahan antara kedua-duanya, khususnya dalam hal perwarisan.

Penulis menggunakan pendekatan perbandingan dalam membicarakan hal
perwarisan dengan tumpuan kepada masyarakat Melayu Adat Perpatih di Negeri
Sembilan.

Bab I membicarakan tentang latar belakang sejarah perwarisan Islam dan
Adat Perpatih. Pemakaian Islam dan adat dalam masyarakat Melayu serta
penyesuaian Islam dengan adat turut diperbincangkan dalam bab ini.

Bab II membincangkan tentang konsep harta menurut undang-undang Islam,
Adat Perpatih dan undang-undang Sivil serta perbandingan antara ketiga-tiganya.

Bab III memperkatakan perihal unsur-unsur perwarisan dalam undang-undang
Islam dan Adat Perpatih dan perbandingan antara kedua-duanya.

Dalam bab IV, beberapa cadangan disyorkan untuk mengatasi masalah-
masalah yang wujud dan seterusnya membuka jalan kepada masyarakat untuk
melaksanakan sistem Faraid. Akhir sekali, di dalam bab ini juga, penulis membuat
rumusan terhadap perbincangan-perbincangan yang telah diadakan dalam bab-bab di
atas sebagai kesimpulan kepada penulisan ini.



SYNOPSIS

Adat Perpatih and Islam are the two forces which administered the life and
structure of Malay society in Negeri Sembilan and Naning in Malacca. These two

forces intermingled with each other, thus produce stress and conflict between each
value, especially in the matter of inheritance.

The writer has taken a comparative approach to discuss the discipline of
inheritance among Malay society in the state of Negeri Sembilan.

Chapter I contains the historical background of inheritance in Islam and Adat
Perpatih. General discussion on the application of Islam and adat in Malay society and
Islam being modified to fit adat are also included therein.

Chapter II outlines the concept of estates according to Islamic law, Adat
Perpatih and Civil law, together with its comparisons.

Chapter III points out the elements of inheritance in Islam and Adat Perpatih
and its comparisons.

In chapter IV, a few suggestions and proposals are advanced to eradicate the
existing problems and thus, to steer the society to the use of Islamic law of

inheritance. Finally, the said chapter summarizes points from each chapter in view of
concluding this writing.



KANDUNGAN

Pen@aKUAIL. . ..t ie e e ii
Penghargaan. ......vvuiiriitii e iii
BIBODEIS. ... ooviiiiicnbismimsmnnnmmn i s 55 § MAMERCHESAERRES 15 551 5 51 5 064 ONUFRERERARIDES 5 5 v
55 110 0L L DN S PP p——— vii
Daftar Jadual/ Rajah........coouiiiiiiiiiiiii i xii
Senarai SINGKAtAN. ... vei e e e Xiii
SCRATAL KBS, i iin suimimianinisi s o855 6w b namiibibihis 5owsd § 5§ 5 555 4 0600 GERTMRFORIEFREAI 4555459547 53 Xiv
Senaral SUEBIE. .5 o551 oo somemmmmnswnmsns s soscmine 155552114 5 CEWeRSUSTSTORNRINAE S48 23855 § H5os XV
Pendahuluan. . ..o.uon it e xvi
Metodologi Kajian........veuiiiniiiiiii e Xix
BAB I

1. Sejarah Perundangan Dan Latar Belakang Undang-Undang Warisan Islam.........1

a) Amalan Adat Sebelum Dan Dalam Islam..............oooooii 1
b) Sistem Pusaka Sebelum Islam Dan Pembaharuan-
Pembaharuan Islam...........coooviiiiiiiiiiii 5
2. Sejarah Perundangan Dan Latar Belakang Adat Perpatih....................oil. 8
a) Asal-Usul Serta Kemasukannya Ke Tanah Melayu (Negeri Sembilan)
dan pengaplikasiannya. ........cocoeviiieiiiiiiiiiii 8
b) Sisteint AGRE POIPATIN oo scissssess posasusamsmmsssnsson s sy SHas s sasewamns 13
3. Islam Dan Adat Dalam Masyarakat Melayu...........cooviiiiiiiiiiiiiiii 16
4, Islam Dan Penyesuaiannya Dengan Adat..........cocoviiiiiiiiiiiiiiiiniiiin 19
BABII
L. KOnSeh HAT . coviosssiisisiesnommmmunmonimie s 8 s 550 cadmbmyuss osiossssms s 3115 543 13 Dwsusns 34
a) Konsep Harta Menurut Islam...........oocoo 34
b) Konsep Harta Menurut Adat..........ocoviiviiiiiiiiiiiiiiiiiee 39
¢) Konsep Harta Menurut Undang-Undang Sivil...........ooooiiiiiin 42
2. Perbandingan.....oouoiririiriitiii e 47
BAB 111
1. Unsur-Unsur Perwarisan Islam...........c.cooviiiiiiiiiiiie 58
af Somber Hukin IS1am ..o b o8 05 ¢ st smmsmensassmisssenss s oy 655555068 0s 58

b} .Asas HOKUM WIS, . coommmssmsnsssnt s s s sas sososomesmvssnsmass s 534 50 45 0588 60



d) Ahli Waris Dan Hak-Hak Mereka...............c.ocovuvueeniiaianninn.. 65
2. Unsur-Unsur Perwarisan Adat Perpatih...............ocoooiiiiiiiiiiiniiniinn, 79
a) Harta Warisan..........ccoioiiiiiiiiiiiin e 79
b) Asas HuKUM Waris........c..oiuiiiiiii e e 83
CY AR WBIIS. sovs00m00imusn e e o veemommsmmnaromn s v ve v o 52 £ 458 508 K038 50 mEE 1000 86
d) Cara Perwarisan............oooouiiiiiiiiiii e 89
3. Perbandingan............ooiiiiiiiiiiiiii 92
BABIV
1. Masalah Dan Cadangan................oooiiiiiniie e, 107
A L1 o T 116

Senarai Rujukan.........ooo i 123



Daftar Jadual/ Rajah

1. Rajah 3.1.4 (a) — Ahli Waris
2. Jadual 3.1.4 (b) — Fardu (bahagian) ahli waris.



Senarai Singkatan

Anor Another
B./b. Bin
Bt./ bt. Binti
Co. Company
Dr. Doktor
Dec. Deceased
Hal. Halaman
Ibid. Di tempat yang sama
Jil. Jilid
IMCL. Journal of Malaysian
Comparative Law
JMBRAS Journal of Malayan Branch royal
Asiatic Society
Lwn. Lawan
MLJ. Mapayan Law Journal
MLR. Malaya Law Review

Op. cit.

Dalam karya tersebut




Senarai Kes

Kiah Bt. Hanapiah lawan Som Bt. Hanapiah (1953) 19 MLJ 82.

Kiah lawan Amah (Taylor: Customary Law of Rembau, 253)

Re Dato’ Ngiang Kuloo Kidal Dec. (Taylor: Customary Law of Rembau, 92)
Tan Cheng Hock lawan Chan Thean Soo & Anor (1987) 2MLJ 479.

The Shell Company Of The Federation Of Malaya lawan Commissioner Of The
Federal Of Kuala Lumpur (1964) 30 MLJ 302.

United Malayan Banking Corporation lawan Official Receiver And Liquidator Of
Soon Hup Seng Sdn. Bhd. (in liquidation) & Anor. (1986) 1 MLIJ 75.



Senarai Statute

Akta Pusaka Besar 1955.

Akta Pusaka Kecil (Pembahagian) 1955.

Akta Pindaan Kanun Tanah Negara (Hak Milik Pulau Pinang Dan Melaka) 1965.
Akta Undang-undang Sivil, 1956.

Enakmen Pemegangan Tanah Adat (Customary Tenure Enactment) 1909.
‘Interpretation Act’ (Consolidated And Revised 1989) 1967.

Kanun Tanah Negara 1965.

Perlembagaan Persekutuan.



Pendahuluan

Setiap masyarakat di dunia ini pasti mempunyai sistem yang tersendiri.
Malaysia sendiri tidak dapat lari daripada hakikat ini, malah sistem perundangan
Malaysia bersifat lebih unik, kerana ia ditadbirkan melalui beberapa jenis undang-
undang seperti undang-undang Sivil (Common Law dan Statute), undang-undang
Islam serta undang-undang Adat (seperti Adat Perpatih, Adat Temenggung, Adat 99
Perak dan mendapat pengiktirafan mahkamah dan telah diamalkan sejak berzaman
lagi.

Masyarakat Adat Perpatih secara amnya turut membina struktur masyarakat
mereka berpandukan kepada ketiga-tiga sumber undang-undang di atas. Sementara
dalam hal perwarisan, mereka lebih bertumpu kepada pemakaian adat dan Islam yang
telah bertumpu disesuaikan dengan adat.

Sebagaimana tajuk penulisan ini: ‘Sistem Warisan Pusaka, Perbandingan
Antara undang-Undang Islam Dan Adat Perpatih’, penulis cuba mengetengahkan
ketegangan atau konflik yang wujud antara kedua-dua sistem ini dan seterusnya cuba
memberikan jalan penyelesaian yang sebaik mungkin. Dalam pada itu, penulis
mengajak para pembaca amnya dan masyarakat Adat Perpatih khasnya berfikir
tentang persoalan ini dan seterusnya mengajak mereka supaya lebih condong kepada
pengamalan sistem Faraid Islam. Bagaimanapun, penulis bukan bertujuan untuk
menggalakkan masyarakat Adat Perpatih untuk terus meninggalkan adat yang jelas
bertentangan dengan adat. Ini adalah kerana penulis percaya bahawa tidak kesemua
adat itu bertentangan dengan Islam dan seperkara lagi, Islam sendiri menerima adat
yang tidak bertentangan dengannya.

Walaupun terdapat beberapa penulisan berkaitan dengan persoalan yang di
bawah ini, namun penulis merasakan tidak banyak perbincangan yang berbentuk
akademik mengenainya. Oleh itu penulis telah memilih tajuk itu untuk meluaskan
penulisan yang sedia ada dan seterusnya mengekalkan kesinambungannya. Penulis
juga berharap agar masyarakat kampus (terutama yang berasal dari Negeri Sembilan)
khasnya dapat menghayati penulisan ini sepenuhnya kerana merekalah yang akan
menjadi pemimpin dan nadi penggerak kepada masyarakat.

Akhir sekali, penulis memohon maaf jika terdapat sebarang kelemahan dalam
menulis dan menyusun penulisan ini, kerana sebagai manusia kerdil, kita tidak
sesempurnanya.



Metodologi Kajian

Bagi tujuan memperoleh maklumat yang diperlukan untuk kajian ini, penulis
menggunakan dua kaedah utama pengumpulan maklumat, iaitu:

a) Kaedah temu bual.
b) Kaedah rujukan sumber bercetak.

A. Kaedah Temu Bual

Kaedah ini merupakan satu kaedah pengumpulan yang penting bagi
mendapatkan maklumat terkini, gambaran serta pandangan terhadap soal persoalan
kajian ini daripada masyarakat Adat Perpatih di Negeri Sembilan. Kaedah ini
bertumpu kepada penduduk setempat di kampung Talang di Kuala Pilah, kampung
Sungai Machang Hilir di Mantin, Seremban dan di sekitar daerah Seremban. Penulis
memilih ketiga-tiga kawasan ini kerana, penduduk setempatnya mengamalkan Adat
Perpatih mengikut tahap darjah yang berlainan.

Keseluruhan kaedah ini dilakukan secara ‘informal’ kerana sifat persoalan
perwarisan yang sensitif. Seperkara lagi, kaedah temu bual secara ‘informal’ ini lebih
memudahkan penulis mendekati penduduk setempat dan seterusnya mendapatkan
maklumat dari mereka.

B. Kaedah Rujukan Sumber Bercetak

Penulis merujuk kepada bahan maklumat bercetak yang terdapat di beberapa
buah perpustakaan. Perpustakaan yang menjadi tempat rujukan utama ialah
Perpustakaan Undang-Undang, Perpustakaan Tun Seri Lanang dan Perpustakaan
Institusi bahasa, Kebudayaan Dan Kesusasteraan Melayu. Kesemua perpustakaan di
atas terletak di Universiti Kebangsaan Malaysia.

Oleh sebab kajian ini bersifat kajian ini bersifat kajian kepada konsep
perwarisan dalam undang-undang (dengan Pengkhususan kepada undang-undang
[slam dan Adat Perpatih), maka kebanyakan rujukan lebih bertumpu kepada buku,
jurnal, keratan akhbar dan juga kertas kerja seminar yang diadakan.

Bahan-bahan ini bukan sahaja memberi maklumat penting kepada penulis
tetapi juga membantu penulis untuk memahami secara lebih terperinci tentang kajian
ini.



BABII

Konsep Harta
1. Konsep Harta Menurut Islam.

Harta dalam Islam dinamakan ‘mal’. Secara umumnya, ia bermaksud sebagai
suatu benda yang boleh dikuasai dan dimiliki oleh individu umpamanya seperti
binatang, tumbuh-tumbuhan atau wang.! Ja mestilah bersifat boleh disimpan,
dikumpul dan dinikmati faedahnya. Umumnya terdapat tiga pembahagian harta dalam
[slam.

Pembahagian pertama adalah:
a) Harta boleh alih (manqul). laitu sejenis harta yang boleh dipindah dari satu
tempat ke tempat yang lain, boleh dihapuskan dan sifatnya berkurangan

. 2 . .
kerana digunakan.” Termasuk di dalamnya ialah:

i, ‘Makilat’, iaitu barang-barang yang pada kebiasaannya dijual melalui
kiraan sukatan seperti gandum.

ii. ‘Maudhurat’, iaitu barang yang dijual melalui timbangan seperti emas
dan perak.

iii. ‘Adadiyat’ iaitu barang yang dijual melalui bilangan seperti buah-
buahan.

iv.  ‘Madhru’at’, iaitu barang yang dijual melalui ukuran seperti kain.

v. ‘Arud’, iaitu barang seperti perabot dan binatang.

b) Harta tak boleh alih (ghairul-manqul). laitu setiap benda yang selain daripada
harta alih. Termasuk di dalamnya seperti tanah atau segala sesuatu yang
melekat kuat padanya.3

Umumnya terdapat tiga kesan hukum terhadap kedua-dua jenis harta di atas:

a) Harta ‘syufa’ (pre-emption) tidak akan berlaku melainkan harta yang dijual itu
adalah harta tak boleh alih. Sementara wakaf hanya sah terhadap harta tak
boleh alih.

b) Harus bagi orang yang menerima wasiat menjual harta boleh alih seorang
kanak-kanak yang belum sampai umur kerana ada maslahat, tapi tidak
diharuskan terhadap harta tak boleh alih, kecuali ada alasan yang diharuskan
oleh syarak seperti menjual untuk membayar hutang kanak-kanak alih itu
dijual dahulu, kemudian barulah dijual harta tak boleh alih.



c)

Abu Hanifah dan Abu Yusuf mengharuskan penggunaan (tasarruf) harta tak
boleh alih sebelum berlaku pembayaran dan penerimaan, tapi Muhammad al-
Hassan dan al-Syafie tidak mengaharuskannya.

Pembahagian kedua adalah menurut asas jaminan (daman) yang juga terbahagi

kepada dua:

a)

b)

Harta ‘Mutaqawwim’, iaitu harta yang mempunyai nilai barang menurut
hukum syarak dan harus diambil manfaatnya serta harta tersebut diusahakan
sendiri seperti wang atau tanah.* Bagaimana, barang-barang yang diharamkan
seperti arak dan babi tidak diharuskan dinikmati faedahnya, malah diharamkan
walaupun ia diusahakan sendiri.”

Harta ‘Ghairul-Mutaqawwim’, iaitu harta yang tidak diusahakan sendiri tapi
harus dinikmati faedahnya seperti gajian bumi.

Terdapat dua pendapat berhubung dengan kedudukan arak dan babi. Abu

Hanifah beranggapan bahawa kedua-duanya sebagai harta ‘Mutagawwim’ tapi jumhur
ulama’ (selain daripada Mazhab Hanafi) tidak menganggapnya sedemikian.

Sementara dua kesan hukum terhadap pembahagian ini adalah:

a)

b)

Semua jenis kontrak yang berhubung dengan harta seperti kontrak jual beli,
sewaan, hibah, wasiat, gadaian dan syarikat adalah disyaratkan sah kontrak
tersebut jika ianya adalah harta ‘Mutagawwin’. Kiranya ia bukan harta
‘Mutagawwim’, kontrak menjadi batal.

Apabila seseorang telah merosakkan sejenis harta, ‘ghairul-mutagqawwim’
seperti arak dan babi, tidak wajib diganti dengan syarat pemiliknya adalah
orang Islam. Mengikut Jumhur Fuqaha’, jika pemiliknya adalah ‘ahl al-
dhimmah® maka tidak wajib menggantikannya tapi Abu Hanifah
mewajibkannya.

Jenis pembahagian ketiga terdiri daripada:

a)

b)

Harta ‘Mithli’, iaitu barangan yang tergolong dalam kumpulan yang ada
persamaan di antaranya di pasaran semasa urus niaga, sama ada ia dijual
melalui timbangan, sukatan atau bilangan seperti emas.’

Harta ‘Qimi’, iaitu barangan yang tergolong di dalam kumpulan yang
berlainan dan biasanya barangan tersebut tidak dijual melalui salah satu dari

tiga cara di atas. Ianya seperti tanah, rumah dan binatang.’

Kedua-dua harta di atas bersifat timbal balik yakni harta ‘Qimi’ boleh bertukar

kepada harta ‘Mithli’ atau sebaliknya.®



Kesan hukum terhadap pembahagian di atas adalah seperti berikut:

a)

b)

Harta ‘Mithli’ yang dirosakkan oleh seseorang hendaklah digantikan dengan
jenis harta yang sama kecuali pada masa darurat seperti harta tersebut tiada di
pasaran. Sedangkan harta ‘qimi’ yang telah dirosakkan hendaklah diganti
dengan nilai harga barang tersebut.

Harta ‘Qimi’ adalah tidak dianggap sebagai harta riba, khususnya yang
berkaitan dengan amalan ‘Riba al-Fadl’’ Riba jenis ini adalah tertentu bagi

harta ‘mithli’ sahaja, iaitu barang yang menggunakan sukatan atau timbangan.

Pembahagian keempat yang diiktiraf oleh Islam adalah berasas kepada harta

‘real (real property) seperti:'°

a)

b)

d)

‘Mamlukah’, iaitu tanah yang dipegang dengan pemilikan sepenuhnya
(absolute ownership). Di mana pemiliknya adalah berkebebasan untuk
melakukan apa yang difikirkannya munasabah terhadap pemiliknya tersebut.

‘Amirriyyah’, iaitu kepunyaan negara. lanya dikawal oleh negara atau pemilik
berkuasa dan seseorang boleh mengerjakan tanah tersebut dengan syarat
memohonnya kepada pihak berkuasa dan membayar sedikit pampasan.

‘Matrukah’, iaitu tanah awam. la biasanya terletak berdekatan dengan
kawasan kediaman (penempatan) dan selalunya digunakan untuk tujuan
seperti pembuangan sampah.

‘Mawat’, iaitu tanah terbiar. Ia biasanya terletak jauh dari kawasan kediaman
(tempat di mana pekikan suara manusia tidak boleh didengar). lanya tidak
dipunyai oleh sesiapa dan pemilikan terhadapnya boleh dilakukan dengan
mengerjakannya dengan kebenaran pihak berkuasa.

2. Konsep Harta Menurut Adat.

Harta dalam Adat Perpatih terbahagi kepada dua jenis harta iaitu harta pusaka

(vang diwariskan) dan harta titik peluh (harta carian). Dan pada kebiasaannya, harta
yang sering diperkatakan di dalam Adat Perpatih melibatkan harta tanah, dan
perbincangan selalunya dikaitkan dengan harta pusaka.

Secara umumnya harta pusaka terbahagi kepada dua jenis:

a)

Harta pusaka benar. laitu harta kepunyaan suku dan terdiri dari tanah-tanah
kampung, sawah, dusun buah-buahan dan rumah yang diwarisi dari ibu yang
letaknya di atas tanah pusaka. Harta ini adalah kepunyaan waris dalam
pengertian ahli suku.'! Perkara ini telah disokong oleh Ahmad Ibrahim dalam
bukunya yang berbunyi:

“ The fundamental principle of this adat (Perpatih) is tribal — the social
unit is not the family but the tribe, and therefore all rules affecting
persons tend to maintain the integrity of the tribe and all rules affecting

2 12

property are designed to conserve the property in and for the tribe”.



Seterusnya, dibolehkan juga seseorang menjual harta atau menggadaikannya
dengan alasan-alasan yang konkrit (yang betul-betul mendesak) tetapi dihadkan
kepada orang-orang di dalam perut dan sukunya sahaja.”

b) Harta pusaka sendiri. laitu segala jenis harta yang diwarisi oleh anak daripada
orang tuanya seperti barang-barang kemas."

Juga di bawah Adat Perpatih, harta semasa perkahwinan terbahagi kepada
tiga:

a) Harta carian, iaitu yang dibawa oleh suami semasa perkahwinan.
b) Harta pembawa, iaitu yang dibawa oleh suami semasa perkahwinan.
¢) Harta dapatan, iaitu yang dipunyai oleh isteri semasa perkahwinan.

Apabila berlaku perceraian antara suami isteri, harta carian dibahagi sama rata,
harta pembawa kekal pada suami dan harta dapatan kekal pada isteri.

Secara umumnya, ada beberapa jenis undang-undang yang mengawal tanah
Adat Perpatih. Antaranya ialah:

a) Enakmen Pegangan Adat (The Customary Tenure Enactment) 1909 yang
dipinda sebanyak dua kali iaitu pada tahun 1926 dan 1930. dengan wujudnya
enakmen ini, maka pegawai-pegawai kerajaan (Pemungut Hasil Tanah
Pusaka) di pejabat Daerah diberi kuasa untuk mengawal tanah adat pada masa
pemindahan dan penjualan yakni hendaklah mengikut peraturan-peraturan
yang di tetap dalam undang-undang Adat. Enakmen ini mengiktiraf dua jenis
harta iaitu Tanah Pusaka Adat dan Harta Carian.

b) Kanun Tanah Negara 1965. Tanah-tanah adat dilindungi di bawah Kawalan
Peraturan Pusaka Kecil dan Kanun 1965 ini, khususnya berhubung dengan hak
milik (pemilikan) tanah Naning sebagai Tanah Mukim. Walaupun peraturan
Pusaka Kecil tidak menyediakan apa-apa peraturan khas berhubung Tanah
Adat Naning, tapi melalui Akta Pindaan Kanun Tanah Negara (Hak Milik
Pulau Pinang dan Melaka) 1965, secara jelas memperuntukkan bahawa Adat
Perpatih dan Adat Naning hendaklah dilindungi.”

Di negeri-negeri yang mengamalkan Adat Temenggung, sistem pegangan adat
Melayu meletakkan raja sebagai mempunyai hak ke atas tanah, manakala pengusaha
tanah hanya mempunyai hak pemunya sahaja dan membayar cukai satu persepuluh
kepada Raja.

Undang-undang yang mengawalnya terdiri daripada Enakmen Tanah Adat dan
Enakmen Rizab Melayu. Enakmen Rizab Melayu menghadkan segala urus niaga
mengenai tanah tersebut dibolehkan hanya kepada orang Melayu. Namun demikian
orang bukan Melayu dapat membeli tanah tersebut dengan adanya persetujuan Majlis
Raj'a.-Raja.16

Perbincangan lanjut tidak dapat diadakan di dalam bab ini kerana sebarang
perbincangan mengenai harta dalam adat akan melibatkan secara langsung hal
perwarisan, yang mana, ia akan dibincangkan secara lanjut dalam bab seterusnya.



Konsep Harta Menurut Undang-Undang Sivil
Harta dikenali sebagai ‘real’’’ di dalam undang-undang Inggeris yang lama
yakni berkaitan dengan barang-barang khususnya tanah. Bagaimanapun, definisi harta
itu sendiri bersifat subjektif dan dengan yang demikian terdapat kepelbagaian
pendapat mengenainya.

Menurut Biswas, harta bermaksud sesuatu yang menjadl kepunyaan seseorang
secara eksklusif daripada orang dan ianya boleh dijual beli.!

Walton Hamilton, pula menyatakan harta sebagai:

.......... an euphonious collocation of letters which serves as a general term
for the miscellany of equities that persons hold in the commonwealth”. 1

Tapi pengertian harta tersebut telah disempitkan, hanya meliputi benda-benda
konkrit. Ini menyebabkan konsep harta itu disalah erti.

Kini, ia didefinisikan sebagai, hubungan antara manusia dengan benda. Oleh
itu peraturan dan doktrin mengenai harta adalah merupakan sebahagian daripada
proses di mana manusia menguasai, membahagi, mengguna dan mengubah dunia ini.

W. Friedman, menyokong kenyataan di atas dengan menyatakan:

“ In its widest sense, property denotes the exclusive relationship of a person or
a group of persons to an object or complex of objects of material value”. 20

Oleh itu dapat disimpulkan bahawa harta di dalam undang-undang Sivil
merangkumi bidang yang luas dan harta tersebut mesti dilihat sebacal sekumpulan
hak-hak yang mana setiap satunya terikat kepada pola-pola kebudayaan.”'

Bagaimanapun, tidak dapat dipastikan dengan jelas akan pengertian harta di
Malaysia kerana tidak terdapat satu pengertian yang khusus dan tepat. Akan tetapi
Perkara 13 Perlembagaan Persekutuan memperuntukkan dengan jelas akan hak
individu (warganegara Malaysia) untuk memiliki harta.”

Disebabkan tiada pengertian yang umum yang boleh dijadikan garis kepada
semua pihak di Malaysia maka perkara ini tidak harus dianggap sebagai perkara
remeh-temeh sahaja kerana ia akan melibatkan hak individu yang berkaitan.
Bagaimanapun, pengertian harta di Malaysia perlu dilihat dari konteks masyarakat
Malaysia itu sendiri, selari dengan nilai masyarakatnya Sekurang-kurangnya sesuatu
harus dilakukan terhadap ‘Interpretation Act’, 2 yakni dengan menambah di dalam
Seksyen 3 untuk menerangkan apakah yang dxmaksudkan dengan harta di Malaysia.*

Ini seterusnya ditambah dengan ketiadaan kes-kes diputuskan di Malaysia
yang mampu untuk mengatasi kesamaran itu. Kes-kes seperti United Malayan
Banking Corporation Iwn Official Receiver and Liquidator of Soon Hup Seng Sdn
Bhd. (in liquidation) & Anor® dan Tan Cheng Hock lwn Chan Thean Soo & Anor®®
tiada membincangkan dengan khusus akan pengertian harta, malah kedua-duanya dan



kes-kes yang selainnya lebih menyentuh kepada perbincangan mengenai ‘real
property’.

Kemungkinan kita terpaksa atau sudah mengambil konsep harta undang-
undang Inggeris yang dibolehkan melalui Seksyen 3 Akta Undang-undang Sivil 1956
sebagai jalan penyelesaiannya seperti melalui kes-kes yang diputuskan atau undang-
undang yang sedia wujud, di Malaysia Barat pemakaian Common Law England dan
peraturan ekuiti yang ditadbirkan di England sehingga 7 April, 1956.

Kesimpulannya, adalah mengaibkan jika kita terus terpaksa menggunakan
konsep Undang-Undang Inggeris sedangkan negara kita telah pun 32 tahun merdeka.

Secara umumnya, undang-undang Inggeris membahagikan harta itu sekurang-
kurangnya kepada tiga:

a) ‘Real Property’ atau ‘Realty’. lanya dimaksudkan sebagai harta tanah dan
umumnya apa saja yang berada dan melekat kepadanya, atau lebih penting
lagi, ia mengkhusus kepada kepentingan milik bebas (freehold interest).”’

b) ‘Personal Property’ atau ‘Personality’ iaitu harta yang selain daripada harta
tanah yang tidak bebas pemegangannya dan antara yang tergolong di
dalamnya ialah kepentingan pemegangan pajakan (leasehold interest).”

c) ‘Chattels Real’ atau dikenali sebagai “Personal Chattel’, iaitu berkaitan
dengan benda boleh alih dan tiada apa-apa kaitan dengan harta tanah.”’

Harta-harta di atas dibahagikan pula kepada dua bentuk:

a) Harta tak boleh alih. la adalah dari segi keadaan semula jadinya atau objek
tidak boleh beralih secara sendiri atau dialihkan®® (sesuatu yang melekat pada
tanah alt7au benda lekat mati).’' ia biasanya melibatkan tanah, bangunan dan
rumah.™

b) Harta boleh alih ialah harta yang boleh dialihkan yang termasuk barang
barang yang tumbuh, melekat atau boleh didapati atas tanah dan sebagainya.’
Bagaimanapun, ia boleh bertukar menjadi harta tak boleh alih apabila sifatnya
berubah seperti ia telah dilekatkan di tanah atau bangunan dan menjadi harta
tanah atau benda lekat mati.**

Wi

Kemudiannya, pengaruh undang-undang Roman telah menyebabkan benda
terbahagi kepada dua pula:

a) ‘Corporeal’ iaitu benda-benda yang boleh nampak dan boleh disentuh seperti
tanah, bangunan, pokok dan lain-lain.”

b) ‘Incorporeal’, iaitu yang tak boleh disentuh. Selalunya melibatkan hak-hak di
sisi undang-undang dan yang penting adalah hak ismen®® dan faedah-
faedahnya.



Oleh sebab itu, konsep harta undang-undang Inggeris amat mementingkan
kepunyaan (title), yang mengandungi elemen-elemen seperti:

a) Hak membuat perkara fizikal terhadap harta tersebut.
b) Hak terhadap pendapatan daripadanya seperti wang.
¢) Hak pentadbiran.

Oleh kerana itu ia selalunya melibatkan hal-hal yang berkait dengan ‘torts’
dan undang-undang lain, kerana ia melibatkan hubungan antara kuasa undang-undang
yang ada pada pemiliknya terhadap barangan tersebut.

Perbandingan.

Biarpun istilah harta (property) dalam undang-undang Inggeris/ Sivil sama
dengan istilah ‘mal’ dalam undang-undang Islam namun dari segi konsepnya terdapat
setengah-setengah objek yang dianggap harta di dalam undang-undang Inggeris/ Sivil
sebaliknya tidak dianggap sebagai harta dalam undang-undang Islam.

Undang-undang Islam tidak menganggap sesuatu benda yang tidak
mempunyai faedah sebagai harta, sekiranya benda-benda itu najis (kotor), yang
diistilahkan oleh syarak sebagai najisum bi ainihi seperti arak, babi, bangkai
binatang, tubuh orang mati dan darah manusia.”’ Benda-benda ini ditegah terhadap
orang-orang Islam dan dianggap sebagai tidak mempunyai nilai harta. Tapi benda-
benda tersebut tidak ditegah terhadap orang-orang bukan Islam dan mereka
menganggapnya sebagai harta.?®

Pengertian ‘Mal’ di dalam undang-undang Islam adalah lebih sempit jika
dibandingkan dengan pengertian harta dalam undang-undang Inggeris/ Sivil.
Pengertian harta dalam undang-undang Inggeris/ Sivil diguna dalam pengertian yang
amat luas tapi pengertian ‘Mal’ dalam undang-undang Islam hanya untuk benda yang
boleh dilihat dan disentuh sahaja. Ini dapat dilihat dalam tulisan Anwar Ahmad Qadri:

“ A thing to become a property, the attributes of it must be in existence. It
must have some value as a thing, the benefit of which is permitted by law with

sy 39

the capability of possession and similar capability of being hold in raserve”.

Umumnya, Fugaha’ Islam telah menggariskan dua syarat untuk sesuatu barang
tersebut memenuhi istilah ‘Mal’:

a) lanya boleh disimpan dan dikumpul (di hak milikkan).
b) lanya boleh diambil faedah dan memberi manfaat.

Konsep harta tanah menurut undang-undang Adat adalah berbeza berlainan
dengan konsep tanah Undang-Undang Inggeris/ Sivil. Dr. Abdullah Siddik telah
menggariskan sekurang-kurangnya tiga perbezaan asas.”



Pertama:

Menurut undang-undang Inggeris semua tanah yang tidak dimiliki oleh
seseorang adalah kepunyaan negara dan negaralah yang berkuasa penuh ke atasnya.
Sedangkan menurut adat, tanah tersebut adalah milik bersama masyarakat. Konsep
kepunyaan negara dalam undang-undang Inggeris ini adalah bersamaan dengan
konsep harta ‘amirriyyah’ di dalam undang-undang Islam, yang membolehkan tanah
dikerjakan dengan kebenaran pihak berkuasa. Prinsip ini terpakai kepada undang-
undang Islam dan Inggeris. Sedangkan tanah di dalam lingkungan masyarakat adat
dipunyai bersama oleh anggotanya secara kolektif." Konsep ini membolehkan
masyarakat adat tersebut menikmati faedah daripadanya seperti memungut hasil tani,
sekadar pengumpulan bagi tujuan berniaga adalah dilarang. Konsep adalah seakan-
akan sama dengan konsep pemilikan bersama di bawah undang-undang Islam
terhadap semua jenis barang-barang yang tidak dimiliki oleh sesiapa pun, seperti
tanah ‘mawat’ atau harta lain iaitu ‘mubahat’ atau ‘ras nullius’ dalam undang-undang
Inggeris.

Kedua:

Undang-undang Inggeris/ Sivil telah membahagikan harta kepada harta boleh
alih (movable property) dan harta tak boleh alih (immovable property). Pembahagian
ini membawa kepada perbezaan pengertian pemunya (possession) dan pengertian
milik (ownership) yang mengakibatkan pula perbezaan dalam cara penyerahannya
(delivery) dan cara pembuktiannya. Akan tetapi tidaklah demikian halnya dengan
sistem undang-undang adat mengenai harta. [a tidak kenal akan pembahagian ini.

Dalam hal ini nampaknya, undang-undang Islam itu mempunyai persamaan
dengan undang-undang Inggeris/ Sivil di mana harta di dalam undang-undang Islam
dibahagikan kepada dua iaitu harta boleh alih (manqul) dan harta tak boleh alih
(ghairul-manqul). Tetapi kedua-dua undang-undang itu berbeza dalam menentukan
beberapa jenis barang sebagai harta boleh alih seperti arak, daging babi dan
seumpamanya, di mana Islam tidak mengiktirafnya sebagai harta.

Ketiga:

Undang-undang Inggeris/ Sivil mengenai tanah menggunakan sistem
‘vertikal’, iaitu tanah merangkumi semua yang terikat padanya.42 Oleh itu, apa yang
dimaksudkan dengan tanah bukan sahaja apa yang terletak di atas tanah itu, tapi juga
apa yang melekat kepadanya seperti bangunan, pokok-pokok dan sebagainya.

Sedangkan sistem undang-undang tanah adat ditinjau dari segi sistem undang-
undang tanah Inggeris/ Sivil adalah sistem ‘horizontal’, iaitu suatu hak milik di mana
tanah dengan segala apa yang ada di atasnya dipisahkan. Jadi, menurut undang-
undang tanah adat, perpisahan antara tanah dengan segala apa yang terikat kuat
dengan tanah seperti bangunan atau pokok-pokok dan sebagainya tetap wujud.*



Nota Rujukan

1.

10.

11.

12.

13,

14.

Badran Abu Al-kainyn Badran, Tarikh al-Figh al-Islami wa Nazariyah al-
Mulkiyah, Dar al-Nahdah al-Arabiyyah, Konsep Undang-Undang Tanah Islam,
Pendekatan Perbandingan, al-Rahmaniah, Kuala Lumpur, 1987, hal. 97.

. Anwar Ahmad Qadri, Islamic Jurisprudence In The Modern World, Sh.

Muhammad Ashraf, Lahore, 1981, hal. 314.

. Ibid, hal. 314.

Badran Abu Al-Kainayn Badran, Tarikh al-Figh al-Islami Wa Nazariyah al-
Milkiyah, hal. 284, di petik dari Mohd Ridzuan Awang, Konsep Undang-Undang
Tanah Islam. Pendekatan Perbandingan, op. cit, hal. 103.

Bagaimana, terdapat pengecualian terhadap pemakaian am prinsip ini di mana
dalam keadaan darurat seperti tersangat lapar atau haus yang boleh menyebabkan
kematian dan tidak ada benda lain kecuali arak dan daging babi maka boleh
dinikmati faedahnya. Pada ketika itu diharuskan bagi orang-orang Islam
memakannya sekadar untuk menahan diri daripada mati (Al-Maidah:3).

Abd. Rahim M.A. The Principles of Muhammadan Jurisprudence According To
Hanafi, Maliki, Shafie and Hambali Scgools. All Pakistan Legal Divisions,
Lahore, 1911, hal. 268.

Ibid, hal. 269.

Umpamanya, harta “mithli” boleh bertukar menjadi harta “Qimi” melalui
percampuran di antara dua jenis harta “Mithli” atau harta “Qimi” boleh bertukar
menjadi harta “Mithli” dengan bantuan sains dan teknologi seperti perusahaan

kilang.

laitu yang mewajibkan dua jenis barang yang ditukar itu sama banyak, sekiranya
barang yang ditukar itu daripada jenis yang sama.

Anwar Ahmad Qadri, Islamic Jurisprudence In The Modern World, op. cit, hal.
314-315.

Mohd Ridzuan Awang, Konsep Undang-Undang Tanah Islam, Pendekatan
Perbandingan, op. cit, hal. 114.

Ahmad Ibrahim, edited by Shirley Gordon, Islamic Law In Malaya, Malaysian
Sociological Research Institute Ltd, Kuala Lumpur, 1975, hal. 257.

Dr. Abdullah Siddik, Pengantar Undang-Undang Adat di Malaysia, Universiti
Malaya, Kuala Lumpur, 19735, hal. 158.

Ibid, hal. 147.



15.

16.

17.

18.

19.

20.

21

26.

27.

28.

Seksyen 99, Pindaan Kanun Tanah Negara (Hak milik Pulau Pinang dan Melaka)
1965, memperuntukkan:

_J— pemegang-pemegang tanah adat akan terus dianggap sebagai mempunyai
hak pendudukan yang kekal dan dapat pindah di atas tanah adatnya....

e Di dalam pelaksanaan kanun Tanah Negara berhubung dengan Tanah Adat.....

e Daftar tanah adat Melaka akan dianggap sebagai daftar Mukim dalam erti kata
kanun ini, dengan syarat bahagian ini (bahagian viii) akan mengatasi kanun
berhubung dengan ke tidak suaiannya.

Judith Sihombing, National Land Code, A Commentary, Malayan Law Journal,
Kuala Lumpur, 1981.

‘Real’ merupakan perkataan Latin iaitu ‘res’ yang bermaksud sejenis barang atau
benda. Rujuk Sir Robert Mergary and H.W.R Wade, The Law of Real Property,
5" Ed, Stevens & Sons Ltd, London, 1984, hal. 10.

Dr. A.R Biswas, Biswas On Encyclopedia Law Dictionary, Eastern Law House
Pte Ltd, Calcutta, 1979, hal. 597.

Walton Hamilton, Property, Encyclopedia Of The Social Sciences, Mac Millan,
New York, 1933, hal. 528.

W. Friedman, Dictionary Of The History Of Ideas, Scribners, New York, 1973,

dipetik dari Peter Hollowel, Propert/ And Social Relations, Heineman, London,
1982, hal. 1.

R.T. Ely, Property and Contract In Their Relations To The Distributions Of
Wealth, Mac Millan, Lomdon, 1914, Vol. I, Bab 3.

. Perkara 13 Perlembagaan Persekutuan:

“Rights to property
a) No person shall be deprived of property save in accordance with law.
b) No law shall provide for the compulsory acquisition or use of property
without adequate compensation.”

. Interpretation Act (Act 23) (Consolidated and Revised 1989) 1967.

. Seksyen 3 Akta 23, 1967 ini hanya menerangkan apa yang dimaksudkan sebagai

harta boleh alih dan harta tak boleh alih.

.[1986] 1 MLJ 75.

[1987] 2 ML1J 479.

Henry Campball Black, Black’s Law Dictionary, West Publishing Co. 1979, hal.
1096.

L.B. Curzon, A Dictionary of Law, Macdonald and Evans, London 1979, hal. 253.



29.

30.

31.

40.

41.

42.

43,

Henry Campbell Black, Black’s Law Dictionary, op. cit, hal. 215.

Ibid, hal. 676.

Dalam kes The Shell Company Of The Federation of Malaya Lt lwn
Commissioner of The Federal of Kuala Lumpur, (1964) 30 MLJ 302, Hakim Ong
di halaman 304 menyatakan, lekat mati (fixtures) bermaksud apa saja yang
melekat pada tanah dan membentuk sebahagian dari tanah.

. Dalam kes Kiah Bt. Hanapiah lwn Som Bt. Hanapiah, (1953) 19MLJ 82, Hakim

Besar Matthew di halaman 82 menyatakan bahawa rumah orang-orang Melayu
yang terletak di atas tiang dan tidak ditanam ke dalam tanah sudah lama diakui
sebagai harta alih. Sementara Hakim Besar Sir Charles Murray-Ansley di halaman
83, menyatakan ia sebagai satu pengecualian kepada konsep undang-undang tanah
Inggeris berkenaan lekat mati.

. Henry Campbell Black, Black’s Law Dictionary, op. cit, hal. 1096.

.Mohd Ridzuan Awang, Konsep Undang-undang Tanah Islam, Pendekatan

Perbandingan, op. cit. hal. 97.

. Henry Campbell Black, Black’s Law Dictionary, op. cit, hal. 310. Sir Robert

Megary and H.W.R. Wade, The Law of Real Property, op. cit, hal. 11.

. Ismen adalah hak yang diberi oleh pemilik tanah (proprietor of the servant land)

kepada pemilik tanah utama (proprietor of the dominant land) untuk kegunaan
pemilik tanah utama tersebut. Untuk pembacaan lanjut, sila rujuk Teo Keang
Good, Khaw Lake Tea, Land and Co (Asia) Pte. Ltd, 1987, hal. 463.

. Sila lihat Surah Al-Maidah ayat 463.

. Abd. Rahim M.A, The Principles of Mohammadan Jurisprudence According To

Hanafi, Syafie and Hambali Schools, op. cit, hal. 264,

. Anwar Ahmad Qadri, Islamic Jurisprudence In The Modern World, op. cit, hal.

313.

Dr. Abdullah Siddik, Pengantar Undang-Undang Adat di Malaysia, op. cit, hal.
62-63.

Ibid, hal. 63.

laitu prinsip benda lekat mati (fixtures) di dalam undang-undang Inggeris yang
diistilahkan dalam bahasa Latin: ‘quiquid plantatur solo, solo credit’. Ia berasal
daripada sistem undang-undang Roman.

Dr. Abdullah Sididik, Pengantar Undang-Undang Adat di Malaysia, op. cit, hal.
65-66.



Senarai Rujukan
Buku

A.Monif Yaakob, Sejarah Perundangan Islam, Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan
Pustaka, Kementerian Pendidikan Malaysia, 1988.

Abdullah Siddik, Dr. Pengantar Undang-Undang Adat Di Malaysia, Kuala Lumpur:
Universiti Malaya, 1975.

Abdul Rahim M.A. The Principles of Muhammadan Jurisprudence According To
Hanafi, Maliki, Shafie And Hambali Schools. Lahore: All Pakistan Legal Decisions,
1975.

Abdul Rashid Hj Abdul Latiff. Hukum Pusaka Dalam Islam, Satu Kajian
Perbandingan. Shah Alam: Penerbitan Hizbi, 1987.

Ahmad Amin, Dr. Fajar Islam. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan Pustaka,
Kementerian Pelajaran Malaysia, 1980.

Ahmad Ibrahim. Islamic Law In Malaya. Kuala Lumpur: Malaysian Sociological
Research Institute Ltd, 1975.

Shafie Law. Singapore: Malayan Law Journal Pte. Ltd, 1976.

Amir Syariffuddin, Dr. Pelaksanaan Hukum Kewarisan Islam Dalam Lingkungan
Adat Minangkabau. Jakarta: Gunung Agung, 1984.

A.R. Biswas, Dr. Biswas Encyclopedia Law Dictionary. Calcutta: Debooks Eastern
Law House, 1979.

Black, Henry Campbell. Black’s Law Dictionary. St. Paul Minn: West Publishing Co,
1979,

Curzon L.B. A Dictionary Of Law. London: Macdonald And Evans, 1979.
Dewan Bahasa Dan Pustaka, Kementerian Pelajaran Malaysia. Kamus Dwibahasa
Inggeris-Bahasa Malaysia. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan Pustaka, Kementerian

Pelajaran Malaysia, 1985.

Elias, A. Elias & Ed. E. Elias. Elias’ Modern Dictionary, Arabic-English. Cairo:
Elias’ Modern Publishing House & Co. 1986.

Ely. R.T. Property And Contract In Their Relations to The Distributions of Wealth.
London: Mac Millan, 1914.

H. Abdullah Siddik S.H. Dr. hukum Waris Islam Dan Perkembangannya Di Seluruh
Dunia Islam. Jakarta: Penerbitan Widjaya, 1984.



Hailsham of St. Marylebone, Lord. Halbury’s Laws of England. London:
Butterworth’s, 1975.

Hamilton, Walton. Property, Encyclopedia of The Social Sciences. New York: Mac
Millan, 1933.

Hollowell, Peter. Property And Social Relations. London: Heneman, 1982.

Hooker, M.B. Adat And Islam In Malaya, Malaya Law Review Legal Essays. Kuala
Lumpur: Malaya Law Review, 1975.

Hooker, M.B. Islamic Law In South East-Asia. Oxford: Oxford University Press,
1984.

Ismail Hamid. Masyarakat Dan Budaya Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan
Pustaka, Kementerian Pendidikan Malaysia, 1988.

Jamal J. Nasir. The Islamic Law Of Personal Status. London: Graham & Trotman,
1986.

K. Ali M.A. Prof. A Study Of Islamic History. Calcutta: Mullick Brothers, 1974.
K.J. Aiyer’s. Manual Of Law Terms And Phrases. Allahabad: Law Book Co. 1973.

Lewis, Bernard. The Arabs In History. London: Hutchinson University Library, 1970.

Mahiudin Abu Zakaria Yahya Ibn Sharif En-Nawawi. Minhaj Et-Taliban. Lahore:
Law Publishing Co. 1977.

Mergary, Robert, Sir And H.-W.R. wade. The Law Of Real Property. London: Stevens
& Sons Ltd, 1984.

Mohd Ridzuan Awang, Konsep Undang-Undang Tanah Islam, Pendekatan
Perbandingan. Kuala Lumpur: Al-Rahmaniah, 1987.

Mohd Sanusi B. Hj. Mahmood, Hj. Undang-Undang Keluarga Dalam Islam. Kota
Bharu, Kelantan: Dian Darul Nain Sdn. Bhd. 1984.

Mokhtar b. Hj. Mohd Dom, Hj. Adat Perpatih Dan Adat Istiadat Masyarakat
Malaysia. Kuala Lumpur: Federal Publications, 1977.

Osborn P.G. A Concise Law Dictionary. London: Sweet & Maxwell, 1983.
Othman Ishak. Hubungan Antara Undang-Undang Islam Dengan Undang-Undang

Adat. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan Pustaka, Kementerian Pelajaran Malaysia,
1982.



Sihombing, Judith. National Land Code, A Commentary. Kuala Lumpur: Malayan
Law Journal, 1981.

Sood, Teo Keang, Khaw Lake Tee. Land Law In Malaysia Cases And Commentary.
Singapore: Butterworth’s And Co. (Asia) Pte. Ltd. 1981.

Syed Khalid Rashid. Muslim Law. Lucknow: Eastern Book Co. 1979.

Tafsir Pimpinan Ar-Rahman Kepada Pengertian Al-Quran. Sheikh Abdullah Basmeih.
Kuala Lumpur: Bahagian Agama, Jabatan Perdana Menteri, 1985.

Jurnal

Manring T.A. “National Integration And Legal Systems: Malaysia”. Malaya Law
Review, 20 (1968), hal. 29-54.

Md. Akhir Bin Hj. Yaakob. “Harta Sepencarian”. Jurnal Hukum, (Muharram 1405/
September 1984), hal. 36-60.

Minnattur, Joseph. “The Nature Of Malay Customary Law”. Malaya Law Review, 6
(1964), hal. 327-352.

Mohd Din bin Ali, hj. “*Malay Customary Law/ Family”. Intisari, II (1963).

Salleh Abbas, Tun. “Perlaksanaan Undang-Undang Islam Di Malaysia”. Jurnal
Hukum, (Rejab 1404/ April 1984), hal. 143-148.

Taylor En.N. “Customary Law Of Rembau®”, Journal Of Malayan Branch Royal
Asiatic Society, VII (1928), hal. 1-289.
Akhbar

Berita Minggu, Ahad 28 Januari, 1990.

Kertas Kerja Seminar

Hj. Taha Abdul Kadir, Prof. Madya. “Dilema Yang Wujud Dalam Masyarakat Adat
Perpatih”. Kertas Kerja Seminar Adat Perpatih, Universeiti Kebangsaan Malaysia,
(17-18 September 1988).



