Oleh :\1ursal Esten

ALAM itu banyak orana berkumpul di
halaman Rumah Gadang. Mereka mulai
berdatangan ke sana setelah menunaikan
sembahyang Isyak. Laki-laki dan perem-
puan. anak-anak muda dan orang tua, bahkan juga

anak-anak. Ada yang duduk bersila atau bersimpuh

dan ada juga yang tetap berdiri dengan santai sambil
ngomong-ngomong, mereka berkumpul dalam
posist membentuk lingkaran. Beberapa lampu
digantungkan menerangi halaman.
Kadang-kadang mereka bersorak spontan atau
bertepuk tangan dan pada saat yang lain terharu
atau memperlihatkan wajah tidak senang dan
membenci, Bilamana di antara mereka ada yang

Randai. Teater milik seluruh masyarakat

40

DEWAN BUDAYA JANUARIL, 1988

haus sebentar dia ke warung dekat situ dan kembali
lag). Atau kalau ada yang merasa lelah sekali (kerana
bekerja keras siang tadi di sawah) mereka terus
pulang ke rumah dan tidur. Sebaliknya ada saja
anggota-anggota baru yang datang dan mengga-
bungkan diri. Suasananya akrab, santai, dan spontan.

Mereka itu adalah hadirin yang menyaksikan
pertunjukan randai, pada suatu malam di sebuah
desa Minangkabau. Pertunjukan berlangsung
sampai menjelang pagi.

Cerita yang dimainkan diambilkan dari sebuah
kaba. sebuah bentuk sastera lisan Minangkabau
yang terkenal. Setiap pertunjukan randai selalu
memainkan kaba-kaba yang ada, kaba-kaba yang
popular dan pada umumnya jalan
ceritanya sudah dikenal. Bahkan
ada kumpulan-kumpulan randai
yang terkenal dan dinamai berda-
sarkan kaba yang sering dimainkan,
Misalnya grup randai "Anggun Nan
Tongga”, grup randai “Rambun
Pamenan”, grup "'Magek Manan-
din”’, dan lain-lain.

Cerita biasanya dimainkan tanpa
menggunakan naskhah. Tentu saja
hal itu akan mengundang kemung-
kinan-kemungkinan kelemahan te-
tapi sebagai teater rakyat hal ini
pula yang menyebabkannya sema-
kin kuat. Dialog-dialognya menjadi
fleksibel, semakin mudah menye-
suaikan diri dengan suasana dan
persoalan-persoalan sekarang,
meskipun kaba-kaba yang dimain-
kan pada umumnya sudah dikenal
dan telah dimainkan berulang-
ulang namun setiap penampilan
ada saja hal-hal yang baru yang




muncul, baik melalui dialog-dialog para pelaku
mahupun melalui dendang atau nyanyi, oleh
pendendang atau tukang gurindam. Dialog-dialog
akan menjadi lebih akrab dan spontan. Dalam suatu
adegan mungkin saja seorang pelaku mengajak atau
meminta pendapat atau komentar penonton. Atau
sebaliknya.

Pertunjukan randai dilakukan dalam bentuk
arena. Di samping penonton menyaksikan dalam
bentuk bulanan permainan juga disuguhkan secara
bulatan. Permainan tari dengan pola peéncak silat
tradisional Minangkabau ditampilkan dalam bentuk
itu begitu juga lakonan. Apabila adegan-adegan
telah selesai para pelaku kembali masuk ke dalam
bulatan. Di dalam randai bulatan ini para pelaku
sekaligus memainkan galombang dan dapat pula
sekaligus menjadi pendendang.

Dulu, dan bahkan juga didapati sekarang, para
pemain randal semuanya diperankan oleh laki-laki
meskipun ada peran wanita. Hal ini dilakukan
dengan pertimbangan (keagamaan) bahawa berat
risikonya membawa dan mencampurkan wanita
main selama semalam suntuk. Terutama juga dari
segi pandangan masyarakat. Tapi sekarang dalam
perkembangannya sudah banyak kumpulan randai
yang langsung memainkan wanita untuk peran
wanita. Dan ternyata, ya tidak apa-apa.

Dalam intinya ada dua unsur pokok yang
menjadi dasar dan kemudian dikembangkan dalam
randai. Pertama, unsur penceritaan. Yang dicerita
kan adalah “kaba". Diceritakan melalui muzik tra-
disional (salung, rebab, bansi, rebana atau yang
lain} dan melalui dialog-dialog. Kedua, unsur gerak
atau tari, Disampaikan melalui "galombang’’ gerak
tari yang bertolak dari gerak-gerak silat tradisional
Minangkabau. Disampaikan dalam berbagai-bagai
variasi dan versi improvisasi,

Unsur penceritaan. bertolak dari tradisi
"bakaba”. Suatu bentuk kesenian dalam penyam-
paian "kaba”. Kaba yang laris itu disampaikan
dengan dendang dan dengan iringan alat-alat muzik
tertentu misalnya dengan rebab, salung dan kecapi.
Dalam bentuk yang lebih awal “bakaba’ ini tidak
menggunakan alat-alat muzik.

Unsur-unsur pokok yang membangun bentuk
kesenian ini terdiri daripada: pertama, adanya kaba
yang dimainkan, kedua, unsur “gurindam”, iaitu
penceritaan dengan berdendang, ketiga, suatu ben-
tuk tari (improvisasi) yang disebut gelombang. dan
keempat. unsur dialog dan sekaligus lakonan
pelaku-pelaku.

Keempat unsur ini dianggap sebagai unsur-
unsur yang inti teater tradisional randai. Jika salah
satu dari unsur tersebut tidak ada maka sukarlah
untuk mengatakan bentuk itu adalah randai.
Penilaian terhadap bermutu atau bernilainya sebuah
pertunjukan randai juga setelah melihat unsur-
unsur tersebut. Bagaimana unsur-unsur itu digarap
dan ditampilkan.

Penyampaian “kaba” dalam pertunjukan
randai, tidak terlepas dari maksud dan tujuan
memberi petunjuk, nasihat, fatwa-fatwa kepada
masyarakat. Namun kemudian dalam perkembang-
annya ternyata fungsi lain yang tak kalah pentingnya
ikut muncul; fungsi hiburan.

la berbentuk liris (prosa), terdiri daripada 4

baris - 4 baris. Kadangkala pakai sampiran, tapi

sering juga tanpa sampiran. Tiap baris biasanya
terdiri daripada 8 sampal 10 suku kata. Biasanya
dengan persajakan abab.

Oleh sifatnya yang laris, terikat dengan jumlah
suku kata dan adanya persajakan maka “kaba”
mudah dan bagus sekali didendangkan. Setiap
bentuk penyampaian “kaba” selalu didendangkan.
Biasanya juga dengan diringt alat-alat muzik
(tradisional)

Peranan gurindam ini tidak hanya semata-mata
variasi penyampaian cerita tapi juga memiliki fungsi
lain dalam pertunjukan randai. Fungsi itu ialah:
pertama, untuk menyatakan perubahan tempat,
kedua, untuk menyatakan perubahan waktu dan
ketiga, untuk menyatakan perubahan suasana.
Gurindam sekaligus membangun citra-citra dalam
“setting”’ penampilan randar.

etiap perubahan tempat, wakiu dan suasana

dibatasi dengan putaran-putaran atau

legaran-legaran. Dalam putaran-putaran

imlah para pemain randai memperlihatkan
permainan gerak dan langkah-langkah silat dengan
membentuk lingkaran berantai. Sebetulnya tidak
hanya permainan gerak dan langkah silat saja yang
diperdapat tapi juga sekaligus permainan bunyi
dihasilkan melalui tepukan-tepukan (antara telapak
tangan dengan telapak tangan, telapak tangan
dengan paha dan pinggul ataupun dengan pakaian
“galombang” yang dipakai. Gerak-gerak silat ni
disebut dengan “galombang™. la menyertai atau
tepatnya mengimprovisasikan gurindam yang
dinyanyikan. Bahagian-bahagian tertentu dari cerita
(kaba) ditampilkan dalam dialog-dialog dan
lakonan pemain-pemain yang memegang peran
tokoh-tokoh dalam cerita tersebut,

Lakonan dan dialog dilakukan di tengah-
tengah lingkaran dan dilakukan dengan agak lebih
bersifat karikatural tetapi tetap menggunakan pola-
pola gerak silat sebagar dasar. Sementara dialog-
dialag lebih bersifat spontan, dalam erti udak terikat
dan tidak tetap. Teknik blocking juga tidak terikat
atau bebas. Sementara Setting adalah suasana yang
dibangun melalui citra-citra yang diciptakan melalui
“gunndam” atau dendang dan permainan “galom-
bang”. Semuanya ditampilkan dalam pergelaran
dengan sistem arena.

Bagaimana dengan pemain? Ada tiga jenis pe-
ranan yang dilakukan oleh para pemain randai.
Peran pertama: sebagar pemain “galombang’.
Peran yang kedua: sebagal pembawa "gurindam”.
Biasanya pembawa “gurindam’ ini juga berada di
dalam dan ikut membentuk lingkaran. Paling kurang
terdir daripada dua orang. Peran yang ketiga:
pemain yang bertugas memainkan tokoh-tokoh
penting yang ada di dalam cerita.

Jika ada peran yang lain selain daripada ketiga
peran itu ialah pemain yang memainkan alat-alat
muzik tradisional yang biasanya terdiri daripada
puput batang padi, talempong, gendang dan
rebana. Mereka tampil pada waktu pembukaan
randai dan pada waktu mengakhiri acara.

Demikianlah randai: sebuah teater tradisional
dari Minangkabau. Teater yang hidup dan bertolak
dari tradisi masyarakat Minangkabau, Teater milik
seluruh masyarakat Minangkabau, tanpa membeza-
kan golongan dan kelas masyarakatnya. @

DEWAN BUDAY A JANUARL 1988 41




