TRADISI DAN PERUBAHAN BUSANA PENGANTIN
MINANGKABAU DI KOTA PADANG

AGUSTI EF1 BINTI MARTHALA

KERTAS PROJEK INI PIKEMUKAKAN UNTUK MEMENUHI
SEBAHAGIAN DARIPADA SYARAT BAGI MEMPEROLEH 1JAZAH
SARJANA SASTERA

FAKULTI SAINS KEMASYARAKATAN DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA
2000



UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA

JABATAN PERSURATAN MELAYU

Olch

Projek Sarjana ini telah diterima oleh Jabatan Persuratan Melayu untuk
memenuhi sebahagian keperluan Ijazah Sarjana Sastera pada sesi

. Madva Dr. Siti Zainon

Penyelia Tarikh
Prof. Dr. Siti Hawa Hj Salleh 15" Febyaac 200/
Pemeriksa kedua Tarikh
———
Prof. Madya Dr. Solehah Ishak Fobo. I5 200]
Ketua Jabatan Tarikh

Jabatan Persuratan Melayu



FAKULTI SAINS KEMASYARAKATAN DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA

PENGAKUAN

Saya mengakui kertas kerja projek ini adalah hasil saya sendiri
Kecuali nukilan dan ringkasan yang setiap satunya telah saya
jelaskan sumbernya.

Tarikh:2-10-2000

Agusti Efi Binti Marthala



SEKAPUR SIREH SEULAS PINANG

Setinggi-tinggi sanjungan dan setulus kasih dipersembahkan untuk:

Yang dihormati dan dikagumi ayahandaku Marthala A. Bagindo dan
ibundaku Rosma.

Yang tercinta suamiku Ismed Muchtar

Yang tersayang dan terkasih anakku Abraham Ismed dan Gabila
Ismed.

Semoga Allah s.w.t merahmati kehidupan kita semua, Insya-Allah.



il

PENGHARGAAN

Syukur kepada Allah Yang Maha Pengasih dan Penyayang kerana berkat
keredhaannya telah memberi kekuatan, petunjuk dan kesabaran sehingga
penulisan ini telah dapat diselesaikan,

Dengan berjayanya penulisan ini, saya merakamkan penghargaan yang tinggi,
saya tujukan kepada Prof, Madya Dr. Siti Zainon Ismail selaku penyelia di atas
segala susah payah, tenaga dan kesabaran yang telah beliau curahkan dalam
memberi bimbingan, tunjuk ajar dan nasihat yang bemnilai di dalam usaha saya
menyempurnakan penulisan ini. Juga terimakasih saya kepada Prof. Dr. Siti
Hawa Hj Salleh, saya hanya berupaya mengucapkan jutaan terima kasih.

Terimakasih juga saya sampaikan kepada ketua Jabatan Persuratan Melayu, Prof,
Madya Dr. Solchah Ishak, Prof. Madya Dr. Abdul Rahman Hanafiah, cncik
Lokman M. Zen, semua pensyarah dan kakitangan Jabatan Persuratan Melayu
yang telah banyak memberikan bimbingan, selama saya belajar, Universiti
Kebangsaan Malaysia.

Juga terimakasih yang setinggi-tingginya saya sampaikan, kepada Universitas
Negeri Padang yang telah memberikan dukungan moral maupun material selama
saya mengikuti pendidikan, Maka terimakasih ini ditujukan kepada Prof Dr
Amuri Yusuf selaku rektor Unversitas Negeri Padang dan Dr. Moh. Asyar
mantan Rektor Universiti Negeri Padang, Dekan Fakultas tehnik Universiti
Negeri Padang bapak Mardi Rasyid dan Dr R. Candra mantan dekan FT, UNP
Padang. Ketua Jurusan Kesejahteraan keluarga 1bu Liswarti Yusuf , Ibu Wildati
Zahri mantan ketua Jabatan kesejahteraan Keluarga dan teman-teman pensyarah
pada Jursan Kesejahteraan Keluarga Universiti Negeri Padang yang tidalk bisa
saya sebutkan satu persatu.

Setinggi-tingginya penghargaan juga saya berikan kepada para informan yang
telah banyak memberikan berbagai informasi dan bahan kajian yang sangat
berguna dalam penyelesaian kajian ini.. Terimakasih kepada tokoh masyarakat
kota dan Lembaga kerapatan Adat Minangkabau; bapak Sutan Harun Al Rasyid
bapak Marah Sofyan, Bapak Dt Bandaro Lubuk Sati dan bapak bagindo Fahmi,
Terimakasi ini juga saya tujukan kepada bapak Yurnalis Idrus Selaku Ketua
Pejabat Sosial Politik Kota Madya Padang yang telah memberikan informasi dan
rekomendasi, juga kepada saudara Oka. Terimakasih juga saya sampaikan
kepada kaki tangan Pejabat Pelancongan Sumatera Barat bapak Yardi dan bapak
Fery, bundo Kaduang Kota Padang ibu Sutan Harun dan keluarga ibu Nurbaya.
Perias pengantin Kota Padang;Ibu Asni, Ibu Neni, Tbu Alimar, Anduang Siteba
dan Gusfinal

Buat teman teman-teman seperjuangan yang sama-sama belajar di Universiti
Kebangsaan, Faridah, Jasmin, Syarif dan Zainul, terimakasih atas kerjasama yang
diberikan selama kita sama-sama belajar. Terimakasih juga saya sampaikan



iv

kerjasama selama kita sama-sama belajar. Terimakasih juga saya sampaikan
kepada teman saya Nurul, yang telah banyak membantu saya. Juga t terimakasih
kepada teman saya Yeni Idrus yang telah banyak memberikan dorongan
berkorban untuk saya. Terimakasih atas segalanya jasa mu akan selalu dikenang.

Istimewa terimakasih saya sampaikan kepada keluarga saya di Padang, Jakarta
dan Bali yang telah banyak memberikan dukungan selama saya belajar. Kepada
semua, semoga Allah memberikan keberkatan, segala budi dan jasa akan tetap
dikenang sampai akhir hayat bagai terungkap dalam pantun Melayu:

Akar Keladi melilit selasih

Selasih tumbuh di hujung taman
Kalungan budi junjungan kasih
Mesra kenangan sepanjang zaman

Agusti Efi
105 Pangsa Puri Taman Tenaga
43000, Kajang.



ABSTRAK

Perubahan sosial budaya pada masyarakat menyebabkan nila-nilai yang
merupakan norma sosial dalam masyarakat akan berubah. Tingkat perubahan
itu akan berbeza-beza. Kemajuan ilmu pengetahuan dan tehnologi ikut
mendorong perubahan dalam kehidupan sosial budaya masyarakat. Perubahan
lebih cepat terjadi di perkotaan dibanding dengan masyarakat di desa-desa,
kerana masyarakat kota lebih dinamis dibandingkan dengan masyarakat desa.
Perubahan-perubahan yang terjadi menggeser nilai-nilai tradisi yang sudah
ada. Bangkitnya kebudayaan moden di kota-kota, merebut tempat kebudayaan
tradisional dalam kehidupan sosial masyarakat perkotaan. Lantaran itu, kajian
ini untuk melihat tradisi dan perubahan busana pengantin Minangkabau di
Kota Padang sebagai salah satu budaya tradisonal yang ikut mengalami
perubahan. Konsep estetika Minangkabau yang lebih menekankan raso jo
pareso (rasa dengan periksa) dan alua jo patuik (alur dan patut) tidak lagi
menjadi patokan sehingga nilai-nilai tradisi yang sakral menjadi kabur. Dalam
menelaah kajian ini memakai metodologi kualitatif dan metodologi etnografi.
Bahan kajian juga mengunakan teks tradisi (tambo Minangkabau), teks
sejarah dan kajian lapangan. Keputusan kajian ini menunjukan telah terjadi
banyak perubahan pada busana pengantin Minangkabau di Kota Padang
terutama perubahan pada reka bentuk, perubahan pada reka corak, perubahan
pada pola dan perubahan pada warna. Perubahan ini membawa dampak
perubahan pada fungsi dan falsafah busana pengantin tradisional
Minangkabau dan nilai sakral yang dikandungnya pun turut mengalami
perubahan.



ABSTRACT

Changes in the society social culture causes changes to the society ‘s
social values. The changes are different depends on their level knowledge
and new technology development causes changes in the life style of
society social-culture. Changes are much more faster to happen in the
urban area compare to the rural area since society in the urban area are
much more dynamic compare to rural ‘s society. Changes that happen
affected the traditional value that already exist. The awaken of modem
culture in urban area taking over the role of traditional culture in the social
life of urban society. There fore this research focus on the “Minangkabau
wedding dress at Padang city as one culture that experiencing the
changes. The Minangkabau concept that s tresses on “ raso jo pareso”
and alua jo patuik” are no longer be part of the style of life causes the
traditional value become ambiguous. This research using both qualitative
and ethnography methodology. Research finding are based ... traditional
Minangkabau text (tambo Minangkabau), historical text and field study.
The results of this research showing that there is a lot of changes to
Minangkabau wedding dress at Padang city especially on the color and
design. Thus, this changes affect the function and philosophy of traditional
Minangkabau wedding dress and sacred value that was brought by it also
affected.



KANDUNGAN

PENGAKUAN

SEKAPUR SIREH SEULAS PINANG
PENGHARGAAN

ABSTRAK

ABSTRACT

KANDUNGAN

SENARAI GAMBAR FOTO
SENARAI PETA

SENARAI RAJAH

SENARAI JADUAL

PENDAHULUAN

OBJEKTIF KAJIAN

K AEDAH KAJIAN

PERMASALAHAN KAJIAN

BATASAN WILAYAH KAJIAN

SEJARAH PERKEMBANGAN KOTA PADANG

BAB I

KONSEP DAN TEORI SENI, TRADISI DAN
PERUBAHAN

1.1

1.2

13

TRADISI DAN PERUBAHAN SOSIAL BUDAYA |
DALAM MASYARAKAT KOTA PADANG

SENI DAN ESTETIKA MINANGKABAU

TAMBO SEBAGAI KOSMOLOGI MINANGKABAU
1.3.1  Asal Usul Penduduk Minangkabau

vii

Halaman

i

iii

vii

xiii

Xiv

XV

11
12
18

24

24

29

34
35



BABII

BAB I

BABIV

1.3.2  Asal Usul Nama Minangkabau

1.3.3  Kajian Busana dan Kaitannya dengan Sejarah
Minangkabau

REKA BENTUK BUSANA TRADISIONAL PENGANTIN
MINANGKABAU DI KOTA PADANG

2.1

22

BUSANA PENGANTIN PEREMPUAN
2.1.1 Baju Kurung

2.1.2 Sarung

2.1.3  Hiasan Kepala dan Perhiasan
BUSANA PENGANTIN LELAKI
2.2.1 Roki dan Padanannya

2.2.2  Hiasan Kepala dan Perhiasan
223 Samping dan Tkat Pinggang

ANALISIS PERUBAHAN REKA BENTUK BUSANA
PENGANTIN MINANGKABAU DI KOTA PADANG

3.1

32

33

REKA BENTUK BUSANA PENGANTIN
PEREMPUAN DUA TAHUN TERAKHIR

3.1.1 Baju Kurung

3.1.2  Sarung

3.1.3  Sunting dan Perhiasan

REKA BENTUK BUSANA PENGANTIN LELAKI
DUA TAHUN TERAKHIR

3.2.1 Roki dengan Padanannya

3.2.2 Samping dan Ikat Pinggang

3.2.3 Hiasan Kepala dan Perhiasan

JADUAL, ANALISIS PERUBAHAN BUSANA

PENGANTIN TRADISIONAL MINANGKABAU
DUA TAHUN TERAKHIR

KESIMPULAN

viii

39
42

50

53
56

70
76

94
94

96
99

110

111

il
112
113

115

115

116
117

133

138



BIBLIOGRAFI
LAMPIRAN:

- Lampiran
- Lampiran
- Lampiran
- Lampiran

1. Glossary.

2. Panduan Temuramah.

3. Biodata Ibu Nurbaya.
4. Biodata Informan.

ix



Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto
Gambarfoto
Gambarfoto

Gambarfoto
Gambarfoto
Gambarfoto
Gambarfoto
Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

NS

10

12

13

14

i5

16

17

SENARAI GAMBARFOTO

Busana pengantin Kota Padang vang
berumur Lebih kurang seratustahun

Busana pengantin perempuan

Perias pengantin memakaikan tokah yang
berfungsi sebagai penutup bahagia dada
pengantin perempuan

Tokah dengan perhiasan penutup tokah

Reka bentuk fauna dalam sulaman benang
emas

Reka flora dan fauna dalam sulaman benang
emas.

Reka fauna dan flora dalam reka corak
sulaman benang emas

Reka motif songket
Reka motif songket
Reka motif songket
Reka motif songket
Reka motif songket

Sarung songket dengan rekacorak pucuk
rebung pada kepala sarung

Temunan songket untuk tekolok
Bahan material sanggul anak daro yang

terdiri dari daun pandan dan bunga melati

Perias pengantin mempersiapkan pandan
dan membahagi rambut anak daro dalam



Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto
Gambarfoto
Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

(Gambarfoto
Gambarfoto
Gambarfoto
Gambarfoto
Gambarfoto
Gambarfoto

Gambarfoto

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

39

30

31

32

33

34

35

®i

empat bahagian dengan mengikat tiap-tiap
bahagiannya

Perias pengantin membuat sanggul dari daun
pandan pada kepala anak daro

Perias pengantin memasangkan melati yang
sudah direk di atas kertas pada kepala anak
daro.

Anak daro siap untu dipasangkan sunting
Bunga serunai

Susunan bunga serunai

Koto-kote dengan reka gobah bertingkat,
rama-rama dan reka wajik

Reka hias penutup sanggul perempuan.
Bernama pisang separak

Mahkota anak daro ( tatak kondai

Pemasang bunga serunai pada kepala anak
daro

Pemasangan bunga sunting dilihat dari
belakang

Bentuk sanggul dua dan bunga sunding dari
belakang

Anak daro selesai dirias

Subang anak daro

gelang anak daro

Kalung anak daro

Kalung anak daro denagn reka manik-manik
Perhiasan tutup tokah

Kalung anak daro dengan reka rumah
gadang



Gambarfoto
Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto
Gambarfoto
Gambarfoto
Gambarfoto
Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto
Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

Gambarfoto

36

37

38

39

40

41

42

43

44

45

46

47

48

49

50

51

52

53

xii

Busana marapulai di Kota Padang
Marapulai dengan busana roki

Roki yang merupakan busana utama pengan
tin lelaki

Seluar pengantin lelaki, samping, sepatu dan
kaus kaki

Rompi pengantin lelaki

Marapulai dengan busana pengantin Padang.
Tkat pinggang tenunan songket

Salapah tempat rokok marapulai

Keris marapulai

Donsai, tempat tembakau dan sireh yang
diselipkan dipinggang marapulai

Kalung marapulai
Pending marapulai

Busana pengantin Padang dua tahun terakhir
(1998-2000

Busana pengantin Padang dua tahun terakhir
(1998-2000)

Busana pengantin Padang dua tahun terakhir
(1998-2000)

Busana pengantin Padang dua tahun terakhir
(1998-2000)

Busana pengantin Padang dua tahun terakhir
(1998-2000)

Busana pengantin Padang dua tahun terakhir
(1998-2000).



Peta 1
Peta 2

Peta 3

SENARAIPETA

Pemeritahan Kota Padang sebelum diperluas
Pemerintahan Kota Padang sesudah diperluas

Penyebaran penduduk di Kota Padang

xii



Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah
Rajah

Rajah

xiv

SENARAI RAJAH

Lakaran cara mengabil ukuran

2 Lakaran baju kurung tradisional dan pola baju kurung.
3 Lakaran tokah dari muka dan belakang
4 Lakaranadanb silang tenunan polos, ¢ silang satin
5 Alat tenun tanpa mesin
6 Lakaran pemidangan
7 Lakaran penatan rambut sebelum disunting
8 Lakaran bunga-bunga sunting
9 Lakaran tatak kondai (mahkota)
10 Lakaran sunting dan tata letak bunga-bunga sunting.
11 Saluak atau ikek
12 Pola baju roki
13 Pola seluar marapulai
14 Pola kemeja lelaki
15  Pola rompi
16  Baju kurung yang sudah dimodifikasi
17  Pola baju kurung yang sudah dimodifikasi
18 Pola skirt
19 Pola Roki

20 Pola Seluar

21

Pola kemeja



Jadual

I

SENARAI JADUAL

Analisis perubahan busana pengantin Minangkabau
di Kota Padang,

XV



BAB I

KONSEP DAN TEORI SENI, TRADISI DAN PERUBAHAN

1.2 Tradisi dan Perubahan Sosial Budaya Dalam Masyarakat Kota Padang

Tradisi yang tumbuh dan berkembang dalam masyarakat tradisional merupakan
perwujudan nilai-nilai budaya masyakat yang bersangkutan. Tradisi berasal dari
bahasa Inggeris iaitu fradition. Hasan Hamzah (1997) mengertikan tentang tradisi,
laitu sesuatu kebiasaan (amalan) turun temurun yang sudah sebati dengan masyarakat

(Ensiklopedia Melayu).

Tradisi yang berlaku dalam masyarakat tradisional mengandung berbagai
aturan yang harus dipatubi oleh sctiap masyarakatnya. Aturan itu timbul dan
berkembang secara turun temurun yang berperan mengekalkan adat budaya yang
dihormati bersama. Upacara-upacara yang berlaku penuh dengan simbol-simbol yang
berperan sebagai alat komunikasi antara sesama manusia, dan antara manusia dengan
alam gaib. Terbentuknya simbol-simbol dalam upacara tradisional berdasarkan nilai-

nilai etis dan pandangan yang berlaku dalam masyarakat (Amin Saib 1985:2).

Nilai-nila serta pandangan hidup mencerminkan corak kébudayazi’n dari
masyarakat yang bersangkutan. Melalui simbol-simbot itu pulalah pesan-pesan ajaran
agama, nilai-nilai etis dan norma yang berlaku dalam masyarakat bersangkutan
disampaikan kepada lingkuangan mansyarakat dimana tradisi itu hidup dan

berkembang, Sutan Takdir Alisjahbana menambahkan tentang tradisi, “Perasaan yang



kukuh antara anggotanya yang dapat memenuhi keperluan rohani dan jasmani dalam
lingkungan masyarakat. Tradisi juga merupakan adat yang timbul pada masa silam
dan berakar pada kepercayaan kepada agama (dunia yang gaib dan sakti),

melinglungi dan menguasai segala cabaran kehidupan yang padu” (Siti Zainon 1989)

Masyarakat kota Padang menganut tradisi adat Minangkabau, yang menjadi
amalan dari setiap segi kehidupannya. Taradisi dengan norma saling berhubungan,
kerana tradist yang telah menjadi adat resam dalam masyarakat merupakan norma
sosial yang mengandung nilai-nilai yang dipatuhi dan dihormati oleh Minangkabau di
Kota Padang. Ditambahkan oleh Usman Pelly (1994),“kebudayaan yang telah
menjadi tradisi dalam masyarakat, merupakan rujukan orientasi nilai, norma, aturan
dan menjadi pedoman tingkah laku sehari-hari anggota masyarakat dalam hidup

berkelompok™.

Norma sebagai salah satu kewujudan kebudayaan dalam masyarakat
mempunyai kekuatan mengikat yang berbeza-beza. Tata kelakvan yang telah
mengikat masyarakat itu disebut dengan adat-Istiadat yang ditaat bersana dan menjadi
tardisi dalam masyarakat yang bersangkutan, Kebudayaan akan tumbuh dan
berkembang seiring dengan perkembangan masa. Ignas Kleden (1998) menambahkan
bahawa, “kebudayaan yang berkembang tanpa tradisi atau integrasi suatu kebudayan
menjadi tanpa identitas, sedangkan tanpa reformasi atau tanpa diéintegrasi: suatu
kebudayaan akan kehilangan kemungkinan untuk berkembang dalam menyasuatkan

bentuk dan coraknya dengan perubahan sosial”.



26

Dinamika pertumbuhan kehidupan sosial dalam masyarakat kota Padang
menyebabkan nilai-nilai yang merupakan norma sosial yang telah menjadi tradis
dalam masyarakat mengalami perubahan. Perubahan terjadi seiring dengan
perkembangan kehidupan sosial budaya dalam masyarakat kota Padang yang

bersumber dari masyarakat itu sendiri dan bersumber dari lingkungannya.

Setiap perubahan di Kota Padang merupakan gejala kehidupan sosial. Hal itu
kerana masyarakat sentiasa berkembang, walaupun pada masyarakat-masyarakat
tertentu di dalam kadar potensi terbatas akan mengalami perubahan. Dan setiap
masyarakat harus mampu menghadapi tentangan-tentangan yang datang dari luar
yang akan mempengaruhi nilai-nilai yang sudah ada dan dapat mengendalikan

kekuatan yang ada di dalamnya (Soejono 1982).

Tingkat perubahan antara masyarakat di antara satu dengan yang lain boleh
jadi berbeza-beza. Usman Pelly mengutip pendapat Ibnu Khaldum, mengetengahkan
bahawa perubahan itu tidak sederhana tetapi sangat kompleks. Dalam kaitan ini dia

melihat erti penting dari lingkungan fizik, struktur sosial dan solidariti sosial dari

kelompok-kelompok masyarakat (Usman Pelly 1994: 173).

Perubahan sosial seiring dengan perubahan kebudayaan, dan keduanya tidak
dapat dipisahkan. Kebudayaan dihasilkan oleh masyarakat dan tidak éda masyérakat
yang tidak berbudaya. Soekanto (1992: 337) menambahkan, bahawa segala perubahan
sosial adalah segala perubahan-perubahan pada masyarakat yang mempengaruhi
sistim sosial, termasuk di dalamnya nilai-nilai, sikap dan perilaku. Simajuntak

(1980) mengemukakan ciri-ciri perubahan sosial: (1) Differentisl sosial organization,



(2) Individualisme politik dan ekonomi, (3) Mobiliti (mobilitas) dan (4) Culrure

conflict.

Perubahan sosial akan lebih cepat terjadi pada masyarakat perkotaan
dibandingkan dengan masyarakat desa. Bila dilihat perubahan sosial budaya pada
masyarakat kota Padang, masyarakat kota Padang seperti masyarakat perkotaan
lainnya yang tampak lebih dinamis, mempunyai tingkat pendidikan dan mengenal
keterampilan yang lebih tinggi, mengenal teknologi yang lebih maju. masyarakat
kota Padang menyerap teknologi moden dalam segenap aspek kehidupannya.
Keberhasilan dalam sektor ekonami memberi pengaruh lain dalam kehidupan sosial

masyarakat, yang memberi pengaruh terhadap perkembangan sosial budaya,

Kuntowijoyo (1987) mengatakan, perubahan sosial di kota terjadi dengan
munculnya kelas menengah yang terdiri dari golongan intelektual, pedagang dan
pengusaha. Pada awalnya kelas menengah ini tidak memusatkan perhatian kepada
masalah kebudayaan tetapi pada masalah-masalah politik dan ekonomi. Namun kelas

menengah ini pun akhirya menjadi pendukung kebudayaan baru.

Kuntowijoyo menambahkan, di perkotaan  budaya tradisional tidak lagi
menjadi lnmbang status sosial, siapa sahaja yang mampu menpangkat dirinya secara
ckonomik, sosial dan intelektual dapat menguasai budaya tinggi (taradis 5gung).
Konsepsi dan praktikal modernisasi menyebabkan nilai-nilai masyarakat tradisional
menjadi goncang, Pengaruh modernisasi telah meresapi semua aspek kehidupan
masyarakat sedangkan kemampuan masyarakat belum memadai khususnya dibidang

sosial budaya (Simajuntak 1980).



Simajuntak menambahkan, perubahan-perubahan yang terjadi, menyebabkan
terjadinya pergeseran, pertentangan dan kekacauan. Susun lapis dalam masyarakat
menjadi berubah. Lapis-lapis baru lahir, lapis-lapis lama membeku.  Yang baru
meraba-raba dalam pertumbuhannya dan tengah menyusun tradisi. Yang rendah
menjadi tinggl, yang tinggi bertambah tinggi, tetapi ada pula yang menjadi
rendah.Lapisan masyarakat yang dipandang tinggi dahulu, ada yang jatuh

martabatnya dan sebaliknya.

Bangkitnya kebudayaan moden di kota Padang , merebut tempat kebudayaan
yang telah ada dan menjadi tradisi dalam masyarakat, dan sebagai budaya yang sah
bagi generasi mendatang. Kebudayaan tradisional hanya mendapat tempat sebagai
kebudayaan daerah. sifat kebudayaan tradisional yang berwarna lokal mulai kurang
mendapat perhatian dalam kehidupan sosial budaya mereka. Komersialisasi budaya
sudah menjadi semacam pencemaran. Sementara profesionalisme dalam seni budaya
mempunyai akibat yang jauh pula. Penglibatan terhadap seni budaya menjadi
berkurang. Kecenderungan masyarakat menikmati karya seni melalui tv, radio, film

dan pementasan lainnya

Mursal Esten, mengatakan bahawa perubahan sosial dan tata nilai tidak dapat
dielakan. Beberapa sistem tata nilai berbenturan dan mahu tak mahu akan"terjadi
pergeseran dan perubahan. Situasi perubahan sistem sosial dan budaya yang demikian
jelas akan mempengaruhi bentuk-bentuk kesenian yang ada dalam masyarakat.
Bentuk-bentuk kesenian tradisional bukan sahaja akan mendapat pengaruh dan

perubahan, bahkan dapat sahaja hilang dan musnah (Djoko Darmono 1991).



Jadi dengan demikian perubahan sosial budaya dalam masyarakat tidak
mungkin dielakkan, pengaruh perkembangan ilmu pengetahuan dan tehnologi
memacu lebih cepat terjadinya perubahan soial budaya dalam masyarakat terutama
pada masyarakat perkotaan. Padang sebagai salah satu kota yang berkembang di
Sumatera barat tidak terlepas dari permasaalahan ini. Pergeseran nilai-nilai tradisi
Minangkabau di Kota Padang tampak sekali, dengan masuknya budaya moden ke

Kota Padang,

1.2 Seni dan Estetika Minangkabau

Masjarakat Minangkabau dalam berkesenian menganut  falsafah “alum terkembang
Jjadi guru”, apa saja yang mereka lihat dan temui di alam menjadi gure dan menjadi
inspirasi yang menimbulkan kreativiti imaginasi yang dapat memberikan kepuasan
batiniah. Kepuasan batin dan kegairahan jiwa yang menghasilkan karya yang
bernuansa seni. Hal ini sesuai dengan pendapat Plato tokoh yang terkenal dengan
pandangannya yang mengatakan, thawu seni ialah kegiatan peniruan. Pelukis atau
penyair menurut Plato, meniru rupa bentuk objek-objek tertentu yang merupakan
tiruan bentuk-bentuk tipa abadi. Sementara Aristoteles mendekatkan seni dengan
kehidupan, kerana mengikut Aristoteles tragedi adalah peniruan terhadap perbuatan
manusia yang wujudnya bersumber pada kehidupan manusia. Keindahan menyangkut
keseimbangan dan ketenteraman ukuran, iaitu ukuran material. Pandangan ini berlaku
untuk benda-benda alam mahupun karya seni buatan manusia lainnya yang bernuansa

seni (Osborne 1972),



30

Dalam konsep kesenian yang merupakan penjelmaan rasa estetika, rasa itu
disusun dan dihidupkan oleh rasional sehingga ia menjadi bentuk yang dapat
disalurkan, dialami dan dimiliki demikian juga dengan masyarakat Minangkabau.
Herbert Read merumuskan, penjelmaan  cstetika ity dalam  bentuk  yang
menyenangkan (Herbert Read 1954:16). Kerana itu kesenian mengisi kehidupan

dengan kesejahteraan yang bersifat sipiritual.

Masyarakat Mianagkabau menganut agama Islam, hubungan agama dengan
adat di Miangkabau tidak dapat dipisahkan, sesuai dengan falsah mereka “Adat
bersendi syrakak, syarak bersendi kitabullah”. Pada dasarnya aktiviti seni menjadi
sebahagian dari kepercayaan dalam kebudayaan mereka sebahagian dari kegiatan
ritual dari berbagai agama. Berkesenian merupakan tugas sakral yang kerananya

karya seni itu memiliki fungsi sakral pula. Soedasono (1992:177) menambahkan:

“Kerana fungsi sakral itu, maka seni yang berlandaskan
kepercayaan dan agama mengenal petunjuk dan peraturan yang
dianggap sakral, para seniman dipandang yang mengetahui
hubungan berbuatan seni dengan tujuan sakral yang ingin dicapai
sesuai dengan fungsi sakral dan hanya seni sebagai media upacara
agama atau kepercayaan. Kerana fungsi sakral itu maka segala
peraturan dipandang sakral pula agar tidak dilanggar dan dirubah.
Ini yang menyebabkan mengapa seni berdasarkan kepercayaan dan
agama selalu bersifat konvensional dan tradisional”.

Seni dalam pandangan Islam merupakan bahagian yang tidak tidak dapat
dipisahkan dari kebudayaan, Sidi Gazalba (1977) menegaskan bahawa dalam Islam
Seni merupakan sebahagian dari kebudayaan, justeru itu kebudayaan Islam
berdasarkan kepada taqwa, iaitu sikap hidup atau pandangan hidup yang dibentuk

oleh aqgidah, Maka dengan itu scni amat rapat hubungannya dengan akhlak.



31

Pandangan Islam mengenai seni diperkukuhkan lagi dengan sebuah Hadith Sahih
yang menyebutkan:

“Sesungguhnﬁa Allah itu Indah
Dan menyukai keindahan”.

(Riwayat al-Bukhari )

Masyarakat Minangkabau sebagai masyarakat budaya, memiliki seni dan
estetika yang tersendiri. Sesuai dengan pendapat di atas seni dan estetika masyarakat
Minangkabau tidak dapat dipisahkan dari tafanan adat dan agama Islam yang dianut
masyarakatnya. Adat di Minangkabau berasaskan agama. Pepatah adat Minagkabau

berbunyi;
“Adat basandi syara’, Syara’ basandi kitabullah™.

Maksud pepatah di atas, adat dan agama tidak boleh dipisahkan dari budaya
Minagkabaun, kerana itu adat didirikan berdasarkan agama (Agama Islam). Pepatah

di atas diperkuat dengan pepatah dalam pantun berikut ini:

Tasorong jajak manurun
Tatukiak jajak mandaki

Adat dan syarak kalau tasusun
Bumi sanang padi menjadi

Simuncak mati tajarembau
Kaladang mambaok ladiang
Lulolah pao kaduonyo

Adat dan syarak di Minangkabau
Sarupe aua jo tabiang

Sanda basanda kaduonyo

Pariangan jadi tampuak tangkai



Pagaruyuang jadi tanah data

Tigo luhak urang katokan

Adat dan syarak kalav bacarai
Tampek bagantuang nanlah tangga
Tampek bapijak nanlah taban

(Terdorong jejak menurun
Tertukik jejak mendaki

Adat dan syarak kalau tersusun
Bumi senang padi menjadi

Simuncak mati terjatuh

Ke ladang membawa lading
Lukalah paha keduanya

Adat dan syarak di Minangkabau
Seperti aur dan tebing

Sandar bersandar keduanya

Periangan jadi tampuk tangkai
Pagaruyung jadi Tanah Datar

Tiga tuhak orang katakan

Adat dan syarak kalau bercerai
Tempat bergantung yang telah lepas
Tempat berpijak yang telah rubuh)

(Marjani Martamin 1977:179)

Dari pantun di atas dapat dilihat bagaimana cratnya hubungan antara adat
Minangkabau dengan agama. Dalam pantun dikatakan: Kalau sekiranya adat dan
agama itu berpisah, fampek bagantuang nan lah tangga, tampek bapijak nanlah
faban (tempat bergantung yang sudah putus, tempat berpijak yang sudah n,‘mtuh).
Maksudnya tidak ada lagi kekuatan adat tanpa agama, adat tanpa agama merupakan

suatu kehancuran.



33

Nilai-nilai budaya Minangkabau banyak diwarisi melalui pepatah petitih.
Latar belakang sejarah atau historiografi tradisional menurut Sartono Kartodirjo
(1982:16):

kebudayaan Minangkabau tetutama adatnya banyak mewariskan

nilai-nilai, norma, aturan khusus dan keyakinan-keyakinan yang

tersaji melalui ajaran adatnya yang biasanya ditampilkan dalam

bentuk “petata-petiti’. Di antara petata-petiti itu terdapat beberapa

ungkapan yang memberi gambaran tentang gejala keindahan menurut

pandangan hidup masyarakat Minangkabau.

Petata-petiti merupakan salah satu sumber untuk mempelajari budaya
Minangkabau. Unsur-unsur pembentukan adat Minangkabau menurut pendapat
Ibenzani (1985) ada empat unsur pokok, iaitu: (1) Pandangan hidup yang berorieniast
ke alam dalam pengertian alam takambang jadi guru; (2) Trilogi penalaran yang
terhimpun dalam tungku tigo sajarangan: alua jo patik, raso jo pareso dan wlua jo
jangko, merupakan norma-norma dan kriteria dalam pembentukan penilaian karya
seni; (3) Prinsip adat dalam bentuk terakhir adat basandi sarak, sarak basandi
kitabullah yang turut memberi pengaruh dan (4) Perihal bahan, alat dan cara
menggunakan dapat ditarik dari ungkapan pefata-petiti.  Keempat vnsur tlersebut
saling menunjang dalam menggambarkan proses Areasi, mulai dari memandang alam
sebagai sumber obJek, hinpga menggarap alam menjadi subJek yang menyajikan
wujud ideal dari aspek-aspek adat. Sekaligus keempat unsur tersebut membertkan

gambaran tentang hubungan bentuk dan isi, sehingga unsur-unsur yang saling

menunjang tersebut dapat dijadikan konsep dasar estetika Minangkabau.

Dari huraian di atas dapat diringkaskan tentang unsur-unsur pokok
pembentukan estetika Minangkabau, 1{aitu:(1) Prinsip adat basandi sarat, syarak

basandi kitabullah;, (2) Nilai-nilai dalam alam takambang jadi gury; (3) Norma-norma



34

(kriteria) yang terpaut dalam trilogi afur patut, rasa periksa dan whur jangka; (4)
Wujud (embodiment) yang bersumber dari alam sebagai bentuk nyata, alam sebagai

idea dan imej (citra) yang dapat dipaniau ke dalam aspek-aspek adat.

Sebagai sumber, alam menganut dua pengertian, iaifu benfuk dan imej.
Bentuk adalah sesuatu yang dapat dilihat dan diresapi oleh pancaindera. Bentuk juga
dapat diserap oleh otak dan dikembangkan melalui fikiran-fikiran dalam bentuk idea

baru, yang dapat disentuh oleh sanubari menjadi imej atau citra.

Ibenzani menambahkan, bahawa imcj atau citra adalah bayangan yang

mengandungi makna yang terjadi kerana persepsi sescorang setelah mengamati
bentuk realiti. Bentuk realiti adalah bentuk sebagaimana adanya yang apabila
dihubungkan dengan unsur-unsur bentuk realiti tersebut akan menimbulkan
interpretasi. Interpretasi melahirkan makna setelah ada persepsi. Teori empathy dan

sympathy (Read 1954: 16). Jadi jelaslah bahawa imej berperanan dalam memberi

makna kerana citra ada kaitan dengan konsep dan latar belakang pandangan hidup.

1.3. Tambo Sebagai Kosmoelogi Minangkabau.

Tambo merupakan salah satu warisan budaya Minangkabau. la merupakan kisah
yang disampaikan secara lisan oleh tukang Kaba (orang yang membacakan cerita
rakyat) dan yang diucapkan oleh juru pidato pada acara adat Minangkabau. Tambo
berasal dari bahasa Sanskerta, tambay atau tambe bermakna bermula (A.A. Navis
1984: 45). Tukang kaba atau tukang khabar yang akan menceritakan cerita tambo

akan mengawal ceritanya dengan perkataan bermula, kemudian baru dilanjutkan



35

dengan kata-kata lain. Kata bermula juga bermakna berawal, 1aitu asal mula atau

asal-usul masyarakat dan budaya Minangkabau.

Masyarakat Minangkabau sulit dipisahkan dengan kisah tambo kerana tambo
merupakan kosmologi masyarakat Minangkabau, merupakan landasan falsafah
kehidupan yang mewarnai adat dan budaya Minangkabau. Mengikut falsafat Stoa,
“kosmologi berasar dari kata kosmos, yang bererti alam semesta yang diresapi oleh
logos, akal budi. Logos adalah hukum alam universal yang mendasari segala gerak,
yang meneniukan apapun yang terjadi” (F. Magnis 1997:56). Edwar Jamaris (1991),
menambahkan, “banyak yang menyangsikan kebenaran kisah tambo, namun tambo
dapat dijadikan sumber utama yang dapat membantu peneliti mengenal budaya

Minangkabau™.

Penulis sependapat dengan Edwar Jamaris, bahawa tambo dapat memberi
banyak sumbangan kepada para peneliti budaya Minangkabau. Dari kisah-kisah
tambo dapat terungkai tentang asal usul Minangkabau dan budaya Minangkabau.
Selanjutnya bagaimana seorang peneliti dapat memanfaatkan tambo, hal ini terpulang

kepada peneliti itu sendiri.

Tambo sebagai kosmelogi Minangkabau, diresapi dan dipercayai oleh
masyarakat Minangkabau merupakan jiwa kehidupan dalam adat Minangkabau,

Setiap analisa scjarah, sosial budaya masyarakat Minangkabau bertolah dari centa

tambo, atau tambo sebagai bahan pembanding,

1.3.1. Asal-Usul Penduduk Minangkabau.



36

Di dalam fkisah tambo yang disusun Dt Toeah mengenai asal-usul penduduk
Minangkabau dikatakan; Penduduk Minangkabau dari keturunan raja Iskandar
Zulkarpain, keturunan Nabi Sis, anak bongsu dart Nabi Adam. Iskandar
mempunyai tiga orang putera, hasil dari perkahwinannya dengan “Hatta”, anak
puteri seorang penguasa di negeri “Ruhum” Puteranya itu bernama; Sultan
Maharaja Alif, Sultan Maharaja Dipang dan Sultan Maharaja Diraja. Maharaja Alif
menjadi raja di sebelah Barat, iaitu di Kerajaan Bizantium. Maharaja Dipang
memerintah di sebelah Timur, Maharaja Diraja melakukan perjalanan ke daerah
selatan dan menjadi raja di Miangkabau. Di perjalanan ke selatan itu kapal Maharaja
Diraja mendarat di lereng gunung Merapi. Dalam pepatah Minangkabau dikatakan:

Dimano asa palito

Dari tangluang nan barapi

Dimano asa niniak kito
Dari  pincak gunuang Marapi

(Dimana asal pelita

Dari tangluang nan berapi
Dimana asal nenck moyang kita
Dari puncak gunung Merapi)

(Amir M.s, 1997:46)

Rombongan yang ikut Maharaja Diraja adalah seekor anjing muklim, _.seekor
kucing siam, seekor kambing hutan dan seekor harimau (yang sebenarnya adalah
manusia yang mempunyai sifat binatang, sehingga diberi nama binatang). Atas jasa-
jasa mereka, mercka dikahwinkan dengan anak Maharaja Diraja. Setelah mereka

berkahwin mereka diperintahkan mendiami daerah yang sesuai dengan arah petunjuk



37

awan putih empat jurai oleh Maharaja Diraja. Sejurai ke Luhak Agam, Sejurai ke
Luhak Tanah Datar, Sejurai ke Luhak Lima puluh Kota dan Sejurai lagi Ke Candung

Lasi (Dt. Toeah 1985: 34).

Sejarah Minangkabau pada masa-masa awal kurang jelas, hal ini disebabkan
kurangnya bukti-bukti sejarah yang dijumpai. Berita-berita dalam tambo
Minangkabau dan bukti-bukti sejarah ada yang mempunyai persamaan, walaupun
dalam kisah tambo banyak hal-hal yang sukar diterima. Di antara persamaan itu ialah
mengenai waktu datangnya orang Minangkabau, yakni abad ke V sebelum Masehi.
Hal ini mendekati penelitian ilmiah yang telah dilakukan. Kedarangan orang Melayu
Muda adalah di antara abad kelima dan pertama sebelum Masehi. Persamaan kedua
jalah bahawa mereka datang dengan memakai perahu, Dari penelitian Von Heine
Gelgern dan H.J. Kern kedatangan orang Melayu ke Nusantara dilakukan dengan
mempergunakan perahu dan mereka telah mengenal pertanian sejak dari daerah
asalnya di Indi China. Mengikut pendapat N./. Vavilov di daerah asalnya mereka

telah mengenal cara bertanam padi dan keladi (Marjani Martamin 1977).

Marjani Martamin menambahkan, bukti peninggalan sejarah yang ditemukan
adalah batu-batu megalitik di daerah Guguk, Suliki, Puar Datar dan Talang Anau
serta pecahan tembikar di gua Kamang. Di samping itu, di danau Kerinci dan
Bangkinang ditemukan hasil-hasil kebudayaan di zaman perunggu. J ika peningéalan-
peninggalan itu dihubungkan dengan hasil penelitian dan segi bahasa seperti yang
dilakukan oleh H.J. Kern yang mengatakan bahasa Minangkabau adalah sekeluarga

dengan bahasa Melayu Austronesia maka dapat diambil beberapa kesimpulan.



38

Orang Minangkabau termasuk keluarga bangsa Melayu, pecahan dari bangsa
yang berimigrasi dari Indo Cina pada tahun 2000 sebelum Masehi, sampai dengan
abad ke I Masehi. Mereka datang bergerombolan. Gerombolan pertama mereka
tergolong daripada Melayu Tua (Proto Melayu). Gelombang kedua datang pada abad
ke lima dan tergolong daripada Melayu Muda (Deutero Melayu). Dari bukti-bukti
yang ada dapat dikatakan bahawa orang Minangkabau berasal dari keturunan Melayu

Muda (ibid 13).

Dalam penyebaran penduduk Minangkabau dibahagi kepada dua bahagian,
iaitu daerah Luhak dan daerah Rantau. Daerah Luhak adalah daerah yang diceritakan
dalam cerita tambo, iaitu; Luhak Agam, Luhak Lima Puluh Kota dan Luhak Tanah
Datar. Daerah asli Minangkabau adalah Luhak Yang Tiga (Amir B. 1985). Dari
Luhak Nan Tigo (Luhak Yang Tiga) mercka memperluas dacrah ke wilayah
sckitarnya, maka dacrah ini yang kemudian discbut dengan dacrah  Rantau

Pembahagian Luhak dan Rantau mengikut Muchtar Naim (1979: 61).

“Luhak yang tiga itu adalah inti dari pusat tanah Minangkabau.
Dari sinilah bermula ekspansi ke daratan rendah pantai Barat
(Rantau Pesisir) maupun juga kembali ke Timur berperahu
menempuh batang air (sungai) yang sama (Rantau Timur). Rantau
merupakan daerah penyebaran penduduk di persckitaran Luhak™.

Amir B (1985:7) menambahkan,  masing-masing Luhék memi)unyai
rantaunya yang tersendiri. Yang menjadi rantau Luhak Tanah Datar; Lintau Buo,
Sijunjung, Batanghari, Kuantan Indragiri, Solok, Alahan Panjang, Muaro Labuah,
kemudian melintasi Bukit barisan ke arah barat, turun ke daerah Indrapura dan

Kerinci. Rantau Luhak Agam jalah; Pesisir, mulai dari Pasaman sampai ke Air



39

Bangis, Matur, Palembayan, Maninjau, Lubuk Basung, Tiku, Bonjol, Lubuk
Sikaping dan Rao. Rantau Lubak Lima Puluh Kota ialah; Pangkalan Koto Baru,
Bangkinang, Kampar Kiri, Kampar kanan, Rokan dan Negeri Sembilan di
Semenanjung Malaysia. Daerah Pesisir Pariaman adalah pertemuan rantau Luhak
Agam dan Tanah Darat. Dari Agam menurun ke lubuk basung, Tiku dan terus ke
Selatan masuk ke Pariaman dan bertemu dengan perantauan Tanah Datar yang turun
dari daerah Padang Panjang, terus ke Kayu Tanam, Sicincin, Parit Malintang, Lubuk
Aluang, Pauh Kamba dan tefus ke Pariaman. Penduduk Padang adalah campuran dari
daerah Solok, yang melintasi Bukit Barisan turun ke padang Luar Kota dan
Mendirikan negeri bernama Koto Tangah, Nanggalo dan Pauh. Kemudian masuk ke
Padang bertemu dengan penduduk yang datang dari Padang Panjang yang datang dar

Tanah datar dan penduduk yang datang dari Agam.

Tujuan semula merantau didorong oleh keperluan perluasan wilayah, kerana
tempat asal pedalaman (Luhak Nan Togo) tidak lagi memadai luasnya untuk
menunjang kehidupan mercka. Mereka memerlukan tanah parapan baru untuk
pertanian persawahan. Dengan semangat inilah orang Minangkabau memperluas
daerah mereka (Muchtar Naim 1979; 73).Jadi dari perkembangan penduduk yang
berasal dari tiga luhak ke daerah persekitarannya, merupakan cara perluasan daerah
Minangkabau. Perpindahan seperti ini disebut juga dengan merantau, sehingga daerah
yang mereka tempati itu dinamakan daerah rantau, selanjutnya mcnjaﬁi daerah: rantau

Minangkabau.

1.3.2.  Asal Usul Nama Minangkabau.



40

Menurut kisah tambo, yang turun temurun dalam masyarakat Miangkabau, kata

Minangkabau itu berasal dari menang kerbau dan ceritanya adalah sebagai berikut:

“Pada suatu masa datanglah bala tentara yang dipimpin Anggang
dari Laut yang hendak menakiukan. Kelihatan kekuatan itu,
muafakatlah Datu yang berdua (datuk Ketumanggungan dan datuk
perpatih nan Sabatang) beserta Cati Bilang Pandai untuk mencari
akal bagaimana menangkis kedatangan musuh. Akhirnya diadakan
kesepakatan dengan tipu muslihat, yaitu dengan mengadu kerbau.
Kerbau siapa yang menang  dialah yang menang,  Akhirnya
dimenangkan oleh kerbau anak Negeri” (A. A. Navis 1984: 51).

Bermacam-macam pendapat yang dikemukakan para ahli tentang asal-usul
Minangkabau, seperti Van Der Tuuk, Poortman, Pubacaraka dan buku Negara
Kartagama dan lain-lain. Namun sampai sekarang belum ada kesepakatan tentang
dari mana asal nama Minangkabau (Amir Benson: 1985). Pendapat-pendapal para

ahii tersebut antara lain:

Mengikut Van Der Tuuk, perkataan Minangkabau itu berasal dan kata Pinang
Khabu yang ertinya Tanah Asal. Ilaitu nama tempat tinggal yang pertama dan suku
Bangsa Minangkabau, ketika mm'fcku buat pertama kalinya sampai, Dari Kampung,
inilah nantinya mereka menyebar ke seluruh wilayah Minangkabau (ibid 10). Sedang
kan Purbatjaraka berpendapat, kata Minangkabau berasal dari Minanga Kamwar,
yang ertinya sungai kembar, iaitu sungai Kampar kiri dan sungat Kampar I_(anan.
Pertemuan dua sungai ifu dinamakan Minanga Kamwar, Nama Minang Kamwar

lama kelamaan menjadi Minangkabau (ibid 11).



41

Dalam buku Negara Kertagama yang dikarang oleh Mpu Prapanca didapat
istilah “Minangkabau”, iaitu daerah di Pulau Sumatera yang menjadi daerah taklukan
Kerajaan Majapahit. Buku propinsi Sumatera tengah mengatakan lain lagi, bahawa
kata Minangkabau berasal dari kata “pinang dan kerbau”, iaitu peminangan yang
dilakukan dengan membawa seekor kerbau sebagai tanda persembahan terhadap raja
di tanah Melayu. Maka kerajaan itu dinamakan Pinang kabau yang lama kelamaan

berubah menjadi Minangkabau (ibid 12).

Dart pendapat yang beragam itu sulit diambil satu kesimpulan, kerana kurang
didokong oleh bukti-bukti historis. Namun demikian bila dihubungkan dengan cerita
rakyat Minangkabau tentang asal-usul negeri mereka, perlu mendapat perhatian yang
serius dari para penyehdik. Bila dihubungkan cerita rakyat dengan nama-nama
kampung tempat adu kerbau, yang telah dimenangkan oleh kerbau Pagaruyung
(penduduk setempat) nama-nama daerah persekitarannya bernama kampung
Minangkabau, Simpuruik (Isi perut), Sijangek (kulit kerbau). Boleh jadi dahulunya
memang pernah terjadi pertarungan adu kerbau. Hal ini juga didukung oleh Pepatah

Minangkabau berbunyi:

Tanduak kabau paruik tajelo
Mati i Padang koto ranah

Tuo mudo urang lah heran
Datang tak rago baimbau
Disabuik asa jo mulonyo

Sabuang nan bagalanggang ianah
Dapeklah tuah kanmyuran
Timbuelah namo Minangkabau

(Tanduk kerbau perut terjela
Mati di Padang koto ranah
Tuo mudo urang lah heran



Datang tak sampai dipanggil
Disebut asal dengan mulanya
Adu yang bergelanggang tanah
Dapatlah tuah kemujuran
Lahirlah nama Minang kabau)

(A.Rivai 1980)
1.3.3. Kajian Busana dan kaitannya dengan Sejarah.

Tidak ada satu cerita sejarah yanp menerangkan bagaimana rekabentuk busana
masyarakat Minangkabau pada masa lampau. Namun dalam tambo disebutkan,
seperti; Sarawa Aceh (seluar Aceh), Sarawa Jao (seluar Jawa), Deta Aeeh (Destar
dengan gaya Aceh), Baju Cino (Busana gaya Cina), Baju Gunting Kaliang (busana
gaya India). Demikian juga denpan tekstil yang dipakai, seperti; Suro (sutera dari
Cina), Biludu (baldu dari Timur Tengah), Sarung Bugis Makasar, Sarung

Palembang, kain Jambi dan sebagainya (Ibenzani Usman 1991:2).

Minangkabau di awal berdirinya bemama kerajaan Pagaruyung.
Dalam kehidupan sosial budayé kerajaan Pagaruyung sulit dipisahkan dengan
Kerajaan Majapahit, kerana Aditiyawarman sebagai raja pertama (1349) Pagaruyung
dididik dan dibesarkan di Majapahit. Adityawarman selain dididik di Majapahit juga
merupakan anak salah seorang pembesar kerajaan Singosari, dan setelah Eiewasa
menjadi salah scorang pembesar kerajaan Majapahit. Tahun 1309, Raden Wijawa
(raja Majapahit) mangkat, digantikan oleh Jayanegara yang merupakan saudara
sepupu Adityawarman. Jadilah Adityawarman mendamping saudaranya Jayanegara

menjalankan pemeritahan di Majapahit sampai Jayauegara mangkat tahun 1329.



43

Selama Adityawarman menjadi pembesar kerajaan Majapahit, sudah dapat
diduga adat resam dan seni budaya kerajaan Majapahit banyak sedikitnya melekat di
hati Adityawarman. Tidak hairanlah kalau berbagai tekstil yang ada di Jawa juga
dipakai di Minangkabau, diantaranya kain batik. Kain batik selain dipakai untuk
busana, di beberapa daerah di Minagkabau kain batik merupakan hantaran pengantin
lelaki unfuk pengantin perempuan dalam upacara perkhawinan. Pepatah

Minangkabau mengatakan:

Lah babarih samparono
Buatan si maharajo Majopahit
1tu pusako di turunkan

Samo manjaweklah saiyo
Tuan basabab bakarano

Kuat batenggang dalam raib
Arif jo bijak dipakaikan
Paguno cadiak candokio

(Sudah berbaris sempurna
Buatan Simaharaja Majapathit
Itu pusaka diturunkan

Sama menjawalah seiya

Tuan bersebab berkarena
Kuat bertenggang dalam gaib
Arif dan bijak dipakaikan
Berguna cerdik dan bijaksana)

(A.Rivai 1980)

Batik tanah Liek, yang dipakai oleh bundo kandung dalam upacara-upacara
adat di Minangkabau merupakan batik tua yang di Jawa dikenal dengan nama Batik
Rembang, Sedangkaun batik yang sejenis bentuk dan coraknya di Bali dipakai dalam

upacara keagaamaan masyarakat Hindu Bali. Kain batik dipakai juga untuk busana



44

lelaki, yang dipakai sebagai bahan material seluar, yang dinamakan * sarawa gunting

jao”. Saluak (destar yang dipakai oleh ninik mamak) juga dibuat dari bahan batik.

Dalam cerita tambo diterangkan bahawa kuda putih tanda ketundukan kepada
Adityawarman diikat dengan (tali Cindai, kain zaman dahulu dan tali cindai
merupakan kain kebesaran. Kain cindai juga merupakan kain kebesaran di Kerajaan
Inderapura. Kain cindai termasuk kain yang halus, lebar dan panjang. Singgahsana
kerajaan Inderapura juga dilapisi kain cindai yang membentang dari kiri dan kanan

tahtanya (Datoe Toeah: 1985:93),

Dalam catatan sejarah China tahun 518 Sebelum Masehi disebutkan bahawa
raja dari bahagian Utara Sumatera sudah memakai pakaian dan sutera. Diperkirakan
sutera yang dipakai itu sutera import, seban sutera belum ditenun di Sumatera
maupun di Jawa, sampai munculnya kerajaan Sriwijaya paling tidak sekitar abad ke

sepuluh sesudah Masehi (Suwati Kartiwa 1984: 4),

Ditambahkan oleh Suwati, para ahli sejarah memperkirakan bahawa peristiwa
yang sama mungkin terjadi dalam hubungan dengan India. Kain sutera dengan corak
yang khusus yang disebut “patola”. Kain patola, kain sutera yang merupakan harta

pusaka. Di Sumatera dan Jawa dikenal dengan kain “Cindai™ atau “cinde”.

Dengan demikian kain cindai dapat diduga berasal dari India dan telah
menjadi kain kebesaran pada kerajaan Melayu. Pada waktu Adityawarman
menaklukan kerajaan Pagaruyung (1349), sebagai tanda tunduk, dipersembahkanlah

kain cindai, yang merupakan kain adat kebesaran Kerajaan Melayu. Dalam adat



45

tradisional Minangkabau, cindai juga merupakan tckstil yang dipakai pada acara

serimonial adat.

Datangnya kain patolake nusantara dibawa oleh pedagang India. Selain
mereka berdagang bahan tekstil, busana yang dipakai oleh orang India tersebut
menjadi suatu inspirasi bagi para pereka dalam penataan busana. Baju “Guntiang
Kaliang”, scbuah nama busana pria di Minangkabau, yang dimaksud ialah busana

dengan rekabentuk gaya busana India.

Dari bermacam nama dan rekabentuk busana yang dipakai masyarakat
Minangkabau, menyifatkan bahawa antara Minangkabau dengan kerajaan dan bangsa
lain pernah ada hubungan. Nama dan rekabentuk busana yang dipakai oleeh
Masyarakat Minangkabau, sebagai petunjuk bahawa mereka pernah suatu masa
mempunyai hubungan historis, boleh jadi dalam hubungan dagang, hubungan
diplomatik dan hubungan historis lainnya yang mengkaitkan Minangkabau dengan

kerajaan atau masyarakat tersebut.

Masyarakat Minangkabau yang dan dahulu sudah gemar berdagang. Suwita
Kartiwa (1984: 17) menjelaskan, bahawa hubangan dagang yang dilakukan
masyarakat Minangkabau dengan masyarakat luar sudah lama dilakukan, di
antaranya dengan China, Arab, India, Portugal dan Belanda.‘ Barané yang
ditukarkan antara lain ialah emas, kopi, lada, gambir dan kerajinan logam.
Semantara bangsa lain membawa komoditi yang diperlukan masyarakat setempat, di

antaranya bahan tekstil yang berasal dari China, Arab, India.



46

Hubungan Minangkabau dengan China telah dimulai dari raja pertama
(Adityawarman). Dari catatan China diterangkan bahawa tahun 1357, 1375, 1377 ada
utusan dari Sen-Kia-Ya-Lam yang bernama Si-La-Seng-Kit-Li-Ye yang datang ke
negeri China, yang dimaksud adalah Adityawarman yang berasal dari kerajaan

Pagaruyung (Amir B. 1985).

Hubungan diplomatik antara China dengan Minangkabau meningkat menjadi
hubungan dagang. Dari Minangkabau diperdagangkan emas dan hasi! bumi dan dari
Cina diperdagangan perselen, tekstil, benang emas, sutera dan lain-lain. Sutera
yang pada awalnya merupakan cenderamata mendapat tempat yang baik dihati
masyarakat Minangkabau. Sutera merupakan tekstil yang bermutu tinggi, sechingga
masyarakat Minangkabau menjadikannya busana-busana kebesaran dalam upacara
adat. Busana Tradisional Minangkabau ada yang bemama “baju guntiang Cino™,

iaitu busana dengan gaya reka pakaian Cina, yang dipakai oleh kaum lelaki.

Demikian juga halnya hubungan Minangkabau dengan bangsa Arab. Bangsa
Arab dalam perdagangannya dengan penduduk tempatan, memperdagangkan bahan
tekstil (Baldu) dan tikar permadani, masyarakat Minangkabau menyebutnya baldu
dengan “biludi”. Bangsa Arab selain berdagang juga datang sebagai penyiar Agama
Islam. Tidak diketahui dengan pasti bila masyarakal Minangkabau mulai memeluk
Agama Islam. Ada yang mengatakan, pada Zaman Aditiyawarman pénduduk" sudah
ada yang memeluk agama Islam. Dengan dibukanya bandar-bandar di pantai barat
oleh Aditiyawaman, penduduk Minangkabau telah melakukan perdagangan ke Aceh,

sedangkan waktu itu Aceh sudah menganut Agama Islam.



a7

Dalam salsilah raja pagaruyung, setelah Aditiyawarman (1349-1376)
memeritah, maka yang naik tahta adalah Anggawarman (1379). Pengganti
Ananggawarman dikatakan Sultan Bakilap Alam. Gelar Sultan biasanya gelar raja-
raja yang menganut Agama Islam. Sesudah nama Sultan Bakilap Alam, tercatat
nama-nama raja Pagaruyung adalah memakai Sultan dipangkal namanya, iaitu:
Sultan Persembahan, Sultan Alif, Sultan Muning, Sultan Patah (Sultan Muning ke

I1), Sultan Muning ke III, Sultan Sembahyang dan seterusnya.

Sarawa Aceh (seluar gaya Aceh), deta Aceh (destar model Aceh), merupakan
suatu petunjuk bahawa Minangkabau pernah mempunyai hubungan dengan Aceh.
Hubungan ini seperti diperkatakan di atas terjadi dengan terbukanya bandar-bandar di
Pantai Barat, seperti Air Bangis, Tiku dan Pariaman. Bandar-bandar Pantai Barat ini

menjadi ramai, sehingga kerajaan Aceh ingin menguasai daerah Pantai Barat Ini.

Berbagai cara dilakukan oleh Aceh untuk menguasai Pesisir Minangkabau, di
antaranya dengan cara perkahwinan. Seorang puteri Sultan Alaudin Riayatsyah Al
Kahar (1537-1568), berkahwin dengan yang dipertuan Raja Pagaruyung. Kemudian
ternyata raja Pagaruyung mensia-siakan puteri Raja Aceh tersebut, maka kesempatan
ini dipergunakan oleh Aceh untuk menekan Pagaruyung, schingga dalam perjanjian
Pagaruyung dengan Acch, Pagaruyung menyerahkan Pantai Barat kepada kekuasaan

Aceh,

Untuk mengawasi daerah tersebut, di awal abad ke-17 Aceh meletakkan
Syahbandar di Pelabuhan Tiku. Mulai saat itu perdagangan dikuasai oleh Aceh.

Semenjak Aceh menguasai pesisir Barat, agama Islam mengalami perkembangan



48

yang pesat, sehingga memperkuat pengaruh Acch di Minangkabau. Hal ini cukup

lama berlangsung, sampai abad ke-18.

Selain itu hubungan antara Minangkabau dengan kerajaan di Nusantara pun
cukup beragam, ada yang berupa hubungan diplomat dan ada yang berupa hubungan
dagang. Hubungan-hubungan memberi suatu warna dan pengayaan terhadap budaya
Minangkabau, khususnya pengayaan dalam bidang busana. Di Minangkabau
dikenali batik Jambi, yang dikenali dengan batik yang mutu baik. Batik Jambi
merupakan kewujudan lambang Adat, iaitu: “Adat basandi Syarak, Syarak basandi
Kitabullah”. Maksudnya segala tata cara di dalam masyarakat yang sudah diadatkan
semuanya bersandikan kepada syarak (hukum-hukum agama Islam). Sedangkan
syarak itu bersendikan pula kepada Kitabullah (al-Quran). Batik jambi yang dipakai
sebagai busana kebesaran Penghulu di Minangkabau dihiasi dengan motif-motif
kaligrafi, yang ada kalanya mengandung ayat-ayat tertentu yang diambil dari a/-

Quran dan Hadis.

Di dalam tambo dikatakan- bahawa busana kebesaran raja yang ditenun dari
benang emas bernama “Sangsata Kala” (Dt. Toeh 1985). Kain tenunan yang ditenun
dengan benang emas di Minangkabau adalah kain Songket. Kain songket ini

merupakan tenunan anak negeri.

Pengamatan terhadap songket tua yang umurnya di atas seratus tahun, yang
dilakukan oeh Anne dengan John Summerfield (1991) dari Santa Barbara Museum,
kebanyakan berasal dari daerah: Pitalah, Parianagan, Batipuah, Koto Gadang,

Silungkang. Pada abad kedua puluh pusat tenunan songket adalah di negeri Pandai



49

Sikek. Negeri-negeri penghasil songket sebelumnya sudah tidak berproduksi lagi
bahkan pengerajin daerah setempat sudah tidak ada, yang masih menghasilkan
tenunan hanya tinggal Silungkang. Masyarakat silungkang pun sudah mengarah
kepada menenun sarong dengan corak kotak-kotak (bukan tenunan untuk pakaian
adat). Tenunan songket di Pandai Sikek sekarang sudah merupakan mata pencarian

penduduknya. Hampir tiap rumah penduduk memiliki alat tenun.

Benang tenunan yang dipakai untuk songket berasal dari benmang import,
Benang emas dan benang sutra sebagai bahan material utama pada songket sudah
Jama masuk ke Nusantara. Para ahli sejarah mengatakan bahawa kerajaan Sriwijaya
sekitar abad ke sebelas setelah runtuhnya kerajaan Melayy, memegang posisi
perdagangan laut dan memegang hegemoni perdagangan dengan luar negeri. Konon
kabarnya abad ke 8 kerajaan Sriwijaya merupekan kerajaan yang kaya raya, schingga
emas sebagai logam mulia melimpah ruah. Sebahagian emas itu dikirim ke neger
Siam. Di negeri Siam emas tadi diolah dan dijadikan benang emas untuk kemudian

dikirimkan kembali ke Sriwijaya dan kerajaan Melayu lainnya (Suwita Kartiwa

1984: 18).

Dengan demikian kajian tentang busana dalam tambo dapat mengunkapkan
berbagai fakta sejarah masa lampau tentang Minangkabau. Tambo yang merupakan
kosmologi Masyakat Minangkabau, yang dipercayai oleh masyarakatnyé dan
merupakan jiwa kehidupan dalam adat Minangkabau. Dalam mengaji asal-usul
budaya, asal-usul masayarakat dan asal-usul Minangkabau, maka tambo merupakan
salah satu sumber yang dapat memberi masukan kepada pencliti. Dalam penulisan

ini, penulis juga memakai tambo sebagai salah satu sumber penyclidikan.



BIBLIOGRAFI]

A.A Navis. 1984. Alam Terkembang Jadi Guru, Adat dan Kebudayaan
Minangkabau. Jakarta: P.T. Pustaka Grafitipers.

Abd. Rahman .L. 1993. Upacara Perkawinan ( Nikah) di Kecamatan
Kuranji Kotamadya Padang. Padang: IKIP Padang,

Abu Ahmadi. 1982. Psikologi Sosial. Jakarta: P.T. Bina [Imu.

Amir, B. 1985. Suaftu Sketsa Tentang Sejarah Minangkabau. Padang : IKIP
Padang.

Amir M.S. 1997. Adat Minangkabau, Pola dan Twjuan Hidup Orang
Minangkabau. Jakarta: P.T. Mutiara Sumber Widya.

Anne and Summerfield, J. 1991. Fabled Cloths of Minangkabau. Caaliforma:
Santa Barbara Museum of art.

Anwar Ibrahin 1985. Arti Lambang dan Fungsi Tata Pengantin Dalam
Menanamkan Nilai-Nilai Budaya Propinsi Sumatera Barat. Jakarta:
Departemen Pendidikan Dan Kebudayaan Direktorat Inventarisasi
dan Sejarah.

Bouman, P.J. 1976. Sosiologi Pengertian dan Masalah. Jokyakarta:
Yayasan Kanisius.

Bosauquet, Bernard. 1957. 4 History of Aesthetic. New York: the Meridian
Libra

1993 Budaya Serata Bunia. Singapure: Times Editions Ltd.

Brigga. EL. 1974. Folk Art Betwem Two Culture, The Wood Carves of
Condova. Chicago: New Meksiko University.

Carter Eruestine. 1975. 20 th Century Fashion. London: Eyre Matheun Lid.

Datuk Sangguno Dirajo. 1987. Curaian Adat Alam Minangkabau.
Bukiftinggi: Pustaka Indonesia.

Datuk Marvhun,(t.t) D.H. Baginde Tanameh. Huklum Adat dan Alam
Minangkabau. Jaklarta: Pustaka Asli .



Datoe Toeah. 1985.Tambo Minangkabau Bukittinggi: Pustaka Indonesia.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan 1982. Upacara Tradisional
Daerah Sumatera Barar. Jakarta: Direktorat Sejarah dan Nilai
Tradisional, Proyek Inventarisasi dan Dokumentasi Kebudayaan
Daerah .

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan 1983. Tata Kelakuan di
Lingkungan Pergaulan Keluarga dan Masyarakat Setempat di
Daerah Sumatera Barat. Jakarta: Direktorat Sejarah dan Nilai
Tradisional, Proyek Inventarisasi dan Dokumentasi Kebudayaan
Daerah.

Joko Darmono. 1991.Seni Dalam Masyrakat Indonesia. Jakarta: P.T.
Grameda Pustaka.

Edwar Jamaris. 1991. Tambo Minangkabau. Jakarta: Balai Pustaka.

Geertz Cliforrd 1974, Myth Simbol and Culture. New York: Morton and
Company Inc.

Hanapi Dollah. Lokman Mohd Zen 1995. Kerbudayaan Melayu Di Ambang
Abad Baru. UKM: Jabatan Persuratan Melayu.

Hansman,C.R. 1988. Metaphor and Art. New York: Combridge University
Press.

Holt,C. 1967. Art in Indonesia, Continuties and Change. Ithaca: Cornell
University Press.

Ibenzani Usman. 1985, Semi Ukir Tradisional Pada Rumah Adat
Minagkabau, Tehnik, Pola dan fimgsi. Bandung: Disertasi Institut
Teknologi Bandung.

1991. Perubahan-Perubahan Motif, Pola dan Materia
Pakaian Adat Pria Minangkabau. Padang: IKIP Padang.

Idrus hakimi. 1984. Pegangan Penghulu Bundo Kanduang, Dan Pidato
Alua Pasambahan Adat di Minangkabau. Bandung: Remaja Karya.

Idrus Hakimi 1986. Pokok-Pokok Pengetahuan Adat Alam Minangkabau.
Bandung: CV Remadja Karya.

Ihromi, T.O. 1981. Pokok-Pokok Aniropologi Budaya, Jakarta: PT
Gramedia.



Judi Achjadi. 1981. Pakaian Daerah Wanita Indonesia. Jakarta:Jambatan,

Karnadi, Yunizir Muzahar. 1979. Desain Tekstil. Jakarta: Departemen
Pendidikan, Direktorat Pendidikan Menengah.

Kuntowijoyo 1987. Budaya dan Masyarakat. Yokyakarta: PT Tiara
Wacana.

Koentjaranigrat. 1980. Pengantar Ilmu Antropologi . Jakarta: P.T. Rineka

Cipta.
1982. Sejarah Teori Antropologi, Jakartajuniversitas
Indonesia.
1988. Manusia dan Kebudayaan Indonesia. Jakarta: P.T.
Gramedia.

1992. Kebudayaan Mentalitas Pembangunan. Jakarta: P.T.
Gramedia Pustaka Utama Jakarta.

Laugewis Haurens. 1964. Decorative Art in Indonesia Textiles.
Amsterdam:N. V. Mounton & Co Den Hag.

Magnis-Suseno 1997. Tiga Belas Tokoh Etika Sejak Zaman Yunani Sampai
Abad ke XIX. Jokyakarta: Kanisius.

Malinowski, B. 1983, Dinamika Bagi Perubahan Budaya, Satu penyiasana
Ras Di Afrika. Kualalumpu: Dewan bahasa Dan Pustaka.

Marjani Martamin. 1977. ddat Istiadat Daerah Sumatera Barat. Padang:
IKIP Padang.

Muchtar Naim. 1979. Merantau Pola Migrasi Suku Minangkabau.
Jokyakarta: Gajah Mada Universiti Press.

Muhamad Said. 1980. Etika Masyarakat Indonesia. Jakarta: Pradnya
Paramita.

M.Munandar  Soelaeman 1987,  [lmu  Budaya  Dasar  Suatu
Pengantar Bandung: PT Eresco Bandung,

M. Nasrun. 1971. Dasar falsafah Adat Minangkabau. Jakarta: Bulan
bintang.



Nur Anas Zaidan. 1982. Beberapa Aspek-Aspek Antropologi Dalam
Kehidupan Masyarakat Minangkabau. Padang: IKIP Padang.

Osborne H. 1972. Aesthetics. London: Oxford University Press.

Osman Bakar, Azizah Hamzah. 1992. Sains, Teknologi, Kesenian & Agama,
Perspektif Berbagai Agama. Kuala Lumpur: Universiti Malaya.

Read, H. 1954. The Meaning of Art. London: Faber Limited.

Rusli Amran. 1986. Padang Riwayatmu Dulu. Jakarta: Mutiara Sumber
Widya.

Sahat Simamora. 1983. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: Bian Aksara.

Sartono Kartodirjo. 1982. Pemikiran dan Perkembangan Hisriografi
Indonesia. Jakarta: Gramedia.

Sidi Gazalba. 1977. Pandangan Islam Tentang Kesenian. Kuala Lumpur:
Pustaka Antara.

Siti Zatnon Ismail. 1986. Reka Bentuk Kraftangan Melayu Tradisi. Kuala
Lumpur: Dewan Bahasa dan PustakaKementerian Pelajaran
Malaysia.

1989. Percikan Seni. Kuala Lumpur: Dewan bahasa dan
Pustaka Kementerian Pendidikan Malaysia.

Simajuntak. 1980. Perubahan Sosial Kultural. Bandung: Tarsito.

1994, Tekstil Tenunan Melayu. Kuala Lumpur: Dewan
Bahasa dan Pustaka Kementrian Pendidikan Malaysia.

Steen,G.1994. Understanding Metaphor in Literature. Singapure: Longman
Singapure Lid.

Stimer, Wendy. 1981. Image and Code. Michigan: University of Michigan
Press.

Sulasmi Darma Prawira. 1989. Warna Sebagai Salah Satu Unsur Seni dan
Desain. Jakarta: Direktorat Jenderal Pendidikan Tinggi.

Suwati Katiwa. 1984. Kain Songket Indonesia. Jakarta: Jambatan.



Soedasono,R. 1992. Pengantar Apresiasi Seni, Jakarta: Balai Pustaka.
Soerjono Soekanto 1982. Teori Sosiologi. Jakarta:Ghalia Indonesia.

Usman Pelly. 1994. Teori-teori Sosial budaya. Jakarta: Dirjen Pendidikan
Tinggi, Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Werthein W.F. 1999 Masvarakat Indonesia Dalam Transisi, Studi
Perubahan Sosial. Jokyakarta: Tiara Wacana.

Yayasan Harapan Kita. tt. Indonesia Indah, Serial Kain-kain Non Tenunan.
Jakarta: BP. 3 TML

t.t. Indonesia Indah, Serial Temman Indonesia. Jakarta: BP.

3 TML

t.t. Indenesia Indah, Serial Pakaian Daerah. Jakarta: BP.3




Lampiran 1

GLOSSARY

Anak dare: panggilan kepada pengantin wanita di Minangkabau.
Anak pisang: anak dari saudara lelaki.

Antaran: makanan atau bawaan lainnya yang dikirimkan keluarga pengantin
lelaki atau perempuan.

Baju guntiang Acekl: busana gaya Aceh.

Baju Guntiang Cine: busana gaya Cina.

Bako: keluaaarga dan pihak ayah.

Balapak: kain yang ditenun dari benang emas yang padat. Kalau digunakan
sebagai sarong disebut sarung balapak, kalau dijadikan selendang disebut

selendang atau tingkuluak balapak.

Carano: tempat sireh yang terbuat dari tembaga atau kuningan yang dipakai
dalam upacara-upacara adat.

Cawek: 1kat pinggang.

Danbodi: kekek, kain segi empat yang dijahitkan di ketiak berfungsi memberi
kelonggaran pada busana.

Datuak: orang yang mulia,berasal dan bahasa Sanskerta, da dan to. Da ertinya
yang mulia, to ertinya orang.

Gelar: nama tambahan sebagai kehormatan.
Gonteh pucuak. petik pucuk, kiasan terhadap kenduri sederhana.

Kabuang batang: potong batang, kiasan terhadap kenduri yang lebih mewah dari
gonteh pucuak.

Kemenakan: anak dari saudara perempuan. Kemenakan adalah pewaris harta
pusaka dan keturunan di Minangkabau.



Kain balapak: tenunan songket yang pemakaian benang emasnya padat dan
hampir menutup permukaan kain.

Kain batabua: tenunan songket dengan motif tabur/serak.

Kain jambi: kain batik dengan reka corak kaligrafi.

Kaum: suku, klan.

Kerabat: keluarga terdekat.

Lambang: simbol.

Lambang wrek: simbol urat, kiasan terhadap kenduri yang diadakan besar-
:l)g:liran, mewah dan memotong kerbau dan memakai lambang lambang

Luhak: daerah penduduk asli Minangkabau.

Mahar; maskahwin, pemberian lelaki terhadap wanita sebagai suatu syarat yang
wajib dipenuhinya dalam pernihan.

Marapulai: panggilan kepada pengantin lelaki di Minangkabau.
Mamak: paman atau saudara lelaki dar ibu.

Menjalang: pengantin berkunjung kerumah mertua atau keluarga lainnya dalam
upacara adat.

Ninik mamak: kepala suku atau pengetua dalam suatu kaum yang merupakan
penghulu pucuk atau dibawah itu.

Penghulu: kepala atau pengetua suku atau kaum.
Pesisisr: dacrah pantai.

Petatah-petitih: pantun yang mengandung makna yang ddipersembahkan dalam
upacara adat.

Rantau: daerah perantauan masyarakat Minangkabau dan menjadi wilayah
Minangkabau.

Saluak: destar yang direka sebagai tutup kepala penghulu.
Sarawa aceh: seluar gaya Aceh.

Sarawa Jao: Seluar gaya Jawa.



Sumandan: Perempuan muda yang sudah kawin yang menjadi pengring
pengantin.

Sumando: pangilan kepada suami dari saudara-saudara keluarga isteri.
Takuluak: Tengkuluk, selendang atau penutup kepala perempuan.

Tambo: sejarah atau riwayat kuno. Tambo berasal dari bahasa Sangskerta, tambe
atau tambai artinya bermula atau permulaan.



Lampiran 2

PANDUAN TEMU RAMAH

TRADISI DAN PERUBAHAN BUSANA

PENGANTIN MINANGKABAU
DI KOTA PADANG

Material Temu Ramah:

1. Mengenal Minangkabau

t

Sejarah asal-usul Minangkabau

i

Sejarah asal-usul masyarakat/penduduk Minangkabau

Tambo Minangkabau

Budaya Minangkabau

2. Mengenal Kota Padang

- Sejarah asal-usul masyarakat kota Padang
- Terbentuknya nagari sampai meniadi kota di Padang

- Perkembangan kota Padang



. Tata cara perkahwinan adat Minangkabau di kota Padang

- Acara pinang meminang
- Betunangan dan persiapan pesta perkahwinan
- Acara pesta perkahwinan

- Acara sesudah pesta perkahwinan

Busana pengantin dalam upacara agung pesta perkahwinan yang berumur

mendekati seratus tahun.

a. Busana pengantin perempuan

- Bahan material
- Rekabentuk
- Pola busana pengantin

- Reka corak, hiasan busana

b. Hiasan kepala dan perhiasan
- Bahan material
- Reka bentuk

- Reka corak dan perhiasan.



Busana pengantin Minangkabau di kota Padang dua tahun terakhir (1998-2000)

S

Busana pengantin lelaki
Bahan material

Reka bentuk

Pola busana pengantin

Reka corak dan hiasan busana

Hiasan kepala dan perhiasan
Bahan material
Reka bentuk

Reka corak dan perhiasan

Busana pengantin perempuan
Bahan material

Reka bentuk busana pengantin
Pola busana

Hiasan /corak hias busana

Perhiasan yang dipakai

Hiasan kepala pengantin perempuan



Bahan material
Reka bentuk

Macam dan jenis hiasan

. Busana pengantin lelaki

Bahan matenal
Reka bentuk
Pola busana pengantin

Hiasan / corak hias busana

. Hiasan kepala dan perhiasan pengantin lelaki

Bahan material

Reka bentuk

Ragam dan jenis hiasan



Lampiran 3

BIODATA IBU NURBAYA

Ibu Nurbaya lahir di Padang , lebih kurang tahun 1912. Mulai menginjak dewasa
( umur 16 tahun) ibu Nurbaya telah ikut membantu orang tuanya sebagai perias
penganten. Kegiatan merias pengantin ditekuninya sampai akhir hayatnya.
Koleksi busana pengantin ini diwarisi dari orang fuanya, terutama-bunga bunga
sunting.

Ketekunan ibu Nurbaya dalam usaha rias pengantin menjadikan dirinya
perias pengantin yang sangat populer dizamannya. Koleksi ibu Nurbaya sangat
sering dipakai untuk menyambut acara budaya yang bersifat daerah maupun
bersifat nasional. Kegiatan ibu Nurbaya yang terakhir adalah merias rumah
gadang dalam acara batagak penghulu mantan Gobernor Sumatera Barat (Azwar
Anas), sebelum belia meninggal dunia 1991,

Bahan material dari koleksi ibu Nurbaya masih terlibat asli, terutama pada
bunga-bunga sunting yang bahan materialnya terdiri dari emas dan perak.
Sekarang koleksi ini disimpan oleh beberapa orang anak ibu Nurbaaya, koleksi
ini dipelihara dan disimpan dengan baik dan tidak lagi di persewakan, hanya
dikeluarkan apabila salah seorang anak cucu beliau mengadakan kedun
perkahwinan.

Data informasi ini diperoleh dari:

- Bapak Muzni Romanto, mantan rektor 1 Universitas Negri Padang ( adik ibu
Nurbaya.

- Ibu Nen, ibu rumah tangga ( anak ibu Nurbaya).

- Anduang Siteba, perias pengantin { mund ibu Nurbaya)
- Tbu Asni, perias pengantin ( murid ibu Nurbaya).



Lampiran 4

Nama
Umur
Pekerjaan

Nama
Umur
Pekerjaan

Nama
Umur
Pekerjaan

Nama
Umur
Pekerjaan

Nama
Umur
Pekerjaan

Nama
Umur
Pekerjaan

Nama
Umur
Pekerjaan

Nama
Umur
Pekerjaan

DATA INFORMAN

: Dato, Paduko Haji Djufri, DSN, DPTJ Dt B. Lubuak Sati
: 68 tahun
: Mantan Pengetua Seni Budaya Pejabat Gobernor Sumatera Barat,

Lembaga kerapatan Adat Alam Minangkabau (LKAAM)

: Sutan Harun Al rasyid.
: 78 tahun.
: Mantan Wedana terakhir Pada zaman Belanda, Tokoh masyarakat

Padang.

: Marah Syofyan Ramlan.
: 65 tahun
: Mantan Pengetua Dewan Perwakilan Rakyat Kota Padang, tokoh

masyarakat Padang.

: Yurnalis Idrus
: 48 tahun
: Pengetua Pejabat Sosial Politik Kota Padang tokoh mayarakat

Padang

: Yuska Libra Fortuna
: 38 tahun
. Kasi, Pejabat Sosial Politik Kota Padang.

. Yardi
. 47 tahun
- Pengetua Seni Budaya Pejabat Pelancongan Wilayah Sumatera

Barat.

: Fery Joy
: 41 tahun
: Kepala Seksi Seni Budaya Pejabat Pelancongan Sumatra Barat.

: Bagindo Fahmi
: 63 tahun
: Budayawan.



Nama
Umur
Pekerjaan

Nama
Umur
Pekerjaan

Nama
Umur
Pekerjaan

Nama
Umur
Pekerjaan

Nama
Umur
Pekerjaan

Nama
Umur
Pekerjaan

: Ibu Rasyid
: 72 tahun
: Bundo Konduang Padang Barat, Padang.

: Anduang Siteba
: 57 tahun
: Perias Pengantin

: Asni
: 55 tahun
: Perias Pengantin

: Agus Final
: 35 tahun
: Perias Pengantin

: Ibu Alimar
: 56 tahun
: Pengusaha Pelaminan dan Rias Pengantin,

- Nen
: 57 tahun
: Pengusaha Pelaminan dan Rias Pengantin



