Perkahwinan Adat di Luak Ulu Muar dan Rembau
NORHALIM IBRAHIM



ISIKANDUNGAN

Perkara

1.0 PENDAHULUAN
1.1 Luak Ulu Muar
1.2 Luak Ulu Rembau

2.0 ATURAN PERKAHWINAN
2.1 Aturan Perkahwinan Luak Ulu Muar
2.1.1 Pantang Larang Dalam Aturan
Perkahwinan Luak Ulu Muar
2.2 Aturan Perkahwinan Luak Rembau
2.2.1 Suku-suku Yang Tidak Membenarkan
Berkahwin Sesama Suku
2.2.2 Suku-suku Yang Membenarkan
Berkahwin Sesama Suku
2.3 Pantang Larang Dalam Aturan Perkahwinan Luak

Rembau

3.0 ATURAN SEMENDA-MENDA

4.0 ATURAN MEMINANG

5.0 MENGEMBANG CINCIN

6.0 BERALAT DENGAN BERADAT ISTIADAT
6.1 Olek Lembaga Di Luak Ulu Muar
6.1.1 Hari Pertama
6.1.2 Hari Kedua
6.1.3 Hari Ketiga
6.1 Olek Buapak Di Ulu Muar

Halaman

10

14

16

18

25

27

27

27

37

38
47



6.3 Olek Lembaga Di Luak Rembau

6.3.1 Aturcara Hari Pertama

6.3.2 Aturcara Hari Kedua

6.3.3 Aturcara Hari Ketiga

6.3.4 Upacara Mandi Dan Menyalang
6.4 Olek Buapak Di Luak Rembau

7.0 ISTIADAT MENYALANG ATAU MENYEMBAH DAN
MENYERAH HARTA
7.1 Istiadat Di Luak Rembau dan Di Luak Ulu Muar
7.2 Pengistiharan Harta

8.0 PENGANTIN KECIL

9.0 KESIMPULAN

LAMPIRAN 1
LAMPIRAN 2
LAMPIRAN 3
UCAPAN TERIMA KASIH
BIBLIOGRAFI

48
48
54
56
57
59

60
64

65

67

68
69
71
72
73



PERKAHWINAN ADAT DI LUAK ULU MUAR DAN LUAK REMBAU

1.0 PENDAHULUAN

Penduduk-penduduk asal Kuala Pilah dan Rembau mengamalkan adat pepatih. Hari
ini adat ini tidak lagi diamalkan seratus peratus tetapi dalam hal seperti adat perkahwinan
pembahagian harta pusaka dan juga kehidupan harian masih lagi amalan perpatih ini

diamalkan.

1.1 Luak di Ulu Muar

Luak di Ulu Muar termasuk dalam luak tanah mengandung. Luak tanah
mengandung bermakna luak yang dikuasai oleh Duli Yang Maha Mulia Yang dipertuan
Besar Seri Menanti (sekarang Negeri Sembilan). Luak Tanah Mengandung ini lebih
rapat lagi pertalian dengan istana daripada Luak Undang. “ Mengandung “ bermaksud
tanah ibunda * ; maknanya tempat di mana Yamtuan bersemayanm di bawah lindungan
Penghulu Yang Empat iaitu Luak Ulu Muar yang mengandungi 12 orang Lembaga Luak
Terahci mengandungi 6 orang Lembaga Luak Jempul mengandungi 6 orang Lembaga

dan Luak Gunung Pasir mengandungi 6 orang Lembaga juga.

Menurut cerita Dato Setia Maharaja Lela Pahlawan Abu Zarin b. Sulaiman (
Penghulu Luak Ulu Muar sekarang ) asalnya Luak Tanah Mengandung ini adalah tanah
seluas 3 batu persegi. Tanah tersebut telah diberikan kepada Yang Dipertuan Besar atas
permintaan Datuk Luak Penghulu Muar kepunyaan Dato Lembaga suku Seri Lemak
Minangkabau ketika itu bernama Dato Khatib. Sehingga sekarang keturunan datuk

Inilah yang menguruskan surau di dalam kawasan istana.



Di Luak Ulu Muar ( Kuala Pilah ) terdapat dua belas suku dan tiap-tiap suku
diketuai oleh seorang Lembaga yang mempunyai gelaran masing-masing. Tiap-tiap
satu suku itu dengan kebulatan waris posoko ( perempuan ) dan anak buah ( lelaki )
dipilih beberapa orang ketua dengan gelaran “Buapak”. Dengan kebulatan Buapak
serta anak buah dipilih dan dilantik seoarang yang bergelar “besar”. Dengan
kebulatan Buapak anak buah serta Besar dipilih dan dilantik pula seorang Lembaga.
Tanggongan ( peranan ) Lembaga ialah memegang adat iaitu mentadbirkan adat
mengikut perturan adat.
Tanggongan ( peranan ) Besar ialah mengukuhkan adat iaitu memastikan perjalanan
adat mengikut peraturan adat.
Tanggongan ( peranan ) Buapak ialah beradat iaitu menjalankan upacara beradat
mengikut peraturan beradat.
Tanggongan ( peranan ) waris pesoko dan anak buah ialah memakai adat.
Kalau mengikut susunan status :

Tertinggi : Dato Lembaga

diikuti oleh :Besar

diikuti oleh : Buapak

Ini kerana dalam satu suku ada seorang Lembaga seorang besar dan 3 atau 4 oarang

Buapak mengikut perut dalam suku. Jika terjadi sebarang pertelingkahan atau kekusutan

atas perkara adat maka di jemput Buapak untuk menyelesaikannya. Jika tidak dapat

diselesaikan oleh buapak maka perkara itu dibawa kepada Besar. Jika Besar tidak juga

dapat menyelesaikan maka barulah dibawa kepada Lembaga. Besar boleh menjalankan

tugas Buapak jika berlaku sesuatu keuzuran kepada lembaga. Perbilangan adat kepada
Besar ialah,

* keatas mencapai ke bawah menyeluk”



Di Luak Ulu Muar terdapat dua belas suku dan tiap-tiap Lembaga ada gelaran

masing-masing seperti di bawah.

Bil Nama Suku Gelaran Lembaganya

1. Biduanda Dato Perdana Waris

/5 Batu Hampar Dato Maharaja

3 Tanah Datar Dato Duka Besar

4, Mungkal Dato Seri Maharaja

5. Seri Lemak Minangkabau Dato Seri Senara Muda

6. Seri Lemak Pahang Dato Baginda Maharaja
7. Seri Melenggang Dato Orang Kaya Bongsu
8. Tiga Batu Dato Peda Maharaja

9. Acheh Dato Ungkai Kecil

10. Batu Belang Dato Nara Senara Dewangsa
11. Tiga Nenek Dato Bangsa balang

12. Paya Tumbuh Dato Senara kaya

1.2 Luak Rembau

Di Luak Rembau terdapat beberapa suku dengan Lembaganya sendiri. Suku-
suku yang terdapat di Rembau adalah seperti berikut.

Bahagian Gelaran Lembaga Suku Perut
1. Baroh Dato Gempa Maharaja Batu Hampar 1. Penajis Ulu
( Yang Lapan ) 2. Penajis Hilir

3. Titian Batang
Nior

4. Batu Hampar
Agam

5.Batu Hampar

Penajis.



2. Baroh Dato merbangsa Paya Kumbuh 1. Legong
( Yang Lapan ) ( Juga Seri 2. Bongek
Melenggang Baroh 3. Gadong
dan Agam Baroh) 4. Semerbok
5.Batang Nyamur
6. Padang.

3. Baroh Dato Samsura Mungkal 1. Hulu ( Kg Api-api )
Pahlawan ( Yang Lapan ) 2. Hilir ( Kg Api-api )
3. Tengah ( darat )
4.Batang Nyamur.

4. Baroh Dato Bangsa Balang Tiga Nenek 1. Legong
( Yang Lapan ) 2. Padang
3. Tanjung
4. Bukit.

5. Baroh Dato Purba Biduanda Waris 1. Waris Jakun
( Yang Dua Belas ) 1.1 Kota

1.2 Cengkau
1.3 Gadong
2. Waris Jawa
2.1 Bukit
2.2 Pulau
2.3 Tengah



6. Baroh

7. Baroh

8. Baroh

9. Baroh

10. Baroh

Dato Puteh
( Yang Dua Belas )

Dato Ganti Maharaja
( Yang Dua belas )

Dato Raja Senara
( Yang Dua Belas )

Dato Lela Wangsa
( Yang Dua Belas )

Dato Mengkota
( Orang Belas )

Batu Hampar
Petani

Anak Melaka

Tanah Datar

Anak Aceh

Seri Melenggang
( Kendung )

. Nerasau
. Gemaiun

. Bongek

SN -

. Palau

[e—

. Solok Bangkong
2. Durian Tunggal
3. Bandar

. Bimbar

. Berembang
Apak

. Tempat

. Jahia

. Miku

. Rembau.

1. Pulau
2. Bongek

3. Bintongan

1. Kendung

( Seri Melenggang )
2. Tiga Batu

( kendung )
3. Tanah Datar

( Kerdung )



11. Baroh

12. Darat

13. Darat

14.Darat

Dato Maharaja Sutan
( Orang Besar )

Dato Seri Maharaja

Dato Sinda Maharaja
( Yang Lapan )

Dato Mendelika
( Yang Lapan )

Seri Melenggang

Paya Kumbuh

Seri Lemak

Seri Melenggang
( Empat Ibu )

1. Semerbok

2. Lenggong Hilir
( Buapak-Penghulu
Dagang )

3. Legong Hilir
( Buapak Mabharaja

Sutan.

1. Kg Pahang
2. Kg Tengah
( Seperti )
3. Kg Sg. Layang
( Seri Lemak )
4. Kg. Rendah
( Cembong )

1. Masjid

. Tengah A

. Tengah B

. Bilal Keling

SN

1. Batu Hampar
2. Chuai
3. Terentang

4. Cembong



15. Darat

16. Darat

17. Darat

18. Darat

19. Darat

Dato Andika

Dato Setia Maharaja
( Yang Dua Belas )

Dato Sutan Bendahara
( Yang Dua Belas )

Dato Ngiang
( Yang Dua Belas )

Dato Maharaja Inda
( Yang Dua Belas )

Batu Belang

Biduanda Waris
Jakun

Batu Hampar

Mungkal

Tanah Datar

1. Bintongan
1.1Bintongan
1.2 Salak Nama
2. Kg Batu

2.1 Chuai

2.2 Pulau.

1. Tanjung
2. Tebat

3. Tengah
4. Pedas .

1. Seperi

1.1 Seperi

1.2 Air Hitam
2. Tanjung

1. Bukit

1.1 Bukit

1.2 Keling

2. Tebat

2.1 Tebat

2.2 Salak Nama

1. Tanjung

2. Batu Hampar
2.1 Batu Hampar
2.2 Bintongan



20. Darat Nang Besar Tiga Batu 1. Bintongan

( Orang Besar ) 2. Bukit
3. Pulau
21. Darat Dato Dagang Seri Melenggang 1. Batu Hampar
(Orang Besar ) Minangkabau 2. Bukit
3. Terentang

4. Perigi Jernih

22. Darat Panglima Dagang Seri Melenggang 1. Hulu
( Orang Besar ) Miku 2. Bukit
3. Masjid.

2.0 ATURAN PERKAHWINAN

2.1 Aturan Perkahwinan Luak Ulu Muar

Dalam amalan adat perpatihnya perkahwinan di antara seorang lelaki dengan seorang
yang sama sukunya tidak dibenarkan. Yang dibolehkan ialah antara suku dengan satu
suku yang lain ibarat labu ke kundor dan kundor ke labu. Inilah adat yang dikatakan
“semenda menyemenda”. Contohnya seorang lelaki dari suku Tiga Nenek berkahwin
dengan seorang perempuan yang bersuku Tanah Datar maka si lelaki tersebut berpindah
duduk di rumah ibubapa isterinya dan bertenaga ( bekerja ) disitu untuk menanggung
anak isterinya. Samada ibubapa mertuanya tinggal bersama dengannya atau berpindah ke
rumah lain terpulanglah kepada kemampuan masing-masing. Jika ia berpindah maka
diserahkannya rumah dan tanah pusakanya itu kepada menantunya. Si lelaki tersebut
menjadi orang “semenda” pada orang-orang yang bersuku Tanah Datar. Waris-waris dan
orang bersuku Tanah datar menjadi “tempat menda” padanya. Bila ia mendapat anak

samada lelaki atau perempuan maka suku anak itu mengikut ibunya iaitu Tanah Datar.



Anak-anak tersebut boleh berkahwin dengan orang mana-mana suku melainkan suku
Tanah Datar.

Demikianlah keadaannya turun-temurun anak lelaki meninggalkan ibubapanya
berpindah kerumah isterinya menjadi semenda dan orang yang bersuku isterinya menjadi
tempat menda. Anak-anak perempuan tidak bergerak dari tanah yang dipusakainya.
Jika si isteri meninggal dunia maka si isteri itu dijemput oleh warisnya dan berpindahlah
ia balik ke sukunya ( warisnya ) dengan meninggalkan rumahtangga dan tanah pusaka
kepada anak-anak perempuannya. Jika ia tidak mempunyai anak perempuan maka rumah
dan tanah pusakanya terpulanglah kepada waris perempuan yang hampir sekali pada
isterinya yang meninggal dunia. Anak lelaki tidak mempusakainya tetapi boleh tinggal di
situ sampai ke akhir hayat melainkan ia telah berkahwin dan berpindah kerumah isterinya

yang baru.

2.1.1 Pantang Larang dalam Aturan Perkahwinan Luak Ulu Muar

Dalam Luak Ulu Muar perkahwinan dalam satu suku adalah dilarang walaupun
perutnya berlainan. Sebagai contohnya katakanlah suku Paya Kumbuh menpunyai
empat perut iaitu Perut Hilir Perut tengah Perut Ulu Senaling dan Perut Bemban.
Walaupun tiap-tiap suku mempunyai Buapak yang berlainan anak buah tidak boleh
semenda menyemenda ( berkahwin ) dalam satu suku perut berlainan. Sekiranya berlaku
juga pantang larang ini sehingga membawa perkahwinan maka keduanya pasangan
tersebut dihalau dari Ulu Muar oleh Dato Lembaga Suku Paya Kumbuh iaitu Dato
Senara Kaya. Di samping itu keturunan dari maternity ( nisab ibu ) kedua belah pihak
juga menerima akibat. Keturunanya mengikut ‘“Waris Soko™ iaitu tuan rumah pihak
perempuan-perempuan yang paling tua dalam keluarganya dalam perut tersebut tidak
layak lagi memegang jawatan Buapak dan Lembaga. Pasangan tadi juga tidak layak
memiliki tanah adat ( tanah pusaka ) buat selama-lamanya. Pada masa ini syarat ini
dilonggarkan iaitu boleh dibuat perundingan dengan Dato Lembaga dan Buapak
pasangan tersebut. Pasangan tersebut tidak lagi dihalau keluar dari Luak Ulu Muar

tetapi terpaksa membayar denda dengan mengadakan kenduri menyembelih seekor



kambing. Dalam kenduri ini Buapak haruslah dijemput. Bagi menjemput Dato Lembaga
pula diadakan kenduri dengan menyembelih lembu atau kerbau untuk membuat
perundingan pengakuan salah. Kemudian barulah di maafkan kesalahan anak buah dan
mereka berhak mendapat pemilikan harta pesaka isterinya tetapi pihak lelaki terkeluar
dari sukunya. Sekiranya tidak mampu mengadakan syarat di atas kedua pasangan tidak
berhak memiliki harta pusaka tetapi tidak dihalau dari Luak Ulu Muar dan “waris soko”
tidak lagi terikat dengan pantang larang yang asalnya. Bak kata pepatah melayu:
“Sebuah durian satu ruang yang rosak buang isinya
dan bahagian lain masih boleh digunakan atau dimakan”.

Pasangan tersebut dikira telah terkeluar dari sukunya dan tidak bersuku lagi.

2.2 Aturan Perkahwinan Luak Rembau

Dalam Luak Rembau amalan adat perpatih yang diamalkan yng berkaitan
dengan aturan perkahwinan ialah suku dengan suku dilarang berkahwin.
Walaupunbagaimanapun sejak kedatangan Inggeris aturan ini ada yang membenarkan
perkahwinan sesama suku.

Berikut adalah suku-suku yang tidak membenarkan kahwin sesuku dan yang

membenarkan.

2.2.1 Suku-suku vang Tidak Membenarkan Berkahwin Sesama Suku

Ini bermaksud setiap perut dalam suku di bawah tidak boleh berkahwin satu

sama lain.
A. Suku-suku Dalam Bahagian Baroh Perut
a. Mungkal (1)Hulu ( Kg Api-api )

(2) Hilir ( Kg Api-api )



(3) Tengah ( Darat )

(4) Batang Nyamur
b. Tiga Nenek (1) Legong

(2) Padang

(3) Tanjung

(4) Bukit
c. Anak Aceh (1) Pulau

(2) Bongek

(3) Bintongan

B. Suku-suku Dalam Bahagian Darat Perut

a. Seri Lemak (1) Masjid
(2) Tengah A
(3) Tengah B
(4) Bilal Keling

b. Seri melenggang (1) Batu Hampar
(2) Chuai
( 3) Terentang
(4) Chembong
c. Batu Belang ( 1) Bintongan
a. Bintongan
b. Salak Nama
(2)Kg. Batu
( 3) Chuai
(4) Pulau
d. Biduanda Waris Jakun ( 1) Tanjung
( 2) Tebat
( 3) Tengah



(4) Pedas

e. Tiga Batu ( 1) Bintongan
(2) Bukit
( 3) Pulau

f. Seri Melenggang Minangkabau ( 1) Batu Hampar
( 2) Bukit
( 3) Terentang
(4) Perigi Jernih

2.2.2 Suku-suku Yang Membenarkan berkahwin Sesama Suku

Sungguhpun dalam suku-suku ini ada membenarkan kahwin sesama suku tetapi tidak

semua perut terlibat dalam kebenaran ini ada antaranya ada kekecualian.

A. Suku-suku Dalam Bahagian Baroh Perut
a. Batu Hampar ( 1) Penajis Ulu
( 2) Penajis Hilir
( 3) Titian Batang Nior

( 4) Batu Hampar Agam

( 5) Batu Hampar Penajis
( 1) Titian Batang Nior Batu Hampar Agam dan Batu Hampar
Penajis boleh berkahwin antara satu sama lain kecuali dalam satu
perut.
( 2) Penajis Ulu dan Penajis Hilir tidak boleh berkahwin tetapi
dibolehkan dengan Titian Batang Nior Batu Hampar Agam dan

Batu Hampar Penajis.
b. Paya Kumbuh (1) Legong
( Juga Seri Melenggang Baroh ( 2) Bongek
dan Agam Baroh) ( 3) Gadong

( 4) Semerbok
( 5) Batang Nyamur



( 6) Padang
( 1) Perut Padang boleh berkahwin dengan semua perut di atas
(2) legong Bongek Gadong Semerbok dan Batang Nyamur
tidak boleh berkahwin antara satu sama lain.
c. Biduanda Waris ( 1) Waris Jakun
a. Kota
b. Cengkau
c. Gadong
(2) Waris Jawa
a. Bukit
b. Pulau
c. Tengah
( 1) Perut Waris Jakun boleh berkahwin dengan
perut Waris Jawa.
( 2) Perut Waris Jakun iaitu Kota Cengkau dan Gadong tidak
boleh berkahwin satu sama lain.
d. Batu Hampar Petani ( 1) Nerasau
( 2) Gemaiun
( 3) Bongek
(4) Pulau
(1) Nerasau dan Pulau boleh berkahwin dengan semua
suku di atas.
(2) Perut Gemaiun dan Perut Bongek tidak boleh berkahwin
satu sama lain.
e. Anak Melaka (1) Solok Bangkong
(2) Durian Tunggal
(3) Bandar
(1) Perut Bandar boleh berkahwin dengan semua perut di atas.
(2) Perut Solok Bangkung dan Perut Durian Tunggal
tidak boleh berkahwin.
f. Tanah Datar (1) Bimbar



(2) Berembang
(3) Apak
(4) Tempat
(5) Jahia
(6) Miku
(7) Rembau
(1) Perut Miku dan Perut Rembau boleh berkahwin dengan
semua perut di atas.
(2) Perut Bimbar , Berembang , Apak , Tempat dan Jahia
tidak boleh berkahwin antara satu sama lain.
g. Seri Melenggang ( Kendung ) (1) Kendung
(Seri Melenggang)
(2) Tiga Batu
( Kendung )
(3) Tanah Datar
( Kendung )
(1) Tiap-tiap perut di atas boleh berkahwin diantara satu sama lain.

h. Seri Melenggang (1) Semerbok
(2) Legong Hilir
( buapak —
Penghulu Dagang)
(3) Legong Hilir
( Buapak
Maharaja Sutan )

(1) Perut (1) Dan (2) boleh berkahwin
(2) Perut (2) dan (3) boleh berkahwin
(3) Perut (1) dan (3) tidak boleh berkahwin



B. Suku-suku Dalam Bahagian Darat

a. Paya Kumbuh (1) Kg. Pahang
( Cembong )
(2) Kg. Tengah
( Seperi )
(3) Kg. Sg. Lalang
( Seri Lemak )

(4) Kg. Rendah
(Cembong)

(1) Tiap-tiap perut di atas boleh berkahwin di antara satu sama lain.

b. Batu Hampar (1)Seperi
a. Seperi
b. Air Hitam
(2) Tanjung
(1) Perut Seperi (1) boleh berkahwin dengan perut Tanjung (2)
(2) Perut Seperi (a) dan (b) tidak boleh berkahwin

¢. Mungkal (1) Bukit
a. Bukit
b. Keling
(2) Tebat
a. Tebat
b. Salak Nama.
(1) Perut Bukit (1) boleh berkahwin dengan perut tebat (2)
(2) Perut Bukit (a) dan (b) tidak boleh berkahwin
(3) Perut tebat (a) dan (b) tidak boleh berkahwin



d. Tanah Datar (1) Tanjung
(2) Batu Hampar
a. Batu Hampar
b. Bintongan
(1) Perut Tanjung (1) boleh berkahwin dengan
Perut Batu Hampar( 2)

(2) Perut Batu hampar (a0 Dan (b) tidak boleh berkahwin.

e. Seri Melenggang Miku (1) Hulu
(2) Bukit
(3) Masjid

Kesemua perut dalam suku di atas boleh berkahwin antara satu sama lain.
Lain-lain aturan seperti gelaran semenda, tempat menda harta pusaka serta
pembahagiannya sama seperti yang terdapat dalam keterangan aturan perkahwinan pada
Luak ulu Muar
( Bahagian 2.1)

2.3 Pantang Larang Dalam Aturan Perkahwinan Luak Rembau

Pantang larang dalam aturan perkahwinan sesama suku. Ini bererti adat
melarang perkahwinan sesuku. Perkahwinan sesuku mengikut adat adalah

diibaratkan seperti perkahwinan adik-beradik.

Jika berlaku perkahwinan sesuku maka tindakan dan hukuman akan

dikenakan kepada pasangan tersebut. Antara tindakannya pasangan itu akan



dipulaukan oleh masyarakat dan juga keluarganya. Dengan kata lain putusnya
hubungan sama sekali. Masyarakat dan keluarga yang berkenaan tidak lagi

mengambil berat soal kehidupan pasangan yang kahwin sesuku itu.

Bagi pihak orang besar adat seperti Buapak, Besar Lembaga berhak
menghalau mereka keluar daerah. Arahan penguatkuasa menghalau datangnya
dari Dato Undang untuk melakukan tindakan tersebut.

Dari segi hukuman adat segala hak pesaka adat yang di wariskan kepada
perempuan yang berkahwin sesuku itu dengan sendirinya gugur sama sekali.
Perempuan itu tidak boleh membuat sebarang tuntutan harta atau hak ( adat ) yang
patut ia perolehi. Disamping itu keluarga warisnya dan perut seterusnya yang (jika
ada di waktu itu ) sepatutnya di gilirkan untuk dilantik menjadi orang besar adat
pun turut gugur sekali.

Walau bagaimanapun pada hari ini penguatkuasaan hanya berjalan pada
segi pemilikan harta dan giliran perlantikan keturunan. Dari segi pulau memulau
dan membuang daerah tidak diamalkan. Kebanyakan masyarakat Rwmbau
memikirkan kepentingan soal kemasyarakatan dan dipengaruhi oleh kehendak
mereka yang mempunyai kedudukan ekonomi yang baik dan menggangapkan

adat ini tidak begitu penting sangat bagi mereka.

3.0 ATURAN SEMENDA MENYEMENDA

Apabila berkumpul orang “tempat menda” bersama-sama maka
dipanggilkan kumpulan “seadat” dan kumpulan orang semenda dipanggilkan
“seresam”. “Tempat Menda Kedin” ialah tempat semenda yang dekat sekali tali
persaudaraannya seperti abang ipar atau bapa saudara ipar. Sifat tempat semenda

demikian perbilangan :



“ ular dipalu jangan mati, kayu pemalu
Jangan patah, tanah dipalu jangan lembang,”
( maksudnya tempat semenda itu hendaklah adil, murah, kahar dan ihsan )

Orang semenda pula sifatnya seperti perbilangan di bawah :
“ Cerdik teman berunding,

Bodoh disuruh arah,

Pekak pembakar bedil,

Buta pengembus lesung,

Alim hendakkan doanya,

Tepok ( tempang ) penunggu jemuran,

Tinggi banir tempat berlindung,

Rimbun pokok tempat bernaung,

Sembah Dato.”
Orang semenda dan tempat semenda masing-masing ada pantang larangnya.
Pantang adat untuk tempat semenda ialah celaka derhaka iaitu sumbang sulit,
membuat rumah dalam rumah seperti anak perempuan berkasih-kasihan dengan

bapanya atau saudara lelaki dengan saudara perempuannya.
Pantang tempat semenda ada tiga iaitu:

(1) Beri satu dua ditarik- bermaksud kakaknya dikahwini, adik ipar dibuntingkan.
(2) Pelesit dua sekampung- bermaksud orang semenda berkasih-kasihan,
melakukan perbuatan cabul dengan isteri tempat semendanya.

(3) Anau sebatang dua sigai- bermaksud seorang semenda menggalakkan

isterinya menjual maruah untuk keuntungannya.



Pantang orang semenda ada tiga iaitu :

(1) Sudah diberi diambil balik — bermaksud isteri orang semenda

dilakukan jahat oleh tempat semenda.

(2) Sudah diuja dipagarkan ekor- bermaksud orang semenda diberi harta tetapi
bila sampai masa mendapat keuntungan seperti kerbau sudah besar, tempat
semenda menjualnya denmgan tidak diberi tahu orang semendanya.

(3) Pesan taroh dipermalami- bermaksud disuruh orang semenda pergi menuntut
adat pusaka kahwin. Sudah sampai kerumah yang di tuju, tempat semenda dating
mendapatkanya. Bila bercakap orang semenda kepada Dato ( Buapak pengantin
lelaki ) , maka tempat semendanya menyampok mengatakan orang semendanya
itu tidak menureh ( tidak betul cakapnya ).

Jika didapati orang semenda melanggar pantang atau membuat kesalahan lain,
maka ia boleh dihukum oleh orang semenda sebanyak 90 sen atas kesalahan kecil.
Bagi kesalahan besar, boleh juga dihukum dengan seekor ayam, kambing atau
kerbau, mengikut tingkah kesalahan itu. Orang tempat semenda tidak boleh
dihukum oleh orang semenda. Jika orang semenda ada apa-apa kemuskilan atas
perbuatan orang tempat semendanya, maka ia hanya boleh mengadu kepada
Buapak, Besar atau Lembaga. Mula-mula pada Buapak, jika tidak selesai
mengadu kepada Besar dan jika besar tidak dapat memutuskan barulah mengadu

kepada Lembaga. Susunan aduan seperti berikut:

(1) Tempat aduan pertama kepada Buapak
(2) Jika tidak selesai berpindah kepada Besar
(3) Jika Besar tidak dapat menyelesaikan berpindah
kepada Lembaga.
Pihak inilah yang akan mengambil tindakan.

4.0 ATURAN MEMINANG

Dalam adat perpatih ada perbilangan yang berbunyi ;



e

Langit belum bernama langit,
bumi belum bernama bumi ;
Langit bernam paying negeri,
Bumi bernama tikar negeri;
Zaman buluh bilah berjati,
Zaman datuk nenek,
Gadis bujang;
Selilit pulau perca,
Selembang tanah melayu ,
Sealam minangkabau,
Bertali ke Siak
Beraja ke Johol
Bertuan ke minangkabau
Sehelai nan putus
Sebingkah tanah nan terbalik
Sebatang kayu nan bertebang ;
Tanah dibingkah akan akan permatang
Kayu ditetak akan berlintang
Akar ditetas akan pengikat
Pasir Puteh sungai jernih;
tanah datar padi pun jadi
zaman bila datuk mendaki bukit,
bintang pelarian.
Berjumpa pula Meranti bersanggit dahan;
Maka dipandang ke hulu;
Nampak gaung yang dalam
Tempat sidengkang berbunyi malam
Tempat air segantang, selubuk
Maka dipandang ke darat :
Nampak pula ungka nan mendayu,

Siamang nan berketimbuk;



Maka dipandang pula ke baruh:
Nampak pula kampung nan bersudut
Rumah nan berketak tangga

Pucuk nyior melenggok,

Pinang nan berjajar

Permatang sawah mengenteng

Maka dalam pada itu

Duduk kita berbaling:

Alam nan beraja

Berpenghulu, berluak,

Berlingkung pula suku 12

12 Jempol,

12 Muar,

6 Terachi,

6 Gunung Pasir

maka dalam pada itu

duduk pula kita berbilang-bilang

apa perbilangannya

nan kecil dididik-didik
dipinak-pinak,disombong-sombong emaknya
jika perempuan

maka dalam pada itu

sudahlah gedang atau besar

antara anak lelakidan anak perempuan.
Apalah untung ibu dan bapa

Jinjang mendika sunat rasul;

Maka dalam itu di serahkan mengaji
Pada orang yang tahu.

Antara anak si lelaki dan anak perempuan.
Ada si perempuan itu

Kain yang sehasta, benang sekotak, jarum sekodi,



Kayu yang empat kerat,

Bagi anak perempuan.

Maka dalam pada itu sudahlah gedang/besar

Duduk kita berbilang

Apalah bilangannya ;

Perempuan itu dinanti-nantikan,

Anak lelaki itu dicari-carikan,

Maka ditengok pula antara

Anak buah saya,

Tidak malam mengambat adat

Maka diadakan pula

Risik yang berdesus

Duai nan merangkak

Maka diadakan pula cincin sebentuk

Kata muafakat,

Cincin dua bentuk kata berikat

Maka bertemulah kata

Maka dalam pada itu

Janji dimuliakan

Sampai janji , ditepati

Dalam janji , digaduhi

Sampailah janji pada hari itu

Saya membayar adat pesaka

Anak buah dengan sebanyak.”

Demikianlah perbilangan berkenaan anak-anak yang telah cukup umurnya dan
menerima cincin .

Pertemuan diantara kedua belah pihak antara lelaki dan
perempuan sebelum berkahwin dimulai dengan merisik. Aturan merisik ialah
dimulai dengan risik-risik antara ibu bapa kedua pihak melalui wakil-wakil
tertentu dan persetujuannya diberitahu kepada waris masing-masing. Jika tiada

halangan, maka ditetapkan harinya ( satu hari ) bagi pihak lelaki menghantar



cincin dan pihak perempuan menerima cincin. Persiapannyaialah sebentuk cincin
yang dibubuh dalam puan ( talam ) diisi dengan bunga rampai dan dibungkus
dengan kain ( istimewa untuk tujuan tersebut sahaja ) dan diiringi oleh satu
bujam epok ialah tempat sireh pinang. Kesemua persiapan ini untuk dihantar ke
pada pihak perempuan. Buapak akan memilih dua atau tiga orang semenda yang
dipilih bagi pihak lelaki sebagai utusan dan membawa cincin kerumah pihak ibu
bapa perempuan dan disertai oleh beberapa keluarga terdiri daripada waris pesoko
yang hampir.  Pemilihan orang semenda berdasarkan yang cerdik dan
berkebolehan dalam urusan pinang-meminang. Demikian juga di rumah
perempuan itu sudah siap Buapak, orang semenda, tempat semenda kedin dan
saudara-mara menanti. Utusan yang membawa cincin itu pun mengadap pada
salah seorang orang semenda yang menanti itu dengan menyorongkan bujamnya
sambil berkata seperti di bawah:
“ Kedatangan saya kali yang pertama :
Datang berjalan,
Yang kedua luar biasa,
Maka ditengok pula tempat diri saya,
Turun dari rumah yang berkotak tangga,
Maka saya terlangkahlah tangga yang bongsu,
Malang melambong untuk menimpa,
Sampailah saya ke kampung yang bersudut,
Rumah yang berkotak tangga, disini.
Maka tangga sudah saya jingkat,
Lempar sudah saya langkahkan,
Atap sudah saya serundukkan,
Tikar sudah saya duduki.
Kata orang tua-tua
Bertanya lepas penat
Berunding lepas makan
Sekarang makan pun sudah
Jadi kemanalah saya nak berunding



Mengikut serangkap pantun:

Pokok mengkudu tengah padang,

Urat Tunjang dalam lembah

Mohon saya ke Dato yang Gedang,

Ke mana saya mohon sembah.

Sembah kepada Dato
Salah seorang orang semenda bagi pihak yang menanti menunjukkan kepada
utusan yang datang di mana hendak diserahkan bujam epok tersebut. Orang yang
ditunjukkan oleh orang semenda tersebut ialah Buapak yang menanti.
Pihak utusan yang menghantar cincin meneruskan kata-katanya dengan mengadap
dengan buapak:

“ Sederet bendul ditepi,

Sederet bendul Ditengah,

Serenggan tulang bumbungan,

Kecil tidak tahu namanya,

Gedang tidak tahu gelarnya,

Terbilang tidak beratap,

Tidak saya mengemasi resap,

Sembah saya empunya sembah,

Sembah Dato.”

Asal kata sejak perbilangan ;

“ Tau nang kecik nang gedang,
tau nang gedang kek nang tua,
tatkala buluh bilah ditanam besi berdenting,
puntung berasap segenta hitam gagak putih
nenek gadis datuk bujang,
seazam itulah terbit adat,

senda-menyemenda.



Kemudian daripada
Sehelai akar ditetas,
Akan pengikat sebatang kayu,
Nang ditebang akan pelintang,
Tanahnya datar airnya jernih,
Padi menjadi, negeri sentosa,
Duduk dalam raja, beralam,
Duduk dalam penghulu, berluak,
Duduk dalam bersuku, bertua,
Kemudian daripada itu ;
Negeri dah lebar orang dah ramai,
Adat tertentu bilangan beratur,
Duduk bersuku dua belas,
Kok pandang ke hilir pucuk tak terampai,
Pandang ke hilir batang tak terlintang,
Maka diadakanlah adat semenda menyemenda,
Kemudian risik yang berdesus,
Orang ke orang duai yang merangkak,
Dekat rumah dekat kampung,
Jauh di jemput dekat dikampungkan,
Cincin sebentuk akan penanya emak ayahnya,
Esa sekata kata dibalikkan,
Tak esa sekata benda dikembalikan,
Berjawab tidak kata sudah berjawab,
Ia tanda berupa cincin sebentuk,
Penanya emak ayahnya.
Sembah Dato.”
Buapak tersebut menerima dan setelah dibuka puan ( talam )
Dan diperiksa cincin itu dan ia pun menjawab utusan itu dengan cara senikata
juga iaitu :

"

Hidup beruntung mati kamulah,



hidup dikandung adat,
mati dikandung tanah,
duduk dalam anak buah,

semenda menyemenda,

pertama si lelaki kedua si perempuan,
untung anak perempuan dinanti-nantikan,
risek yang berdesus orang ke orang,
duai nang merangkak bak pikat seekor-ekor,
bak angin sepoi-sepoi,
habis risek habis desus,
bertemu pangkal dengan pangkal,
dek saya peti bernian menerima sahaja,
esa sekat dibalikkan,
tak sekata benda dikembalikan,
undang-undang adat berkata enam,
iaitu orang meminang tanah berani,
berani surut berani lalu,
berani lambat berani cepat,
berani berolek berani tak berolek.”
Kemudian Buapak dan utusan yang datang mengikat janji.
Mereka mengikat janji dalam ertikata,
“ janji dimulaikan,
janji digadohkan,
sampai janji ditepati.”
Perjanjian itu ialah berkenaan bila bulannya dan tahunnya pekerjaan majlis
perkahwinan itu diadakan mengikut perbilangan;
“ orang meminang tanah berani,

berani surut berani lalu,



berani lambat berani cepat,

berani berolek berani tak berolek.”
Cincin itulah tanda pertunangan dan jika helah si lelaki loncor dan jika helah
perempuan ganda. Pengertiannya ialah jika perkahwinan tidak jadi disebabkan
oleh perbuatan pihak lelaki, maka cincin itu loncor atau menjadi hak perempuan
dengan tiada dakwi-dakwi lagi. Jika disebabkan oleh pihak perempuan maka
pihak perempuan mesti pulangkan dua bentuk cincin atau dua kali ganda

harganya pada pihak lelaki.

5.0 MENGEMBANG CINCIN

Anggaran sebulan atau dua bulan lagi hendak sampai janji membuat kerja kahwin
tersebut, maka ibu bapa perempuan yang bertunang itu menjemput Besar, Buapak,
Tempat semenda seadat, orang semenda seresam, waris pesoko dan orang dekat
rumah dekat kampung, berkumpul di rumahnya. Perjumpaan ini dinamakan “
mengembang cincin.” Tujuan perjumpaan ini untuk mengkaji hal bakal menantu
yang akan diterimanya itu seperti agama, bangsa dan keturunannya di samping budi

bahasa, adab terbit, alim lebai, tahu bekerja, kampung halaman dan lain-lain.

Apakala sudah terhimpun semuanya maka salah seorang orang semenda yang tua,
pandai beradat dan mengetahui tentang adat menjadi wakil yang “seresam” lalu
mengambil cincin peminang itu serta mengadap ( duduk berhadapan ) pada buapak
lalu berkata,
¥ maka ditengok serantau saya yang seresam,

berkebulatan pula waris pesoko pada hari ini

yang sehari ini,

berkebulatan pula menjemput yang seadat iaitu Pak Ngah,

Pak Ulung semua,

Kok jauh dah dijemput,

Kok dekat dah dikampung,



Yang jauh pun dah sampai,

Yang dekat dah terkampung.

Perbilangan ada,

Bertanya lepas penat,

Berunding lepas makan,

Sekarang sudahlah makan,

Maka dek saya nak menyampai khabar yang sepatah,
Adalah orang semenda itu,

Peti bernian dinding tasak mata telinga,
Petang menutup pagi melepaskan,

Siang memandang malam mendengarkan,
Maka dalam sehari yang dua ini,

Dapat cincin sebentuk ialah menanya anak buah Dato.”

Kemudian cincin itu diserahkannya kepada Buapak dan Buapak menerimanya lalu

diedarkan untuk diperiksa oleh tiap-tiap yang seadat. Maka masa inilah mereka

mengeluarkan pendapat masing-masing samada bersetuju atau menghalang rundingan itu

“

terutamanya dati

seadat yang kedin” yang menentu dan memutuskan. Seadat yang

kedin ialah abang, bapa saudara, sepupu ( sanak ibu ) dan dua pupu ( sanak datuk ).

Jika tiada yang menghalang maka buapak pun menjawab

persetujuan denagn berkata ;

“

Yang terpelanggong akan jatuh,

liang akan tembok genting akan putus,

yang terbengkalainak disudahkan,

bilakah hari akan dibuat,

dan paras mana olek atau kenduri akan dibuat,

lepan, lereng atau bukit.

Lepan bermakna bawah paku rebong iaitu lauk sayur. Lereng itu parasnya ialah

menyembelih kambing dinamakan “Olek Buapak.” Bukit ialah menyembelih kerbau atau

lembu dinamakan “Olek Lembaga.” Apabila kata itu dijawab paras mana yang



disanggupi maka buapak menentukan pula apa hari akan berkampung ( berkumpul )
membuat palas-palas ( tempat masak-memasak ) persediaan mengadakan olek seperti
kata,

’ air nang disauk ranting akan dipatah,
tungku dicekah, beras dibasuh,
kerbau akan ditumbang,
alamat bedil akan dibunyikan.”
Biasanya hari menentukan olek datangnya dari pihak perempuan dan tiada lagi pula
halangan dari pihak lelaki tetapi sekiranya ada halangan dari pihak lelaki, maka dicari

yang sesuai untuk kedua belah pihak bersetuju.

6.0 BERALAT DENGAN BERADAT ISTIADAT

6.1 Olek Lembaga Di Luak Ulu Muar

Olek ini dibuat secara besar-besaran iaitu 3 hari dan 3 malam.
Mengadakan alatan beradat istiadat dijalankan sepenuhnya iaitu rumah pengantin dihiasi
dengan kelengkapan alat-alat kebesaran Lembaga seperti tiang-tiang rumah dibalut
dengan kain warna-warni, disediakan tempat pedang bercabut, tombak berambu, tunggu
merual, payung bertirai, rumah bedil dan binatang sembelihan iaitu kerbau atau lembu.

Sebelum olek dimulakan, pada sebelah pagi Buapak terlebih dahulu
menjemput Lembaga dengan membawa bujam epok dan memberitahu yang anak
buahnya hendak mengadakan olek lembaga. ( lihat gambar A )

6.1.1 Hari Pertama
Pada  hari pertama olek, Buapak yang mula-mula datang dan

mengarahkan salah seorang orang semenda bakar bedil ( meriam ) satu lotus ( letupan )



Bujam Epok
Pandangan Dalam »

Bujam epok yang telah

diikat sebelum dibalut »

Setelah dibungkus untuk »

Menjemput Lembaga/Buapak




sebagai menandakan permulaan olek. Alat letupan diletak di atas pokok besar dipanggil
“bangunan bedil.” Peralatan ini disediakan pada hari berkampung. Di atas pokok
tersebut dibuat tempat meletakkan meriam, alat tetawak, tambur dan alat penuras ( untuk
letupan ). Bangunan bedil di buat sebelah kanan rumah, di atas pokok yang tinggi seperti
pokok durian atau sebagainya. Kemudian Buapak mengarahkan orang semenda
memasang alat-alat beradat beristiadat. Tiang-tiang rumah dipasang tabir langit-langit.

( lihat Gambar B seperti di bawah. )

( GAMBAR B)

Tabir langit-langit ialah kain direntang di bawah atap rumah. Tabir lingkung turut
direntang di dinding rumah.
( Lihat gambar C)



(GAMBARC)

Kedua-dua alat ini tabir lingkung dan tabir langit-langit adalah symbol kepada
pengorbanan anak saudara perempuan dato Perpatih sewaktu menjadi penggalang kepada
bahtera yang akan belayar pada zaman dahulu. Tabir lingkung dan tabir langit-langit
ialah kain yang digunakan untuk menutupi badan perempuan Dato Perpatih yang bunting
sulung menggalang untuk bahtera belayar. Bahtera tersebut meloncat dan perempuan
tersebut terus bersalinkan ( beranak ) seorang anak lelaki. Anak tersebut dinamakan
“Menggalang.” Perempuan tersebut berkata,
¥ Anakanda sanggup mati asalkan dapat

menebus maruah bapa saudara anakanda

daripada malu.”

Jawab Dato Perpatih ;
- Atas pengorbanannya beri pesaka kepada
orang perempuan.”

Perbilangannya;



Cincang pampas bunuh beri belas,

anak buah sorong balas.”

Kemudian dipasanng tilam pandak 3 tingkat dipanggil bantal
rangka untuk tempatduduk pengantin dan Lembaga. (Sila Rujuk gambar C ). Tilam
pandak adalah salah satu daripada alat kebesaran adat Lembaga. lanya adalah senagai
peringatan tempat duduk Dato Perpatih di dalam bahtera semasa belayar.

Diadakan tempat sireh peminangan disediakan 3 buah iaitu satu
diletakkan ditempat Buapak, ditempat pengantin akad-nikah dan di tempat duduk
Lembaga.

('sila rujuk gambar C dan lihat gambar D )

Disamping itu di pasang sampaian iaitu satu dalam rumah
digantung didinding. Dua buah sampaian lagi digantung didinding serambi iaitu
dipangkal dan dihujung. Sampaian ialah buluh yang dibelah-belah dan buat tiga segi.
Lipatan kain songket digantung.

(lihat gambar E yang dilukiskan ). Maksud dipasang ialah lambing pemeliharaan adat.

(GAMBARD)

Tempat alat peminangan dipangkal
serambi disebelah tempat duduk
buapak




( GAMBAR LUKISAN E )

Dihalaman rumah di tegakkan tunggul merual. ( Sila lihat gambar F )

( GAMBAR LUKISAN F)

Tunggu merual adalah sebagai tanda alat kebesaran mengingati Dato Perpatih belayar
yang bermaksud kepada selamat jalan dan belayar. Kain yang mengelibat menandakan
tanda mengucapkan selamat belayar kepada Dato Perpatih dengan lambaian tangan dari
atas bahtera sebagai selamat tinggal.

Ular-ular juga dipasang iaitu kain digulung seperti tali berwarna
hitam. (sila lihat gambar G yang dilukiskan ). Alat ini sebagai memperingati atas
kehendak Dato Perpatih dan dipasang bersebelahan dengan tunggul merual.



( GAMBAR LUKISAN G)

Selain dari itu patung bertirai dipasang dihujung halaman. Pada
masa dahulu ia adalah satu daripada alat kebesaran Dato Perpatih. Dalam upacara
berolek ia dipasang dua jenis iaitu satu payung kertas dan satu lagi payung kain. Alat ini
juga merupakan alat kebesaran Olek Lembaga kerana Lembaga merupakan raja kepada
suku tersebut.

('sila lihat gambar lukisan H )

( GAMBAR LUKISAN H )



Ada juga dipasang pedang bersilang di kiri-kanan (dua pasang sahaja) hujung halaman.
('sila lihat gambar lukisab I di bawah )

( GAMBAR LUKISAN 1)

Pedang bersilang ini adalah juga sebagai tanda kebesaran Lembaga, raja adat di dalam
sukunya. Pedang dicucuk pada pelepah rembia atau enau.
Perbilangannya ;

" kain bersampai, tiang berpalut,
pasang tunggul merua di halaman,
pedang bercabut, tombak berambu,

payung bertirai du pasang hujung tirai,

Perbilangan ini tidak meliputi segala peralatan yang digunakan semasa olek Lembaga

dijalankan. Ia hanya menunjukkan peralatan dibawah rumah ( halaman ).

Akhir sekali alat kebesaran Lembaga senagai raja ialah dicacak
tombak berambu di hujung halaman. ( Sila lihat gambar lukisan J )



( GAMBAR LUKISAN J)

Upacara di hari pertama olek jenis ini lebih ditumpukan kepada
pemasangan alatan beradat istiadat sahaja. Orang yang berperanan pada hari itu ialah
Buapak. Buapak bertanggungjawab mengarahkan pemasangan alat-alat kebesaran.
Besar pula akan memerhatikan dan memastikan yang dipasang adalah cukup dan
lengkap. Mana-mana yang kurang, Besar akan memberitahu Buapak dan Buapak
mengarahkan anak buahnya memasangnya. Tuan rumah pada hari pertama ini pula

bertanggungjawab mengadakan benda-benda atau bahan keperluan sahaja.

6.1.2 Hari Kedua

Kerbau atau lembu, iaitu untuk menjadi lauk olek akan disembelih
pada sebelah pagi hari kedua. Sebelum disembelih, terlebih dahulu di bakar bedil seletus

( letupan ) sebagai menandakan upacara penyembelihan akan dilaksanakan.

Selepas penyembelihan iaitu di sebelah petang Buapak
memastikan lauk-pauk tersebut dimasak dengan sempurna. Untuk tujuan itu orang-orang
perempuan akan menyediakan segala alat-alat rencah untuk memasak untuk dihidangkan

pada tetamu pada malam berinai nanti.



Di samping itu alat-alat untuk berinai juga disediakan. Buapaklah
yang bertanggungjawab menentukan tempat letaknya alat-alat tersebut dengan
mengarahkan anak buah untuk menyusunnya.

Pada sebelah malam pula diadakan upacara berinai kecil. Alat-
alat yang digunakan ialah inai, alat-alat tepung tawar, air mawar dan yang diinai hanya
pengantin perempuan. Pengantin perempuan seorang sahaja di atas pelamin. Upacara
dimulakan oleh Buapak dan diikuti oleh anak-anak buahnya dan upacara tutup ditutup
oleh Buapak.

6.1.3 Hari Ketiga

Hari ketiga ialah hari langsung. Pada waktu paginya Buapak akan mengarahkan

dua orang semenda menjemput pengantin lelaki di rumahnya. Waktu menjemput

bila dirasakan sesuai dan juga bergantung kepada jauh dekat rumah pengantin

lelaki. Pemilihan orang semenda adalah dibuat berdasarkan kepada kebolehannya

dalam beradat dan pandai berbicara tentang adat.

perbilangannya ;
“ cerdik, teman berunding;

bodoh, disuruh arah;

pekak, pembakar bedil;

buta, penghembus lesung;

alim, hendakkan doanya;

tepok, penunggu jemuran;

tinggi banir tempat berlindung;

rimbun pokok tempat bernaung.”

Yang dijemput oleh orang semenda ialah pesaka, orang serta maskahwinnya (
adatnya ). Yang dikatakan pesaka ialah gelaran yang diberi pada pengantin



mengikut sukunya seperti Mangsa, Kari, Nika, Nara, Melano, Koda dan lain-lain.

inilah yang dikatakan perbilangannya, “ kecil bernama besar.” Orang semenda

yang menjemput membawa bersamanya hujan epok.

Orang semenda yang disuruh menjeput, naik ke rumah pengantin

lelaki dan mengadap Buapak pengantin lelaki lalu menyerahkan bujam epok dan

memulakan kata seperti dibawah,

"

saya ini umur baru belukar muda,

umur belum setahun,

darah belum setampok pinang.

Kalau begitu saya ini ibarat pisang;

Singkap daun ambil buah,

Kopek kulit dapat isi.

Turun istana menjunjung titah,

Turun balai menjunjung sabda.

Kalau begitu saya ini:

Turun dari kampung yang bersudut,

Rumah yang berkotak tangga,

Sawah yang berjenjang,

Diharuskan oleh tempat menda pada petang ini
Menjemput anak buah Dato, adat beserta orang.
Sembah Dato.”

Kemudian dilafazkan kata-katanya lagi;

o

kocik godang, goodang nan tuo,
tahu kocik tompek nan tuo,
tahu godang tompek nan tuo,
duduk suku sepolarasan,

dokek rumah dokek kampung,



hokum tak bertambah, adat tak menggalang,
sentiasa semondo-menyemondo,

seuntung pada saya, tersemondo kepadanya,
tahun tak ditentu, bulan tak dibilangkan,
kok dek baru tu,

ada ipar lamai,

kok dek lama, ada anak pinak,

kocik bosar, bosar dah gadong.

Sembah Dato.”

Kata-kata orang menjemput ini dijawab oleh Buapak pengantin

lelaki sebagai aturan adat dan diterima oleh orang semenda yang menjemput

dengan kata-kata;

“

kalau hidup dikandung adat,

kelaut menuju alor,

kedarat menuju benar.

Benar bersua tidak boleh disiahkan;

Kecik dinyanyi-nyanyikan (denak-denakan ),
Pengku diambil,

Sudah besar: jika perempuan diserahkan :
Belajar mengayam menjabhit,

Menekat mengaji.

Jika lelaki diserahkan mengaji,

Untung anak lelaki, dicari-carikan;
Untung anak perempuan, dinanti-nantikan,
Lopeh tobek dek bungkai,

Lopeh hutang dek bayar.”



Kemudian adat ( maskahwin ) pun diserahkan oleh Buapak
pengantin lelaki kepada orang semenda yang menjemput mengikut adat yang
ditetapkan.

( kadar adat maskahwin di Luak Ulu Muar sila lihat lampiran )

Selepas maskahwin telah diterima oleh orang semenda yang
menjemput, maka dibawalah pengantin lelaki beserta beberapa orang
pengiringnya ke rumah pengantin perempuan. Pada hari langsung ini ( hari akad
nikah ), lembaga akan datang ke majlis perkahwinan tersebut. Pada masa
Lembaga datang, bedil akan di bakar sebanyak 4 lotus (letupan). Waktu Lembaga
balik juga dibakar sebanyak 4 lotus. Sekiranya Lembaga datang awal pagi ia
diiringi oleh Besar dan disambut oleh Buapak, sebelum Buapak menyuruh orang
semenda menjemput pengantin, kebenaran lembaga mestilah diperolehi dahulu.
Tempat duduk Lembaga diatas tilam pandak dan di hadapannya ada tempat sireh
peminangan. Apabila rombongan lelaki tiba, bedil dibakar sebanyak 4 lotus ( ada
setengah pendapat mengatakan 6 lotus kerana tarafnya raja sehari atau penghulu
luak tarafnya ). Setelah sampai, pengantin dan rombongannya dipersilakan duduk
ditengah serambi rumah iaitu dekat tengah tiang ( dipanggil juga tiang menantu ).

Pengantin duduk di atas tilam pandak. ( ada pendapat mengatakan di sebelah
tilam pandak kerana masa akad nikah dijalankan barulah pengantin duduk diatas
tilam pandak ). Dihadapan tempat duduk pengantin juga ada tempat sirch
peminangan. ( sila rujuk gambar D ) tempat duduk Lembaga, Buapak-buapak,
Besar dan orang semenda yang bergelar seperti taraf Lembaga atau Buapak yang
menyemenda ke suku tersebut adalah di pangkal serambi. Tempat duduk
pengantin, saksi, wali dan imam ialah di tengah serambi iaitu pada tiang menantu.
Buapak pengantin permpuan, tempat menyemenda dan orang semenda yang
menjemput ialah di hujung serambi.

Di hujung serambi juga diletakkan alat sireh peminangan.

( kesemua kedudukan lokasi bagi perkara di atas bagi menjelaskan susunan di
dalam rumah pengantin perempuan untuk upacara akad nikah sila lihat
gambarajah K)



000S ho

clit 5
ow Os ho
ol omw

[k . .

C 0.8
O bhpp

CRpNG  Suauine
(SEMENDA)

Buatex  PenamTin

leAEM PN -
O ﬂﬂﬂ ORpelly  Sutuimed

( YENENDA)-
OW wa
o1 -
O 3 e
O E TEnpn Tt LELBK!
ol LEmpaan
O h Bustec
v B

(AT

7 Mr:.”n.: Nﬂ..xz.?v
KEQUDUEANY  ORANG -oRse

KETIKn MadUis  &epp MIMOCI -

(GAMBARAJAH K)



Orang semenda yang menjemput akan menyerahkan adat dan
pesaka kepada Buapak pengantin perempuan di hujung serambi. Sambil
menyerahkan orang semenda itu akan berkata:

“ Maka adalah risek yang berdesus,

duai yang merangkak,

habis risek habis desus,

bertemulah pangkal bersama pangkal,

kemudian dijemputlah Dato dan tempat menda,

minta sah batal perbuatannya,

yang jauh sudah sampai,

yang dekat sudah datang.”

( mengikut kiraan waktu ).”
Dato lembaga menerima adat dari Buapak. Buapak menyembahkan adat dengan
cara berlutut di hadapan Lembaga. Dato Lembaga menerima dan memeriksanya
samada lengkap adat yang diterima. Setelah didapati lengkap, barulah diperlihat
kepada Besar, Buapak-buapak yang hadir kemudian memperlihatkan bergilir-gilir
sehingga ke waris pesoko. Waris pesoko yang memberikan hak untuk pengantin
perempuan untuk diserahkan kepada pengantin perempuan. Bahagian untuk
orang semenda yang menjemput, buapak, dan waris pesoko dibahagi-bahagikan
oleh Buapak. Setelah adat ( maskahwin ) diterima, maka Lembaga mengarahkan
upacara akad nikah dijalankan. Selepas akad nikah dijalankan, pengantin lelaki di
bawa masuk ke ruang dalam rumah untuk upacara membatalakan air sembahyang
dan menyarungkan cincin kejari pengantin perempuan. Pada masa hendak masuk
ke ruang dalam rumah, diadakan upacara “ hambat pintu.” Orang yang menahan
ialah waris daripada pengantin perempuan, diketuai oleh seorang ketua. Ia tidak
membenarkan pengantin masuk ke ruang dalam. Maka wakil daripada pengantin
lelaki meronta-ronta untuk masuk dari halangan dan ia menggengam tangan.
Wakil pihak perempuan memegang tangan dan membuka genggaman tangannya.
Maka diambilnya duit 10 sen dan barulah dibenarkan pengantin lelaki masuk ke
ruang dalam rumah ( bilik ). Masa menyarung cincin, berkatalah pengantin lelaki

atau wakilnya ;



- Adolah adat,

bisik nan berdesus,

buai nan merangkak,

senyum yang beririt,

mako bertando rupa,

0so sekato,

kata dibalikkan,

tak oso sekato, benda dibalikkan,

janji buek dimuliakan,

sampai janji menepatkan.
Sesudah itu diadakan upacara mengenalkan ibu bapa, saudara mara, tempat
semenda kedin dan orang semenda oleh pengantin perempuan kepada suaminya.

Waktu jamuan makan, tempat makan Lembaga ialah di atas

tempat peminangan.
( Sila rujuk gambar L dibawah. )




pinggan diletakkan di atasnya. Dulang lauk dan nasi untuk hidangan ( jambar )
Lembaga bertutup dengan tudung saji yang dilapikkan kain diatasnya. Kainnya
berwarna-warni dan ditekad dengan benang emas di tepinya. ( rupa kain yang

melapik tudung saji untuk Lembaga itu adalah seperti gambar M )

(GAMBAR M )

Dulang hidangan untuk Buapak perempuan juga tertutup, tetapi tempat ia makan
tidak seperti Dato Lembaga di man tempat makanannya di atas alat peminangan.
Tudung makanan bagi buapak itu dilapik dengan kain yang ditekad emas di
tepinya.

Selepas jamuan, Dato Lembaga balik ke rumahnya dan akan
datang semula pada waktu malam untuk adat berinai besar. Pada waktu malam
hari ketiga ( malam hari langsung ) diadakan upacara berinai besar dan tari inai (
tarian lilin di atas piring ). Upacara berinai dimulakan oleh Buapak pengantin
perempuan dan diikuti oleh Besar, tempat semenda kedin, orang semenda dan

kaum keluarga. Upacara penutp berinai dilakukan oleh Dato Lembaga yang mana



ianya menandakan tamatnya upacara Olek Lembaga. Sebelum upacara berinai
besar, pengantin lelaki terpaksa juga manghadapi hambat pelamin. Aktivitinya

sama seperti hambat pintu.

6.2  Olek Buapak Di Luak Ulu Muar

Olek Buapak ini berlangsung tidak melebihi dari 2 hari dan dua
malam. Olek Buapak, Dato Lembaga tidak hadir pada Olek Buapak dan pada olek ini
tidak dipasang alat-alat selengkapnya kebesaran seperti olek Lembaga. Alatan yang
dipasang hanya tabir langit-langit dan tabir lingkung sahaja. Binatang sembelihan ialah
kambing.

Pada hari pertama, Buapak yang mula-mula datang dan
mengarahkan segala kerja-kerja untuk upacara olek.

Hari kedua ialah hari langsung, upacara berinai seperti berinai
kecil dan berinai besar-besaran juga dijalankan. Begitu juga cara menjemput pengantin
sama seperti Olek Lembaga. Pada olek Buapak, hanya pengantin sahaja duduk di atas
tilam pandak waktu memulakan akad nikah. Alat sireh peminangan hanya dua iaitu di
hadapan tempat duduk buapak di pangkal serambi dan di tempat pengantin ( di tiang
menantu ). Upacara berinai besar dimulakan oleh Buapak dan penutup juga dilakukan
oleh Buapak. Jambar untuk Buapak sama dengan seperti Olek Lembaga iaitu bertutup
dan dilapik dengan kain yang bertekad benang emas ditepinya. Buapak balik selepas

upacara berinai besar.

6.3 Olek Lembaga Di Luak Rembau

Olek ini dibuat secara besar-besaran selama 3 hari 3 malam.
[stiadat membesarkan Lembaga dan alat-alat kebesarannya dijalankan sepenuhnya. Alat-
alat kebesaran Lembaga diletakkan pada satu tempat yang berupa pondok atau berupa
sebuah khemah 4 tiang. Segala alatan kebesaran Lembaga seperti sampaian, keris yang
dicacak ke dalam buluh yang disediakan, payung bertirai, tombak berambu, tunggul

merual, ular-ular, tilam pandak,alat peminangan, pembakar bedil dan bedil, gong, dulang



peminangan berkaki diletakkan di dalam khemah ( pondok ) yang di pasang tabir langit-
langit dan tabir lingkung. Tiang khemah tersebut dibalut dengan kain hitam. Selain dari
itu tiang-tiang rumah juga di balut dengan kain hitam. Kain hitam ini adalah tanda
berkonak Lembaga.

6.3.1 Atucara Hari Pertama

Pada hari pertama olek, Buapak datang awal pagi dan
mengumpulkan segala anak buah orang semenda, waris pesoko di serambi rumah.
Kemudian Buapak memberi penerangan tentang kerja-kerja yang hendak dilakukan.
Setelah memberi penerangan dan terus mengarahkan membuat sebuah khemah dihadapan
rumah sebelah kiri. Di bawah atap khemah dipasang tabir langit-langit dan keliling
khemah di pasang tabir lingkung. Besar waris datang waktu pagi dan akan memerhatikan
segala kerja-kerja yang dijalankan dan memastikan setiap peralatan yang dipasang dalam
keadaan yang sempurna. Pada hari pertama ini, hanya kambing dan ayam sahaja yang
disembelih. Jamuan tengah hari hanyalah kepada buapak, anak-anak buah, waris pesoko
( perempuan ) dan orang semenda sahaja iaitu mereka yang membuat persiapan
memasang olek. Istiadat berkonah olek ( merasmikan olek ) di adakan pada sebelah
malam hari pertama ini. Pada malam ini Lembaga akan datang untuk istiadat berkonak
olek. Kedatangan Lembaga disambut oleh Buapak, Besar dan anak-anak buah serta
orang semenda. Kalu Dato Lembaga daripada suku Biduanda waris datang, ia ditemani
oleh Besar Undang. Besar undang itu 3 orang iaitu Dato menteri, dato maharaja dan
Dato Sedia Raja. Lembaga suku Biduanda Waris seperti Dato Purba dan Dato Setia
Maharaja, kedatangannya disambut dengan membakar bedil. Bedil diletakkan di
belakang rumah di tepi pagar dan di bawah pokok kayu. Kalau Dato Lembaga bukan
suku Biduanda Waris, tidak boleh dibakar bedil bila menyambut kedatangannya. Alat-
alat bedil ini diambil dari Balai Undang Luak Rembau.

Setelah Dato Lembaga sampai maka ia masuk ke dalam khemah
dan duduk di atas kerusi yang disediakan. Kemudian buapak akan memukul gong
sebanyak satu kali menandakan bermulanya berkonah olek dan selesai istiadat

membesarkan Lembaga, kemudian lembaga naik ke atas rumah diikuti oleh Buapak,



Besar Waris, Buapak-buapak perut lain dan anak buah serta orang semenda. Alat-alat
kebesaran Lembaga juga dibawa naik ke rumah seperti tilam pandak, alat-alat
peminangan, dulang peminangan berkaki, sampaian dan keperluan lain. alat-alat seperti
tombak, keris, payung bertirai ditinggalkan di tempat asalnya. Hidangan jamuan ringan
diedarkan iaitu air dan kuih-muih. Dulang untuk Lembaga mestilah bertutup dengan
tudung saji yang dilapik dengan kain yang ditekad dengan benang emas.

Setelah jamuan selesai maka Buapak meminta izin daripada
Lembaga untuk mengarahkan orang semenda menjemput pengantin lelaki, pesaka dan
maskahwin. Alatan yang di bawa pergi menjemput ialah tepak sireh. Orang semenda
untuk pergi menjemput pengantin adalah dua orang. Jualah dua orang ini sempena
sejarah dua orang yang pergi menjemput Raja di pagar Ruyong, Sumatera.
Pemilihan orang semenda untuk menjemput pengantin, pesaka dan maskahwin adalah
seperti berikut ;
1. pilihan orang menjemput ( semenda ) mengikut giliran dalam
perut suku tersebut dan orang yang dipilih ialah yang tahu
mengenai adat dan pandai dalam perbilangan adat seperti yang
diterangkan dalam Olek Buapak Di Ulu Muar.
2. kalau menjemput orang yang bergelar ( pesaka ) seperti anak
Dato Lembaga, Buapak ( yang berkahwin ) anak Dato Undang
maka orang semenda yang dipilih juga mestilah seorang darinya
bergelar iaitu Buapak suku lain yang menyemenda di suku
tersebut.
Upah menjemput adat sebelum tahun 1941 ialah $ 2.00
Seorang. Aturcara dalam menjemput dan mengadap Buapak pengantin lelaki dalah sama
seperti yang di terangkan dalam olek Lembaga di Luak Ulu Muar. Begitu juga setelah

pengantin lelaki dan rombongannya datang, upacara menjalankan mengisi adat dan juga



akad nikah sama seperti yang diterangkan dalam Olek Lembaga di Luak Ulu Muar.
Yang berbeza di antar Luak Ulu Muar dan Luak Rembau dalam istiadat akad nikah ialah

nilai adatnya ( maskahwin ). ( nilai dan kadar maskahwin Luak Rembau sebelum Tahun
1901 sila lihat lampiran 2 ).

Di Luak Rembau pasangan pengantin diiringi bersama pasangan
pengantin kecil ( penerangan lanjut lihat bahagin 6.0 ). Sebelum akad nikah lagi,
pengantin kecil lelaki akan datang ke rumah pengantin lelaki dan duduk disebelah
pengantin lelaki yang sebenar. Pada masa akad ia juga duduk di dalam bilik bersama
pengantin perempuan di atas kerusi pengantin. Dalam masa berlangsung upacara ini,
semua anak dara yang hadir duduk di atas peran di dalam rumah. Ini bertujuan supaya
anak dara dapat memerhati orang-orang yang datang dan dapat dan dapat berkenalan
melalui pandangan mata kepada orang lelaki yang ada di serambi atau di luar rumah. Ini
disebabkan kedudukan peran terletak di bahagian atas dalam rumah dan di bawah
bumbung. ( sila lihat gambar lukisan N pada muka surat 52 )

¢

¢ SCIO—

Sebuah rumah tradisional Minangkabau : Peran di bahagian atas rumah tersebut
berperanan untuk anak dara duduk ketika majlis berolek berlansung.
( GAMBAR LUKISAN H)



Di luak Ulu Muar pula anak dara berkumpul di dalam bilik
pengantin. Semasa upacara akad nikah ini, ibu kepada pengantin perempuan duduk di

tengah rumah dan berhampiran dengan tiang tengah.

Di Luak Rembau ini setelah selesai upacara akadnikah, pengantin
lelaki ditemani oleh pengantin kecil dan waris-waris yang hampir dari kedua-dua belah
pihak, masuk ke dalam bilik pengantin perempuan untuk upacara pembatalan air
sembahyang. Setelah selesai upacara itu, maka kedua pasangan pengantin kecil.
Kemudian Buapak memohon keizinan Dato Lembaga supaya jamuan makan malam
dijalankan. Hidangan dato Lembaga mestilah dengan tudung saji dan dilapik dengan
kain benang emas. Tempat makan Dato Lembaga ialah pinggannya diletak di atas dulang
peminangan yang berkaki. Dato lembaga semasa makan ditemani olehBuapak-buapak
perut laindan besar waris dalam satu jambar yang sama. Jambar Buapak juga bertutup

seperti Dato Lembaga tetapi tidak di atas dulangpeminangan berkaki.

Pasangan pengantin makan di tengah rumah di temani oleh

pengantin kecil dan waris terdekat kedua belah pihak.

Selepas jamuan makan, selesailah upacara pada hari yang
pertama. Dato Lembaga dan Buapak balik ke rumah masing-masing. Pengantin lelaki,
pengantin kecil dan wakil dua orang perempuan waris terdekat pengantin lelaki tidak
balik tetapi tidur bilik pengantin.

Pengantin perempuan dan pasangannya pengantin kecil tidur
dibilik lain atau di bahagian dapur jika tidak ada bilik lain. Tugas dua orang wakil
perempuan iaitu untuk menjaga keperluan pengantin lelaki jika ia berkehendakkansesuatu

seperti air minuman dan sebagainya.



Di samping itu tugasnya mengejutkan pengantin lelaki agar

bangun lebih awal pagi daripada orang-orang lain di rumabh itu.

Tugas pengantin kecil lelaki ialah menemani pengantin lelaki
pergi membuang air, menemani tidur di atas katil pengantin. Dua orang perempuan

pengiring, tidur di atas lantai.
6.3.2 Aturcara Hari Kedua

Pada hari kedua, selepas pengantin lelaki mandi, sembahyang subuh dan bersarapan pagi
mereka akan balik ke rumahnya.

Buapak datang awal pagi dan mengarahkan anak buah
menyembelih lembu atau kerbau untuk dijadikan lauk bagi jkamuan selanjutnya. Setelah
disembelih, daging di potong-potong hingga kecil untuk dibuat lauk. Waktu lepas masak
sebelum pengantin datang semua anak buah, orang semenda dan mereka yang terlibat
dalam membuat masakan dikehendaki makan terlebih dahulu. Keadaan ini dipanggil
makan pangkar.

Kira-kira waktu zohor, pengantin lelaki datang ke rumah pengatin
perempuan beserta rombongan dan pengantin kecil. Bila sampai di pintu' pagar, dikir
rebana dimainkan untuk menyambut kedatangan mereka. Dikir rebana pada masa
itudikenali dikir Maulob. Pengantin perempuan akan menyonsong pengantin lelaki di

pintu pagar bersama pengantin kecilnya dan pengapit-pengapit yang lain.

Kemudian bermulalah upacara berarak hingga ketempat
bersanding di halaman rumah. Semasa bersanding diadakan pertunjukkan pencak silat
pulut dan tarian terinai di hadapan pengantin. Tarian terinai adalah satu tarian dua bentuk

cincin dijari diketuk-ketuk pada piring di tapak tangan. Satu bentuk dijari kiri dan satu



bentuk dijari kanan. Tarian ini diiringi oleh bunyi-bunyian dari dikir rebana.

Pertunjukkan silat dan tarian ini dimainkan dihadapan pengantin.

Selepas upacara ini Buapak akan mengarahkan agar jamuan
makan dimulakan. Pada hari kedua ini lazimnya, Dato Lembaga tidak hadir. Buapak
makan di pangkal serambi rumah dan jambar Buapak bertutup dengan tudung saji,

berlapik dan bertekad benanga emas.

Pengantin lelaki makan bersama pengantin kecilnya dan
pengantin perempuan bersama pengantin perempuannya serta turut pengapit dari kedua
belah pihak. Mereka makan di hujung serambi.

Selepas jamuan makan, pengantin lelaki berehat di sebelah atau
berdekatan dengan rumah pengantin perempuan, biasanya di rumah saudara pengantin

perempuan.

Selepas waktu maghrib, maka pengantin lelaki akan datang
kembali ke rumah pengantin perempuan dengan tidak payah dijemput lagi.

Maka diadakan lagi upacara berarak hingga naik ke atas rumah.
Kedua pasangan pengantin iaitu pengantin kecil dan pengantin sebenar bersanding di
serambi rumah, di bahagian hujung. Pengantin sebenar diapit oleh pengantin kecil yang
juga duduk di atas kerusi di atas pelamin. Pelamin ini dibuat sebelum hari berkonah iaitu

selepas hari berkampung.

Kemudian dimulakan upacara berinai kecil. Upacara inai kecil
dimulakan oleh Buapak, diikuti oleh Besar Waris, tempat menda kedin dan sanak saudara
kedua belah pihak hadir.

Selepas jamuan, berakhirlah upacara olek hari kedua. Pengantin

lelaki, pengantin kecil lelaki, dua orang perempuan waris yang hampir pengantin lelaki



tidur dalam bilik pengantin. Penantin perempuan dan pengantin kecilperempuan tidur di

bilik lain atau di dapur.

6.3.3 Aturcara Hari Ketiga.

Seperti hari kedua, pagi-pagi lagi pengantin lelakiakan balik ke
rumahnya. Buapak pula akan datang di awal pagi dan mengarahkan lembu atau kerbau
disembelih. Disamping itu segala peralatan dan bahan memasak disediakan untuk tujuan

membuat lauk.

Pada hari ketiga Dato Lembaga datang lebih awal dan duduk
dipangkal serambi bersama-sama Besar Waris, Buapak-buapak perut lain dan jemputan

yang bergelar serta jemputan lain di serambi.

Seperti biasa pada waktu zuhur, pengantin kecil dan
rombongannya sampai ke rumah pengantin perempuan. Upacara berarak dijalankan
seperti hari kedua kemudian terus ke atas rumah. Di atas rumah dijalankan upacara
menyembah pasangan pengantin temasuk pengantin kecil. ~Mula-mula pengantin
perempuan membawa pengantin lelaki menyembah Dato Lembaga, Buapak, Besar waris,
bapa dan ibu, tempat menda kedin dan seterusnya saudara mara yang berada di rumah

tersebut.

Selepas selesai, Buapak meminta izin Dato Lembaga untuk
jamuan dimulakan. Dato Lembaga makan di atas dulang peminangan berkaki dan
jambarnya bertutup dengan tudung saji dan berlapik kain bertekad benanga emas.

Selepas makan Dato Lembaga dan para jemputan pulang ke
rumah masing-masing. Pengantin lelaki, pengantin kecilnya dan rombongan seperti hari

kedua beranggoh untuk berehat sehingga waktu maghrib.



Selepas waktu maghrib, Dato Lembaga datang lebih awal untuk
upacara berinai besar dan penutup olek. Apabila pengantin lelaki dan pengantin kecilnya
serta rombongan tiba di rumah pengantin perempuan mereka berarak dan tyerus naik ke
atas rumah. Kemudian upacara bersanding di hujung serambi. Istiadat berinai besar
dijalankan dan dimulakan ( dirasmikan ) oleh Dato Lembaga. Kemudian diikuti oleh
Buapak, Besar Waris, Bapa dan Ibu, bapa tempat menda kedin dan seterusnya sanak
saudara daro kedua belah pihak. Selesai upacara itu diedarkan kuih dan air minuman

sebagai jamuan ringan.

Sesudah itu, bererti tamatlah upacara Olek Lembaga yang
dijalnkan selama 3 hari dan 3 malam. Pengantin lelaki dan pengantin perempuan,

pasangan kecil, dan pengapit mereka tidur di bilik pengantin.

6.3.4 Upacara Mandi Dan Menyalang

Pada hari keempat diadakan upacara mandi kepada kedua
mempelaiiaitu pasangan pengantin sebenar dan pengantin kecil. Upacara ini dijalankan
di tengah padanag di hadapan rumah. Tempat mandi, dicacak empat tiang berbentuk
empat segi dan dipasang tabit lingkungan yang biasanya berwarna hitam. Dipasang juga
tabir langit-langit di bahagian atas. Upacara mandi dijalankan oleh orang semenda yang
hampir seperti suami emak saudara penganti perempuan. Alat meyiram air dipanggil

gebuk” ( sila rujuk gambar lukisan O ).

( GAMBAR LUKISAN 0)



Orang semenda tersebut menjirus air sebanyak tiga kali ke atas kedua pasangan tadi.
Kemudian dijalankan upacara tepung tawar oleh Buapak. Selepas selesai upacara tepung
tawar, Buapak melambungkan dua ekor ayam, seekor jantan dan seekor betina ke atas.
Ayam-ayam tersebut disediakan oleh ppihak pengantin lelaki. Para jemputan yang
datang berebut-rebut menangkap ayam tersebut dan siapa yang menangkapnya akan

menjadi haknya. Selepas upacara mandi, maka tamatlah peranan pengatin kecil.

Pengantin sebenar balik kerumah isterinyadan bersiap-siap pergi
menyalang ( menyembah ) kerumah ibu bapa pula. Pasangan ini akan diiringi oleh dua
orang yang membawa keris panjang. Ini bertujuan untuk menjaga keselamatan pengantin

dalam perjalanan tersebut.

Bila rombongan sampai, pihak yang menunggu membakar bedil
menandakan selamat datang dan memberitahu orang ramai pengantin telah sampai. Dua
bilah keris yang dibawa tadi dicucuk kedalam bekas daripada buluh yang telah disediakan
di hadapan halaman rumah pengantin lelaki. Dalam upacara pengistirahan harta, di Luak
Rembau sama seperti yang diterangkan dalam bahagian 7.2 di Luak Ulu Muar.

6.4 Olek Buapak Di Luak Rembau

Olek Buapak dijalankan selama 2 hari 2 malam. Aturcara olek
sama seperti olek sama seperti Olek Lembaga hanya tidak dipasang alat-alat kebesaran
dan membesarkan Lembaga. Dalam olek ini hanya dipasang tabir langit-langit, tabir

lingkungdan disediakan tilam pandak serta alat peminangan.

Upacara berinai hanya dijalankan sekali sahaja iaitu pada malam
kedua. Pada hari kedua disembelih lembu untuk jamuan makan. Jambar untuk Buapak

tetap bertutup dengan tudung saji dan dilapik dengan kain bertekad benang emas.



7.0 ISTIADAT MENYALANG ATAU MENYEMBAH DAN MENYERAH HARTA

7.1 Istiadat di Luak Rembau dan Luak Ulu Muar

Istiadat menyalang dilakukan di Rembau dan istiadat menyalang di Luak Ulu
Muar dikatakan isiadat menyembah. Istiadat ini dilakukan sehari selepas
hari langsung perkahwinan. Satu rombongan yang terdiri daripada Buapak ,
anak daro tuo,anak saudara lelaki dan perempuan mengiringi pengantin
suami isteri dari rumah pengantin perempuan kerumah ibu bapa suamiyang
telah sedia menanti dengan kaum keluarganya. Alat-alat yang dibawa ialah

beberapa buah bungkusan wajik, peganan yang dinamakan boko.

Turut juga di bawa tepak sireh atau bujam epok kalau di Luak Ulu
Muar dan nasi pancor. Nasi pancor mengandungi seekor ayam panggang,

pulut kuning dan bunga telur. ( Lihat gambar P )

v A
£y

‘é
.|
.
-3
*
N
«
N
-
-
>
a
.4
)
%4
-
.
b

(GAMBAR P)



Nasi pancor tidak ada dibawa semasa datang brkahwin. lanya dibawa

semasa pergi menyalang / menyembah.

Persembahan kepada ibu bapa suami dinamakan “ kepala boko”.
Kepala boko mengandungi dua buah bungkusan ( buah ) penganan, dua buah
bungkus wajik, sepinggan kuih cucur dan sebuah pancor berisi pulut kuning
bunga telur dan seekor ayam panggang ( nasi pancor ). Keluarga-keluarga

lain menerima sebungkus wajik dan sebungkus penganan.

Sebagai membalas persembahan itu, ibu bapa suami memberi
hadiah sebanyak $ 40.00 dan keluarga lain $ 5.00.

Dalam istiadat menyembah anak daro tuo akan memulakan
persembahan. Anak daro tuo dipilih daripada perempuan yang sama suku
atau boleh dipinjam dari suku lain jika tidak tidak pandai bercakap daripada
suku pengantin perempuan. Anak daro tuo itu selepas menyembah ibu bapa
pengantin akan menyembah bapa saudara, emak saudara dan semua keluarga
pengantin lelaki. Kemudian diikuti oleh pengatin lelaki dan pengantin

perempuan.

Tiga kali menyembah dan tiga kali berensot untuk datang
menyembah. Ini bermaksud tiga kali berensot ialah ia melakukan sembah
kemudian berensot sedikit kedepan, sembah kedua berensot ke depan dan
menyembah ketiga berensot ke depan sehingga betul-betul duduk berdepan
dengan ibu bapa pengantin perempuan. Kemudian baru bersalam. Begitu
juga selepas mengakhiri upacara menyembah. Tiga kali berensot ke

belakang dan tiga kali menyembah sebelum pergi.



Cara istiadat menyembah ditunjukkan dalam siri gambar di bawah :

Istiadat permulaan menyembah samada pengantin lelaki / perempuan kepada

Buapak pengantin lelaki.

Istiadat menyembah pengantin lelaki kepada Buapaknya.



Istiadat akhir menyembah pengantin perempuan kepada Buapak pengantin
lelaki.



Selepas upacara menyembah, jamuan makan diedarkan. Sesudah
itu semua rombongan termasuk kedua pengantin balik kerumah pengantin
perempuan. Adat perpatih amaln di Luak Ulu Muar tidak membenarkan
kedua pengantin tinggal di rumah ibu bapa pengantin lelaki selepas
menyembah. Mereka mesti pulang dahulu ke rumah selepas upacara
menyembah. Kemudian barulah boleh pergi semula kerumah ibu bapa

pengantin lelaki :

1. Buapak sebelah ibu.

2. Bapa saudara sebelah ibu.
3. Emak saudara sebelah ibu.
4. Bapa saudara sebelah ayah
3 emak saudara sebelah ayah

6.  Dato Lembaga sebelah ibu ( sebagai penutup )

7.2 Pengistiharan Harta

Upacara ini dilakukan pada hari kedua selepas upacara
menyembah. Setelah berkumpul semua Buapak, tempat semenda kedin, waris pesoko
dan orang semenda yang hampir hubungan keluarga, maka Buapak pengantin perempuan

"

pun bercakap sepatah dua yang dinamakan “ unjuk beri” kepada pengantin lelaki.
Sekiranya menteri, melano,koda dan sebagainya oleh Buapak. Jika orang semenda baru

sudah bergelar, maka tidak payah diberi gelar lagi.

Kemudian Buapak pun memulakan upacara menyerahkan harta
pesaka dengan kata-kata seperti di bawah ;

" sekarang diberilah akan ...... ( gelarnya ) memerintah

bendul yang empat, maka “ menteri” (gelarnya seperti “ menteri”

) belalah sawah,lading, kampung halaman. Mana yang ada bela



pelihara, tak ada “ menteri” carikan atau belikan, sudah ada
menteri” tambahkan.”
Kemudian Buapak berkata lagi,
] jadi unjuk berilah pada “menteri”,
bela peliharalah, kedua kampung yang sesudut,
sawah yang selopak bela pelihara.”

Kemudian ia berkata lagi,

« berpecah kutu belah ( cerai )
yang dapatan tinggal,
bawaan kembali,
carian bahagi.”
Kemudian diminta pihak lelaki ( orang semenda baru ) memberitahu apa-apa barang
kepunyaannya untuk di isytiharkan. Dengan ini berakhirlah upacara semenda-

menyemenda dalam amalan adat perpatih.

8.0 PENGANTIN KECIL

Upacara ini hanya terdapat di Luak Rembau. Budak-budak yang
dipilih lelaki dan perempuan yang berumur dalam lingkungan 8 hingga 10 tahun.
Perempuan 8 tahun dan lelaki 10 tahun. Dipilih dari ahli perut-perut yang hendak
berkahwin. Budak lelaki yang dipilih ialah yang cerdik dan faham tentang perjalanan ke
rumah pengantin dan keadaan dalam rumah pengantin perempuan tersebut. Pengantin

kecil ini akan dimuliakan dan diraikan sama seperti pengantin sebenar.

Semasa akad nikah pengantin kecil lelaki duduk di atas tilam

pandak juga sama seperti pengantin sebenar, begitu juga pengantin kecil perempuan



duduk di dalam bilik pengantin di atas kerusi untuk persandingan. Pakaian pengantin

kecil juga lengkap sebagaimana pengantin sebenar lelaki dan perempuan.

Masa bersanding, kedua-dua pengantin kecil turut disandingkan di
atas kerusi khas pengantin di atas pelamin. Pengantin kecil perempuan di sebelah

pengantin sebenar perempuan.
Mengikut kata Encik Abu bin Haji Salleh ;

Tujuan asal diadakan pengantin kecil ialah berdasarkan verita
Todak menyerang singapura. Oleh kerana kebijaksanaan seorang budak yang belum
dewasa maka terselamatlah rakyat Singapura daripada serangan Todak. Pepatahnya
digunakan; kecil jangan disangka anak, besar jangan disangka bapa. Oleh kebijaksanaan
nya dapat berbakti pada negara maka “ budak” diberi symbol mengenang jasa “ budak”

demi menyelamatkan rakyat.

9.0 KESIMPULAN

olek Lembaga dalam perkahwinan adat sekarang tidak lagi
diamalkan samada di Luak Rembau atau di Luak Ulu Muar. Masa dahulu, dalam
melaksanakan sesuatu olek samada olek Lembaga atau Olek Buapak segala anak buah
berkumpul bersama-sama merangka olek tersebut. Kalau ada yang tertinggal, diarahkan
oleh Buapak kepada tuan rumah untuk menjemput dan kalau ada yang berkelahi,
bergaduh atau sebagainya, Buapak akan memastikan segala yang kusut ditenteramkan.

Setelah semuanya kembali tenang dan baik maka barulah
diadakan olek tersebut. Tetapi keadaan sekarang ini apa yang berlaku adalah sebaliknya.
Kalau hendak mengadakan sesuatu majlis perkahwinan perkara yang mengumpulkan

segala anak buah tidak lagi diambil berat oleh Buapak serta tuan rumah. Kalau ada yang



tertinggal tidak lagi diberi perhatian penting begitu juga kalau ada perselisihan, tiada

usaha yang bersungguh-sungguh untuk mendamaikan sebelum olek diadakan.

Dalam majlis perkahwinan hari ini Buapak tidak berfungsi lagi
kerana majlis diadakan di rumah yang terletak di kawaasa perumahan. Satu lagi keadaan
yang bertentangan dengan adat perpatih dahulu ialah mengenai hantaran. Mengikut
amalan adat perpatih tidak ada wang dan barang hantaran. Tetapi hari ini, hantaran telah
menjadi amalan di negeri sembilanbaik di Luak Rembau atau di Luak Ulu Muar.
Sekarang pula menjadi yang mesti. Malahan ,dapat dikatakan tiada lagi perbezaan adat

perkahwinan di Negeri Sembilan dengan negeri-negeri lain di Malaysia.

LAMPIRAN 1

Adat ( maskahwin ) di Luak Ulu Muar.

Sebelum 1904 -anak dara $ 7.00, janda $ 4.00
1904 — 1951  -anak dara $ 20.00, janda $ 10.00
selepas 1951  -anak dara $ 28.00, janda $ 14.00
mulai 1985 maskahwin adalah seperti berikut :-

maskahwin - $ 48.00 ( anak dara ) ,$ 20.00 ( janda )

wali / upah nikah - $15.00
saksi - $20.00
pengiring adat - $44.00
masuk kariah - $10.00

register -$5.00



