- Q\

' DALAM SISTEM ADAT PER]

SEMINAR TERTUTUP

PEMANTAPAN NILAI ISLAM
A TTH

KERTAS KERJA 1

FLEKSIBILITI ADAT PERPATIH
DALAM PROSES ISLAMISASI

Oleh
Profesor Sidiq Fadbil

Jabatan Persuratan Melayu
Universiti Kebangsaan Malaysia

Pada
24hb. - 25hb. November 1997

Anjuran

JABATAN MUFTI KERAJAAN NEGERI
dengan kerjasama
MAJLIS AGAMA ISLAM NEGERI SEMBILAN

:ﬁ\




ISLAMISASI BUDAYA PRIBUMI : MENINJAU PENGALAMAN MINANGKABAU

Oleh : Siddiq Fadzil

Pendahuluan

Islam di Alam Melayu mempunyai sejarah dan wajah yang unik dan menarik. Ia hadir di
rantau ini dalam situasi persaingan antara agama, pertandingan antara tamadun, lalu muncul sebagai
pemenangnya. Dalam perkembangan pesatnya di sepanjang abad-abad 13-16M ia hampir menyapu
bersih seluruh daerah Melayu, daratan dan kepulauannya. Agama Islam dan kebudayaannya
menyerap dan menyatu dengan Melayu sehingga menjadi ciri penentu definisi bangsa ini. Dalam
sejarah perjuangan menentang kolonialisme Barat di dunia Islam, rantau Melayu (Melaka) merupakan
daerah Islam pertama (1511M) melancarkan perang bersenjata. Seterusnya umat Melayu jugalah
(bangsa Moro di Filipina Selatan) pemegang rekod sejarah perang anti penjajahan yang terpanjang.
Di waktu yang sama, apabila daerah ini dibanjiri kaum imigran dari pelbagai agama dan budaya, 1a
menyerlah pula sebagai daerah Islam yang mempunyal semangat toleranst (antara agama) yang

paling tinggt.

Kejayaan Islam seperti yang dicatatkan di atas, jelas amat terkait dengan kebijaksanaan
strategi pendakwahan di Alam Melayu. Perkembangan Islam di daerah ini bermula agak lewat
(abad 13M). Ketika itu sudah wujud budaya dan tamadun peribumi yang mengakar kuat dalam
kehidupan rakyat. Namun proses Islamisasi tetap berlaku secara halus (subtle) dan beransur-ansur
(gradual). Dengan demikian rakyat pribumi menerima Islam dengan rela, tanpa merasa dipaksa

meninggalkan budaya warisan mereka, tanpa merasa didera agar berubah serta-merta.

Menerusi pendekatan tersebut orang Jawa tidak merasa dipaksa membuang tamadun warisan
Hindu-Buddha-Kejawen yang sangat mereka banggakan itu. Demikian pula orang Minangkabau
tidak merasa dipaksa meninggalkan budaya adat Perpatih mereka. Apa yang berlaku dalam proses
pendakwahan bukanlah pembentrasan yang drastik dan radikal, tetapi penerapan worldview, prinsip,
nilai dan nafas keislaman ke dalam budaya peribumi Melayu. Proses ini memang memakan masa,
tetapi hasilnya cukup mendalam dan merata sehingga akhirnya terlaksana transformasi budaya
yang sempurna. Hari ini kebudayaan Melayu sudah menjad: kebudayaan Islam. dan rantau Melayu

pula merupakan salah satu zon kebudayaan Islam.

Memang Islam tidak bermaksud menghapuskan segala yang bersifat kebudayaan peribumi.
Tidak semua unsur budaya peribumi itu negatif, malah sebaliknya banyak yang positif. Dalam hal-
hal keduniaan Islam mengamalkan prinsip yang tersebut al-bara’at al-asliyyah atau al-ibahat al-

asliyyah yang membawa maksud bahawa semuanya dibolehkan, kecuali yang dilarang.



kepada kaedah usul, al-adah muhakkamah, wa al-urf qadhin - adat diperkukuh, tradisi berlaku.
(Mochtar Naim, 33).

Syeikh Ahmad Khatib tidak membezakan diantara Harato Pencaharian dengan Harato
Pusako. Baginya kedua-duanya harus ditundukkan kepada hukum fara’idh. Tetapt murid-murid
beliau menyedari perbezaannya. Kerana itu mereka akur dengan ketetapan bahawa Harato
Pencaharian harus diperturunkan mengikut hukum fara'idh apabila pemiliknya meninggal dunia.
Tetap: Harato Pusako sebagai harta milik suku tidak boleh difara’idhkan apabila berlaku kematian,
kerana yang mati adalah individu yang bukan pemiliknya. Suku yang menjadi pemulik harta itu
masih tetap hidup. Dengan demikian sebagaimana yang dicatat oleh Deliar Noer, Harato Pusako

seharusnya dianggap sebagai wakaf suku. Untuk jenis wakaf sepertt 1itu mereka cipta istilah baru
Harato Musabalah (Deliar Noer, 218-219).

Mengaplikasikan sistem fara’idh ke atas harta Pusaka Tinggi ternyata tidak mudah. Harta
yang telah dipusakai turun-temurun itu sudah tidak dapat dikesan asal-usul pemilik sebenarnya.
Menyedari kekusutan punca pusaka sekemikian itu, Prof. Dr. Hazairin S.H.,, seorang ahli bidang
hukum Islam yang terkenal itu menyimpulkan bahawa ia tidak dapat diurus dengan hukum Islam
lagi. Dengan demikian beliau menyarankan, “Biarlah tetap dikungkung oleh adat. Pakailah secara
sistem Minangkabau. Jalankanlah!”. (Mochrar Naim 1968, 195). Beliau akur dengan ketetapan
Kongres Bukittinggi 1952 bahawa Harato Pencaharian diwariskan mengikut hukum fara’idh,

manakala Harato Pusako kekal dipusdkai secara adat.

Cara pembahagian Pusaka Tinggi dalam sistem adat itu memang ada kejanggalannya. Tetapi
menundukkannya kepada sistem fara’idh tidak pula menjadikannya Islamik, malah mungkin lebih
tdak Islamik. Memfara’idhkan harta yang bukan milik mutlak si mati adalah bertentangan dengan
syara’. Kerana itu pendirian para ulama yang bersetuju mengekalkan sisitem adat tersebut memang
dapat difahami. Namun mereka tetap merasa dituntut memberikan justifikasi syara’nya. Mungkin
dalam rangka inilah ada di kalangan mereka yang bersandar kepada prinsip ‘uruf sebagai sumber
hukum. Yang dimaksudkan dengan uruf seperti yang diungkapkan oleh Hasbi Asy Shiddieqy ialah
adat kebiasaan yang dipandang baik oleh akal dan diterima oleh tabiat manusia yang waras,
Menurutnya syari’at Islam mengakui "uruf sebagai sumber hukum kerana menyedari kenyaraan
bahawa adat kebiasaan telah memainkan peranan penting dalam mengarur lalulintas hubungan dan
tertib sosial di kalangan anggota masyarakat. Adat kebiasaan telah berkedudukan pula sebagat hukum
yang tidak tertulis dan dipatuhi kerana dirasakan sesuai dengan rasa kesadarn hukum mereka. Adat
kebiasaan yang telah menjadi tradisi yang menyatu dengan denyut kehidupan masyarakat memang
sukar dirubah. Kerana itu hal-hal yang tidak bertentangan dengan prinsip akidah dan tidak pula
bertentangan dengan rasa keadilan dan perikemanusiaan, syari’at Islam bukan sahaja membiarkan
hukum adat berlangsung terus, malah menempatkannya dalam kerangka hukum Islam itu sendiri.
(Nourouzaman Shiddiqi 1997, 122-123).

Memasukkan Pusaka Tinggi ke dalam kategori wakaf merupakan cara penyelesaian yang
mendapat dukungan agak meluas di kalangan ulama Minang. Namun dalam kaitan ini mereka juga
amat menyedari masalah-masalahnya; terutama dari segi memenuhi persyaratan wakaf - pewakafnya,

barang yang diwakafkan dan pihak yang menerima wakaf. Dua syarat yang terkemudian itu mungkin

-4 .



memudah memenuhinya. Barang yang diwakafkan jelas (misalnya tanah), yang menerima wakaf
juga jelas (kerabat suku), tetapi siapa pula yang mewakatkannya? Yang ada hanya penjaga atau
pengurusnya dan bukan pemiliknya. Bagaimanapun ada yang telah cuba memecahkan kebunruan
tersebut, sepertt Yahya S.H., seorang ahli hukum yang berpendapat, “Harta pusaka tinggi juga
dapat diwakafkan atau dihibahkan asal seluruh ahli waris dan ekor waris menyetujuinya.” (Mochrar
Naim, 87). Andainya formula tersebut dapat diterima pada dasarnya, namun pada tahap

pelaksanaannya mungkin masth ada kesulitannya.

' Mungkin kerana menyedari masalah-masalah seperti itu, di samping mengakui uniknya
uruf sistem adat tersebut, maka mereka ciptakan istilah baru Harato Musabalah, suatu variasi
wakaf tersendiri, sejenis wakaf suku. Bagaimanapun apabila Harato Musabalah ini digiyaskan dengan
tanah "Umar di Khaybar, uumbul pula masalah ketepatan perbandingan tersebut. Tanah yang
dimaksudkan 1tu jelas pemiliknya, 1aitu "Umar sendiri. Dengan demikian ia memang berhak secara
syara’ mewakaftkannya. Sebaliknya dalam konteks Harato Musabalah soal pemilik sebenar itulah

yang tidak jelas.

D1 sepanjang sejarah perkembangan dialog syara’ dan adat di Minangkabau memang terdapat
babak-babak regang dan emosional. Namun pada umumnya semangat lapang dada dan kesalingan
di antara kedua pihak jelas lebih kuat. Sementara di pihak pemilihara adat ada kesediaan untuk
memenuhi prinsip syara’ mangato, adat mamakai, di pihak agamawan pula ada kesediaan untuk
turut memelihara adat. Sikap para agamawan bukan memusuhi adat, tetapi mengislamkannya dan
seterusnya melestarikannya. Semangat sedemikian itulah yang tampak pada tokok-tokoh seperti
Natsir dan Hamka. Dalam makalah berjudul, “Percaturan adat dan agama” yang ditulisnya pada
tahun 1939, M. Natsir menyokong pendirian Persatuan Tarbiah Islamiah yang hanya meminta
supaya Harato Pencaharian sahaja diwariskan mengikut undang-undang fara’idh, sedang harta pusaka

yang bukan Harato Pencaharian “udak dijadikan urusan”.

Mengenai Harato Pusako, M. Natsir memberikan formula pengislamannya melalui dua
cara. Pertama, dengan wasiat sebagaimana yang diperuntukkan oleh syara’ bahawa setiap orang
Islam boleh mewasiatkan tidak lebih sepertiga daripada hartanya kepada sesiapa yang
dikehendakinya. Kedua, dengan memberikan habuan sekadarnya kepada kerabat yang hadir sewaktu
pembahagian harta pusaka sebagaimana yang disarankan dalam Al-Qur’an (al-Nisa’:8). Jalan keluar
yang disarankan oleh M. Narsir 1tu bukan sahaja menjadikan Harato Pusako 1tu Islamik, malah

memungkinkannya terus berkembang. Katanya,

jikalau hendak memperbesarkan harta “pusaka yang kawi” - yang
memang buat orang Minangkabau besar juga manfaatnya sebagai
ondersteuningsfonds bagi pamili, bila dapat diatur dengan baik dan
adil - ada cukup terbuka jalan dengan jalan wasiat. Dengan i1 waris
dapat dijawat, pusaka dapat ditolong. Dengan cara yang baik
sepanjang adat, halal pula sepanjang syara’. Dan udak pula
menganiaya anak yaum yang kematian bapa......!

(M.Natsir, 1973, 169-183)



the specifics of Islamic inheritance laws, males during the course of
the past half century have received land which they would have

been barred from inheriting under more traditional circumstances.

.........

Moreover, due to shifts in the categorization and registration of
property only 24.7% of all Malay-held land in Rembau and a mere
11.2% of the most valuable acreage - rubber holdings - are desig-
nated as tanah pesaka. Stated briefly, only a fraction of villagers’
most productive land is vested in the clan and held as a funcuion of
corporate kin group membership per se and the adat system has
lost much of its former role in matters of ownership, inheritance,

and other modes of property transfer. (Peletz, M.G., 1981, 36-37).

Demikian kehendak resam alam, sekali aia gadang, sakali tapian beranjak. Jika warga adat
sendiri yang mahukan perubahan kerana memang ada justifikasi yang sah untuk berubah, maka
tidak siapapun yang dapat menghalanginya. Kedudukan tanah pesaka seterusnya akan ditentukan
dalam sejarah. Yang menjadi persoalan sekarang ini 1alah bagaimana memaksimumkan pemanfaatan
tanah pesaka yang masih ada, sesuai dengan kehendak syara’, undang-undang negara dan peluang-

peluang baru yang ditawarkan oleh pelbagai agenst.

Dalam rangka tersebut, harus dipastikan bahawa tidak ada tanah pesaka yang terbiar. Agama
tidak hanya datang dengan hukum fara’idh. Tetapi 1a juga membawa perintah mengusahakan tanah.
Kerana itu "Umar ibn al-Khattab r.a. selaku pemerintah (Amir al-Mu’minin) pernah bertundak
mengambil balik tanah yang gagal diusahakan oleh pemiliknya, Bilat ibn al-Harith al-Muzaniy
(meskipun tanpa kerelaan Bilal kerana ia adalah pemberian daripada Rasulullah s.a.w.). Menurut
pertimbangan *Umar r.a. pemberian yang dilakukan oleh Rasulullah s.a.w. itu adalah dengan maksud
untuk diusahakan. Kerana itu seseorang itu hanya berhak memuliki sekadar yang mampu diusahakan,
manakala selebihnya harus dibahagikan kepada orang lain. Dengan bersandarkan kepada sebuah
hadith Rasulullah s.a.w. tentang hak pemilikan yang terkait dengan pengusahaan, 'Umar membuat
ketetapan, “Sesiapa yang membiarkan tanah (tanpa diusahakan) selama tiga tahun, lalu diusahakan
oleh orang lain maka 1a menjadi milik pengusaha itu:. (Al-Madanry, 1990, 174-176). Tanah dalam
konteks ini mungkin tidak sepenuhnya menyamai sifat dan ciri tanah adar. Bagaimanapun yang

perlu direnung adalah dari segi semangatnya, 1aitu pandangan berat agama terhadap tanah terbiar.

Pemugaran tanah pesaka bukan cuma dengan menambah keluasanya, yang ternyata kian
sukar. Yang lebih penting adalah peningkatan produktivitinya dengan cara-cara yang sesuai dengan
perkembangan bidang perekonomian masa kini. Dalam kaitan milah perlunya penyediaan pro-
gram pembangunan dan pengembangan tanah pesaka, baik oleh pihak pemerintah atau agensi-
agenst lainnya sperti Bayt al-mal, Yayasan Pembangunan Ekonomi Islam Malaysia (YAPEIM) dan
sebagainya. Dengan demikian Harato Pusako dapat mengembangkan fungsi tradisionalnya secara
lebih berkesan sebagai sejenis “wakaf suku” dan dana kebajikan kerabat untuk tujuan-tujuan seperu

pembiayaan pendidikan, perubatan, kecemasan dan sebagainya.



Penutup

Daya tahan sesuatu adat budaya sehingga tak lakang dek paneh, tak lapuak divjan tergantung pada
kesanggupannya menyesuaikan diri dengan perubahan. Bagaimanapun perubahan tidak pula sampai

terlepas dar1 kawalan. Mungkin inilah semangat yang tersirat di sebalik perbilangan adat:

Sakali aia gadang
sakall tapian baranjak,
walaupun baranjak

dilapiak sa’alai juo.

Usang-usang dipabaharus,
lapuak-lapuak dikajangi,
nan elok dipakai,

nan buruak dibuang,

kok singkek mintak diuleh,
panjang muntak dikarek,

nan umpang mintak disisit.



Bibliografi

Abu Zahrah, al-Imam Muhammad 1972. Muhadarat fi al-Wagf.
Kaherah: Dar al-Fikr al-Arabiy.

Al-Madaniy, Muhammad Muhammad 1990. Nazarat Fi Ijtthadat al-Faruq "Umar ibn al-Khattab.
Beirut: Dar al-Nafa’is - Dar al-Fath.

Akhria Nazwar 1983. Syekh Ahmad Khatib.
Jakarta: Pustaka Panjimas.

Dada Meuraxa 1974. Sejarah Kebudayaan Sumatera.
Medan: Penerbit Firma Hasmar.

Deliar Noer 1973. The Modernist Muslim Movement in Indonesia 1900-1942.
Kuala Lumpur: Oxford University Press.

Mochtar Naim ed. 1968. Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris Minangkabau.
Padang: Center for Minangkabau Studies Press.

M. Natsir 1973. Capita Selecta. Jakarta: Bulan Bintang.

Peletz, Michael G. 1981. Social History and Evolution in the Interrelationship of
Adat and Islam in Rembau, Negeri Sembilan.
Singapore: Iseas.

Shiddiqi, Nourouzzaman 1997. Figh Indonesia - Penggagas dan Gagasannya.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Schrieke, B.J.O. 1973. Pergolakan Agama di Sumatra Barat: Sebuah Sumbangan Bibliografi.
Jakarta: Bhratara.



Ladang nan babinralak,

sawah nan bapamarang.

Pusaka Tinggi yang didapat dengan tembilang bes: (Pusaka Rendah didapat dengan tembilang
emas) ini tidak boleh dijualbeli atau digadaikan sebagaimana yang ditetapkan oleh adat sebagai
harta yang dijual tidak dimakan beli, digadai tidak dimakan sando. Bagaimanapun ada empat keadaan

yang membolehkan ketetapan tersebut dilonggarkan:

Mayat tabujue ditangah rumah,
gadih gadang tak balaki,
rumah gadang kaurisan,

mambangkik batang taradam.

Pusaka jenis inilah yang sering dipermasalahkan kerana memang selamanya ia tidak
diwariskan mengikut hukum fara’idh. Ulama yang berpendirian keras menganggapnya sebagai
harta shubhah yang perlu dihindari. Kerana tidak senang dengan sistem adat sperti itulah sebilangan
ulama anak Minang lebih suka menetap diluar dan udak mahu pulang ke negeri tumpah darah
mereka, Demikianlah sikap yang diperlihatkan oleh Syeikh Ahmad Khatib yang menetap di Makkah,
Haj Agus Salim yang lebih banyak berada diluar Miangkabau dan Syeikh Tahir Jalaluddin yang

memilih Tanah Melayu sebagai pusat gerakannya. (Deliar Noer, 1973, 19).

Bagaimanapun isu Pusaka Tinggi im1 udak boleh disimpulkan secara simplistik sebagai
pertentangan adat dengan syara’. Kerana itu para ulama Minang sendiri tidak sekata. Dalam kairan
in1 Hamka mencatatkan bahawa ulama-ulama yang menjadi tokoh penting Perang Padri (perang
membanteras saki-baki adat Jahiliah di Minangkabau) seperti Haji Miskin, atau Haji Abdul Rahman
Piobang, atau Tuanku Lintau udak menjadikan Pusaka Tinggl sebagai sasaran. Demikian juga

halnya dengan Tuanku Nan Renceh, tokoh Padri yang terkenal radikal itu.

Seterusnya Hamka menyebut pula tentang pendirian ayahnya (Haji Abdul Karim Amrullah)
yang juga terkenal dengan kepeloporannya dalam gerakan menentang unsur-unsur adat yang
bertentangan dengan Islam. Bagaimanpun yang beliau tentang adalah “dongeng-dongeng khayal
yang tidak ilmiah” yang banyak terkandung dalam Tambo-Tambo Minangkabau. Juga amalan
mewariskan Harta Pencaharian kepada kemenakan. Tetapi sistem penurunan harta Pusaka Tinggi

udak disinggungnya. (Mochtar Naim, 1968, 33).

Ternyata dalam 1su ini beliau udak sependapat dengan gurunya, Syeikh Ahmad Khaub
yang mensifatkan harta yang diperoleh menerusi sistem pewarisan secara adat itu sebagai harta
shubahat, malah sebagai hasil perampasan, pencabulan hak anak yaum dengan segala implikasinya.
Pelakunya dianggap fasiq, tidak boleh menjad: saksi nikah, oleh itu nikah yang disakstkan tidak
sah dan perlu diulangt. Ia harus bertaubat. Jika udak, akan menjadi murtad, terkeluar dari umat
dan tidak berhak dimakamkan secara Islam. (Shrieke, B.J.O., 1973, 36). Sebaliknya Haji Abdul
Karim Amrulllah menfatwakan bahawa harta pusaka Tinggi adalah “sebagai wakaf juga atau sebagai
harta musabalah yang pernah dilakukan Umar bin Khattab pada hartanya sendiri di Khaybar, yang

boleh diambil isinya tetapi tidak boleh ditasarrufkan tanahnya”. Fatwa tersebut didasarkannya

-3 -



