41762

SENINER INTERNESIONRL KEBUDKYMN

.POTEMSi KEBUDRYMN BALL:

STRATEGI PENCEMBANGAN DAN PEMBERDEYARN DRLAM KoNTEES OTONOMI
Drenan pAN KemipupaN MoDERN YANG NMULTIRULTURAL

| Wayan Ardike
® & &

SEMI-QUE V BRSNT PENDA SUNBAR UNEND

PROGRAM STUDI BAHASA, SASTRA DAN BUDAYA MINANGEKABAU
JURUSAN SASTRA DAERAH FAKULTAS SASTRA UNIVERSITAS ANDALAS
23-24 AGUSTUS 2004



Potensi Isebudayaan Bali: Strategi Pengembangan dan Pemberdayaan dalam
KKonteks Otonomi Daerah dan Kehidupan Modern yang Multikultural *

Oleh
1 Wayan Ardika
Fakultas Sastra
Universitas Udayana

Pendahuluan

Era Globalisasi yang dicirikan oleh perpindahan orang (ethnoscape), pengaruh
teknologi (technoscape), pengaruh media informasi (mediascapey, aliran uang dari negara
kaya ke negara miskin (financescape), dan pengaruh ideology seperti HAM dan
demokrasi (ideoscape) (Appadurai 1993:296) tidak dapat dihindari terhadap kebudayaan
Bali. Sentuhan budaya global ini menyebabkan terjadinya ketidakscimbangan atau
kehilangan orientasi (disorientasi) dan dislokasi hampir pada setiap aspek kehidupan
masyarakal. Konflik muncul dimana-mana, kepatuhan hukum semakin menurun,
kesantunan sosial mulai diabaikan. Masyarakat cenderung bersifat sekuler dan komersial,
serta uang dijadikan sebagai tolok ukur dalam kehidupan.

Globalisasi telah menimbulkan pergulatan antara nilai-nilai budaya lokal dan
global menjadi semakin tinggi intensitasnya. Sistem nilai budaya lokal yang selama ini
digunakan scbagai acuan oleh masyarakat tidak jarang mengalami perubahan karena
pengaruh vilai-nilai budaya global, terwtama dengan adanya kemajuan  teknologi
informasi yang semakin mempercepat proses perubahan tersebut. Proses globalisasi juga
telah merambah wilayah kehidupan agama yang serba sakral menjadi sekuler, yang dapat
menimbutkan ketegangan bagi umat beragama. Nilai-nilai yang mapan selama ini telah
mengalami perubaban yang pada gilirannya menimbulkan keresahan psikologis dan krisis
identitas di banyak kalangan masyarakat. Namun di sisi lain terjadi paradoks bahwa
ckspansi budaya global justru menyebabkan meningkatnya kesadaran terhadap budaya
lokal dan regional (Nashir 1999: 176; Azra 2002: 15). Lebih lanjut, Imawan (2004:6)
mengatakan bahwa globalisasi telah membawa dua arus yang saling bertentangan ke

dalam struktur sosial di Indonesia. Satu arus menarik bangsa Indonesia ke “norma dunia”,



sementara arus yang lain justeru melahirkan penguatan kelompok ethnis, bahkan
melakukan nasionalisme ethnis..

Intensitas pengaruh budaya global kini telah merasuk ke kamar-kamar tidur.
Generasi muda kita kini tengah dilanda oleh budaya “MTV™. Pertanyaan yang segera
muncul adalah mampukah kebudayaan lokal (Bali) akan tetap cksis di tengah gempuran
budaya global sekarang ini? Makalah ini akan mengedepankan Potensi Kebudayaan Bali,
Strategi Pengembangan dan Pemberdayaannya dalam konteks Otonomi Daerah dan

Kchidupan Modern yang Multikultural.

Kebudayaan Bali

Kebudayaan Bali pada hakikatnya dilandasi oleh nilai-nilai yang bersumber pada
ajaran agama Hindu. Masyarakat Bali mengakui adanya keragaman dalam kesatuan (rwa
hhineda) yang ditentukan oleh faktor ruang (desa), waktu (kala) dan kondisi riil di
lapangan (patra). Konsep desa, kala, dan patra menyebabkan kebudayaan Bali bersifat
ficksibel dan selektif dalam menerima dan mengadopsi pengaruh kebudayaan luar.
Pengalaman sejarah menun_ivukkan bahwa.komunikasi dan interaksi antara kebudayaan
Bali dan budaya Barat khususnya di bidang kesenian pada awal abad XX telah
menimbulkan  kreatifitas baru baik di bidang seni rupa maupun seni pertunjukkan.
Proses akulturasi tersebut menunjukkan bahwa kebudayaan Bali khususnya kesenian
tetap mampu bertahan dan tidak kehilangan jati diri (Mantra 1996).

Kebudayaan Bali sesungguhnya menjunjung tinggi nilai-nilai keseimbangan dan
harmonisasi mengenai hubungan manusia dengan Tuhan (parfiyangan), hubungan antara
sesama manusia (pawongan), dan hubungan manusia dengan lingkungan (palemahan),
yang tercermin dalam ajaran 7ri Hita Karana (tiga penyebab kescjahteraan). Apabila
manusia mampu menjaga hubungan yang seimbang dan harmonis dengan ketiga aspek
tersebut maka kesejahteraan akan terwujud. ‘

Selain nilai-nilai keseimbangan dan harmonis, dalam kebudayaan Bali juga
dikenal adanya konsep Ir'i-"xemaya yakni persepsi orang Bali terhadap waktu. Menurut
orang Bali masa lalu (athita), masa kini (anaghata) dan masa yang akan datang
(warthamana) merupakan suatu rangkaian waktu yang tidak dapat dipisahkan satu

dengan lainnya. Kehidupan manusia pada saat ini ditentukan oleh hasil perbuatan di

[0S



masa lalu, dan perbuatan saat ini juga menentukan kehidupan di masa yang akan datang.
Dalam ajaran Aukum karma phala disebutkan tentang sebab-akibat dari suatu perbuatan,
bahwa perbuatan yang baik akan mendapatkan hasil yang baik, Demikian pula
scbaliknya, perbuatan yang buruk hasilnya juga buruk atau tidak baik bagi yang
bersangkutan.

Kebudayaan Bali juga memiliki identitas yang jelas yaitu budaya ekspresif yang
(ermanilestasi sceara konfiguratif yang mencakup nilai-nilai dasar yany dominan seperti:
nilai religius, nilai cstetika, nilai solideritas, nilai harmoni, dan nilai kescimbangan
(Geriya 2000: 129). Kelima nilai dasar tersebut ditengarai mampu bertahan dan berlanjut
menghadapi berbagai tantangan.

Ketahanan budaya Bali juga ditentukan oleh system sosial yang terwujud dalam
berbagai bentuk lembaga  tradisional seperti banjar, desa adat, subak (organisasi
pengairan), xukau'.(perkumpulan), dan dadia (klen). Keterikatan orang Bali terhadap
lembaga-lembaga tradisional tersebut baik secara sukarela maupun wajib, telah mampu
berfungsi secara struktural bagi ketahanan budaya Bali. Menurut Geertz (1959) orang
Bali sangat terikat oleh beberapa lembaga sosial seperti tersebut di atas. Lembaga
tradisional seperti desa adat dianggap benteng terakhir dari kebertahanan budaya Bali.

Namun demikian, perlu kiranya dipahami bahwa ketahanan kebudayaan Bali
mempunyai kelemahan dari tiga aspek pokok yaitu ketahanan struktural, fungsional dan
prosesual (Geriya 2000:183). Ketahanan struktural secara fisik terkait dengan penguasaan
tanah sebagai penyangga budaya, yang bukan saja berubah fungsi tetapi juga berubah
penggunaannya. Kelemahan fungsional terkait dengan melemahnya fungsi bahasa, aksara
dan sastra Bali sebagai unsur dan media kebudayaan. Kelemahan prosesual terkait
dengan realitas kontlik yang berkembang dengan fenomena transformasi dengan

ikatannya berupa fragmentasi dan disintcgrasi.

Perubahan Kebudayaan dan Karakter Orang Bali

Masyarakat dan kebudayaan Bali tidak luput dari perubahan di era global ini.
Adrian Vickers (2002) mengatakan bahwa orang Bali kini tengah mengalami suatu
paradok yakni cenderung mengadopsi kebudayaan modern yang mendunia

(kosmopolitan), namun di sisi lain juga sedang mengalami proses parokialisme atau



kepicikan yang timbul karena focus beralih pada lokalitas, khususnya kepada desa adat.
Dengan kata lain bahwa orang Bali dalam mengadopsi budaya modem tampaknya masih
tetap berpegang kepada ikatan-ikatan tradisi dan system nilai yang dimilikinya.
Fenomena paradok ini juga dikemukakan oleh Naisbitt dan Aburdene (1990:107) yang
discbutnya sebagai sikap penolakan (counter trend) terhadap pengaruh kebudayaan global
(budaya asing) sehingga timbul hasrat untuk menegaskan keunikan kultur dan bahasa
sendiri. ’

Watak orang Bali telah berubah secara signifikan dalam dekade terakhir ini.
Orang Bali tidak lagi diidentifikasi sebagai orang yang lugu, sabar, ramah, dan jujur
sebagaimana pernah digambarkan oleh penulis asing. Demikian pula orang Bali tidak
dapat lagi dikategorikan sebagai komunitas yang inklusif, melainkan orang Bali telah
dipersepsikan oleh outsider scbagai orang yang temperamental, egoistik, sensitif, dan
cenderung menjadi human ekonomikus. Perubahan karakter orang Bali tersebut
disebabkan olch beberapa faktor antara lain: (a) Orang Bali tidak siap dan tidak mampu
bersaing dengan pendatang (new comers), (b) Orang Bali cenderung curiga terl;adap
pendatang sehingga membdatnya menjadi ekslusif, (c) Karakter orang Bali dipengaruhi
oleh proses monetarisasi, (d) Banyak institusi sosial dan kultural yang tidak mampu
melakukan adaptive upgrading atau adaptive modification untuk memelihara
kesinambungan kebudayaan sebagai pembentuk karakter orang Bali, dan (e) Kebijakan
dan sikap pemerintah dalam mengalokasikan pendanaan untuk kepentingan kebudayaan
belum sesuai déngan wacana dan harapan, meskipun kebudayaan dikatakan sebagai

panglima dalam pembangunan daerah Bali (Triguna 2004: 1-4).

Struiegi Mempertahankan Budaya dan Kearifan Lokal

Perubahan kebudayaan merupakan suatu fenomena yang normal dan wajar.
Perjalanan sejarah menunjukkan bahwa suatu kebudayaan telah mampu mengadopsi dan
mengadaptasi kebudayaan asing/luar menjadi bagiannya tanpa kehilangan jati diri. Dalam
interaksi tersebut kebudayaan etnik mengalami proses perubahan dan keberlanjutan
(change and continuity). Unsur-unsur kebudayaan yang dianggap tidak sesuai dengan
kebutuhan zaman tampaknya ditinggalkan, dan digantikan dengan unsur-unsur yang

baru.



Nilai-nilai spritualitas sering merupakan jati diri yang otentik dan bukan jati diri
artifisial yang berasal dari kebudayaan luar/global. Jati diri otentik adalah bersifat
spiritual dan murni, sedangkan jati diri artifisial saat i::i adalah materialisme akibat dari
pengaruh budaya global dan hedonisme (Agustian 2004:2). Keyakinan akan adanya
cksistensi Tuhan Yang Maha Esa akan memperkuat jati diri dan kepercayaan diri
(Agustian 2004: 3). Dalam dunia modern, menurut Peter L. Berger (Nashir 1999:41)
agama adalah canopy suci untuk menghadapi kekacauan (the sacred canopy of chaos).
Agama ibarat langit suci yang teduh dan melindungi kehidupan. Masyarakat harus
kembali kepada basic value atau basic principle yang merupakan nilai-nilai dasar dalam
kehidupan. Nilai-nilai dasar itu bersumber pada agama dan falsafah negara kxta yakni
Pancasila. Kearifan lokal yang terkait dengan nilai-nilai ketuhanan dalam masyarakat
perlu k!ranya direvitalisasi untuk membentengi diri dari pengaruh budaya global yang
cenderung bersifat matenhahstls Konsep tri hita karana dalam kebudayaan Bali yang
mengedepankan hubungan yang harmonis dan seimbang antara manusia dengan Tuhan,
sesama manusia dan lingkungan alam perlu disosialisasikan dan diejawantahkan dalam
kehidupan riil '

Di masyarakat kita kini muncul berbagai penyakit keterasingan (alienasi) antara 4
lain. Alienasi ekologis, manusia secara mudah merusak alam dan kekayaan yang
terkandung di dalamnya dengan penuh kerakusan dan tanpa menghiraukan kelangsungan

- hidup di masa depan bagi semua orang. Muncul pula alienasi elologis, bahwa manusia
kini mengingkari hakikat dirinya, hanya karena memperebutkan materi dan mobilitas
kehidupan. Alienasi masy&mkat, menunjukkan keretakan dan kerusakan dalam hubungan
antarmanusia dan antarkelompok, sehingga lahir disintegrasi sosial. Selain itu, muncul
pula alienasi kesadaran, yang ditandai oleh hilangnya keseimbangan kemanusiaan karena
meletakkan rasio atau akal pikiran sebagai satu-satunya penentu kehidupan, yang
menapikan rasa dan akal budi(Nashir 1999:6).

Berbagai keterasingan tersebut di atas sesungguhnya bertentangan dengan ajaran-
ajaran lubur atau kearifan lokal yang kita kenal selama ini baik di tingkat nasional
maupun lokal. Di tingkat nasional kita mengenal istilah gotong royong, tenggang rasa
(iepa salira), dan musyawarah mufakat. Pada tataran lokal kita mengenal bermacam-

macam konsep yang maknanya sama. Noronga ' uchu gawoni, noro’ uchu geo, alisi tafa



Nias. Segilik seguluk selunglung sebayantaka (susah alaupun senang kita harus sama-
sama) kata orang Bali (Imawan 2004: 1).

Secara sadar dan terencana perlu kiranya dikembangkan konsep sadar budaya,
termasuk revitalisasi kearifan lokal tersebut. Selain itu, penggalian atau penemuan
kembali kearifan-kearifan lokal di berbagai etnik perfu terus dilakukan dalam
membentengi diri menghadapi gelombang pengaruh budaya global. Upaya merevitalisasi
kearifan lokal tampaknya tidak mudah dilakukan tanpa adanya kemauan politik (good
will)} dari pemerintaly (Astra 2004: 13). Pesta Kesenian Bali (PKB) yang telah dimulai
sejak 1978 merupakan salah satu sarana penggalian, pengkajian, pengembangan dan
revitalisasi kebudayaan, khususnya kesenian Bali (Mantra 1996).

Pemberdayaan lembaga pendidikan, dan pendidikan formal maupun non formal
perlu lebih ditinékatkan untuk menggali dan mengembangkan potensi dan nilai-nilai
kearifan local dalam kebudayaan. Melalui pendidikan diharapkan pemahaman generasi
muda dan masyarakat secara keseluruhan terhadap kearifan budaya lokal akan semakin
meningkat yang pada gilirannya menimbulkan pemahaman terhadap jati diri. Penerapan
kurikulum muatan fokal kiranya dapat memberikan peluang untuk menjadikan kearifan
lokal sebagai mata ajar, Dengan upaya ini diyakini kearifan lokal akan mampu bertahan
dan berkembang sesuai dengan tuntutan zaman.

Pemberdayaan lembaga tradisional seperti Desa Adat (Desa Pekraman) dengan
peraturan daerahnya (Perda) perlu lebih ditingkatkan sebagai benteng pertahanan
kebudayaan Bali. Pemerintah Daerah Provinsi Bali sejak tahun 2000 telah membentuk
Lembaga  Pelestarian  Budaya  Bali (Bali Heritage  Trust)  untuk
mengkonservsi/melestarikan warisan budaya Bali baik yang tangible, intangible maupun
abstrak.

Selain itu, penguatan aspek legalitas berupa peraturan-peraturan (Perda) yang
telah ditetapkan oleh pemerintah daerah terkait dengan bildaya Bali dan kearifan lokal
agar diimplementasikan secara konsisten. Penetapan sangsi dan pemberian penghargaan
kepada mereka yang melanggar dan/atau yang berjasa dalam mengembangkan
kebudayaan Bali agar sccara berkesinambungan diupayakan oleh pemerintah daerah
Bali.



Penutup

Dalam upaya mengadopsi dan mengadaptasi pengarult kebudayaan luar di era
global ini perlu kiranya dikembalikan kepada nilai-nilai dasar atau pokok (basic/principle
value) yang berberbasis pada nilai moral dan spiritualitas. Nilai-nilai dasar yang
bersumber kepada agama serta kearifan lokal merupakan benteng untuk memperkuat jati
diri dalam menghadapi arus budaya global yang cendeung bersifat sekuler dan
materialistis.

Dukungan politik dan kemauan pemerintah sangat diperlukan dalam upaya
menggali, menemukan kembali, dan revitalisasi budaya daerah dan kearifan lokal di Era
Global. Perlu disadari bahwa revitalisasi kearifan lokal dalam budaya etnik agar selaras

dengan pembangunan jati diri bangsa.

Daftar Pustaka

Agustian, Ary Ginanjar. 2004, Spiritual Engineering. Makalah. Dipresentasikan pada
Loka Karya Masalah Kebangsaan dengan tema: Menyelesaikan Krisis
Kebangsaan Guna Menyongsong Kehidupan Berbangsa dan Bernegara Yang

febih Baik. Bandung. 12-13 Mei 2004,

Appadurai, A. 1993, Disjuncture and Difference in the Global Cultural Economy. Dalam
Featherstone, M. (ed). 1993. Global Culture, Nationalism, Globalization and
Modernity. Pp: 295-310. London: SAGE Publicatien.

Ardika, I Wayan. 2004 Pariwisata Bali:Membangun Pariwisata-Budaya dan
Mengendalikan Budaya Pariwisata. Dalam Darma Putra, [ Nyoman (ed). 2004,
Bali Menuju Jagaditha: -Aneka Perspektif, Pp:20-34. Denpasar:Pustaka Bali Post.

Ardika, I Wayan. 2004. Filosofis Seni dan Kedamaian Berbasis Moral dan Spritualitas.
Makalah. Disampaikan pada Saraschan Pesta Kesenian Bali XXVI. Denpasar.

Senin 12 Juli 2004.

Astra, | Gde Semadi. 2004, Revitalisasi Kearitan Lokal datam Upaya Memperkokoh Jati
Diri Bangsa, Makalah. Seminar Internasional. Seri Sastra, Sosial dan Budaya.
Denpasar. 19 Juli 2004.

Azra, Azyamardi. 2004. Multikulturalisme; Strategi Budaya Menuju Indonesia yang
lebih Bermartabat. Makalah disampaikan pada Konvensi Kampus Untuk Masa
Depan Indonesia. Yogyakarta: Universitas Gajahmada. 20-22 Mei 2004,

Azra, Azyumardi. 2002. Konflik Baru antar Peradaban. Globalisasi, Radikalisasi &
luralitas. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada.

Bagus, | Gusti Ngurah. 1999. Mengkondisikan tampilnya pemikir pembangunan dalam
Era Globalisasi di Bali. Dalam Supartha Wayan (ed). 1999. Bali dan Masa
Depannya. Pp: 17-25. Denpasar:Bali Post.

Geriya, | Wayan. 2000. Transformasi Kebudayaan Bali Memasuki Abad XXI. Denpasar:



Dinas Kebudayaan Propinsi Bali.

Guerrier, Yvonne, 1994. Bali. Dalam Baum, Tom (ed). 1994. Human Resources Issues
in lternasional Tourism, Pp: 108-115. Oxford: Butterworth-Heinemann, Ltd.

Imawan, Riswandha.2004. Stop Menyumpah, Mari Bersumpah. Makalah disampaikan
padg loka Karya Masalah Kebangsaan. Disclenggarakan Oleh Institut Teknologi
Bandung (ITB) bekerjasama dengan Sekolah Staf Komando Angkatan Darat
(SESKOAD), tanggal 12-13 Mei 2004 di Bandung.

Mautra, 1.B. 1996. Landasan Kebudayaan Bali. Denpasar: Yayasan Dharma Sastra.

Naisbitt, I, and P. Aburdene. 1990, Megatrends 2000. Sepuluh Arah untuk Tahun
1990un. Jakarta;Binarupa Aksara.

Nashir, Facdar. 1999. Agama & Krisis Kemanusiaan Modern. Y ogyakarta:Pustaka
Pelajar.

‘Triguna, Yudha, Ida Bagus. Gde. 2004. Kecenderungan Perubahan Karakter Orang Bali.
Makalah. Seminar Seri Sastra, Sosial dan Budaya. Denpasar: Fakultas Sastra,
Universitas Udayana

Vickers, A. 2002. Kosmopolitanisme dan Kontradiksi Orang Bali. Kompas 19 Agustus
2002.



