.
-

e




ADAT DAN KEBUDAYAAN MINANGKABAU



e

§ %
Foama¥

grafitipers



ALAM TERKEMBANG JADIGURU
Adat dan Kebudayaan Minangkabau
© A.A.Navis

No. 16/84

Pengantar: Dr. Taufik Abdullah

Pendesain Grafis & Kulit Muka: T. Ramadhan Bougie

Penerbit PT Pustaka Grafitipers

Pusat Perdagangan Senen Blok I, Lantai lll
Jakarta 10410

Anggota IKAPI

Cetakan Pertama 1984
Cetakan Kedua 1986

Percetakan PT Temprint, Jakarta




dat Minang merupakan salah satu adat yang unik di Indonesia,
antara lain karena sifat matrilineal yang ada pada masyarakat itu.
Beberapa buku dan telaah tentang adat Minang telah diterbit-
\ kan, namun rasanya masih ada saja yang “tertinggal” tidak
‘ £ tersampaikan atau tercatat. Dan tidak jarang yang "tertinggal”
itu ternyata penting, atau setidaknya menarik, untuk diketahui.

Dalam buku yang disusun A.A. Navis ini, hal-hal yang penting dan menarik
tentang adat Minang itu banyak ditemukan. Di samping sebagai budayawan,
Navis adalah seorang sastrawan; dan buku ini pun ditulis dengan gaya yang
lancar dan berkadar informasi tinggi. Kami yakin, buku ini akan bisa menam-
bah pengetahuan kita tentang adat Minang pada khususnya, dan kebudayaan
Indonesia pada umumnya. Dan karangan Navis ini mungkin malah bisa
menjadi salah satu buku baku tentang adat dan kebudayaan Minang.

Jakarta, Juli 1984



r Isi

Pengantar Penerbit
"Studi Adat sebagai Pantulan Perubahan Sosial di Minangkabau”
oleh Taufik Abdullah

Pengantar Penulis

Sejarah
Tambo

Undang-undangdan Hukum .........oooooooiii
Penghulu ..o,
HartadanPusaka .......cccooooiiiiiieeeeeeeeee e,
Rumah Gadang ...l e
Perkawinan ..o,
KeSUSASEIAAN ....ooiviviieceeee oo
Permainan Rakyat ......ccoooiiooieieeeeeeeeeeeee e,
Daftar Bacaan.........coooiuoiiieecoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e,

Indeks

ViI

45

59

85
119
149
171
193
229
263
285
291

viI



¥ katan saya dipakai, maka salah satu indikator untuk menentu-
kan bahwa proses melemahnya kemantapan tradisional telah
bermula ialah ketika peserta (participant) kebudayaan mulai seca-
ra kreatif mempersoalkan tuntutan dari dasar nilai kulturalnya.
Kelanjutan proses itu akan makin jelas di saat mereka mencoba pula membuat
jarak dengan dasar nilai kultural itu dan secara sadar mencoba menerangkan
apa makna yang sesungguhnya dari dasar nilai itu. Dengan kata lain mereka
bukan saja tidak membiarkan diri terlarut dan terkulai dalam keberlakuan
dasar nilai kultural, tetapi bahkan juga ingin merangkul lebih keras. Mereka
sebagai peserta makin sadar, bahwa nilai dasar yang dimiliki itu merupakan
sesuatu yang berharga untuk selalu dipelihara. Dalam situasi seperti inilah
biasanya patokan-patokan dasar nilai kultural tersebut diperjelas. Dengan
begini dasar nilai itu di satu pihak secara rasional bisa dimengerti, dan di pihak
lain ia dijadikan pula sebagai ukuran dalam menghadapi dan menjalankan
perubahan. Sikap inilah biasanya disebut tradisionalisme — perubahan yang
terjadi semestinyalah berlandaskan pada kelanjutan berlakunya tradisi.
Tentu bisa diduga bahwa tradisionalisme mengandung unsur-unsur konflik
yang kadang-kadang juga tak terlalu mudah diatasi. Sampai dimanakah per-
ubahan itu masih sah, tanpa mengorbankan keberlanjutan berlakunya nilai
dasar tradisional. Sebaliknya revisi apakah yang harus dilakukan untuk me-
niadakan akibat negatif dari perubahan struktural, baik yang bersumber dari

IX



dalam ataupun yang dipaksakan dari luar, yang tak terelakkan? Maka berbagai
pasangan konflik pun bermunculan. Masyarakat yang sedang mengalami pro-
ses "'detradisionalisasi” itu seakan-akan merupakan jaringan-konflik yang sa-
ling berkaitan. Namun jarang suatu konflik yang demikian sentral sehingga
mengancam polarisasi sosial yang keras. Sebab konflik yang satu — antara dua
golongan pendapat — bisa dilunakkan oleh konflik yang lain, ketika komposisi
dari pro dan kontra telah berbeda. Jadi sesungguhnya kemajemukan konflik
tersebut bukan saja bisa merupakan faktor pembendung proses disintegrasi
sosial, tetapi juga sering menjadi unsur yang sangat menentukan bagi terjaga-
nya integrasi. Karena itulah proses detradisionalisasi ini — suatu proses yang
tentu saja tak terlepas dari perubahan sosial-ekonomis yang terjadi — bisa
berlangsung lama. Seandainya suatu perubahan tanpa diinginkan terjadi,
maka perubahan itu harus dilihat sedemikian rupa sehingga bukan saja secara
kultural bisa dimengerti, tetapi juga pemasukannya ke dalam perbendaharaan
kultural tidaklah merusak. Dengan ini chaos ingin dihindarkan dan dengan ini
pula keberlakuan yang berlanjut dari nilai dasar tradisional ingin diperta-
hankan. :

Tentu saja apa yang saya bicarakan di atas lebih merupakan suatu gejala
intelektual. Kesemuanya lebih merupakan pergumulan para cendekiawan,
para peserta kebudayaan yang paling sadar, untuk selalu ingin memberi makna
terhadap dunia sendiri dan yang mengitari diri. Meskipun gagasan di atas
memberi kesan bahwa saya ingin memberikan bentukan teoritis terhadap
gejala yang dihadapi masyarakat tradisional ketika berhadapan dengan per-
ubahan struktural yang terjadi, tetapi saya tidaklah bertolak dari pemikiran
spekulatif. Hal-hal di atas berasal dari hasil observasi saya atas peristiwa
sosial-kultural Sumatera Barat di awal abad 20 ini.

Tentu saja situasi itu tidaklah muncul begitu saja. Gerakan Padri yang
kemudian meletus menjadi “perang saudara”, yang terjadi di awal abad 19,
telah memaksa masyarakat Minangkabau merevisi lagi definisi dari dunianya,
dari "alam Minangkabau”. Bagaimanakah hal-hal yang paradoksal dari dasar
kultural harus secara kreatif diselesaikan? Pencarian definisi yang sesuai ini
tidaklah sekadar usaha untuk menemukan dasar “ideologi” yang baru yang
bisa selesai pada tingkat formalnya. Definisi baru tersebut langsung me-
nyentuh hal-hal yang bersifat struktural. Meskipun pemurnian kehidupan
keagamaan' merupakan tujuan utama gerakan Padri. hasil akhir yang ingin
ditemukan ialah suatu "alam Minangkabau” yang baru, yang diredhai dan

1 Mengenai aspek “pemurnian agama” dari gerakan Padri. lihat umpamanya H.A. Steyn Oarve, "Kaum
Padari (Padri) di Padang Darat Pulau Sumatera” (terj.) dalam Taufik Abdullah (ed.) Sejaral Lokal di
[ndonesia. Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1979: 108-127. Lihat juga memoir Fakih Saghir, yang
terkenal sebagai Syekh Jalaluddin, salah seorang ulama yang terlibat dalam konflik agama ini. Syekh



yang hagq.

Saya tak tahu bagaiman jadinya Minangkabau jika Belanda tak campur
tangan dalam Perang Padri ini. Tetapi sementara perang itu mengalami tran-
sformasi — dari pergolakan kultural menjadi perang kolonialisme — suatu
definisi baru makin memperlihatkan dirinya. “Alam Minangkabau” tidak saja
harus dianggap sebagai dunia yang berlandaskan adat dan Islam, tetapi hirarki
dari keduanya telah pula diperjelas. Tidak lagi adat dan Islam yang paling
mendukung, tetapi "adat bersandar syarah. Syarah bersandar Kitabullah.”
Selanjutnya dikatakan bahwa "agama mengata, adat memakai”. > Maka sejak
itu pemantulan struktural dari definisi kultural ini adalah merupakan salah
satu tema pokok dalam sejarah Minangkabau. Dari sudut kekuasaan dan
kewenangan, rumusan kultural ini mempertanyakan wibawa siapa yang harus
lebih berfungsi dan kata siapa yang harus lebih memutus. Pemasukan unsur
keulamaan ke dalam struktur kekuasaan, yang diwujudkan dalam keanggota-
an di dalam balai adat, ternyata hanyalah merupakan pelebaran dari elite
kekuasaan. Sedangkan esensi keulamaan tertinggal di luar. Keulamaan, yang
bertolak dari penguasaan ilmu dan pengakuan sosial, tak bisa terlibat dalam
proses pewarisan jabatan dengan memakai patokan matrilineal itu. Dari sudut
sistem pewarisan masalahnya bahkan lebih pelik. Berbagai konflik yang terjadi
makin memperlihatkan betapa “nikmatnya” hidup dalam kemajemukan
hukum.?

Konflik terbuka kadang-kadang terjadi dan perdebatan terus berlanjut.
Apalagi di samping itu masalah pemurnian (orthoksi) agama makin lama
makin menonjol pula. Dalam hal ini yang dipermasalahkan tidaklah sekadar
definisi "alam Minangkabau” tetapi sistem perilaku dan kebersihan keyakinan
keagamaan dari noda-noda yang bisa mengurangi kemutlakan ke-Esa-an Al-
lah. Betapapun fundamental dan mendasarnya hal-hal ini, kesemuanya ber-
sumber dari dinamik kebudayaan sendiri. Masalahnya menjadi sangat berbeda
ketika tantangan yang dihadapi bukan bertolak tiang-tiang "alam Minangka-
bau” sendiri. Soalnya menjadi lain sekali di saat tantangan yang datang itu

Dijilal-eddin, Verhaal van der aanvang der Padri oulusten op Simara (diselenggarakan oleh Dr. ]J. Hollander).
Leiden 1837. Ditulis dalam bahasa Melayu ("gaya” Minangkabau) huruf "Jawi”, memoir ini pernzh
ditranskripsikan oleh M. Radjab untuk keperluan Seminar Kebudayaan Minangkabau 1970. Studi
terhadap memoir ini dilakukan oleh Christine Dobbin, "lslamic Revivalism in Minangkabau at the Tum
of the Nineteenth Century”, Modernt Asian Studies, 8,3 (1979): 319-356. Lihat juga M. Radjab. Perang Padri,
Jakarta: Balai Pustaka, 1954.

2 Taufik Abdullah, “Adat and Islam": An Examination of Conflict in Minangkabau”, Indonesia, 2 (October
1966): 1-24.

3 Mengenai hal ini telah cukup banyak studi yang dihasilkan. Yang terakhir dan paling lengkap ialah Franz
von Benda-Beckman, Property in Secial Continuity. The Hague: Martinus Nijhoff, 1975.
Tentang corak konflik di Minangkabau, lihat Nancy Tanner, 'Disputing and Dispute Settlement Among
the Minangkabau of Indonesia”, Indonesia. 8: 21-67.



berasal dari kekuasaan asing. Perang Padri temyata tidak saja berakhir dengan
didapatkannya suatu definisi baru tentang "alam Minangkabau”, yang serta
merta juga menuntut pemecahan dalam sistem sosial dan hukum, tetapi juga,
dan lebih mudah dilihat dan dirasakan, bercokolnya dominasi politik dan
meliter Belanda. Dengan dominasi corak hubungan yang bersifat atasan-dan-
bawahan pun makin pula memperlihatkan dirinya.* Inilah suasana yang jelas
dirasakan di awal abad 20.

Berhadapan dengan situasi baru ini, beberapa penghulu adat Minangkabau,
para literati, yang tinggal di kota, berhadapan langsung dengan situasi dominasi
ini, mulai secara bersungguh-sungguh merenung tentang hakikat "alam Mi-
nangkabau” dan tuntutan-tuntutan kultural yang terlekat di dalamnya. Da-
lam mempertentangkan tuntutan kultural ini dengan kesempatan yang terbu-
ka dalam situasi baru yang dipaksakan dari luar itu, perenungan tersebut
tidaklah dibiarkan untuk menjadi kontemplatif yang melarikan diri. Per-
enungan itu bahkan menjadi agenda untuk tindakan yang dilakukan. Maka
berbagai kegiatan pun dijalankan. Sekolah kerajinan wanita didirikan, surat
kabar (termasuk sebuah surat kabar wanita) diterbitkan, dan studi-studi-fonds
digerakkan. Pada waktu itu barangkali tak ada kata yang lebih populer daripa-
da "kemajuan”, demi mencapai “dunia maju”. Bukankah Minangkabau ma-
syarakat matrilineal? Kalau begitu, mestinyalah wanita bersekolah. Bukankah
tuntutan bagi putra Minangkabau untuk "meninggikan semarak Gunung
Merapi?” Sebab itu mengapa tidak terjun dalam perlombaan untuk mendapat-
kan "kemajuan’? Begitu kata ajaran adat, demikian pula tambo melukiskan dan
bahkan kaba telah memberi contoh bagaimana jadinya jika ketentuan itu
diingkari. Sementara itu dari pihak lain, yang bertolak dari tiang "alam
Minangkabau” yang satu lagi, Islam, bukan saja menginginkan berlanjutnya
pemurmian dalam kehidupan keagamaan, tetapi juga menjadikan agama seba-
gai dasar yang kokoh bagi "kemajuan”. Dalam suasana yang tampaknya serba
optimis ini, konflik tak terelakkan. Kemajuan? Tetapi sampai di mana? Ke-
majuan barulah benar dan dibenarkan jika ia sadar akan batas antara "haram”
dan "halal”, antara haq dan bathil.” Belum lagi jika dipertimbangkan pula
reaksi mereka yang menentang peralihan dari tata cara "nenek moyang kita”.
Maka bukan saja perdebatan yang terjadi, segala makian pun diobral —
setidaknya demikianlah yang terpantul dalam tulisan-tulisan di surat-surat

4 Tentang "pemecahan kultural” terhadap masalah politik yang tak teratasi ini, lihat Taufik Abdullah,
"The Making of the schakel society” dalam Conference on Modern Indonesian History (July 18-19, 1975).
Madison: Center of Southeast Asian History, University of Wisconsin, 13-25. Dimuat juga dalam Majalah
-ilm Sastra Indonesia, V1, 3 (Agustus 1976): 13-30.

Situasi, digambarkan dalam Taufik Abdullah "Modemization in the Minangkabau world: West Sumatra
in the Early Decades of the 20th Century” dalam Claire Holt et.a, (eds.), Culture and Pelitics in Indonesia.
Ithaca, London: Cornell University Press, 1972, 179-245.

XII

W




kabar.

Dari situasi kompleks yang selintas terlukis di atas, saya memang ingin
mengatakan bahwa perenungan yang kreatif terhadap tradisi bukan saja meng-
hasilkan agenda tindakan, tetapi juga kontrol sampai di mana perubahan icu
harus berjalan. Dorongan dan sekaligus pembatasan yang diberikan tradisi
menghasilkan suasana intelektual dan sosial yang tak selalu menenteramkan.
Dalam suasana inilah pendidikan Barat, ataupun Islam "modern” berkembang
cukup pesat di Minangkabau. Suasana ini bukan saja menyebabkan dimulai-
nya tradisi merantau yang baru, yaitu menuntut ilmu modern ke Jawa, atau
bahkan ke Negeri Belanda, tetapi juga, menurut statistik pemerintah Hindia
Belanda, menjadikan Minangkabau sebagai "daerah Islam” yang paling ber-
pendidikan. Namun suasana ini juga yang.melatar belakangi berbagai kegiatan
politik, mulai dari pémberontakan-pemberontakan kecil (1908) dan yang
dibesar-besarkan dengan sebutan pemberontakan komunis di Silungkang
(1927), sampai dengan aktivitas partai-partai radikal di tahun 1930-an.

Dari sudut sejarah intelektual, maka ada dua aspek yang segera tampil di
hadapan saya. Pertama, di samping merupakan kancah perdebatan tentang
bagaimanakah bentuk dan corak "kemajuan” yang baik itu, suasana yang
diuraikan di atas memberikan pula bentuk literer dari perdebatan itu sendiri.
Saya kira "'sastra protes” yang dilahirkan para terpelajar Minangkabau, yang
biasa pula dianggap sebagai pelopor sastra Indonesia modern, bisa dikembali-
kan kepada suasana sosial-kultural yang terjadi sejak awal abad ini.¢ Bukankah
tragedi yang banyak dilukiskan itu berkisar pada ketidaksediaan untuk mene-
rima akibat logis dari sikap yang telah terbuka terhadap "dunia maju”?
Merantaulah jauh-jauh, sekolah tinggi-tinggi, tetapi sadarlah bahwa ninik-
mamaklah yang memungkinkan itu semua, dan pada ninik-mamak pulalah
kepatuhan harus diberikan. Ke rantau hanya selama "di rumah berguna
belum”. Rantau hanyalah peralihan sementara, begitu secara fisik, demikian
pula dalam panggilan kultural. Dan bagi saya, salah satu ketinggian nilai Salah
Asuhan dari Abdul Muis sebagai dokumen sosial, ialah kemampuannya melu-
kiskan tragedi keterombang-ambingan "dorongan” dan "hambatan” dari tra-
disi. Tetapi baiklah hal ini saya pulangkah saja pada berbagai studi sastra yang
telah dijalankan dan pada ahli serta kritikus sastra.” Hal yang kedualah, pada

6  Tentang literatur itu sendiri. lihat antara lain A Teeuw. Moders lidonesian Literature, Vol. 1. Tentang
kzmunv}\man hubungan suasana sosial dengan salah satu novel, Siti Nurbaja, telah sava bicarakan dalam
komentar ~mal\gt~aya terhadap tulisan Harry Aveling ("Siti Nurbaja”: Some reconsiderations™), Bijdrages,
126, 2 (1970): 242-248.

Salah Asuhan adalah satu novel Indonesia vang paling banyak dijadikan sasaran studi khusus. Antara lain,
David de Queljoe, Margisal Mas in a Colonial Sociery: Abdoel Mocis” "Salah Asuhan”, Athens, Ohio: Ohio
University Center for Romantic Tradition in the Early Indonesian Novel”, Moders Asian Studies, Vol. 2
(April 1973): 179-192.

~1

X1



kesempatan ini, yang lebih menarik perhatian saya.

Aspek yang kedua ialah berlanjutnya usaha untuk mengerti konsep ideal
atau nilai-nilai dasar yang diberikan tradisi. Hal ini juga diteruskan dengan
usaha untuk menerangkannya dengan secara rasional. Simbol-simbol yang
sering terpantul dalam tambo ditafsirkan sehingga bisa sesuatu yang lebih
plausible, yang kemungkinan kesejarahannya diperkirakan bisa masuk akal.
Legenda dan mithos tidak hanya dibiarkan berbicara melalui simbol-simbol
kultural yang telah berakar, tetapi dijadikan eksplisit. Misteri ingin dihilang-
kan, bukan dengan memperlihatkan realitas yang telah diselimutinya, tetapi,
terutama, mencari moral yang mendasarinya. Begitu sejak awal abad XX,
ketika tradisi mulai direnungkan, sampai kini, berbagai buku telah ditulis,
sekian perdebatan telah dilakukan, dan entah berapa pula pertemuan ilmiah
ataupun "setengah ilmiah" yang telah dijalankan. Kesemuanya memperlihat-
kan usaha mengerti dan menerungkan lagi dasar-dasar konseptual dari "alam
Minangkabau”.

Karena kecenderungan intelektual ini cukup penting untuk mengerti ma-
syarakat dan kebudayaan Minangkabau, barangkali tak ada salahnya saya
memberikan berbagai ilustrasi. Ketika Sekolah Raja (Kweekschool) di Bukitting-
gi merayakan lustrumnya di awal abad ini, maka murid-muridnya mengadakan
pertunjukan sandiwara, yang konon sangat memuaskan para hadirin. Mereka
mementaskan bagian-bagian yang paling menarik dari Kaba Cindua Mato.®
Sukses ini diulang lagi oleh berbagai sekolah dan organisasi pemuda, seperti
Jong Sumatranen Bond, di dalam ataupun di luar Sumatera Barat. Bahkan
Abdul Muis ketika masih asyik dalam Sarekat Islam, pernah pula menulis
drama dari kaba ini. Di samping Cindua Mato, ternyata yang paling populer di
kalangan pelajar, selama dasawarsa kedua sampai dengan keempat dari abad
ini, ialah Kaba Sabai Nan Aluik. Konon, menurut cerita orang tua-tua, di awal
tahun 1920-an, si penyair-politikus, Rustam Effendy, pernah menjadi “bintang
pentas” dari kaba ini di Sumatera Barat. Drama yang berbahasa Indonesia dari
kaba ini pernah ditulis oleh A.K. Gani, mahasiswa kedokteran, yang pernah
main film, kemudian aktif dalam Gerindo, partai nasionalis yang radikal.

Tetapi apa artinya ini semua? Abdul Muis mungkin bisa memberi jawaban.
Ia mengatakan, drama Cindua Mato sengaja ditulisnya agar kaum terpelajar
menyadari bahwa kehidupan demokrasi telah berurat-berakar dalam kebu-
dayaan kita. Jadi tidaklah terlalu mengherankan jika alasan yang sama dipakai
pula oleh Datuk Sutan Maharadja ("Bapak Jurnalistik Melayu,” kata Van

8  Berbagai edisi dari kaba ini diterbitkan. Edisi terakhir, yarig belum selesai, ditulis oleh M.R. Manggis Datuk
Radjo Panghoeloe, Cindue Mato. Bukittinggi: Pustaka Saadiah,1973(?). Studi anthropologis pendek
tentang kaba ini telah ditulis oleh Taufik Abdullah, "Some Notes on the Kaba Tjindue Mato: An Example of
Minangkabau Traditional Literature”, Indoxesia, 9 (April 1970): 1-22.

XV




Ronkel)? ketika ia, sebagai penghulu adat yang berasal dari Luhak Nan Tiga,
mengadakan "revolusi adat” di Padang, di awal abad ini. Dengan "revolusi” ini
ja dan kawan-kawannya dari pedalaman (dari darek, istilahnya) menantang
Tuanku Regen dan para bangsawan Padang, yang dikatakan telah mengikuti
adat-Aceh, yang mengenal hirarki kebangsawanan. Jadi tak "demokratis”. Dan
artinya juga tak "modem” dan bukan pula "Minangkabau”.*°

Dan sudut inilah barangkali usaha memperkenalkan dan mempopulerkan
kaba dan tambo bisa pula dilihat. Mungkin benar pula anggapan yang mengata-
kan bahwa Kaba Sabai Nan Aluil tidaklah sesuai dengan struktur masyarakat
Minangkabau. Tetapi masalahnya bukan pada plot dan juga bukan pula pada
wadah sosial dalam mana plot itu bermain yang lebih penting, tetapi pada pesan
moral yang ingin disampaikan. Maka apa yang lebih sesuai daripada kisah si
Sabai, yang lemah-lembut, tetapi tegas — "semut terinjak tak mati, alu berta-
rung patah tiga” — untuk menekankan pentingnya harga diri? Dan bukanlah
hal yang aneh jika kaba ini sangat populer di kalangan terpelajar di saat
perdebatan dengan "kaum kuno” sedang menjadi-jadi.

Peneguhan moral tradisional dalam menghadapi dan menjalani perubahan
"demi kemajuan”, adalah salah satu corak dari kecenderungan intelektual
yang telah saya singgung di atas. Dalam hal ini pulalah penciptaan Kaba Rancak
di Labuels bisa dilihat.!! Kaba bersajak karangan Datuk Paduko Alam (ahli adat
yang sangat terkemuka dari Payakumbuh) ini, bukan saja contoh dari puisi
indah yang dihasilkan oleh kebudayaan yang rhetoris, seperti Minangkabau,
tetapi juga adalah expose dari ajaran moral Minangkabau menghadapi zaman
peralihan. Dan dalam hal ini Datuk Paduko Alam tidaklah sendirian. Mung-
kin terasa berlebih-lebihan, tetapi kalau diperhatikan, 'sastra protes’, yang
entah karena apa sering disebut antiadat ity, sering sekali memakai moral lama
sebagai alat perlawanan kesewenang-wenangan wibawa dan kekuasaan adat
atau orang tua. Jadi ‘sastra protes’ itu lebih merupakan suatu tuntutan terha-
dap sistem perilaku daripada gugatan terhadap struktur dan dasar moralnya.

Penerbitan buku-buku dan tulisan tentang adat dan tambo dan kadang-
kadang diikuti dengan penekanan akan keberlakuannya dalam zaman seka-
rang adalah corak kedua. Dengan dasar inilah antara lain Datuk Sutan
Maharadja’? menerbitkan surat kabar Oetoesan Melajoe (1913-1922), Soenting

!

9. Ph.S.Van Ronkel, Rapport Betreffende de Godsdicnstige Verschijuselen ter Swmatra's Westhust. Batavia: Landsdruk-
kerij. 1916.

10 B. Schrieke. Pergolakan Agama di Swwmarra Barar. Jakarta: Bhratara, rerjemahan dari "Bijdrage tot de
Bibliographie van thuidige Godsdienstige beweging ter Sumatra’s Westkust™, Tijdschrift van het Bataviaasch
Genootschap, 59 (1920): 249-325.

11 A Johns telah menerjemahkan dengan indah kaba ini ke dalam bahasa Inggris. A Johns, The Kaba Rantiak
Dilabuah: A Specimen of Traditional Lireranure of Central Sumarma. Ithaca: Cornell Southeast Asia Program.
1958,

12 Lihat Taufik Abdullah "Modemization”.

XV



Melajoe (1915), surat kabar wanita yang "'resminya” dipimpin oleh putrinya,
Ratna Djoewita, dan Rohana Kudus ("Kartini dari Sumatra).!? Dalam kedua
surat kabar tersebut Datuk ini dan kawan-kawannya tak henti-hentinya
menggauli adat Minangkabau, sebagai pola ideal untuk bertindak dan mem-
perlihatkan "keagungannya” dalam menghadapi zaman baru. Dalam surat
kabar Oetoesan Melajoe diskusi adat diadakan antara para ahli adat. Dalam surat
kabar ini pula Datuk Sutan Maharadjo, menyerang para terpelajar Barat yang
telah melepaskan "pusaka nenek moyang kita”, Datuk Perpatih Nan Sabatang
dan Datuk Katemanggungan (perumus legendaris dari adat Minangkabau).

Datuk Sutan Maharadjo, pendiri pertama dari partai-adat, adalah pula
pelopor dalam usaha memperkenalkan norma adat dan tambo alam Minangka-
bau kepada masyarakat, yang makin mengenal tulis-baca. Hal ini pulalah yang
dilakuan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo. Otoritasnya dalam hukum adat
cukup diakui sehingga bukunya dipakai oleh Schrieke sebagai pegangan dalam
menguraikan masyarakat Minangkabau yang sedang dilanda krisis akibat
peralihan sosial-ekonomis.'*

Dengan gaya yang berbeda dan temperamen yang tak pula sama serta corak
aktivitas juga berlainan, saya kira Datuk Sutan Maharadjo dari Sulit Air, Datuk
Paduko Alam dari Payakumbuh, dan Datuk Sanggoeno Diradjo dari Su-
ngayang (Batusangkar), adalah tiga dari tokoh literati Minangkabau yang paling
kreatif pada perempat pertama dari abad ini. Setidaknya merekalah yang
mempelopori dalam usaha perumusan moral, ajaran, dan hukum adat Minang-
kabau dengan memakai media modern dan dengan sadar pula mengarahkan
pembicaraan mereka yang sedang mengalami proses urbanisme. Dengan begitu
mereka, terutama Datuk Sutan Maharadjo, yang tak pernah sempat me-
nyelesaikan satu pun buku yang lengkap, dan Datuk Sanggoeno Diradjo, yang
menulis beberapa buku,!* meletakkan dasar bagi penulisan adat Minangkabau
yang "modern”. Tetapi kecenderungan yang sangat keras Datuk Sutan Maha-
radja untuk menandakan identifikasi adat dengan ajaran tharekat (antara lain
Martabat Tujuh) serta kecurigaannya terhadap segala pikiran dan perubahan
yang dianggapnya telah menodai "adat yang sesungguhnya”, menyebabkan ia
terlibat dalam perdebatan yang tak henti dengan golongan Kaum Muda, yaitu
para reformis Islam dan pemuda terpelajar Barat. Usaha Datuk Sanggoeno

13 Tentang Rohana Kudus sebagai pelopor gerakan wanita di Sumatera Barat. lihat Tamar Diaja. Rohana
Kudus: Riwayar Hidup dan Perjuanganuya, Jakarta: Penerbit Mutiara, 1980. [a adalah kakak tertua dari Sutan
Sjahrir.

14 B. Schricke. "The Causes and Effects of Communism on the West Coast Sumatra”. dalam Indonesian
Secielogical Studies. The Hague/Bandung: W. van Hoeve. 1955, Part One.

15 Buku-buku Datuk Sanggoeno Diradjo antara lain:

1. Tjoerai Paparant Adar Lembaga Orang Alam Minangkabau, Fort de Kock. 19..
2. Kitab Perjateeran Adar Lessbaga Alaw Minangkabay, 2 jilid. Fort de Kock.1923.
3. Mocsiiko Adar Al Minangkaban (Djakarta: Balai Pustaka, 1953).



Diradjo untuk memperkenalkan kategorisasi baru tentang adat dan "menghi-
langkan” misteri dari tambo, sehingga diharap agar lebih merupakan suatu
“sejarah”, serta merta mendapat tanggapan yang keras dari Abdul Karim
Amaroellah Al danawi (Dr. Syekh A. Karim Amarullah, ayah almarhum Buya
Hamka). Ulama ini menentang kategori-kategori adat yang dikemukakan oleh
Datuk Sanggoeno Diradjo, yang menurut pikirannya seakan-akan melupakan
proses Islamisasi yang berkelanjutan dalam dunia pemikiran adat. la juga
mengejek usaha "rekonstruksi” sejarah dari tambo, yang dirasakannya bukan
saja salah dari sudut "kenyataan historis”, tetapi juga tak benar dari sudut
logika.'®

Masa awal dari usaha peneguhan adat di saat perubahan sosial, yang
dirasakan telah memperlihatkan akibatnya, memang dipenuhi oleh perdebat-
an. Masalahnya bukan saja sekadar untuk mempertahankan “adat lama,
pusaka usang”, tetapi juga menemukan moral tradisi yanglebih sesuai. Ketika
berbagai ketentuan hukum adat sudah tak lagi berlaku — “dahulu adat nan
bapakai, kini rodi nan paguno”” — dan di saat pranata kekuasaan adat telah makin
tak berarti, maka keinginan untuk merangkul adat, sebagai simbol dari ke-
Minangkabau-an, makin mendesak. Dalam usaha ini pluralisasi sosial yang
telah bermula sebagai akibat langsung dari dominasi politik dan ekonomi
Belanda, juga menimbulkan dirinya. Inilah salah satu faktor terjadinya perde-
batan tersebut. Jadi yang dihadapi para pendukung adat bukanlah sekadar
situasi kultural yang makin berubah, tetapi juga telah adanya kelompok-
kelompok sosial tertentu — yang memang masih sangat kecil — yang me-
nyangsikan keabsyahan mereka sebagai perumus adat yang sesungguhnya. Apa
yang harus mereka lakukan tidak sekadar perekaman kembali dasar-dasarideal
adat dan perumusannya yang lebih sistematis, tetapi juga proses ideologisasi
adat. Dengan begini sistematisasi dari nilai-nilai dan norma-norma adat
makin disempurnakan dan peranan adat Minangkabau sebagai kerangka kon-
septual makin diperkuat. Bukanlah apa yang sesungguhnya terjadi yang harus
dikemukakan, tetapi apa yang "semestinya harus begitu” yang mesti dite-

gaskan.
< Adat hanyalah selingkung aur,” kata pepatah. Maksudnya, dalam realitas

hidup sehari-hari setiap nagari mempunyai adat dan kebiasaannya yang

16 Abdul Karim Amrullah Alddanawi, Kitab Pertimbangan Adar Lembaga Orang Alam Minangkabax, 2 jilid, Forr

de Kock: Snelpersdrukkerij "Agama", 1921. Buku ini adalah kritik terhadap tulisan Datuk Sanggoeno
Diradjo, Tjoerai Paparan Adat Lembaga Orang Alam Minangkabau. Atas kritik ini Datuk Sanggoeno Diradjo
membalas dengan buku baru, Kirab Penjatoeran Adar Lembaga Alam Minangkabaw, 1923.
Di samping itu Datuk ini mengadukan ke pengadilan AbdulkarimaliasH. Rasul dengan tuduhan plagiat.
Soalnya ialah sebelum mendebat apa yang dikatakan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo, H. Rasul lebih dulu
menyalin secara.utuh paragraf-paragraf yang ingin didebatnva ~ tanpa izin pengarang dan penerbit.
Tentang kasus ini lihat HAMKA,  Djakarta: Djajamurni, 1962. '

XVII



bah banyak para penulis buku-buku adat, terutama yang memakai tambo
sebagai ancang-ancang penulisannya, untuk mempergunakan informasi
(yang memang tak terl lu mendalam) dan hasil penemuan sarjana-sarjana
asing. Maharad}a Alif”, yang konon raja Minangkabau di abad 17, mulai
dikenal, sebagai pengaruh laporan von Bazel dari abad ke 18, yang dimuat
dalam Encyclopedia van Nederlandsch-Indie.'® Demikian juga halnya dengan
nama Adityawarman, pangeran dari Majapahit yang menjadi raja di Minangka-
bau di abad ke 14.%° Di samping itu peristiwa-peristiwa historis yang terjadi
sejak Perang Padri mulai pula dipertimbangkan. Dari sudut hukum adat,
sebagian dari buku-buku tersebut secara populer mengutip pula pendapat atau
Klasifikasi yang diperkenalkan oleh ahli hukum adat, van Vollenhoven, dan
sebagainya.

Dalam kelompok yang ingin lebih mengilmiahkan penulisan tentang adat
"Minangkabau ini bisa disebut antara lain Datuk Batuah Sango, Aman Datuk
Madjo Indo, Datuk Maruhum Batuah dan Bagindo Tanameh, M. Rasjid
Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Darwis Thaib, dan Idrus Hakimi Datuk
Radjo Penghoeloe.?! Bertolak dari keinginan untuk lebih memperkenalkan
Minangkabau dengan berbagai aspek adat dan kebudayaannya, buku-buku
yang ditulis para ahli ini juga beranjak dari pemikiran yang "Minangkabau-
sentris”’. Dengan arti bahwa penulisan beranjak dari asumsi dasar akan keab-
syahan tradisi dan alam pikiran Minangkabau. Jadi para penulis itu, seperti
para pendahulunya, adalah juga para literati. Justru dalam hal inilah sifat kreatif
mereka kelihatan. Bagaimanakah harus diselesaikan penemuan ilmiah Barat
dengan tradisi sejarah, tambo? Bukan methodologi dalam penyesuaian yang
penting, tetapi keutuhan gambaran tradisi yang harus tetap terjaga. Dengan
begini buku-buku tersebut sangat berharga sebagai gambaran dari pemikiran

19 Tetapi berdasarkan rekonstruksi teoretis "kerajaan Minangkabau”, validitas sejarah dari kehadiran
“Maharaja Alif" atau "Rajo Alief” ini agak disangsikan juga, lihat P.E. de Josselin de Jong, Minangkabau and
Negeri Sembilan: Socio-palitical Structure in Indonesia. Djakarta: Bhratara, 1960 (reprint): 103-104.

20 Pitono Hardjowardjojo. Adityawarman. Jakarta: Bhratara, 1968.

21 Datuk Batuah Sango, Tambo Minangkabay. Payakumbuh: Pertjetakan Limbago.
M. Daruk Maruhum Batuah dan Datuk Bagindo Tanameh, Hukiss Adat dan Adar Minangkabau. Djakarta:
N.V. Poesaka Aseli (n.d.).
M. Rasjid Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Minangkabau: Sgiaral Ringkas dan Adarsja. Padang: Sri
Dharma, 1971.
Ahmad Datuk Batuah dan A. Datuk Madjoindo, Tambo Minangkaban. Djakarta: Balai Pustaka, 1956.
Bahar Datuk Nagari Basa, Tambo Silsilah Adar Minangkabaw. Payakumbuh: C.V. Honora, 1966.
Darwis Thaib Datuk Sidi Bandaro, Seluk Belum Adar Minangkaban. Bukitringgi: N.V. Nusantara, 1967.
ldrus Hakimi Datuk Radjo Penghulu adalah penulis adat yang paling produktif saat ini. Mungkin
kedudukannya sebagai “"pemelihara adat” dan Lembaga Kerapat Adat Alam Minangkabau (LKAAM)
mengharuskannya harus selalu tampil sebagai pembela norma dan nilai-nilai adat. Buku-bukunya antara
lain:
— Pokok-pokok Pengerahuan Adar Minangkabau, Padang: LKAAM, 1978.
~ Rangkaian Mutiara Mestika Adar di Minangkabay, Padang: LKAAM, 1973.



berbeda-beda. Tetapi realitas bisa menjaga diri sendiri. Yang penting ialah
bagaimana adat sebagai kerangka konseptual, bukan sebagai aktualitas, harus
dirumuskan. Demikianlah umpamanya, pada tahun 1875 hak penghulu dan
balai adat untuk mengadili masalah pidana dihapuskan oleh pemerintah
kolonial.'” Tetapi kenyataan itu tidaklah mengurangi keharusan untuk me-
ngetahui dan mendalami prinsip-prinsip hukum pidana dalam adat Minangka-
bau. Bukanlah keberlakuannya yang teramat penting, tetapi cara adat untuk
memelihara dan menyelesaikan berbagai bentuk perbuatan yang mengganggu
ketenteraman sosial. Jika seandainya perbuatan itu lebih menyangkut malu
keluarga ataupun nagari, bukankah ketentuan adat yang lebih bersifat redem-
tif itu akan lebih bisa berfungsi? Karena itulah ketentuan-ketentuan ini selatu
diulang, selalu diucapkan, selalu dikenang.

Jika penerbitan buku-buku adat biasa dipakai ukuran, saya kira sejak awal
1930-an kecenderungan ideologisasi adat telah mulai berkurang. Kegiatan
partai-partai adat tidak lagi seperti tahun-tahun sebelumnya, sedangkan di
kalangan penghulu telah makin banyak juga yang melibatkan diri dalam
berbagai kegiatan. Perubahan sosial-ekonomi yang terjadi makin tak memung-
kinkan para penghulu untuk hanya menggantungkan diri pada "anak buah”.
Sedangkan sementara itu kesadaran bahwa Minangkabau adalah suatu keu-
tuhan yang tunggal telah pula dikoyak-koyak. Bukan saja Islam, yang menjadi
dasar yang paling fundamental dari Perminangkabauan tak bisa terlepas dari
sifat citanya yang universal, tetapijuga pergerakan nasionalisme yang melanda
Minangkabau sejak pertengahan tahun 1920-an, telah pula menandingi ke-
satuan administratif dari pemerintahan kolonial. Bahkan sampai dengan per-
tengahan tahun 1930-an Sumatera Barat merupakan salah satu pusat pergera-
kan politik kebangsaan yang radikal. Di saat ini nagari-nagari, yang secara
formal tetap berada di bawah pemerintahan para penghulu dengan balai adat
mereka, dimasuki oleh partai dan organisasi sukarela. Apa yang terjadi, bila
berbagai laporan penjabat pemerintah bisa dipakai, ialah bermulanya "negara
dalam negara”. Maksudnya wibawa dan kekuasaan para penghulu adat telah
disaingi oleh tokoh-tokoh partai dan organisasi.'*

Dalam suasana seperti ini, tidaklah terlalu mengherankan bahwa salah satu
corak yang paling menonjol dari penulisan tentang adat Minangkabau ialah
makin naiknya kecenderungan informatif dan berkurangnya sifat ideologis.
Sifat argumentatif makin berkurang dan kedudukan Islam atau Kitabullah
sebagai dasar segala-galanya makin diperkuat. Yang menarik juga ialah bertam-

17  Tentang hal ini lihat Ph.S. Van Ronkel, "De invoering van ons Strafwetboek ter SWK naar
aanteekeningen in een Maleische Handschrift”, TBB, 46 (1914): 249-255.

18 Lihat Taufik Abdullah, Schools and Politics: The Kawss Muda Movement in West Sumarra. [thaca,
New York: Comell Modern Indonesia Project, 1971.

XVIII



literati Minangkabau tentang masyarakat dan zaman lampau. Mereka memberi
informasi dan, tanpa harus bersifat defensif, memperlihatkan keberlanjutan
validitas dari nilai dan norma dari "alam Minangkabau”.

Khusus mengenal hal yang belakangan ini barangkali buku yang ditulis
oleh Prof. Nasrun bisa dianggap salah satu puncak dari dalam tradisi penulisan
Minangkabau modern.2 Dalam bukunya Prof. Nasrun dengan sistematis dan
menarik mencoba menghidupkan kembali "kebesaran” nilai filosofis yang in
heren dalam ajaran adat Minangkabau. la memang tidak mempunyai orisinali-
tas seperti Datuk Paduko Alam, si penulis Rancak Dilabuah, atau Datuk Sutan
Maharadjo, tetapi dengan menempatkan dirinya sebagai "perantara” — antara
kebijaksanaan adat yang telah dirumuskan dengan para pembaca — Prof.
Nasrun, seorang ahli hukum tatanegara, berhasil dengan baik membuat inter-
pretasi tentang ajaran adat. Dan untuk ini ia pun mengadakan pula semacam
studi perbandingan.

Hal-hal yang telah saya bicarakan di atas adalah sekadar cuplikan selintas
dari sejarah pemikiran Minangkabau tentang dirinya, tentang dunianya. Ten-
tu saja di samping mereka yang ingin memperlihatkan keberlanjutan nilai
Minangkabau, bukan tak terdapat pula yang menyangsikannya. Salah satu
tulisan yang pernah menghebohkan, ialah buku kecil Hamka yang berjudul
Adat Minangkabay Menghadapi Revolusi. Ditulis di tahun 1946,2% sudah bisa
diduga bahwa buku ini lebih meragsang semangat revolusioner, daripada
mempertanyakan nilai dasar keminangkabauan. Buku ini lebih mengecam
struktur kekuasaan adat, yang pernah dibina oleh pemerintah kolonial, dan
kebiasan-kebiasaan yang dianggap tak lagi sesuai dengan "zaman perjuangan’.
Mungin terasa agak berlebih-lebihan, tetapi buku ini lebih membayangkan
hubungan “cinta” dan "benci” yang kadang-kadang sangat aneh, antara "per-
antau” dengan negeri kelahiran. Kritik terhadap struktur dan nilai adat lebih
banyak muncul dalam obrolan di warung atau lapau, yang kadang-kadang
berfungsi sebagai "balai rendah”, pembanding semua tata dan norma yang
dibelai-belai oleh "balai adat”, tempat para ninik-mamak bermusyawarah.
Meskipun hal-hal ini tak dapat digeneralisasi begitu saja, namun dapatlah
dikatakan, sejak Syekh Achmad Chatib melancarkan serangan yang paling
mendasar atas sistem pewarisan matrilineal Minangkabau di akhir abad 19,
kritik-kritik terhadap adat Minangkabau tidak lagi bersifat fundamental. Bu-

Prof. M. Nasrun, Dasar Falsafah Adar Minangkabau. Djakarta: Bulan Bintang, 1927.

Diterbitkan di Padang Panjang. Seberapa jauh HAMKA "konsisten” dengan serangannya, lihat antara lain
tulisannya dalam Mochtar Naim (ed.). Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris. Padang: Center for
Minangkabau Studies, 1968.

Umur yang menua dan berakhimya “situasi revolusioner” tampaknya sangat berpengaruh bagi perubah-
an sikap ini.

o
W



kan saja sifatnya fragmentaris, tetapi juga lebih merupakan titik terhadap
sistem perilaku, yang diberi dasar adat, dan “keterbelakangan” dari para
penghulu. Jika dibanding dengan periode ketika para ideologue adat masih
bersuaralantang, maka tulisan-tulisan yang menyangsikan keberlakuan norma
dan nilai adat telah jauh lebih berkurang. Barangkali kenyataan bahwa struk-
tur kekuasaan telah makin tak berdaya, antara lain karena tiada lagi kekuasaan
kolonial yang akan menahan erosi wibawa dan kekuasaan penghulu akibat
perubahan sosial-ekonomis. Di samping itu, kesadaran akan makin tumbuh-
nya "komunitas nasional” dalam pengertian kultural, adalah pula salah satu
faktor yang menentukan. Komunitas nasional yang berada dalam proses
menumbuhkan identitas nasional menyebabkan unsur-unsur pendukungnya
makin sadar untuk menjaga dasar esensial mereka. Tentu perlu pula dicatat
bahwa hal ini juga didorong oleh pemerintah dalam berbagai kegiatan kebu-
dayaan.

Mungkin dalam situasi ini pula berbagai seminar yang bertaraf nasional
untuk mempelajari adat dan kebudayaan Minangkabau diadakan. Kegiatan-
kegiatan ini mencapai puncaknya di tahun 1970. Ketika itu seminar besar
tentang kebudayaan Minangkabau diadakan di Batusangkar, dekat Paga-
ruyung, yang konon merupakan pusat "kerajaan Minangkabau dahulu kala”.

Dari uraian di atas barangkali satu hal yang menyolok bisa kelihatan,
penulisan tentang adat dan kebudayaan Minangkabau, baik yang ditulis oleh
para ahli adat ataupun yang ingin mengecam keberlakuan adat, bertolak dari
sikap bahwa apa yang ditulis itu haruslah fungsional. Ia tak berhenti pada
keinginan untuk memberitakan dan memberi penjelasan, tetapi lebih penting
lagi untuk dipakai sebagai pedoman dan sistem perilaku. Karena itulah kecen-
derungan "Minangkabau-sentris” kelihatan jelas sekali. Karena itu bisa pula
dimengerti terjadinya peralihan dalam sikap terhadap bagaimana ketentuan
dan norma serta nilai adat itu harus dikemukakan. Hal-hal inilah yang me-
nyebabkan mengapa tulisan-tulisan, yang disebut sepintas lalu di atas, tetap
penting, baik sebagai bahan studi, maupun sebagai penambah pengetahuan
dan pelajaran. Daripadanya kelihatan tidak sekadar “adat lama, pusaka u-
sang”, tetapi dinamik kesejarahan Minangkabau sendiri.

Studi tentang kebudayaan dan masyarakat sebagai sesuatu yang harus
berfungsi dalam kehidupan sosial dan pribadi adalah salah satu ciri utama dari
penulisan yang dilakukan oleh participant atau peserta kebudayaan. Studi atau
penulisan itu tidaklah habis pada dirinya, tetapi berusaha mencari kelanjutan
relevancy dari tradisi dalam proses peralihan sosial. Hal inilah terutama yang
membedakannya dengan studi yang dilakukan oleh para peninjau, observers,
atau mereka yang sadar menjadikan dirinya sebagai peninjau. Semacam jarak
antara ac*or atau pelaku kebudayaan dengan peninjau secara methodologis
dengan tegas diadakan. Yang ditinjau dan yang meninjau seakan-akan berada

XXl



dalam situasi yang saling berhadapan. Dengan begitulah mungkin "obyektivi-
tas” yang tertinggi bisa diharapkan. Sifat fungsionalnya bukanlah sesuatu yang
intrinsik dalam studi, tetapi sesuatu berada di luamnya. Setelah studi selesai,
maka pertanyaan tentang “apa yang bisa dilakukan”, barulah bisa diajukan
dengan keras. Terlepas dari hasrat untuk mempribumikan ilmu-ilmu kemanu-
siaan dan kemasyarakatan, tradisi ilmu yang membuat jarak yang ekstrim
antara sasaran penelitian dengan meneliti itu memang berasal dari Barat.
Dalam hal ini, dapatlah dikatakan bahwa studi tentang Minangkabau telah
makin bersifat internasional. Kecenderungan ini terutama sekali kelihatan
setelah tahun 1970.

Berbagai hal tentang ini telah pernah saya laporkan.2* Namun sepintas lalu
dapat saya sampaikan bahwa jika di zaman kolonial studi Minangkabau praktis
dimanopoli oleh sarjana-sarjana Belanda — antara lain menghasilkan setidak-
nya dua disertasi dan satu studi klasik dari Schrieke,?* di samping puluhan
artikel dan buku tebal ~ kini berbagai sarjana dari berbagai bangsa telah ikut
serta. Maka tidaklah terlalu berlebih-lebihan sesungguhnya jika di bulan
September 1980 diadakan seminar internasional tentang masyarakat, kebu-
dayaan, dan sastra Minangkabau di Bukittinggi. Panitia seminar tak mengada-
ada. Dan seminar itu menjadi "betul-betul internasional”, ketika di bulan
April 1981 hal yang sama juga diadakan di Amsterdam. :

Tradisi penulisan ilmiah modern ini, yang umumnya lebih memusatkan
perhatian pada hal-hal yang khusus dan lebih memperhatikan keadaan yang
secara empiris bisa diperhatikan, telah menghasilkan berbagai disertasi dan
buku. Meskipun sebagian terbesar studi-studi itu lebih bersifat teknis, setidak-
nya dua buku sejarah yang cukup populer telah dihasilkan. Yang pertama ialah
buku yang dikerjakan oleh M.D. Mansur dan kawan-kawan,2® yang mencoba
menyelusuri sejarah Minangkabau dari masa prasejarah sampai periode muta-
khir. Yang kedua dan juga jauh lebih berhasil, ialah karya Rusli Amran,?” yang
hampir secara exhaustive mempergunakan sumber-sumber tercetak Belanda.
Meskipun dikerjakan oleh seorang yang resminya tidak mendapat latihan
dalam ilmu sejarah, buku ini adalah buku sejarah-berkisah, narrative, terlengkap
dari zaman Hindu sampai 1833 yang pernah diterbitkan. Kelemahan dari
buku ini ialah keengganan penulisnya mempertimbangkan sumber asli dan
belum sempatnya ia menggarap arsip-arsip.

Demikianlah secara sepintas lalu "peta bumi” penulisan adat dan kebudaya-

(%)
KX

Taufik Abdullah, "Studi tentang Minangkabau' (Makalah pada Seminar Internasional Tentang Minang-
kabau, Bukittinggi, 6-8 September 1980), dimuat dalam Majalah Nagari, 2 (Mei 1980): 36-43.

B. Schrieke, "Causes and Effect” dan Pergolakan Agama.

M.D. Mansur dan kawan-kawan, Sedjarah Minangkabau. Djakarta: Bhratara, 1970.

Rusli Amran, Sumatra Barar Hingga Plakat Panjang. Jakarta: Penerbit Sinar Harapan, 1981.

XXII

N o
~N Oy W



an Minangkabau. Dari segi inilah kelihatan suatu keistimewaan dari buku yang
dihasilkan oleh Navis. Dari sudut tradisi penulisan ia termasuk golongan yang
sadar bahwa ia adalah participant dari masalah yang ingin dibicarakannya.
Tetapi catatan-catatan yang diberikannya, lebih mengarah kepada keinginan
untuk ikut serta sebagai observer. Lebih penting lagi sebenamnya ialah tanpa
menempatkan dirinya sebagai kritikus terhadap sasaran penelitiannya, dengan
jelas pula kelihatan bahwa ia bukanlah liferati yang ingin mengelus-elus hal-hal
yang ditulisnya. Apakah ini suatu pertanda pula?

Memang benar, kata pepatah sakali aie gadang, sakali tapian baraliah, tetapi
bagaimanapun juga adat indak lapuak dek hujan, indak lakang dek paneh.

Jakarta, Juli 1982
Taufik Abdullah

XXTII



e aktu saya bekerja di Jawatan Kebudayaan Provinsi Sumatera
{ [ Tengah pada tahun 1952 - 1955 banyak tamu yang datang
mencari informasi Adat dan Kebudayaan Minangkabau. Jawatan
tidak dapat membantu sebagaimana mestinya, sehingga mereka

S dibawa kepada orang yang menurut pendapat umum adalah
hlmya Namun, banyak pertanyaan tidak terjawab, tidak dapat dipahami,dan
tidak teruji kebenarannya. Sedangkan buku yang ada, bukan saja isinya tidak
memadai, melainkan juga sulit dipahami terutama oleh orang yang bukan
orang Minangkabau.

Semenjak itu saya mencoba mempelajari adat dan kebudayaan Minangka-
bau dengan mengumpulkan bahan dan informasi dari buku-buku dan dan
lapancan Setelah saya berhenti bekerja di jawatan itu, kegiatan yang telah
telanjur itu saya lanjutkan terus, meski tidak intensif. Kemudlan saya menco-
ba menulisnya dengan tujuan memberikan informasi yang lengkap, ringkas,
tetapi mudah dipahami semua pembaca. Ternyata tidaklah mudah menulis-
kannya, sehingga tidak kurang dari delapan kali saya mengulanginya sampai
buku ini terwujud seperti sekarang.

Tujuan penulisan buku ini bukan untuk membuahkan karya ilmiah melain-
kan sekadar usaha menyampaikan informasi. Namun, saya mendapat banyak
kesulitan dalam memilih bahan untuk ditulis. Kesulitan itu disebabkan antara

XXV




lain banyaknya perubahan yang terjadi dalam kehidupan sosial dan kebuaaya-
an Minangkabau serta banyaknya pula tulisan dan keterangan yang tidak
luput dari tafsiran menurut kecenderungan orang per orang. Oleh karena itu,
cara penulisan pokok buku ini diusahakan agar betul-betul bersifat informatif,
sedangkan setiap perubahan yang telah terjadi atau penafsiran yang pernah
ditulis dicantumkan pada catatan kaki berikut referensinya. Hal ini dimaksud-
kan agar pembaca yang ingin memperluas dan memperdalam pengetahuannya
tentang Minangkabau dapat menelusuri sumber-sumber tulisan ini dengan
mudah.

Dalam memilih bahan untuk tulisan pokok digunakan pendekatan seperti
falsafah Minangkabau yang berpangkal pada alasm terkembang jadi guru dan
digunakan pedoman pepatalr serta petitili yang merupakan produk asli kebu-
dayaan Minangkabau itu. Untuk bebagai pengertian yang ditimbulkan oleh
berbagai istilah dan nama yang khas, ditelusuri bahasa Sanskerta yang menjadi
bahasa cendekiawan Minangkabau kuno. Bahan-bahan yang tidak sesuai
dengan falsafah alam Minangkabau dan istilah serta nama yang tidak ditemui
dalam bahasa Sanskerta, tetapi telah menjadi bagian kehidupan dan kebu-
dayaan Minangkabau, dicoba diuraikan pada catatan kaki, Dengan demikian,
catatan kaki merupakan karangan tersendiri yang memuat berbagai tafsiran
dan analisa.

Beberapa bab yang tidak mencantumkan referensinya berarti bahwa bab itu
ditulis berdasarkan informasi yang diperoleh di lapangan. Sedangkan sistem
penulisannya tidak luput dari analisa atau tafsiran yang bertolak dari pende-
katan yang sama dengan bab lainnya.

Dalam menuliskan kalimat dan istilah digunakan dua cara. Kalimat yang
khas Minangkabau, seperti peribahasa, dicantumkan sebagaimana aslinya,
dalam tanda kursif dicantumkan alih bahasanya ke bahasa Indonesia secara
harfiah, dengan tujuan untuk memelihara irama gaya sastranya, kemudian
barulah diberikan penafsirannya. Mungkin penafsiran ini tidak cukup me-
muaskan karena terlalu pendek,. sedangkan penafsiran yang memuaskan
mungkin akan menjadikan uraian yang panjang. Dan hal itu tidaklah menjadi
tujuan buku ini. Sedangkan nama dan istilah yang dijadikan nama ditulis
dalam bentuk yang telah umum dipakai penulis lainnya.

Dengan mencantumkan gambar-gambar yang diperlukan, diharapkan buku
ini dapat memberikan informasi yang memuaskan dan juga dapat menjadi
pengantar untuk mengenal serta memahami adat dan kebudayaan Minang-
kabau.

Akhimya kepada semua teman yang telah membantu dan mendorong saya
menulis dan menyelesaikan naskah buku ini, saya menyampaikan terima

kasih.

Padang, 5 Januari 1982
XXVI



telsel matrilineal dengan sistem kehidupan yang komunal, seper-
ti yang dianut, suku bangsa Minangkabau, menempatkan perka-
. winan menjadi persoalan dan urusan kaum kerabat, mulai dari
¢ ) mencari pasangan, membuat persetujuan, pertunangan, dan per-

N\ kawinan, bahkan sampai kepada segala urusan akibat perkawin-
an itu. Perkawinan bukanlah masalah sepasang insan yang hendak membentuk
keluarga atau membentuk rumah tangganya saja. Oleh karena falsafah Mi-
nangkabau telah menjadikan semua orang hidup bersama-sama, maka rumah
tangga menjadi urusan bersama, sehingga masalah pribadi dalam hubungan
suami istri tidak terlepas dari masalah bersama.

Pola perkawinan mereka bersifat eksogami. Kedua belah pihak atau salah
satu pihak dari yang menikah itu tidak lebur ke dalam kaum kerabat pasangan-
nya. Oleh karena, menurut struktur masyarakat mereka, setiap orang adalah
warga kaum dan suku mereka masing-masing yang tidak dapat dialihkan. Jadi,
setiap orang tetap menjadi warga kaumnya masing-masing, meskipun telah
diikat perkawinan dan telah beranak-pinak karenanya. Anak yang lahir akibat
perkawinan itu menjadi anggota kaum sang istri, sehingga ayah tidak perlu
bertanggung jawab terhadap kehidupan anak-anaknya, bahkan terhadap ru-
mah tangganya. Kelihatannya hubungan perkawinan mereka sangat rapuh,
tetapi para istri mempunyai daya pemikat yang khusus, yaitu resep kuno "cinta

193




melalui perut suami” dengan kepintarannya memasak.! Di samping itu para
istri pantang mengeluh kepada suaminya, sehingga para suami tidak mempu-
nyai beban pikiran yang berat di rumah tangganya.

Perkawinan eksogami meletakkan para istri pada status yang sama dengan
suaminya. Stelsel matrilineal serta pola hidup komunal menyebabkan mereka
tidak tergantung pada suaminya. Walaupun suami sangat dimanjakan di
dalam rumah tangga, ia bukanlah pemegang kuasa atas anak dan istrinya. Jika
ia ingin terus dimanjakan, maka ia harus pandai-pandai pula menyesuaikan
dirinya.

Perkawinan Ideal

Menurut alam pikiran orang Minangkabau, perkawinan yang paling ideal
ialah perkawinan antara keluarga dekat, seperti perkawinan antara anak dan
kemenakan. Perkawinan demikian lazim disebut sebagai pulang ke mamak atau
pulang ke bako.? Pulang ke mamak berarti mengawini anak mamak, sedangkan
pulang ke bako ialah mengawini kemenakan ayah. Tingkat perkawinan ideal
berikutnya ialah perkawinan ambil-mengambil.> Artinya kakak beradik laki-laki
dan perempuan A menikah secara bersilang dengan kakak beradik laki-laki dan
perempuan B. Urutan selanjutnya ialah perkawinan orang sekorong, sekam-
pung, senagari, seluhak, dan akhirnya sesama Minangkabau. Perkawinan de-
ngan orang luar kurang disukai, meskipun tidak dilarang.

Dengan kata lain, perkawinan ideal bagi masyarakat Minangkabau ialah
perkawinan antara "awak sama awak”. Itu bukan menggambarkan bahwa
mereka menganut sikap yang eksklusif. Pola perkawinan “awak sama awak” itu
berlatar belakang sistem komunal dan kolektivisme yang dianutnya. Sistem

1. Orang Minangkabau terkenal pintar masak, sehingga Restoran Padang menjadi sangat
tetkenal di seluruh Indonesia.

2. Perkawinan dengan anak mamak atau dengan anak bako lebih bersifat mengawetkan
hubungan suami istri itu agar tidak terganggu oleh masalah yang mungkin timbul tersebab
campur tangan kerabat kedua belah pihak. Perkawinan eksogami yang mereka anut sangat
mudah berantakan apabila kerabat masing-masing tidak serasi. Oleh karena itu, perkawinan
antara anak dan kemenakan menjadi sangat ideal, karena dari perkawinan itu ekses-ekses
negatif pewarisan harta pusaka akan dapat dihindarkan. Perkawinan antara anak dan
kemenakan merupakan manifestasi mamangan, "Anak dipangku kemenakan dibimbing.”

3. Tujuan perkawinan ambil mengambil ini selain untuk mempererat hubungan kekerabatan
antarorang beripar-besan, juga untuk memudahkan memperoleh suami yang pantas bagi
anak kemenakannya. Mencarikan suami untuk seorang gadis memanglah tidak mudah,
lebih-lebih di wilayah yang memakai adat-istiadat uang jemputan. Dengan sistem ambil-
mengambil itu masalah uang jemputan atau masalah lainnya telah dapat diatasi. Akan tetapi,
banyak pendapat yang tertolak dari takhyul bahwa salah satu dari pasangan itu tidak akan
panjang usianya karena salah seorang akan mati muda. Banyak contoh yang dapat dike-
mukakan, tetapi belum ada suatu penelitian untuk memastikannya.

194



yang dianut mereka itu barulah akan utuh apabila tidak dicampuri orang luar.
Dalam pola perkawinan eksogami yang menjadikan ikatan suami istri begitu
semu itu diperlukan modus agar lembaga perkawinan tidak menjadi rapuh.
Modus itu ialah perkawinan "awak sama awak”. Tambah dekat hubungan
awaknya, tambah kukuhlah hubungan perkawinan itu.

Perkawinan dengan orangluar, terutama mengawini perempuan luar dipan-
dang sebagai perkawinan yang akan bisa merusakkan struktur adat mereka.
Pertama-tama karena anak yang lahir dari perkawinan itu bukanlah suku
bangsa Minangkabau. Di samping itu kehidupan istri akan menjadi beban bagi
suaminya, padahal setiap laki-laki bertugas utama bagi kepentingan sanak
saudaranya, kaumnya, dan nagarinya. Oleh karena itu, kehadiran seorang istri
yang orang luar dipandang sebagai beban bagi seluruh keluarga pula. Bahkan
bisa pula laki-laki itu akan menjadi "anak hilang” dari kaum kerabatnya
karena kepintaran perempuan itu merayu suaminya. Sebaliknya, perkawinan
perempuan mereka dengan laki-laki luar tidaklah akan mengubah struktur
adat, karena anak yang lahir tetap menjadi suku bangsa Minangkabau.*

Kawin Pantang

Selain untuk memenuhi kebutuhan biologis dan perkembangan anak cucu,
perkawinan juga untuk mempererat dan memperluas hubungan kekerabatan.
Oleh karena itu, hukum perkawinan selain mempunyai larangan juga mempu-
nyai pantangan. Pengertian larangan ialah perkawinan tidak dapat dilakukan.
Yangberupa pantangan, perkawinan dapat dilakukan dengan sanksi hukuman.
Di samping itu ditemui pula semacam perkawinan sumbang, yang tidak ada
larangan dan pantangannya, akan tetapi lebih baik tidak dilakukan. Perkawin-

4. Dari sudut struktur sosial orang Minangkabau, perkawinan dengan orang luar akan menda-
tangkan kecanggungan bagi anak-anak dari perkawinan itu. Kalau perempuan Minangkabau
yang menikah dengan laki-laki luar, tidak ada kesulitannya, karena anak-anak yanglahir dari
perkawinan itu akan tetap sebagai anggota kaum mereka juga, orang Minangkabau. Kelema-
hannya hanyalah hubungan kerabat antara kedua belah pihak yang beripar besan tidak
dapat dilakukan menurut adat-istiadat semestinya. Akan tetapi, perkawinan laki-laki Mi-
nangkabau dengan perempuan luar dianggap sebagai suatu perkawinan yang tidak mengun-
tungkan. Anak-anak yang dilahirkan oleh perkawinan itu tidaklah memperbesar jumlah
anggota kaum, sebab anak-anak itu tidak dapat dipandang sebagai orang Minangkabau. Di
samping itu bila perempuan yang dinikahinya itu menggantungkan hidup sepenuhnya pada
suaminya, maka kewajiban laki-laki terhadap kerabatnya akan terganggu. Agaknya rasa
keengganan menerima menantu perempuan yang bukan Minangkabau ‘dapat dipandang
sebagai pendapat yang umum. Misalnya, Kerapatan Adat Nagari Rao-Rao yang terletak di
lereng Gunung Merapi, dekat Batu Sangkar, pernah pada tahun 1955 mengeluarkan kepu-
tusan bahwa seluruh warga nagari itu tidak dibenarkan menikah dengan orang luar dari
nagarinya. Pelanggaran terhadap keputusan kerapatan itu dikenai sanksi bahwa mereka
akan dibuang menurut adat. Artinya, mereka tidak diakui lagi sebagai warga nagari itu. Pada

195



an yang dilarang ialah perkawinan yang terlarang menurut hukum perkawinan
yang telah umum seperti mengawini ibu, ayah, anak saudara seibu dan seba-
pak, saudara ibu dan bapak, anak adik dan kakak, mertua dan menantu, anak
tiri dan ibu atau bapak tiri, saudara kandung istri atau suami, dan anak saudara
laki-laki ayah.?

Perkawinan pantang ialah perkawinan yang akan merusakkan sistem adat
mereka, yaitu perkawinan orang yang setali darah menurut stelsel matrilineal,
sekaum, dan juga sesuku meskipun tidak ada hubungan kekerabatan dan tidak
sekampung halaman.®

Perkawinan sumbang yang akan merusakkan kerukunan sosial lebih berto-
lak pada menjaga harga diri orang tidak tersinggung atau merasa direndahkan.
Oleh karena ajaran mereka yang terpenting ialah memelihara harga diri, maka
untuk hal itu diagungkan ajaran raso jo pareso (rasa dan periksa) atau tenggang
raso (tenggang rasa) sebagaimana yang diungkapkan ajaran falsafah mereka.
Pantangan perkawinan untuk memelihara kerukunan sosial itu ialah (1)
mengawini orang yang telah diceraikan kaum kerabat, sahabat, dan tetangga
dekat; (2) mempermadukan perempuan yang sekerabat, sepergaulan, dan
setetangga; (3) mengawini orang yang tengah dalam pertunangan; (4) meng-

tahun 1967 penduduk Nagari Banuhampu yang terletak dekat Kota Bukittinggi pemah pula
menghimpunkan semua warganya yang lulusan perguruan tinggi yang berkediaman di
semua kota Sumatera Barat, dan membuat permufakatan dengan keputusan yang lebih
lunak dari apa yang dicetuskan Nagari Rao-Rao. Bentuk keputusan yang mereka sepakati
ialah menyerukan agar anak-anak muda yang berasal dari Nagari Banuhampu, di mana pun
mereka berada, agar tidak menikah dengan gadis nagari lain. Motivasi kesepakatan itu ialah
kecemasan kalangan orang-orang tua terhadap kesulitan anak gadisnya mendapat jodoh dan
kekhawatiran akan hilangnya rasa cinta mereka pada kampungnya. Dan yang lebih penting
lagi ialah ketidakikhlasan mereka akan mamaga kalapo condong (memagar kelapa condong),
yang artinya batangnya milik kita tetapi buahnya jatuh kehalaman orang lain. Jauh sebelum
kasus larangan kawin dari kedua nageri itu, telah menjadi tradisi pula pada berbagai nagari di
Luhak Agam (Kabupaten Agam sekarang) memantangkan perkawinan antara penduduk
dari nagari yang bertetangga. Antara lain seperti nagari yang saling bertetangga, seperti
Kurai, Sianok, Koto Gadang, Koto Tuo dan Balingka, Banu Hampu, Gadut dan juga seperti
Nagari Maninjau, Bayur, dan Sungai Batang di tepi Danau Maninjau. Akan tetapi, perkawin-
an orang nagari itu dengan penduduk dari nagari yang lebih jauh, bahkan dengan orang luar
Pulau Sumatera telah lama mereka terima atau tidaklah menjadi persoalan. Tentu saja jika
perempuan pada pihak mereka. Adalah sikap umum pula jika anak kemenakannya menikah
dengan perempuan luar Minangkabau, maka mereka akan berusaha membubarkannya.
Sekurang-kurangnya mereka akan berusaha hendak menjodohkannya dengan gadis sekam-
pung halaman yang lebih cantik dan lebih muda. Biasanya rayuan kerabat itu berhasil. Maka,
pada masa lalu banyak gadis luar Minangkabau yang takut bersuamikan pemuda Minangka-
bau dengan alasan bahwa laki-laki Minangkabau suka banyak istri.

Larangan kawin itu sesuai dengan larangan kawin hukum Islam.

Perkawinan orang sekaum atau sesuku, umpamanya orang Caniago dengan Caniago, bukan

- o wn



awini anak tiri saudara kandung. Sanksi hukum ditimpakan kepada pelanggar
tergantung kepada keputusan yang ditetapkan musyawarah kaumnya. Tingka-
tannya antara lain: membubarkan perkawinan itu, hukum buang dengan
diusir dari kampung atau dikucilkan dari pergaulan, juga dapat dilakukan
dengan hukum denda dengan cara meminta maaf kepada semua pihak pada
suatu perjamuan dengan memotong seekor dua ekor ternak.”

Aneka Ragam Perkawinan

Dalam alam pikiran orang Minangkabau, tata cara perkawinan ada dua,
yakni menurut syarak (agama) dan menurut adat. Yang disebut menurut
syarak ialah mengucapkan akad nikah di hadapan kadhi.

Pernikahan demikian belum dapat diartikan sebagai suatu perkawinan yang
telah selesai menurut alam pikiran mereka. Kedua orang yang telah dinikah-
kan itu belum -boleh hidup serumah tangga sebagai suami istri. Upacara
perkawinan menurut adat perlu pula dilaksanakan. Perkawinan menurut
syarak saja lazim disebut kawis gantung atau nikah ganggang.® Melakukan kawin
gantung atau nikah ganggang disebabkan berbagai kemungkinan antara lain,
salah satu atau kedua orang yang menikah itu belum cukup umur, atau yang
laki-laki belum mempunyai pekerjaan, atau pihak perempuan belum sanggup
menyelenggarakan perhelatan menurut adat. Akan tetapi, kedua belah kera-

hanya akan mengaburkan pertalian darah seseorang atas dasar stelsel matrilineal, juga akan
dapat membiakkan pertentangan antarkaum dalam suatu nagari atau nagari lainnya, bahkan
dapat menghancurkan sistem pemerintahan dalam nagari. Suatu suku akan dapat menjadi
sangat kuat dan karenanya tidak membutuhkan kehadiran suku yang lain. Fanatisme
terhadap suku yang ada pada mereka akan dapat menimbulkan peperangan antarsuku,
sebagaimana yang biasa ditemukan pada sejarah suku-suku bangsa lain. Untuk menghindar-
kan fanatisme suku itulah salah satu alasan mengapa pada suku bangsa Minangkabau
dijalankan larangan kawin bagi orang yang sukunya sama. (lihat juga bab "Penghulu”. Oleh
karena orang Minangkabau meletakkan hukum Islam lebih tinggi dari pada hukum adat,
maka perkawinan pantang sering juga dilanggar orang Minangkabau di luar wilayah Minang-
kabau. Perkawinan demikian tidak diakui menurut hukum adat, dan bagi pelanggarnya
dikenakan hukum buang dari nagari. Malah sanksi hukum adat terhadap perkawinan itu
demikian kerasnya jika dibandingkan dengan anak perempuan mereka yang menikah
dengan bangsa asing atau bangsa Indonesia yang bukan umat Islam.

7. Perkawinan sumbang pada umumnya dipandang sebagai perbuatan orang yang tidak bermo-
ral, tidak beradat.

8.  Padaberbagai nagari adakalanya masa pertunangan sangat lama, antara lain sebabnya untuk
mengikat seorang jejaka yang hendak merantau agar tidak sampai menikah dengan per-
empuan yang bukan dari desanya sendiri. Upacara pertunangan dilaksanakan hampir seperti
perhelatan perkawinan, yang maksudnya supaya pertunangan itu tidak begitu mudah
diputuskan. Lazimnya cara demikian dilakukan penduduk dari nagari yang perantau, seperti
Maninjau, Balingka, dan Sulit Air.



bat telah sepakat untuk bertalian keluarga secepatnya dan agar kedua remaja
itu tidak terpaling kepada yang lain, terutama bila si jejaka hendak pergi
merantau. Perkawinan baru dianggap sah bila telah dilakukan perkawinan
menurut adat, yakni setelah dilaksanakan upacara baralek (berhelat), yaitu
perjamuan.’

Jenis perkawinan lainnya yakni perkawinan ganti lapik atau ganti tikar yaitu
perkawinan seseorang (laki-laki atau perempuan). yang pasangannya telah
meninggal. Lalu si janda atau duda dikawinkan dengan saudara yang mening-
gal itu. Perkawinan seperti ini hendak mendukung tali persaudaraan antara
dua kerabat agar tetap utuh, dan juga karena alasan agar anak-anak dari
perkawinan lama memperoleh ayah atau ibu tiri yang bukan orang lain.

Perkawinan yang unik ialah cino buto (cina buta). Sepasang suami istri yang
telah tiga kali melakukan kawin cerai, tidak dapat rujuk atau menikah kembali,
Namun, mereka akan dapat menikah kembali apabila si janda telah menikah
dan bercerai pula dengan laki-laki lain lebih dahulu. Pada dasarnya pasangan
suami istri itu masih saling mencintai, tapi telah telanjur melakukan perceraian
sampai tiga kali. Untuk mengatasinya dicarilah seorang laki-laki yang bakal
menikahi janda itu dengan perjanjian tidak akan menggaulinya. Caranya ialah
setelah akad nikah, laki-laki itu segera menceraikannya lagi. Laki-laki yang
menikahi janda itu'dengan perjanjian demikian ialah yang dinamakan cina
buta. Biasanya laki-laki yang jadi cina buta itu seseorang yang terbelakang
mentalnya. Untuk pekerjaan itu ia dibayar.1°

Bentuk perkawinan lain yang lazim pula ialah kawin wakil, Terjadinya karena
pengatin laki-laki tidak dapat hadir pada waktu pernikahan. Biasanya karena
tidak dapat meninggalkan pekerjaannya di rantau. Lalu si pengantin laki-laki

9  Menurut adatnya, orang-orang yang telah melakukan pernikahan tetapi belum baralek tidak
dibenarkan tinggal serumah. Malah bertemu muka pun dianggap sebagai suatu yang janggal.
Jika suami istri yang belum baralek itu melakukan kontak, yang lazimnya bersembunyi-
sembunyi, memang tidak ada hukumannya selain dari sesalan orang-orang tua dan ejekan
yvang diarahkan kepada mereka oleh warga masyarakatnya.

10 Cina buta dalam bahasa Minangkabau disebut cino buto. Juga sering disebut Cindua buto,
Beberapa pendapat mengatakan asal katanya dari candra, bahasa Sanskerta, yang artinya
matahari atau benderang. Ada juga yang menafsirkannya candra dari candra mata yang artinya
tanda mata. Pendapat lain mengatakannya dari ciiha yang artinya juga tanda. Jadi, arti cina
buta ialah tanda yang buta. Timbulnya cina buta ini untuk mengatasi peraturan hukum
perkawinan Islam yang tidak membenarkan seseorang melakukan rujuk pada istrinya yang
telah diceraikan atau ditalak tiga kali berturue-turut. Dalam aturan Islam seseorang yang
menalak istrinya untuk pertama kali dapat melakukan rujuk (menikah kembali) tanpa
menunggu waktu tiga kali haid. Demikian pula dalam melakukan talak yang kedua. Akan
tetapi, setelah melakukan talak ketiga, rujuk tidak dapat dilakukan lagi. Kalau mereka ingin
serumah tangga lagi, ia harus menunggu jandanya itu menikah dengan orang lain lebih dulu.
Dan setelah perempuan itu bercerai pula dengan suami barunya, barulah suaminya yang

198



memberi surat wakil pada ayah atau saudaranya laki-lakinya untuk mengucap-
kan akad nikah atas namanya di hadapan kadhi. Setelah pernikahan berlang-
sung, perhelatan dapat juga dilakukan menurut adat tanpa hadimya pengantin
laki-laki, marapulai. Habis perhelatan pengantin perempuan diantar ke tempat
suaminya di rantau.

Pinang-Meminang

Pinang-meminang lazimnya diprakarsai kerabat pihak perempuan. Bila seo-
rang gadis dipandang telah tiba masanya untuk berumah tangga, mulailah
kerabatnya menyalangkan mata, yang artinya melihat-lihat atau mendengar-
dengar jejaka mana yang telah pantas pula untuk beristri dan yang kira-kira
cocok bagi anak gadis mereka. Bila yang dicari telah ditemukan, berundinglah
para kerabat untuk memperbincangkan keadaan calon yang diincar itu. Bila
rundingan itu lancar, barulah ditugasi seseorang untuk melakukan penyelidi-
kan, apakah pihak sana akan mau menerima pinangan mereka.

Jika hasil penyelidikan itu memberi angin, barulah dikirim utusan untuk
melakukan pinangan. Utusan itu dipimpin mamak si gadis. Namun, sebelum
pinangan resmi disampaikan, beberapa penghubung telah pergi bolak-balik ke
rumah pihak laki-laki untuk merundingkan waktu dan cara peminangan yang
akan dipakai. Mamak yang datang untuk meminang itu diiringi beberapa
orang laki-laki dan perempuan. Sedangkan di rumah orang yang akan dipinang
telah menanti kerabat terdekatnya dengan pimpinan mamaknya.

Kepastian hasil dalam pinang-meminang itu belum diambil. Pihak laki-laki
akan merundingkan lebih dahulu masalahnya dengan semua kerabat. Beber-
apa hari berikutnya dikirim lagi oleh pihak perempuan seorang utusan untuk
menanyakan kapankah harinya pihak perempuan bisa diterima untuk mende-
ngar hasil keputusan. Pada hari yang disepakati kedua belah pihak, utusan
pihak perempuan datang lagi menemui pihak kerabat laki-laki untuk mende-
ngarkan pinangan mereka diterima atau tidak.

Apabila pinangan telah diterima, tidaklah otomatis perkawinan bisa dilang-
sungkan. Rundingan selanjutnya ialah untuk menentukan kapan waktunya
pertunangan dilaksanakan. Hari pertunangan itu biasa disebutkan batimbang
tando, yaitu pertukaran tanda bahwa mereka telah berjanji menjodohkan anak
kemenakan mereka di suatu waktu kelak. Benda yang dijadikan pertukaran
tanda itu tidaklah sama pada semua nagari. [a bisa berbentuk cincin emas, kain

pertama dapat menikahinya lagi setelah lewat masa haidnya yang ketiga. Sistem cina buta ini
sangat ditentang ulama Islam karena alasan moral. Tujuan celaan itu ialah agar pasangan
suami istri tidak begitu gampang melakukan perceraian. Sebab, perkawinan merupakan
suatu lembaga yang suci.

199



bersuji benang emas (kain balapak), atau keris pusaka. Namun, yang umum
pihak perempuan memberikan kain atau perhiasan emas, sedangkan pihak
laki-laki memberikan keris pusaka.

Andai kata pertunangan itu putus, pihak yang memutuskan akan mengem-
balikan tanda yang diterima dahulu. Namun, pihak lain tidak berkewajiban
mengembalikan tanda yang diterimanya.

Setelah pertunangan memakan jangka waktu tertentu, barulah dimulai pula
perundingan pernikahan. Dalam perundingan pernikahan ini dibicarakanlah
waktu dan cara yang akan digunakan dalam perkawinan itu, seperti besar
kecilnya perjamuan perkawinan, jenis atau macam pakaian kedua pengantin,
upacara menginai kuku, sampai kepada masalah yang lebih kecil. Perundingan
dalam hal ini biasanya dilakukan kaum perempuan yang menjadi utusan atau
wakil kedua belah pihak.

Andai kata laki-laki yang menghendaki seorang perempuan, pihaknya dapat
mengirim utusan untuk melakukan tinjauan ke pihak kerabat perempuan itu.
Jika pihak perempuan menyetujui, maka lamaran atau pinangan formal tetap
dilakukan pihak perempuan.

Mas kawin, Uang Antaran, Uang Jemputan dan Seba-
gainya

Masyarakat Minangkabau tidak mengenal mas kawin atau semacamnya,
karena perkawinan lebih merupakan suatu perikatan antara dua kerabat
daripada perjodohan antara dua jenis kelamin. Namun, marapulai yang datang
untuk bertempat tinggal di rumah istrinya selain membayar mahar menurut
hukum Islam, membawa juga perangkat keperluan anak dara yang jadi istrinya
itu, yang disebut sebagai panibo.'* Panibo itu berbentuk sepasang pakaian
lengkap untuk anak dara. Di berbagai luhak atau nagari panibo itu berbeda-
beda bentuknya. Ada yang memberi selimut wol tebal, umpamanya di nagari
yang berhawa dingin.

Di berbagai nagari, terutama di daerah pantai barat, dikenal uang jemputan
yang berupa uang atau benda lain yang diberikan kerabat perempuan kepada
kerabat laki-laki.’? Sistem uang jemputan dilakukan terhadap laki-laki yang
bermartabat tinggi yang ditandai mempunyai gelar turunan seperti sidi, bagin-

11 Panibo asalnya dari tibo atau tiba dengan awalan pa.

12 Adat memberikan uang jemputan pada masa dahulu hampir merata dilaksanakan diseluruh
Minangkabau. Nilainya sampai sekitar 50 gram emas murni. (Lihat J.L van der Toom,
Aanteckeningan wit het Familie Lever bij den Maleier int de Padangsche Bovenlanden I & I1, 1871). Kini
masih berlaku di wilayah pantai barat, terutama di seluruh Kabupaten Padang Pariaman dan
oleh penduduk asli Kota Padang sekarang. Jika pada masa lalu di kedua daerah itu uang

200



do, dan sutan.'* Dengan mengambil semenda demikian, maka anak-anak yang
dilahirkan oleh perkawinan itu juga akan mendapat gelar turunan yang sangat
didambakan itu.

Di daerah Padang, sekitar Kota Padang sekarang, yang orang-orang bangsa-
wannya menyandang gelar turunan seperti marah dan sutan, juga dipakai
sistem uang jemputan itu. Namun, bisa pula terjadi sebaliknya, yakni pihak
laki-lakilah yang memberikan uang pada pihak perempuan yang dinamakan
dengan uang antaran kalau laki-laki yang mengajukan peminangan.

Di kedua daerah itu, sistem panibo dilakukan juga oleh pihak laki-laki.
Namun, panibo itu diimbangi pananti (penanti) oleh pihak perempuan dalam
bentuk pakaian laki-laki tentunya. Variasi dalam hal ini cukup beragam, sama
halnya dengan peribahasa Lain lubuk lain ikannya, lain padang lain belalangnya.

Malam Bainai

Acara malam bainai dilaksanakan di rumah anak dara, yang diadakan sehari
atau beberapa hari sebelum hari pernikahan. Bainai ialah memerahkan kuku
pengantin dengan daun inai yang telah dilumatkan. Bainai semata-mata
dihadiri perempuan dari kedua belah pihak, pihak ibu atau bakonya masing-
masing. Marapulai dibawa kerabatnya dari garis ibu dan garis ayahnya, yang
semuanya perempuan, ke rumah anak dara. Acara ini semata-mata acara

jemputan itu dilakukan bagi orang yang mempunyai darah bangsawan, maka kini telah
bergeser kepada setiap pemuda penduduk asli yang mempunyai gelar kesarjanaan. Yang
paling tinggi nilainya ialah para sarjana yang diharapkan akan banyak menghasilkan uang
seperti dokter dan insinyur teknik. Besarnya uang jemputan itu bukan lagi dinilai dengan
emas, melainkan kendaraan bermotor, paling rendah senilai sebuah sekuter. Uang jemputan
bukan diuntukkan bagi pengantin laki-laki yang dijemput, melainkan untuk ibunya. Di
samping uang jemputan, pihak kerabat pengantin laki-laki masih juga menghendaki uang
dapur, yaitu untuk biaya perhelatan. Di wilayah luar kedua daerah itu, yang sudah lama
menghapuskan adat-istiadat demikian, hal itu kini mulai berkembang lagi. Namanya me-
mang bukan uang jemputan, melainkan uang dapur. Adat-istiadat demikian bagai tidak ada
pengecualian bahkan bagi dua pasangan kekasih yang mau menikah. Artinya, masalah uang
jemputan atau uang dapuritu menjadi syarat yang mutlak bagi suatu perjodohan Jejaka yang
hendak menikah tidak dapat berbuat lain karena ikatan kekerabatannya lebih kuat daripada
cinta kasihnya kepada calon istrinya. Umumnya oleh masyarakat Minangkabau kebiasaan
demikian memang dipandang kurang simpatik. Akan tetapi, jika mereka punya jejaka yang
bergelar kesarjanaan, hal itu akan mereka lakukan juga. Oleh karena, di satu pihak setiap
kerabat berebut untuk memperoleh jejaka yang bertitel demi martabatnya dan di pihak lain-
kerabat jejaka tidak mau rugi untuk biaya menikahkan anak kemenakannya. Logika mereka,
yang paling beruntung akibat perkawinan itu ialah pihak perempuan, karena selain menda-
pat semenda yang status sosialnya tinggi. juga nantinya pihak perempuan akan memperoleh
lebih banyak harta yang didapat semenda itu. Jadinya, motivasi utamanya ialah materi dan
perasaan tidak mau merugi untuk keuntungan pihak lain. Meskipun adat-istiadat demikian
tidak dipakai semua orang, sifatnya masih berlaku secara umum.
13 Lihat juga catatan pada bab "Penghulu” pada bagian "Gelar dan Gelar Pusaka”.

201



perempuan. Dan kalau ada laki-laki pihak marapulai yang hadir, mereka
hanyalah pengiring untuk teman pulang di tengah malam. Mereka tidak ikut
naik ke rumah. Hanya di halaman saja.

Dalam acara ini hanya dihidangkan minuman dan makanan kecil. Ketika
acara akan dimulai, anak dara dibawa dari kamamnya ke ruangan yang telah
dipasang pelaminan. Ja didudukkan di sebelah marapulai. Keduanya memakai
pakaian pengantin yang lebih sederhana dari hari baralek (berhelat). Acara
dipimpin seorang perempuan baya yang bijak untuk tugas itu. Bahan inai
diletakkan di hadapan kedua pengantin. Yang akan diinai kedua puluh kuku
jari mereka masing-masing. Anak dara diinai kerabat marapulai, sedangkan
marapulai diinai kerabat anak dara. Masing-masing dipanggil oleh pemimpin
acara. Yang pertama diberi kesempatan ialah ibu marapulai untuk menginai
calon menantunya dan yang kedua ibu anak dara yang akan menginai calon
menantunya pula. Demikianlah selanjutnya secara berturut-turut.

Tujuan menginai kuku agar merah itu ialah untuk memberikan pertanda
kepada kedua pasangan itu bahwa mereka yang merah kukunya adalah peng-
antin baru sehingga kalau mereka berjalan berdua atau pergi mandi bersama ke
pancuran, semua orang sudah tahu bahwa keduanya adalah pengantin baru
dan takan ada orang yang mengusiknya. Agar inai itu lebih dalam masuk ke
dalam kuku, lumatan daun inai itu dibungkus pada kuku dan dibiarkan begitu
saja. Bertambah lama dibiarkan lengket di kuku akan bertambah lama day:
tahan pemerahnya.

Acara Perkawinan

Acara perkawinan dimulai pada hari pernikahan. Hari yang dianggap paling
baik ialah petang Kamis malam Jumat, kalau pernikahan akan dilaksanakan
malam hari. Kalau dilaksanakan siang hari, maka hari yang dipilih ialah hari
Jumat.'* Saatnya sebelum sembahyang Jumat. Namun, ada kalanya juga di

14  Masyarakat mempercayai bahwa waktu petang Kamis malam Jumat dan hari Jumat merupa-
kan hari yang terbaik dalam seminggu. Suasana pada waktu itu sangat bersifat keagamaan.
Pada malam Jumat itu biasa orang beramai-ramai ke masjid untuk menghadiri tablikh
(pelajaran agama) hingga hampir tengah malam. Hari Jumat dipandang sebagai hari besar
karena pada hari itu upacara sembahyang berjemash dengan didahului khotbah. Oleh
karena kepercayaan demikian, orang pun memilih hari itu untuk melakukan segala yang
dianggap suci, umpamanya untuk melangsungkan perkawinan. Bahkan juga orang memilih
waktu itu untuk melakukan hubungan seks dengan pasangannya agar mendapat berkah
yang lebih baik. Pilihan waktu pada masa bulan naik dikaitkan pada kepercayaan bulan naik
melambangkan rezeki yang menaik pula. Kepercayaan itu sebetulnya tidak ada hubungan-
nya dengan akidah agama. Ia lebih berupa tradisi yang diambil dari bangsa Arab yang
menjadikan hari Jumat sebagai hari libur karena akan bersembahyang Jumat, sama halnya
dengan hari Sabtu bagi bangsa Yahudi dan hari Minggu bagi orang Kristen.

202



beberapa nagari orang melaksanakannya sesudah sembahyang Jumat. Sedang-
kan musim perkawinan pada umumnya sehabis panen pada daerah-daerah
agraris. Di daerah yang penduduknya banyak merantau, musim perkawinan
pada waktu menjelang bulan puasa tiba karena pada saat itulah pada umum-
nya perantau pulang, sehingga seluruh kerabat dapat menghadiri acara perka-
winan itu. Peredaran bulan pun dianggap penting. Oleh karena itu, orang
memilih saatnya pada waktu bulan mulai terbit sampai pada waktu purnama.
Saat itu juga disebutkan ketika bulan naik.

Acara perkawinan itu sangat beraneka ragam tergantung pada wilayah yang
dalam sejarahnya dipengaruhi kebudayaan luar atau tidak. Misalnya, di wi-
layah pesisir pengaruh kebudayaan Cina dan India mewarnai keanekaraga-
mannya, di samping sisa pengaruh Hindu.'® Sedangkan di wilayah darat
pengaruh ajaran Islam yang lebih dominan. Akan tetapi, ada tiga macam acara
pokok yang sama dilaksanakan pada semua wilayah, yakni pernikahan, men-
jemput marapulai, dan menjalang.

Pernikahan

Acara pernikahan menurut kebiasaan yang lazim dilaksanakan di rumah
anak dara. Namun, biasa pula dilaksanakan di masjid. Jika dilaksanakan di
masjid, calon marapulai dijemput ke rumah orang tuanya untuk dibawa ke
masjid oleh utusan kerabat anak dara. Utusan itu terdiri dari kaum laki-laki
semata. Bila dalam perjanjian semula ada syarat-syarat yang harus diisi pihak

15 Pengaruh kebudayaan Cina sangat menonjol dalam ragam hias pada pakaian dan, orang
membiasakan pula acara berebut cincin antara kedua pelaminan pengantin, terutama pada
anak dara. Juga ada kalanya pengantin pada malam pertama. Marapulai harus merebut cincin
yang dipakai anak dara dan anak dara harus mempertahankannya selama mungkin. Upacara
ini disaksikan oleh semua kerabat dari kedua belah pihak. Acara ini lazimnya dilakukan
penduduk asli Kota Padang sekarang. Dalam acara makan, orang membiasakan makan
berjambar, yaitu nasi ditaruh di dulang atau piring besar untuk dimakan berkelompok,
sekurang-kurangnya empat orang dalam satu kelompok. Pada waktu makan, lauk-pauk
dituangkan ke atas nasi. Makan berjambar di tanah darat dilakukan dengan suatu etiket
(basa-basi) yang berbeda dengan di tanah pesisir. Di tanah darat orang menjemput nasi
sedikit-sedikit, lalu melemparkannya ke dalam mulutnya tanpa menyentuh bibir. Maksud-
nya, agar air liurnya tidak tersentuh jarinya, karena jarinya itu akan menyentuhi nasi yang
dihidangkan untuk bersama. Memakan nasi yang telah tersentuh air liur orang lain dipan-
dang sebagai memakan sisa, yang merupakan pantangan bagi harga diri mereka. Sedangkan
di tanah pesisir cara makannya selahap-lahapnya. Jamu boleh berteriak-teriak meminta
lauk-pauk tambahan. Lauk-pauknya yang disukai ialah kari, yakni masakan gaya Keling,
yang bercabe merah wamanya dan yang berketumbar putih. Cara makan berjambar ini
dipandang mubazir menurut ajaran Islam, karena akan banyak bersisa. Dan sebagai sisa,
tidak ada orang yang mau memakannya lagi. Sejak zaman pendudukan Jepang, makan
berjambar telah berkurang, bahkan lenyap karena sulitnya kehidupan. Namun, kini mulai
lagi setelah orang merasa sangat makmur.

203



kerabat anak dara, umpamanya seperti uang jemputan, maka pada waktu
itulah perjanjian itu dipenuhi. Semua syarat itu dibawa dua tiga perempuan
tua.

Kalau pernikahan itu dilaksanakan di rumah anak dara, utusan akan terdiri
dari laki-laki dan perempuan. Saat itu merupakan kesempatan yang tepat
untuk mengundang seluruh kerabat marapulai untuk menghadiri perjamuan
di rumah anak dara- Apabila pernikahan itu akan dilaksanakan dalam beber-
apa hari, marapulai akan memakai pakaian biasa yang lengkap saja. Akan
tetapi, bila saat pernikahan itu acara perhelatan perkawinan langsung diada-
kan, marapulai akan mengenakan pakaian marapulai tradisional.® Pakaian itu
biasanya dibawa utusan anak dara. Sehabis pernikahan marapulai akan kem-
bali ke rumah orangtuanya. Ia akan ke rumah anak dara bila dijemput secara
adat.

Dalam acara pernikahan marapulai dan anak dara tidak dihadirkan
berhadap-hadapan. Sebab, yang akan mengucapkan akad (perjanjian) nikah
hanyalah marapulai kepada ayah (wali) anak dara. Anak dara hanyalah me-
nyatakan persetujuannya kepada para saksi yang datang menanyainya di
kamarnya.!” Saksi yang utama dalam hal ini ialah kadhi. Akan tetapi ayah anak
dara boleh juga meminta kadhi untuk mewakilinya untuk melaksanakan akad
nikah. Setelah upacara pernikahan selesai, semua yang hadir disilakan me-
nyantap makanan yang telah tersedia. Selesai makan, marapulai kembali ke
rumah kerabatnya. la bisa juga tetap di rumah anak dara, jika acara perkawinan
menurut adat terus langsung pada hari itu saja.

Menjemput Marapulai

Acara yang paling pokok dalam perkawinan menurut adat istiadat ialah
basandiang (bersanding), yaitu mendudukkan kedua pengantin di pelaminan
untuk disaksikan jamu atau tamu yang hadir. Sebelum bersanding, marapulai
lebih dahulu dijemput ke rumah kerabatnya. Pada waktu itulah segala upacara
adat istiadat perkawinan harus dipenuhi sebagaimana yang disepakati sebe-
lumnya. Kerabat anak dara mengirim utusan untuk menjemput marapulai.
Yang menjadi utusan umumnya perempuan. Mereka memakai pakaian yang
indah-indah. Beberapa orang perempuan muda yang menjadi sumandan'®

16. Pakaian marapulai di tanah darat berbeda dengan di tanah pesisir. Pakaian di pesisir disebut
roki. Tampaknya seperti pakaian matador. Mungkin juga karena adanya pengaruh Portugis.

17. Dalam menyatakan persetujuannya untuk dinikahkan, lazimnya seorang gadis hanya de-
ngan sedikit menganggukkan kepala bila ditanyai saksi-saksi. Tidak dianjurkan mengangguk
pada pertanyaan pertama. la akan menunggu dahulu desakan seluruh perempuan yang
berada di kamar bersamanya. Persetujuan yang cepat, apalagi bersuara, dipandang sebagai
tingkah laku yang genit, pemurah.

18. Sumandan berasal dari bahasa Sansekerta su yang artinya baik dan manda yang artinya

204



mengenakan sunting di kepalanya, serta mengenakan baju yangbersuji benang
emas serta bersarungkan kain belapak.'® Perempuan lainnya membawa syarat-
syarat penjemputan marapulai di atas baki.>° Besar kecilnya perhelatan itu
akan tercermin pada banyak sedikitnya jumlah utusan yang datang. Rombong-
an utusan itu diikuti beberapa orang laki-laki yang akan menjadi juru bicara.

Di rumah marapulai persiapan menanti utusan yang akan menjemput
marapulai hampir tidak kalah megahnya dengan rombongan utusan itu. Mes-
kipun kedatangan utusan itu telah diketahui maksudnya, dilakukan juga
dialog singkat tentang maksud kedatangan mereka. Namun, pihak yang me-
nanti belum hendak memperpanjang pembicaraan itu. Sesuai dengan ma-
mangan berunding sehabis makan, maka makanan dihidangkan ke tengah helat.
Terjadilah pidato sembah-menyembah untuk menyilakan tamu menyantap
makanan yang telah terhidang.

Habis makan, setelah menghisap sebatang rokok, secara resmi pihak utusan
menyampaikan maksudnya dengan pidato yang penuh ungkapan pepatah
petitih. Upacara pidato itu bertahap-tahap. Pada mulanya pidato yang isinya
menyatakan diri mereka sebagai utusan yang membawa kiriman dan meminta
agar kiriman itu diterima, setelah pihak penanti memeriksa isi kiriman dan
dapat menerimanya karena telah sesuai dengan perjanjian sebelumnya, baru-
lah disampaikan maksud kedatangan utusan itu sesungguhnya. Upacara men-
jemput marapulai ini banyak sekali memakan waktu untuk pidato yang
bersahut-sahutan dari kedua belah pihak. Oleh karena kedua belah harus
menunjukkan bahwa pihak yang diwakilinya bukan sembarang orang, tetapi
orang yang mempunyai dan menyandang adat yang tinggi, maka kedua belah
pihak yang menyampaikan pidato dengan sendirinya harus pula menyampai-
kan pidato yang bermutu tinggi.

Selesai upacara pidato, barulah marapulai dilepas kerabatnya untuk dibawa

lingkungan. Dalam hal ini artinya perempuan pengiring pengantin. Yang menjadi sumandan
ialah perempuan muda yangbelum lama menikah. Lazimnya ialah istri anggota kerabat yang
terdekat.

19. Balapak ialah kain yang ditenun secara padat dengan banang emas. Kalau digunakan untuk
sarung disebut sanuug balapak. Untuk disandang di bahu melingkar tubuh sampai pinggang
disebut sandang balapak. Dan yang dipakai untuk menutup kepala disebut tenghuluk balapak.
Kain yang ditenun dengan cara yang jarang benang emasnya disebut kain batabua (kain
bertabur).

20. Pada umumnya yang dibawa dengan baki itu ialah pakaian yang akan dikenakan marapulai.
Apabila pakaian marapulai yang dibawa itu merupakan pinjaman (pakaian sewaan), maka
pendampingnya ialah sepasang sepatu. Pokoknya, dalam baki itu perlu ada salah satu benda
yang akan dipakai selamanya. Andai kata dalam perjanjian semula pihak anak dara harus
memberi uang jemputan, maka pada saat itulah uang itu harus diserahkan pada baki yang
khusus. Kini lazimnya uang jemputan diserahkan pada waktu akan melakukan akad nikah.

205



ke rumah anak dara. Namun, ia tidak dilepaskan sendirian. Ia diiringi kerabat-
nya dengan suasana yang sama megahnya dengan utusan yang datang men-
jemput itu.?!

Di rumah anak dara, kedua pengantin didudukkan bersanding di pelamin-
an. Di sini acara makan minum dan pidato pun dilakukan pula dengan tidak
kalah indahnya dengan di rumah marapulai. Selesai upacara bersanding,
marapulai dibawa lagi oleh kerabatnya pulang ke tempatnya, ada kalanya
bersama-sama anak dara. Hal ini bergantung pada rencana yang dimufakati
sebelumnya oleh kedua belah pihak. Tidak ada keseragaman pada semua
nagari.

Manjalang

Manjalang (menjelang), yang artinya berkunjung merupakan acara puncak
di rumah marapulai. Para kerabat berkumpul menanti anak dara yang datang
menjelang. Waktu berangkat dari rumah anak dara, kedua pengantin berjalan
bersisian, diapit sumandan dengan pakaian mereka yang terbagus, diiringi
perempuan kerabat anak dara, dan di belakangnya perempuan yang menjun-

21. Tbu dan saudara ibu serta dunsanak marapulai melepas kepergian marapulai bukan dengan
perasaan bahagia. Mereka umumnya menangis bahkan sampai meratapi kepergian marapu-
lai, tidak ubahnya seperti melepas mayat untuk dibawa ke pekuburan atau melepas keluarga
yang pergi merantau atau naik haji ke Mekah. Ratapan itu merupakan ratap perpisahan
kerabat tercinta yang tidak tahu apakah akan bertemu lagi atau tidak. Seolah si marapulai
akan mungkin lupa pada sanak saudaranya sendiri setelah menikah. Pada malam pertama itu
marapulai belum boleh menggauli istrinya, sebaliknya anak dara harus berusaha agar ia tidak
begitu mudah melayani kehendak suaminya. Proses yang cepat memberi alamat bahwa
kebahagiaan kedua pengantin tidak akan lama atau hubungan mereka akan rapuh. Konon
pada masa dahulu, di bawah tempat tidur pengantin sengaja seorang perempuan tua
berjaga-jaga agar hal yang tidak diingini tidak sampai terjadi pada malam pertama itu.
Marapulai juga harus berusaha agar ia tidak sampai bangun kesiangan. Sebelum beduk subuh
berbunyi, ia sudah keluar dari rumah itu. Kalau ia sampai kesiangan, ia akan diolok-olok
orang selama beberapa saat. Untuk menjaga agar ia tidak sampai kesiangan, lazim pula orang
muda yang menjadi temannya membangunkannya dengan mengetuk jendela kamar peng-
antin. Hubungan seks yang pertama dipujikan kalau dilakukan secepatnya pada malam
ketiga. Setelah melakukan hubungan itu, kedua pengantin herkewajiban mengunjungi
rumzh kerabat marapulai sebagai pertanda bahwa kedua pengantin merasa bahagia oleh
perkawinan mereka. Akan tetapi, andai kata anak dara ketahuan tidak perawan lagi sebelum
menikah, marapulai akan meninggalkan anak dara dan mengembalikan persoalannya kepa-
da kerabatnya: Ada beberapa cara meninggalkan istri yang tidak perawan. Tergantung pada
sikap mental marapulai. Cara yang paling sopan, marapulai akan meninggalkan selepah (kotak
rokok) yang kosong di bawah bantal tidurnya. Cara yang kasar yaitu ia boleh merobek-robek
bantal tidur dengan pisau agar ahli rumah mendapat malu. Cara lain ialah meninggalkan
kamar pengantin melalui jendela. Cara yang dilakukan itu tergantung pada hubungan
kerabat kedua belah pihak. Andai kata mereka yang menikah mempunyai hubungan

206



jung jambar*> di kepala. Seperangkat pemain musik mengikuti mereka paling
belakang.?® Semuanya merupakan perarakan yang indah.

Sesampai arakan pengantin di rumah marapulai, di anak tangga kedua
pengantin disirami beras kunyit untuk memberi berkah. Kemudian barulah
semua rombongan dipersilakan naik. Kedua pengantin dibimbing naik tangga
oleh sumandan pihak kerabat marapulai, lalu mereka didudukkan di pelamin-
an. Dalam acara ini laki-laki tidak berperan. Acara lebih mengutamakan saling
memperkenalkan kerabat dari kedua belah pihak yang telah terikat menjadi
anggota kerabat yang baru. Suasana lebih santai. Namun, kedua belah pihak
senantiasa berusaha memperlihatkan kehalusan adat atau budi bahasa yang
mereka punyai. Jika laki-laki mengisi acara dengan pidato, maka perempuan
saling berbincang-bincang dengan bahasa perempuan pula, yakni kato maran-
dah, bercakap-cakap tanpa menyombong, tapi tidak pula merendahkan diri.>*
Biasanya yang memegang peranan ialah perempuan yang paling bijak berbica-
ra, yang sengaja disediakan pihak masing-masing. Saatnya setelah selesai
makan dan semua hidangan telah disingkirkan.

Pada waktu rombongan yang datang menjelang hendak kembali pulang,
semua jambar yang mereka bawa tadinya diletakkan kembali ke tengah helat.
Isinya telah ditukar dengan masakan yang dibuat kerabat marapulai. Salah
satu dulang yang tidak ditutup dengan tudung saji telah diisi dengan pember-
ian kerabat marapulai untuk anak dara. Isinya bisa berupa kain baju, bisa juga
berupa perhiasan.

Rombongan itu kembali bersama anak dara. Marapulai tidak ikut pergi,

kerabat, maka cara yang paling sopanlah yang akan dilakukan marapulai. Lazimnya apabila

terjadi peristiwa demikian, pihak anak dara akan segera mencari cara penyelesaian dengan

kerabat marapulai. Pihak kerabat marapulai dapat menuntut ganti rugi kalau hubungan
suami istri akan dilanjutkan. Kemauan marapulai akan ditentukan oleh kerabatnya.

Jambar diucapkan jasmba oleh orang Minangkabau, yaitu dulang yang berisi nasi. Di atas

unggukan nasi itu tersusun piring-piring yang berisi lauk-pauk. Jambal itu ditutup dengan

tudung saji yang dianyam dari daun enau dan kemudian di atasnya lagi dilampiri dengan
kain bertabur benang erhas,

23.  Perangkat musik pengiring pengantin itu selain yang biasa digunakan, yaitu musik tradisio-
nal seperti talempong, lazim juga dipakai perangkat musik gamar (semacam orkes Melayu),
atau alat musik Barat. Bahkan kini lazim pula digunakan alat musik elektronik yang semua
peralatannya disandang di atas bahu. Perangkat musik yang berasal dari kebudayaan Islam,
seperti rabana, dan Indang, tidak pernah digunakan untuk memeriahkan perhelatan perka-
winan. (Lihat juga bab "Permainan Rakyat”.

24.  Kata merendah ditandai dengan ungkapan yang artinya berlawanan. Umpamanya, rumah
diungkapkan dengan poudok, camrik dengan buruk, besar dengan kecil, banyak dengan sedikit.
Umpamanya, ketika mengajak besan datang ke rumah akan dikatakan, "Silaulah pondok
kami nan buruk.” Kalau mempersilakan makan, dikatakan, ""Cobalah bawaan kami yang
seadanya, entah kurang garam entah kurang asam.”

[
I

207



apabila waktu itu masih siang. Akan tetapi apabila waktu itu telah malam,
maka marapulai pun akan berangkat bersama anak dara. Jika marapulai tidak
ikut saat itu, maka pada waktu hampir tengah malam, biasanya sekitar pukul
9.00, ia akan dijemput lagi beberapa anak muda yang sebaya dengan marapu-
lai. Jemputan merupakan acara mesnjemput marapulai untuk berdiam di rumah
anak dara untuk pertama kali.?* Marapulai akan diiringi oleh beberapa teman-
nya yang sebaya yang disebut rang mudo (orang muda).

Rang mudo ini bertugas menemani marapulai di rumah anak dara. Setelah
tiga hari marapulai tinggal di rumah anak dara, kedua pengantin dalam
pakaian yang lebih sederhana dan diiringi seorang perempuan tua atau ada
kalanya seorang gadis yang belum remaja pergi ke rumah semua kerabat dekat
marapulai. Dimulai ke rumah marapulai. Dan mereka bermalam di situ, tetapi
di rumah lainnya tidak dibiasakan. Acara ini selain untuk memperkenalkan
anak dara kepada kerabat marapulai agar menjadi lebih akrab, juga guna
menyatakan bahwa keduanya merupakan pasangan yang bahagia.

Perjamuan

Upacara dan perhelatan terpusat di rumah anak dara. Oleh karena itu,
segala keperluan dan persiapannya disediakan pihak perempuan, seperti per-
lengkapan kamar pengantin, pakaian pengantin, makan minum, dan juga
permainan untuk meramaikannya. Untuk mempersiapkannya, sanak keluarga
serta para tetangga diajak membantu. Sanak keluarga dengan benda dan
tenaga, sedangkan para tetangga dengan tenaga. Bahkan tamu juga biasa
membawa buah tangan.?® Untuk penyelenggaraan akan banyak diperlukan
biaya. Untuk mengatasinya, dibenarkan melakukan penggadaian harta pusa-

W
vy

Yang menjadi “"orang muda” sebagai pengiring marapulai pada waktu dibawa ke rumah
istrinya pada malam pertama ialah teman karibnya sehari-hari, yang masih jejaka atau yang
telah beristri. Tugas mereka menemani marapulai agar tidak sampai rikuh dan cepat
mengantuk. Memperlihatkan rasa mengantuk akan menimbulkan olok-olok sebagai mara-
pulai yang "rakus” atau tidak sabar menunggu untuk tidur dengan anak dara. Sikap yang
demikian merupakan hal yang konyol dan memalukan. Orang muda itu pun harus arif pula
bahwa menjelang tengah malam, hendaklah pamit meninggalkan marapulai sendirian. Tidak
lama setelah semua orang muda pergi, salah seorang dari perempuan yang hadir, biasa yang
telah tua, mempersilakan marapulai untuk memasuki kamar pengantin. Namun, ia tidak
boleh langsung masuk. Ia harus menunggu sampai tiga kali orang menyilakannya. Di nagari
sekitar Kota Padang Panjang kedatangan marapulai biasanya lewat tengah malam, hampir
dinihari. Orang muda yang mengantarkannya tidak pulang, melainkan menunggu marapulai
keluar kamar pengantin menjelang beduk subuh berbunyi. Bersama-sama mereka mening-
galkan rumah anak dara pada pagi yang masih gelap itu.

26. Secara tradisional para tamu yang perempuanlah yang membawa buah tangan, yang lazim-
nya beras. Namun, berbagai nagari membuat aturan yang diciptakan dengan kesepatakan
bersama. Ada nagari yang mewajibkan para tamu laki-laki juga ikut membantu dengan



ka. Dalam mamangan adat diungkapkan penggadaian itu sebagai berikut:
Harta Pusaka baru boleh digadaikan di antaranya karena gadis gadang tak
berlaki?”

Besar kecil perhelatan tergantung pada kemampuan serta kedudukan orang
yang berhelat. Perhelatan yang sederhana disebut gontel pucuak (petik pucuk)
yang perjamuannya hanya menghidangkan makanan seadanya seperti ikan
dan ayam serta mengundang kerabat dan tetangga dekat saja, seperti yang
dikiaskan ungkapan, Salingkuang salingka parik, sadusun duo dusun, saseba jalo ikan,
salantak sapanjang galah (selingkung selingkar parit, sedusun dua dusun, sesebar
jala ikan, selantak sepanjang galah).

Perjamuan yang lebih besar disebut kabuang batang kabung batang). Untuk
perjamuan ini disembelih sapi dan diundang semua kerabat serta sahabat
kenalan yang dekat dan juga yang jauh, seperti yang dikiaskan ungkapan,
Sakoto duo koto, diimbau mano nan patuik, dipanggia mano nan taalua, jikok dakek
diimbau jo carano, jikok jauah surek dilayangkan (sekata dua kata, dihimpunkan
siapa yang patut, diimbau siapa yang semestinva, jika dekat dimbau dengan
cerana, jika jauh surat dilayangkan).

Sedangkan perjamuan besar disebut lambang urek (lambang urat) yang
artinya perjamuan itu diselenggarakan secara besar-besaran atau habis-
habisan dengan memotong kerbau sebagaimana yang dimaksud oleh ungkap-
an, Panggilan sisiak pelapahan, dipanggia sampai tabao, pakai tombak pakai gandalo,
sarato padang jinawi baapikan, dikambang payuang ubua-ubua, tapancang marawa di
halaman, langkok jo gong jo talempong, dilapeh jo latuil badia, bapakaian adaik
salangkokuyo (panggilan sisik pelepahan, dipanggil sampai datang, dengan tom-
bak dan gendola, serta pedang jenawi berapitan, dikembang payung ubur-
ubur, dipanjang merawa di halaman, lengkap dengan gong dan telempong,
dilepas dengan letusan bedil, berpakaian kebesaran lengkap semuanya). Mak-
sudnya, semua orang diundang dengan cara sesuai dengan kedudukan mereka
masing-masing, sehingga tidak seorang pun yang terlupakan.

membawa buah tangan, yakni dalam bentuk uang. Nagari lain membuat kesepakatan
tentang bantuan uang tamu laki-laki dengan meletakkannya pada satu dulang yang ditaruh
di halaman. Namun, tamu itu tidak ikut makan. Mereka hanya meletakkan uang di atas
dulang lalu pergi lagi.

27.  Menurut alam pikiran orang Minangkabau, itu dipandang sebagai nasib yang sial. Jika boleh
memilih, orang akan lebih suka memilih menjadi janda sepanjang masa daripada menjadi
perawan seumur hidup. Menjadi perawan tetap menjadi beban moral bagi seluruh keluarga.
Sedangkan menjadi janda menempatkan perempuan itu sebagai orang telah mempunyai
kebebasan dalam banyak hal, antara lain ia merdeka mengerjakan pekerjaan yang dikehen-
daki untuk kepentingan dirinya sendiri bersama anak-anaknya. la bebas mencari suami atau
berinisiatif untuk memperoleh suami. Juga bebas menolak kehendak kerabatnya untuk
menjodohkannya lagi. Hal itu tidak akan pernah dapat dilakukan seorang gadis.

209



Perkawinan Menurut Kerabat Perempuan

Jika dipandang dari segi kepentingan, maka kepentingan perkawinan lebih
berat kepada kerabat pihak perempuan. Oleh karena itulah, pihak mereka
yang menjadi pemrakarsa dalam perkawinan dan kehidupan rumah tangga.
Mulai dari mencari jodoh, meminang, menyelenggarakan perkawinan, lalu
mengurus dan menyediakan segala keperluan untuk membentuk rumah tang-
ga, sampai kepada memikul segala yang ditimbulkan perkawinan itu. Tujuan
perkawinan bagi pihak mereka serba rangkap. Pertama-tama ialah melaksana-
kan kewajiban, yang merupakan beban hidup yang paling berat, untuk menjo-
dohkan kerabat mereka yang telah menjadi gadis gadang atau gadis dewasa yang
telah tiba saatnya untuk bersuami. Seorang gadis yang telah dewasa, yang
tidak segera mendapat jodoh, akan menimbulkan aib seluruh kaum. Oleh
karena, masyarakat akan memandang bahwa gadis itu mungkin menderita
cacat turunan, cacat lahir atau batin. Atau oleh karena orang enggan berkera-
bat dengan kaum itu karena tingkah laku mereka yang asosial. Mempunyai
gadis gack (perawan tua) dalam suatu rumah tangga merupakan aib yang akan
menjadi beban sepanjang hidup kerabat itu sendiri. Harga diri kaum akan
jatuh karenanya.

Oleh karena itu, untuk memperoleh jodoh bagi anak gadis mereka, setiap
keluarga akan bersedia mengadakan segala-galanya atau akan berusaha de-
ngan segala cara yang dapat mereka lakukan. Sekiranya dianggap patut mem-
peroleh jodoh itu dengan cara memberi harta benda, mereka akan menyedia-
kan. Untuk itu, harta pusaka kaum boleh digadaikan. Dalam suasana yang
paling mendesak, mereka hampir dapat mempertimbangkan berbagai calon
tanpa memandang usia atau telah menikah, dan lainnya, asal sepadan dengan
martabat sosial mereka.

Perkawinan seorang gadis dapat pula digunakan untuk menaikkan martabat
kerabat atau kaum. Caranya dengan menjodohkan anak gadis mereka dengan
seseorang dari kalangan yang lebih mulia dari mereka, baik mulia karena
uangnya, pangkatnya, ilmunya, atau karena kewenangannya.2® Dengan perka-

28. Jenis orang yang biasa mempunyai banyak istri senantiasa berubah menurut musimnya.
Pada mulanya ialah para penghulu, kemudian para ulama pun suka pula mempunyai banyak
istri. Kemudian pedagang dan pegawai negeri, terutama pegawai negeri yang bertugas
menjadi pengawas pada program pemerintah untuk jangka waktu berbilang bulan, dari suatu
desa ke desa yang lain. Di setiap desa tempatnya bertugas, ia akan mengambil istri dengan
tujuan yang prakis, yakni mendapat rumah tumpangan dan seorang teman hidup yang akan
menyediakan makan minumnya, mencucikan pakaiannya serta kebutuhan lainnya yang ia
perlukan. Pada masa lalu tidak mudah bagi seorang suami untuk membawa istrinya
berpindah-pindah. Oleh karena itulah, istrinya ditinggalkan di kampung dan di tempat

S5

kerjanya ia-menikah lagi dengan perempuan lain tanpa perlu menceraikan istri di kampung-

210



winan demikian berarti mereka telah mempunyai hubungan kerabat dengan
orang terkemuka, sehingga mereka akan mendapat tempat yang lebih baik dari
sediakala dalam pandangan masyarakatnya. Jika perkawinan itu membuahkan
turunan, maka dengan sendirinya mereka telah mempunyai anak kemenakan
yang berdarah turunan dan mulia pula.?®

Perkawinan juga dapat digunakan sebagai pengukuhan hubungan sosial
antara kerabat, antara sahabat, atau untuk menyambung pertalian yang telah
lama putus atau hubungan yang telah lama renggang.

Untuk yang pertama sebagai contohnya ialah perkawinan anak dengan
kemenakan, perkawinan dengan anggota kerabat besan. Untuk yang kedua
ialah perkawinan anak kemenakan dengan anak kemenakan sahabat atau
dengan anak kemenakan tetangga. Sedangkan untuk yang ketiga ialah perka-
winan anak kemenakan dengan anak kemenakan besan atau ipar yang telah
lama putus karena kematian.

Posisi Semenda dan Kerabatnya

Oleh karena kepentingan perkawinan lebih berat cenderung ke arah kera-
bat pihak perempuan, posisi semenda beserta kerabatnya lebih tinggi. Oleh
karena itu, layanan terhadapnya bagai manatiang minyak panuah (menating
minyak penuh). Yang artinya orang semenda itu harus dijaga perasaannya agar
tidak tersinggung seperti orang membawa minyak dalam talam, bila tergoyang
sedikit saja, maka minyak akan tumpah. Ibarat menjaga hati seorang tamu
yang sangat dimuliakan, demikian pula orang semenda dipandang sebagai
tamu, bukan sebagai anggota kerabat. Kepadanya tidak diberikan tanggung
jawab apa pun. Bahkan kesulitan rumah tangga tidak diceritakan kepadanya.

nya, Bukan hal yang luar biasa apabila banyak laki-laki yang selama usianya telah menikah
sampai dua arau tiga puluh kali. Malah banyak yang telah lupa pada nama-nama bekas
istrinya atau tidak tahu persis telah berapa orang jumlah anaknya. Kebiasaan demikian
bukanlah merupakan suatu lambang penghinaan atau merendahkan kedudukan perempu-
an. Sebaliknya. banyak perempuan merasa beruntung karena menjadi janda tokoh-tokoh
terkemuka pada masanya. Dan sebagai janda orang terkemuka, martabatnya akan dipan-
dang tinggi dan banyak laki-laki yang mendambakan memperoleh janda seperti itu, jika
dibandingkan dengan gadis remaja atau janda orang-orang biasa. Lain halnya dengan status
bekas piaraan atau nyai yang menurut pandangan masyarakat merupakan perempuan yang
bermoral rendah.

29. Sikap pemburuan status sosial demikian tidak jarang terjadi pada orang-orang berpangkat,
seperti tuanku laras, dan demang, Bahkan ulama-ulama serta orang-orang kaya memperoleh
kesempatan untuk menikah dengan banyak perempuan, bahkan sampai empat puluh orang,
meskipun yang tetap di sampingnya ialah empat orang sepanjang yang diizinkan agama
Islam. Ada kalanya mereka sampai lupa kepada jandanya. apalagi pada anaknya. (Lihat juga
Hamka, Adar Minangkabay Menghadapi Revolusi, Jakarta, Fa, Tekad, 1963).

211



Terutama terhadap ibunya, penghormatan harus dinyatakan dalam berba-
gai cara. Jika ia datang, ia harus didudukkan pada tempat yang terhormat. Pada
setiap hari baik dan bulan baik, seperti pada waktu menjelang puasa, kepada-
nya diantarkan air wangi-wangian untuk balimau>°, pada bulan puasa diantar-
kan makanan untuk pabukoan®!, dan pada bulan Maulud diantarkan
lemang.? Apabila hal-hal itu terlalaikan, dapat dipandang sebagai tindakan
yang hendak memancing gara-gara.

Dalam kehidupan sehari-hari, terdapat empat macam penilaian terhadap
semenda. Yakni: (1) sumando bapak paja (semenda bapak anak), yaitu semenda
yang bertingkah sebagai pejantan semata, yang tidak menghiraukan kehidup-
an dan keadaan istrinya. (2) sumando kacang miang (semenda kacang miang),
yaitu semenda yang tingkah lakunya membuat onar dan pecah belah di rumah
istrinya. Lazim pula disebut semando langau hijau (semenda lalat hijau) yang
suka pada keadaan yang kotor atau busuk, (3) sumando lapiak buruak (semenda
tikar buruk), yaitu semenda yang tingkah lakunya menguras harta benda
istrinya, (4) sumando niniak wamak (semenda ninik mamak), yaitu semenda
yang menghiraukan suka duka kehidupan rumah tangga istrinya.

Meskipun semenda itu dihormati dan sangat dipelihara hatinya baik-baik
agar betah hidup di tengah keluarga istrinya, bagi semenda yang tingkah
lakunya tidak disukai, ada berbagai cara untuk menyatakannya. Mulai dari
sindiran halus, umpamanya para ahli rumah berbincang-bincang sesamanya
tentang kehidupan yang sulit atau tentang keberhasilan semenda tetangganya.
Perbincangan itu dilakukan di kala semendanya sedang dalam kamar, sehingga
pembicaraan itu sampai ke telinganya. Kalau secara sindiran halus tidak
mempan, lalu dilakukan sindiran kasar. Umpamanya dengan membuat ribut-
ribut di kala semenda tadi lagi tidur. Yang lebih kasar lagi, melalaikan membu-

30. Sejenis air yang diberi ramuan harum-haruman dengan inti jeruk asam yang berkhasiat
untuk membersihkan rambut untuk keramas dalam menghadapi bulan suci Ramadhan, pada
waktu mereka akan melakukan ibadah puasa.

31. Pembukaan ialah makanan ringan yang lezat yang akan dimakan pertama pada waktu
berbuka puasa.

32. Bulan Maulud, ketika memperingati kelahiran Nabi Muhammad, dimeriahkan sebagai
mengadakan pesta besar secara tradisional. Pada waktu itu perempuan-perempuan mem-
buat makanan yang enak-enak, terutama lemang pulut, yang akan dimakan bersama-sama di
surau dan masjid teristimewa untuk para santri. Akan tetapi, kepentingan hubungan sosial
antara menantu dan mertua juga berperan pada hari itu dengan cara mengantarkan dua atau
tiga batang lemang kepada mertua dan juga kepada para bako mereka masing-masing.
Tambah banyak yang dimasak di halaman memberi pertanda akan berbagai hal, antara lain
kesanggupannya mengadakan bahan, yang artinya ia bukan orang miskin; kemampuannya
menyediakan makanan bagi santri, juga banyak kerabatnya sebagai tanda bahwa ia orang
baik-baik yang disenangi.

212



ka pintu rumah jika semenda pulang malam.

Pecahnya suatu perkawinan tidaklah menimbulkan kerisauan yang berat.
Lebih-lebih bila penyebabnya bukan dari pihak mereka. Meskipun mereka
menghendaki agar anak kemenakannya tetap mempunyai suami, dan suami-
nya itu mesti dihormati, usaha mencegah perpecahan itu dengan cara meren-
dahkan martabat sendiri merupakan pantangan yang tidak akan dilampaui-
nya. Akan tetapi, jika penyebabnya adalah mereka sendiri, mereka akan mau
mencari jalan agar perpecahan itu dapat diperbaiki lagi dengan cara apa pun,
terkecuali kalau akan merendahkan martabat sendiri. Artinya, sampai batas
tertentu yang dipandangnya pantas, mereka akan mau mengalah terhadap
tuntutan pihak semenda itu. Mereka memandang pecahnya suatu perkawinan
bukanlah sesuatu yang sangat serius atau sebagai sesuatu yang luar biasa.
Sehingga secara psikologis tidaklah akan merupakan suatu kejanggalan atau
kelainan.

Perkawinan dari Segi Pandangan Istri.

Perkawinan bagi seorang perempuan tidak hanya untuk menjadi istri dan
melahirkan anak-anak dari suaminya, melainkan juga mengemban tugas seba-
gai wakil kaum kerabatnya dalam hubungan perserikatan dua kerabat. Sebagai
wakil kerabatnya, ia tidak dapat menentukan sikap sendiri terhadap suaminya.
Kewajibannya yang utama ialah melayani suaminya agar betah dan kerasan
menjadi semenda di rumah itu. Suaminya tetap dipandang sebagai orang lain
yang menjadi wakil kaum kerabatnya pula. Oleh karena itu, ia harus me-
nyembunyikan seluruh perasaannya dari suaminya sehingga tidak terlihat rasa
duka dan sukanya.

Kepada ibunyalah ia harus menyampaikan segala perasaan dan pikirannya.
Dari ibunyalah ia akan memperoleh petunjuk untuk melaksanakan perannya
agar tujuan perkawinan itu berhasil. Apapun tujuan perkawinan, ibunyalah
yang menentukan. Sebab ibunyalah yang menjadi pimpinan rumah tangga.

Sebagai pemimpin, ibu itulah yang mengendalikan segala-galanya dan me-
mikul segala beban dan mengatasi segala kesulitan. Sebagai istri, ia hanya
mempunyai peranan dalam kamar tidurnya. Perasaan yang khusus terhadap
suaminya hanya dapat ia ungkapkan di kamar tidurnya. Itu pun kalau rasa
senang atau cintanya. Kalau ia sampai memperlihatkan perasaan kasihnya di
luar kamar tidur, apalagi di luar rumah, ia akan dianggap sebagai perempuan
genit. Jika hal itu sampai diketahui mertuanya atau kerabat suaminya, mereka
akan merasa tidak senang. Mereka tidak suka jika si suami itu terlalu terpedaya
hubungan mesra. Hubungan mesra akan dapat menyebabkan laki-laki bisa
lupa pada kewajibannya kepada kaum kerabatnya sendiri. Jika terjadi pergaul-
an yang mesra karena cinta kasih antara pasangan suami istri, hal itu hanya
dapat mereka nyatakan dalam kamar tidur mereka saja. Oleh karena, di

213



sanalah wilayah milik mereka berdua. Sedangkan di luarmnya, mereka adalah
warga kaumnya masing-masing yang akan senantiasa harus lebih mencintai
kaumnya sendiri.

QOleh karena bentuk perkawinan yang demikian, hubungan suami istri
seolah-olah rapuh. Hal itu senantiasa menanamkan sikap waspada dan siap
mental pada seorang istri bahwa suatu ketika perkawinan itu akan bubar, atau
setidak-tidaknya suaminya akan menikah lagi. Andai kata suaminya menikah
lagi, suka tidak suka ia harus menerimanya. Sebab dalam hubungan mereka
selama ini, suaminya senantiasa berparuh hati padanya karena statusnya tetap
sebagai warga kaumnya dan mempunyai kewajiban utama terhadap mereka.
Justru karena itu pula sikap seorang istri kepada suaminya berparuh hati pula.

Kalau pun ia melayani suaminya, maka tujuannya adalah bagi kepentingan
dirinya sendiri, bukan untuk tujuan kebahagiaan rumah tangga mereka ber-
dua. Untuk kepentingan dirinya sendiri itulah, ia berusaha agar mendapat
perhatian lebih baik jika dibandingkan dengan madunya, apabila suaminya
mempunyai istri banyak. Perhatian itu berupa materi yang diberikan
suaminya.

Apabila perkawinan itu melahirkan anak-anak, terlebih-lebih anak per-
empuan, maka istri akan lebih berusaha agar suaminya lebih banyak member-
ikan perhatian lagi. Dengan usaha itu, ia berharap agar suaminya mau mem-
buatkan rumah bagi anak mereka yang perempuan. Setidaknya akan lebih giat
berusaha untuk mulai mengumpulkan bahan bagi pembuatan rumah untuk
anak mereka.??

Istri-istri yang mempunyai usaha sendiri pada prinsipnya usaha itu tidak
boleh dicampuri suaminya. Masing-masing dengan kasnya sendiri-sendiri.
Namun, pihak istri akan selalu berusaha memperoleh sesuatu dari suaminya,

33. Umumnya rumah dibuat untuk kepentingan anak perempuan. Anak perempuan yang telah
gadis dewasa akan lebih dihargai bila berdiam di rumah orang tuanya. Artinya, si gadis akan
lebih mudah mendapat jodoh jika orang tuanya mempunyai rumah yang mereka bangun
sendiri dan terpisah dari rumah bersama yang dipusakai turun-temurun. Justru karena itulah
orang Minangkabau sangat mementingkan membuat rumah bagi anak perempuan mereka.
Terutama orang yang sukses di rantau merasa sangat perlu membangun sebuah rumah di
kampung halamannya. Oleh karena itu, nagari yang sempit, yang wilayahnya tidak luas,
seperti Koto Gadang, Balingka, Sulit Air, Anau, dan Kumango menjadi padat oleh kebanya-
kan rumah, sedangkan penduduknya sendiri kebanyakan menetap di rantau. Rumah yang
dibangun, yang sedianya untuk anak perempuan mereka, ternyata kemudian tidak dapat
digunakan seperti maksud semula, kerena anak-anak mereka juga ikut merantau bersama
orang tua masing-masing dan mendapat jodohnya di sana. Sejak sehabis Perang Dunia II,
perantau tidak lagi gandrung membangun rumah di kampung halaman sendiri. Mereka
membangun rumah di tempat mereka hidup. Namun, motivasinya yang utama senantiasa-
lah karena kelahiran anak-anak perempuan.

214



yang menjadi haknya sebagai istri.?*

Perceraian merupakan mimpi buruk bagi setiap perempuan. Akan tetapi,
oleh karena setiap istri tidak tergantung kehidupannya pada suaminya, perce-
raian tidaklah akan menyebabkan ia hancur. Malah sebaliknya ia akan mem-
punyai suatu posisi yang kuat sebagai seorang manusia. Ia akan memperoleh
dirinya sendiri dan tidak terikat oleh suatu beban sebagai wakil kaum kerabat-
nya. Tidak ada seorang pun lagi yang dapat memaksanya untuk memikul
beban itu kembali. Kalau ia hendak menikah lagi, ia akan bebas menerima
laki-laki yang disukainya. Di samping kebebasan ia pun memperoleh motivasi
untuk menegakkan kehidupannya sendiri. Meskipun ia senantiasa sadar bah-
wa ia tetap sebagai warga kaumnya dan anggota kerabatnya. Sebagai janda, ia
hanya akan memikirkan kepentingan anak-anaknya dan dirinya sendiri.
Keadaan kaum kerabat bukanlah urusannya. Itu adalah urusan mamak dan
saudaranya laki-lakinya bersama ibu mereka. Kalau ia mendapat kesulitan
dalam membiayai keperluan anak-anaknya, ia akan dapat meminta bantuan
kepada saudaranya laki-lakinya, kepada mamaknya, atau kepada ibunya. Dan
kepahitan hatinya karena diceraikan suami itu akan mendorongnya untuk
tampil sebagai pribadi yang lebih baik dari istri-istri bekas suaminya.

Jika menjanda karena suaminya meninggal, keadaannya akan sama dengan
perceraian. Namun, hubungannya dengan kerabat almarhum suaminya tidak
terputus. Kehidupan anaknya akan lebih baik, karena pihak bako anaknya itu
akan tetap mempunyai perhatian. Hidup menjanda lebih bebas daripada istri
yang ditinggalkan merantau oleh suaminya dan sebagai janda ia bebas memilih

jodoh.

Perkawinan Menurut Kerabat Laki-Laki

Seorang anak kemenakan laki-laki yang telah matang untuk menikah senan-
tiasa merisaukan pikiran kaum kerabatnya. Kalau tidak ada orang yang datang
meminang, pertanda bahwa pihaknya tidak mendapat penghargaan layak dari
orang lain. Memang pihak mereka dapat mengambil prakarsa untuk meman-
cing pinangan, tetapi andai kata pancingan itu tidak mengena akan menambah

34. Prinsip itu merupakan analogi perkawinan eksogami serta sistem pewarisan yang mereka
anut. Hingga kini prinsip itu pada umumnya tetap bertahan, terutama dapat dilihat pada
tata cara pasangan suami istri yang mempunyai usaha atau pekerjaan. Suami berkewajiban
membiayai keperluan rumah tangga sepenuhnya, sedangkan pendapatan istri sepenuhnya
menjadi milik istri. Joanne Prindiville dari Universitas Toronto, Kanada, dalam penelitian
memberikan kesimpulan bahwa perempuan Minangkabau mempunyai dua sumber penda-
patan, yang pertama dari suaminya dan yang kedua dari saudara laki-lakinya. Terutama
dalam mengatasi kesulitan hidup yang tidak dapat diatasi suaminya, maka mereka akan
meminta bantuan kepada saudara-saudara laki-lakinya.

215



jatuhnya harga diri mereka. Jarang kerabat yang mempunyai anak gadis yang
mau melamar jejaka yang tidak mempunyai mata pencaharian. Kecuali apabila
jeiaka itu anak orang terkemuka karena hartanya, jabatannya, atau karena
ilmunya. Karena anak orang terkemuka pada umumnya mempunyai masa
depan yang lebih baik.

Jejaka yang tidak mempunyai mata pencaharian disarankan agar pergi
merantau untuk memperoleh harta atau memperoleh ilmu. Seandainya ia
sukses di rantau, maka cerana akan pasti datang bersilang ke rumah ibunya
untuk meminangnya. Jika pun belum sukses, asal punya mata pencaharian,
pinangan lambat laun tentu akan datang juga. Mereka maklum bahwa bagi
masyarakat yang berpola pada ajaran materialisme itu meskipun mereka ingin
memperoleh semenda yang jejaka, mereka lebih suka mempunyai semenda
yang punya mata pencaharian yang besar, walau berusia tua atau telah meni-
kah. Apalagi kalau duda yang masih muda.

Perkawinan seorang jejaka sama pentingnya dengan seorang gadis. Me-
nentukan atau memilihkan jodoh serta membuat persetujuan dan mengada-
kan perjamuan perhelatannya merupakan tugas kaum kerabat. Seorang jejaka
tidak dibiarkan memilih jodoh sendiri. Tujuannya demi menjaga agar tidak
sampai memperoleh jodoh yang mempunyai cacat lahir batin atau turunan. Di
samping itu, juga untuk menjaga agar perjodohan itu tidak menyebabkan anak
kemenakan sampai hipa pada kewajibannya terhadap kaum kerabatnya kelak.
Ibunyalah yang mempunyai peranan penting dalam memilihkan jodoh bagi
anaknya. Biasanya jejaka itu akan takluk oleh kehendak ibunya.

Konsekuensi perkawinan atas pilihan kerabatnya itu didukung kerabatnya
pula. Segala kewajiban yang harus ia pikul bagi istrinya akan disediakan
kerabatnya selama ia belum mampu. Tujuannya ialah agar anak kemenakan-
nya terpandang sebagai semenda yang dihormati kerabat istrinya. Tentu saja
dukungan atas konsekuensi itu mempunyai jangka waktu.>* Yang pasti akan
tiba waktunya, sesuai dengan kelaziman yang manusiawi, muncul kemauan
berusaha sendiri dan hidup bertanggung jawab. Suatu perkawinan yang tidak
rukun tetap menjadi urusan kerabat. Jika yang menyebabkannya pihak anak
kemenakan sendiri, maka mereka berusaha ikut memperbaikinya. Akan tetapi,
apabila yang menyebabkannya pihak besan atau menantunya, mereka pun
akan ikut campur untuk membubarkannya. Demikian pula apabila perkawin-
an itu menyebabkan anak kemenakan mereka lupa akan kewajiban atas

35. Pada masa lalu seorang jejaka, yang dilepas ke rumah istrinya karena menikah, senantiasa
dibekali dengan setumpuk sawah untuk digarapnya bagi keperluan rumah tangganya. Sawah
itu dinamakan harato pasmbaoan (harta pembawaan), yaitu sawah yang dibawa ke rumah
istrinya. Harta itu tetap menjadi hak milik kaum yang menyerahkan. Jadi, hak yang dibawa
hanya hak pakai.

216



kerabatnya sendiri, mereka akan berusaha merenggangkannya. Berbagai cara
akan mereka tempuh. Yang paling ampuh ialah mencarikannya lagi seorang
istri yang lebih cantik dan lebih muda. Biasanya cara demikian sangat ampuh
oleh sebab kodrat poligamis yang umum serta tidak akan ada beban atau
tanggung jawab berat atas perkawinan yang dikehendaki kaum kerabat itu.?¢

Posisi Menantu dan Kerabatnya

Seorang istri dipandang sebagai menantu oleh kerabat suaminya. Posisinya
tidaklah sama dengan posisi suaminya sebagai semenda. Jika semenda bagai
dimanjakan di rumah mertuanya, maka menantu perempuan harus pandai-
pandai mengambil hati mertua. Selain dari memperlihatkan air muka yang
manis, juga harus cekatan mengerjakan apa pun yang disuruhkan mertua
kepadanya. Dalam upacara berkabung atau perhelatan di rumah mertua, ia
akan menjadi andalan yang diharapkan tenaganya untuk bekerja di dapur. Bila
tidak ikut serta bekerja di dapur, ia akan disindir sebagai perempuan yang tidak
pandai masak. Bila di rumah itu berlangsung perhelatan menurunkan marapu-
lai, ia akan menjadi sumandan.

Kalau perhelatan menaikkan marapulai,’” ia akan bekerja di dapur atau
menghidangkan makanan.

Posisi istri kedua dan selanjutnya, lebih-lebih istri yang bukan menjadi
pilihan kerabat, lebih ringan jika dibandingkan dengan istri pertama. Kalau
semua istrinya harus hadir, maka istri pertama mendapat tugas di atas rumah,
sedangkan yang lain di dapur. Demikian pula halnya dengan kerabat-kerabat
yang perempuan akan mendapat tempat yang lebih kurang jika dibandingkan
dengan kerabat semenda rumah itu. Kerabat menantu perempuan sama dise-
but sebagai besan dengan kerabat semenda. Besan di pihak menantu perempu-
an dikatakan sebagai besan menurun sedangkan yang di pihak semenda dikata-
kan sebagai besas mendaki. Besan menurun atau besan mendaki dapat ditafsir-
kan sebagai besan yang di bawah dan besan yang di atas.

36. Novel yang ditulis pengarang yang berasal dari Minangkabau pada awal sejarah kesusastraan
Indonesia sangat gencar menyerang tingkah laku masyarakat Minangkabau dalam mencam-
puri kehidupan rumah tangga kerabatnya. Novel-novel itu memang telah dapat membentuk
opini, tetapi tingkah laku para kerabat itu masih terus berlangsung, terutama dalam kehi-
dupan masyarakat di desa. Diduga hal itu merupakan salah satu faktor yang kuat yang
menjadi penyebab terbelahnya kepribadian mereka (splits persouality) seperti yang disinyalir
para ahli ilmu jiwa dari Universitas Indonesia (Lihat juga 1. Gunawan dan J. Banunaek,
"Peranan Faktor-Faktor Sosial Budaya dalam Etiologi Gangguan Jiwa Orang Minangkabau,”
kertas kerja pada Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, 1970.).

37. Jika anak kemenakan laki-laki yang menikah dinamakan menurunkan marapulai; jika
kemenakan yang perempuan yang menikah dinamakan menaikkan marapulai. Artinya, yang

217



Perkawinan dari Segi Pandangan Suami

Menjadi semenda di rumah istri menempatkannya sebagai seorang yang dihor-
mati, malah dimanjakan. la tidak perlu memikul beban kehidupan rumah
tangganya dengan segala akibatnya. Lebih-lebih jika ia sebagai orang yang
dijemput karena hartanya, karena turunannya atau karena ilmunya. Keliha-
tannya kehidupan demikian mengenakkan. Terutama pula jika ia mempunyai
istri banyak.

Akan tetapi, bagi laki-laki yang normal, apalagi kalau akalnya sehat serta
rohaninya bersih, bertempat tinggal di rumah mertua menimbulkan keadaan
yang runyam bagi kehidupannya. Oleh karena, ia tidak mungkin bergaul
dengan anak istrinya sebebas yang dikehendakinya. la tidak mempunyai
waktu yang luang untuk bercengkerama dengan istri atau anak-anaknya.
Pagi-pagi sebelum beduk subuh berbunyi, ia telah turun dari rumah. Setelah
matahari marak di pagi hari, ia kembali ke rumah istrinya untuk makan pagi,
lalu sesegeranya berangkat lagi. Ia kembali sehabis lohor untuk makan siang. Ia
pergilagi dan kembali sehabis isya untuk makan malam. Lalu pergilagi. Hampir
tengah malam ia akan pulang untuk tidur.

Kalau ia terlambat bangun pagi atau terlalu malam pulang untuk tidur,
semua mata akan miring kepadanya sambil memencongkan bibir. Dengan
jadwal demikian ia memang tidak sempat memperhatikan anaknya dan si anak
tidak lekat hati kepadanya. Andai pun ia ingin bercanda dengan anaknya, si
anak tidak kerasan karena kurang pergaulan. Kalau ia ingin lebih dekat lagi
dan hendak menggendongnya, ia.akan dikatakan sebagai laki-laki termakan
guna-guna istrinya. Jika ia hendak ke balai karena hari pasar ia tidak berangkat
bersama istrinya. Kalau mereka bertemu di pasar, keduanya harus menghin-
dar. Bila tidak dapat menghindar, mereka pura-pura tidak melihat. Bila mereka
pergi atau pulang dari pasar, mereka naik bendi yang tidak sama. Istri boleh
sebendi dengan laki-laki lain dan suami sebendi dengan perempuan lain.

Seandai istrinya sakit, ia tidak dapat merawatnya. la akan tidur.di rumah
ibunya atau di surau karena di kamamya ada perempuan yang sedang merawat
istrinya. Sebaliknya, kalau ia yang sakit, saudaranya yang perempuan yang
datang merawatnya. Bila sakitnya demikian parah, ia digotong ke rumah
ibunya untuk di rawat di sana. Lebih parah lagi jika istrinya lebih dari seorang.
Meskipun ia sakit dan hari sedang hujan pula, ia harus pergi dari rumah
istrinya yang satu ke rumah istrinya yang lain sesuai jadwal gilirannya yang
harus ia laksanakan. Jika ia tidak pergi, mungkin istri yang mendapat giliran
akan datang menjemputnya. Lalu kegaduhan tidak terhindarkan.

pertama ada marapulai yang turun dari rumah itu dan arti yang kedua ada marapulai yang
naik ke rumah itu.

218



Tentu saja banyak suami yang memanfaatkan sistem sosial dalam perkawin-
an demikian untuk enaknya sendiri. Jika pelayanan istrinya tidak memadai
seperti yang dikehendakinya, ia dapat saja merajuk atau mengancam hendak
kawin lagi atau mau menceraikannya. Sebab, pelayanan yang kurang dapat
ditafsirkan sebagai penghinaan.

Kalau ia sudah tua, ia tidek dapat tinggal bersama istrinya di rumah
mertuanya. Sebab, kamar yang selama ini ditempatinya harus diserahkan
kepada anak perempuannya dengan suaminya. Lalu ia kembali ke surau, ke
tempat tinggal masa remaja yang sudah lama lampau, bergaul dengan anak
remaja yang dunianya sudah berbeda. Seandainya dalam kehidupan suami
istri, mereka sempat membangun rumah sendiri, nasibnya boleh dikatakan
akan lebih baik. Akan tetapi, istrinya akan sering pergi meninggalkannya
apabila anak-anak mereka yang di rantau menghendaki ibunya datang mem-
bantunya menjelang melahirkan sampai beberapa bulan sehabis melahirkan.
Seorang ayah tidak akan diminta oleh anaknya datang ke rantau untuk tujuan
yang sama. Selanjutnya mereka tidak mungkin berangkat berdua, sebab salah
seorang menjaga rumah mereka yang ditinggalkan. Yang tinggal selamanya si
suami

Suami yang telah menjadi laki-laki tua tidaklah akan tersia-sia apabila pada
masa mudanya ia mengamalkan ajaran adat sebagaimana mestinya. Yaitu
apabila ia tetap menjaga keseimbangan hidupnya di antara kepentingan anak
dan istrinya dan kemenakan dan kaum kerabatnya, sebagaimana yang diung-
kapkan oleh mamangan anak dipangku kemanakan dibimbiang (anak dipangku
kemenakan dibimbing). Bila ia disia-siakan istrinya, ada kemenakan dan
kerabatnya yang akan membelanya, antara lain dengan mencarikannya seo-
rang istri lagi, yang tidak akan meninggalkannya.

Suami Istri di Rantau

Kehidupan suami istri yang tinggal di kampung dan berdiam di rumah kaum
harus menyesuaikan diri dengan tata kehidupan bersama. Kegandrungan
pribadi terhadap pasangannya dipendam dalam di lubuk hati agar tidak
menimbulkan tanggapan yang tidak serasi. Lebih-lebih apabila di rumah itu
tinggal juga beberapa pasangan suami istri lainnya. Persaingan yang tidak sehat
akan mudah menimbulkan perselisihan diam-diam atau terbuka. Apalagi
kalau ibu yang menjadi pimpinan rumah mempunyai sikap yang berpihak.’*

38. Hidup dalam persaingan dengan siapa saja merupakan tema yang paling menonjol dalam
kehidupan seorang Minangkabau karena ajaran falsafah mereka yang memaksakan agar
setiap orang tidak mau kalah dari yang lain. Dalam pola yang konsumtif, bentuk persaingan
menjadi berlomba dalam memiliki benda-benda yang berfungsi sebagai peragaan. Dalam
kehidupan di rumah besar (rumah gadang), yang didiami beberapa perempuan dengan

219



Kehidupan dalam rumah bersama hanya baik dan menyenangkan bagj
pasangan yang suaminya sukses dalam materi. Seisi rumah akan memelihars
hatinya atau menenggang perasaannya agar tidak tersinggung. Tingkah laky
yang lazimnya menjadi bahan gunjingan kalau dilaksanakan orang lain akan
didiamkan saja jika dilakukan semenda yang sukses. Bahkan akan disembunyi-
kan hilang-hilang andai kata ia berlangkah sumbang. Sikap ahli rumah yang
seperti memijak batuang sabalah (memijak betung sebelah) itu tentu saja menim-
bulkan beban perasaan bagi semenda yang tidak sukses. Ibarat orang membe-
lah betung, yang satu dipijak yang lain ditarik ke atas oleh ahli rumah jtu, maka
hal ini mendorong semenda yang tidak sukses untuk berangkat meninggalkan
rumah bersama itu. Kalau ia dengan istrinya ingin bisa hidup berkasih-kasihan
tidak lain pilihannya ialah pergi ke rantau. Kalau tidak bisa pergi bersama
suaminya, ia akan pergi sendirian lebih dahulu.

Suami istri yang membangun kehidupan bersama di luar rumah keluarga
mereka atau yang pergi merantau bersama, lebih terbuka jika dibandingkan
dengan kehidupan dalam rumah bersama. Hal ini disebabkan segala-galanya
akan mereka rundingkan berdua dan di antara keduanya tidak lagi ada sikap
kepura-puraan yang selama ini biasa mereka lakukan karena menenggang
perasaan orang luar. Akan tetapi, apabila istri datang kemudian ke tempat
suaminya di rantau, maka istri akan merasa dirinya lebih ringan terhadap
suaminya. Hal ini disebabkan ia merasa segala sesuatu yang ada di rumah
tangga mereka merupakan milik suaminya, bukan milik mereka berdua, suami
yang memimpin dan menjadi kepala rumah tangga.

Seorang laki-laki yang sukses di rantau akan memikul berbagai kewajiban.
Sebagai anggota kaum, ia berkewajiban membantu keperluan kaumnya di
kampung, juga menampung kemenakannya atau anggota kerabat yang lain
yang ingin berusaha di rantau. Jika ia tinggal bersama istrinya, kewajibannya
berganda. Meskipun tidak secara langsung, kerabat istrinya pun menjadi
tanggungannya pula. Setidak-tidaknya jika ada kerabat istrinya ingin meran-
tau, maka rumah mereka akan menjadi tempat penampungannya. Oleh kare-
na, menurut alam pikiran Minangkabau, rumah adalah milik istri. Hal itu
menimbulkan konsekuensi bahwa secara psikologis dan berangsur kerabat istri
akan lebih dominan di rumah itu jika dibandingkan dengan kerabat suami.

Andai kata hubungan suami istri tidak kekal, umpamanya terjadi perceraian

suami masing-masing, perlombaan menjadi sangat tajam di antara perempuan-perempuan
itu meskipun mereka bersaudara kandung. Perempuan yang mempunyai suami yang lebih
sukses dari yang lain akan senantiasa memperagakan pembelian suaminya, seperti pakaian
yang baru, perhiasan emas, atau sekurang-kurangnya makanan enak. Di samping itu, juga
ada persaingan untuk memiliki benda-benda seperti : radio, lampu strongking, dan mesin
jahit. Sebagai akibat persaingan ini, jumlah strongking, radio, dan mesin jahit sebagai barang
peragaan dalam satu rumah akan sebanyak perempuan yang punya suami.

220



di rantau, setidak-tidaknya hak mendiami rumah di pihak istri. Suami tidak
mungkin menyuruh pindah istri yang diceraikannya itu sebab terhalang faktor
anak-anak mereka. Jika ia menyuruh istrinya pergi, hal itu sama dengan
mengusir anaknya sendiri, sebab status anak adalah anggota kaum ibunya.
Lain halnya jika mereka tidak mempunyai anak. Apabila selama mereka di
rantau tinggal di rumah sewa, jika terjadi perceraian, istri dan anak-anak akan
diantarkan ke kerabatnya di kampung, atau disuruh jemput kerabatnya.
Sebab, istri tidak mungkin bertahan di rumah itu karena tidak akan mampu
menyewanya. Sedangkan seluruh perabot dapat ia bawa ke kampung. Suami
tidak akan mungkin menahannya demi anak-anak. Keadaan akan sama bila
perantau itu mendiami rumah yang mereka bangun di kampung halamannya.

Hubungan Kekerabatan

Masyarakat komunal dengan pola perkawinan eksogami menimbulkan hu-
bungan kekerabatan yang mempunyai daya ikat antara individu di luar jalur
stelsel matrilineal dan sistem persukuan. Dapat juga dikatakan, bahwa oleh
hubungan kekerabatan menurut jalurnya akan sangat dan dapat membangkit-
kan sovinisme kesukuan. Namun, oleh karena hubungan kekerabatan akibat
perkawinan itu dengan sendirinya dapat melenyapkan kebanggaan suku yang
berlebih-lebihan, maka sovinisme tidak akan terjadi.

Perkawinan bukan semata-mata hubungan antara dua orang individu,
tetapi juga hubungan antara dua kerabat dan bahkan hubungan antara selu-
ruh kerabat yang telah berhubungan karena perkawinan itu. Ada empat
macam hubungan kekerabatan atau pertalian kekerabatan, yakni: (1) tali
kerabat mamak kemenakan, (2) tali kerabat suku sako, (3) tali kerabat induak,
bako anak pisang, (4) tali kerabat andan pasumandan. Tali kerabat dua yang
pertama bersifat hubungan ke dalam. Timbulnya karena pertalian darah.
Sedangkan tali kerabat jenis yang lain bersifat keluar dan timbulnya karena
perkawinan.

Keempat tali kerabat itulah yang di bawah tata tertib tertentu telah menjadi
daya ikat dan yang menyatukan individu-individu ke dalam suatu jaringan
yang kompleks. Meskipun sangat kompleks, tata tertib yang mengaturnya
dapat menjamin kesatuan, kesamaan, dan keutuhan pendirian sikap dan
perbuatan seorang individu terhadap suatu kasus yang menyentuh kehidupan
kekerabatan mereka.?®

39. Lihat juga Drs. Mohammad Hasbi dalam makalah yang disampaikannya pada Seminar
Internasional Kebudayaan Minangkabau tahun 1980 di Bukittinggi dengan judul
"Talikerabat-Talikerabat pada Kekerabatan Orang Minangkabau.”



Mamak Kemenakan

Tali kerabat mamak kemenakan ialah hubungan antara seorang anak laki-laki
dan saudara laki-laki ibunya, atau hubungan seorang anak laki-laki dengan
anak-anak saudara perempuannya. Bagi seseorang, saudara laki-laki ibunya
adalah mamaknya dan ia adalah kemenakan saudara laki-laki ibunya. Sedang-
kan anak saudara perempuannya merupakan kemenakan dan ia adalah mamak
anak saudara perempuannya. Hubungan itu dilukiskan sebagai berikut:

E = ego \

S = saudara

| = ibu

K = kemenakan

B = bapak

SS = suami saudara
M = mamak

Berhubung mamak adalah fungsi laki-laki, maka hubungan mamak kemena-
kan adalah hubungan yang memerankan peranan laki-laki. Hal itu karena E
adalah kemenakan M yang pada gilirannya ia juga merupakan mamak K
menurut garis laki-laki. Oleh karena peran mamak adalah peran laki-laki, maka
perempuan tidak akan dapat berperan sebagai mamak. Oleh karena itu,
seorang laki-laki, dalam hubungan tali kerabat mamak kemenakan itu, akan
selalu memangku dua fungsi yang sifatnya diagonal, yaitu sebagai kemenakan
saudara laki-laki ibunya (M) juga sebagai mamak saudara perempuannya
sendiri (K). Fungsi M dalam hubungan ini ialah menyiapkan kemenakannya E
untuk menggantikannya sebagai mamak dalam membimbing K pada waktu-
nya. Yang dimaksudkan dalam menyiapkan ini ialah dalam berperan sebagai
pemimpin kemenakan-kemenakannya dalam lingkungan sosial yang terkecil
(rumah), kaum, kampung, dan sampai lingkungan yang lebih besar seperti

222



nagari.

Bimbingan yang diminta dan dituntut pada seorang laki-laki yang berkena-
an dengan fungsinya sebagai mamak dalam membimbing lingkungan ma-
syarakat yang dipimpinnya itu pada pokoknya terdiri dari dua sasaran, yakni
seperti berikut.

1. Terhadap kemenakannya yang perempuan, bimbingan itu meliputi per-
siapan untuk menyambut waril bajawek (waris berjawat) dan persiapan
untuk melanjutkan turunan. Warih bajawek di sini ialah pemahaman
nilai-nilai lingkungan sosial yang menempatkan perempuan sebagai pusek
jalo pusspunan ikan (pusat jala pumpunan ikan), yang artinya mereka
merupakan titik pusat lingkungan masyarakatnya di rumah dengan peran
sebagai nenek dan ibu yang akan mengasuh anak cucunya dan sebagai
istri yang menjadi tali penghubung dengan lingkungan masyarakat lain.

2. lerhadap kemenakannya yang laki-laki, bimbingan itu meliputi persiapan
untuk pusako batolong (pusaka bertolong) yang maksudnya ialah untuk
berperan sebagai penunjang dan pengembangan sumber-sumber kehidup-
an sanak saudaranya, terutama sanak saudara perempuannya yang akan
melanjutkan turunan mereka.*®

Tugas mamak kepada kemenakannya tidak ubahnya seperti tugas ayah
pada masyarakat non-Minangkabau. Berbeda dengan ayah, seorang mamak
akan berhadapan dengan lebih banyak kemenakan jika mamak itu mempunyai
banyak saudara perempuan. Akan tetapi, tugas mamak ada kalanya jauh lebih
ringan mana kala seorang dua perempuan mempunyai banyak saudara laki-laki
yang menjadi mamak anak-anak mereka. .

Tali kerabat mamak kemenakan merupakan tali kerabat yang ditumbuhkan
bagi keperluan kesinambungan dan kestabilan kepemimpinan di lingkungan
sosial, sejak dari rumah, kampung sampai ke nagari. Fungsi kepemimpinan itu
pada tingkat yang lebih tinggi dan yang lebih luas disebut penghulu.

Suku Sako

Tali kerabat suku sako dikenal sebagai hubungan kerabat yang bersumber dari
sistem kekerabatan geneologis yang berstelsel matrilineal pada lingkungan
kehidupan sosial sejak dari rumah sampai ke nagari yang lazim disebut suku.
Suatu nagari didiami penduduk yang terdiri dari sekurang-kurangnya empat
buah suku. Nagari itu sendiri terbagi dalam beberapa kampung. Setiap kam-
pung diisi beberapa kelompok rumah. Tiap-tiap kelompok rumah itu didiami
orang-orang yang saparuik (seperut). Situasinya seperti gambar hal. 224.
Pada gambar tersebut terlihat beberapa kelompok rumah gadang suatu

40, Lihat juga bab "Harta dan Pusaka.”



Paruik A dengan dua rumah gadang berkembang dengan
menumbuhkan paruik B dengan dua rumah gadang dan terus
berkembang dengan tumbuhnya paruik C, D, dan E dengan rumah
gadangnya masing-masing. Himpunan semua paruik itu menjadi kaum
dan dapat mendirikan seorang penghulu.

kumpulan masyarakat yang secara genelogis adalah satu turunan. Kumpulan
rumah gadang A samapi E didiami orang-orang yang disebut saparuik. Rumah
gadang 1 merupakan rumah gadang yang pertama dari kerabat yang saparuik
dan. disebut sebagai paruik gadang (perut gadang). Rumah gadang 2 didirikan
kemudian dan disebut paruik ketek (perut kecil). Semua kaum yang mendiami
rumah gadang A sampai dengan E disebut kaus. Jika suku mereka Supayang,
maka dinamakan semua kumpulan itu dengan Kaum Supayang. Setiap kelom-
pok rumah gadang A sampai E dipimpin seorang tungganai. Sedangkan semua
kelompok rumah gadang itu dipimpin seorang mamak kaum, ada kalanya bisa
seorang yang berstatus penghulu, yang lazimnya disebut penghulu kaum.

Induk Bako Anak Pisang

Tali kerabat induak bako anak pisang ialah hubungan kekerabatan mereka antara
224



seorang anak dan saudara-saudara perempuan bapaknya dan atau hubungan
kekerabatan antara seorang perempuan dan anak-anak saudara-saudara laki-
lakinya. Dengan demikian, juga berarti bahwa seorang perempuan merupakan
induk bako anak saudara laki-lakinya dan ia pun merupakan anak pisang saudara
perempuan bapaknya. Berhubung induk bako adalah perempuan, hubungan
tali kerabat itu lebih memerankan peranan perempuan. Seorang perempuan,
yang selain merupakan kemenakan saudara laki-laki ibunya, juga merupakan
anak pisang dan akan menjadi induk bako atau bako pula. Oleh karenanya,
seorang perempuan akan memangku dua fungsi. Pertama fungi intern (dalam
paruiknya), ia adalah ibu anak-anaknya. Kedua, fungsi ekstern (dari segi
paruik istri saudara laki-lakinya), ia adalah bako anak-anak saudara laki-
lakinya. Hubungan itu seperti terlihat pada gambar di bawah ini.

A | (e

AlB
E = ego AP = anak pusang atau anak pusako.  AlB = anak induk bako
IB = induk bako B = bapak IM = istri mamak
IS = istri saudara | = ibu AM = anak mamak
SIB = suami induk bako M = mamak S = saudara

Anak pisang lazim pula disebut dengan nama lain, yakni anak pusako (anak
pusaka). Jika anak laki-laki lebih mendapat pendidikan dari mamaknya, maka
anak perempuan mendapat pendidikan dari bakonya di samping dari ibunya
sendiri. Oleh karena itu, seorang anak perempuan mendapat pendidikan dari
dua jalur rumah gadang, yaitu dari jalur rumah gadang tempat ibunya dilahir-
kan dan dari rumah gadang tempat ayahnya dilahirkan. Dengan mendapat
pendidikan dari dua jalur itu, seorang anak perempuan akan mengenal dan
juga akan mempunyai perbandingan dalam tata kehidupan rumah tangga yang
akan sangat berguna baginya bila menjadi seorang istri dan ibu.

225



Andan Pasumandan

Tali kerabat andan pasumandan adalah hubungan antara anggota suatu rumah,
rumah gadang, atau kampung dan rumah, rumah gadang, atau kampung yang
lain tersebab salah satu anggota kerabatnyaa melakukan perkawinan. Tali
kerabat karena perkawinan bersifat horisontal, kedua belah pihak berstatus
sama derajatnya. Tali kerabat andan pasumandan berbentuk segi tiga, seperti
terlihat pada gambar berikut ini.

emmmmmm 1ali pernikahan
== == =u tali kerabat pasumandan
======== {ali kerabat andan

Seorang anggota rumah A menikah dengan seorang anggota rumah B, maka
ahli rumah A dan ahli rumah B telah dihubungkan dengan tali kerabat yang
disebut pasumandan. Seorang anggota rumah B menikah pula dengan seorang
anggota rumah C. Lalu antara ahli rumah A dan ahli rumah C terjalin tali
kerabat yang disebut andan. Begitu pula antara ahli rumah B dengan ahli
rumah D. Sedangkan ahli rumah A dengan ahli rumah D tidak mempunyai
hubungan apa-apa dalam bentuk tali kerabat. Tali kerabat itu mempunyai
konsekuensi yang berbeda dalam kehidupan antara sesamanya terutama da-
lam peristiwa kelahiran, perkawinan, dan kematian yang dialami ahli rumah
masing-masing. Tali kerabat pasumandan akan mendukung konsekuensinya
dalam bentuk moril dan materiil. Sedangkan tali kerabat andan akan mendu-
kung konsekuensinya dalam bentuk moral. Dukungan moral dan material
sebagai konsekuensi hubungan tali kerabat itu akan lebih terfokus pada

226



turunan atau anak-anak yang lahir dari hubungan perkawinan itu.*!

Hubungan tali kerabat yang bersifat vertikal, diagonal, dan horisontal itu
terpusat pada satu pribadi (ego) yang statusnya dalam perkawinan mungkin
sebagai suami atau sebagai istri. Setiap orang yang ada hubungannya dengan
titik pusat itu membentuk suatu lingkaran besar yang disebut kerabat, yang
dalam bahasa aslinya disebut sanak sudaro (sanak saudara) seperti yang terlihat
dalam bagan berikut ini :

E = ego suamifistri AP = anak pisang
M = mamak AC = anak cucu
AB = ayah bunda B = bako

iB = ipar besan K = kemenakan

Selain dari hubungan kekerabatan menurut tali darah ibu, maka mereka
juga terikat pada hubungan tali darah bapak, bahkan juga hubungan kekera-

41. Dari sistem inilah pada umumnya anak-anak muda mereka dapat memasuki perguruan
tinggi.

227



batan karena perkawinan anak-anak mereka. Dengan demikian hubungan
kekerabatan dapat dilihat dari titik yang menjadi penghubung antara individu
dengan individu yang lain, antara kaum dengan kaum yang lain, selain karena
kesukuan belaka. Masing-masing mempunyai tugas-tugas sosial ke atas, ke
bawah, atau ke samping, menurut garis vertikal, horisontal, dan diagonal yang
tidak boleh dihindarkan. Tali-tali kerabat itu terjalin dalam suatu anyaman
yang mendukung falsafah mereka, yakni adat. Oleh karena itu, setiap orang
luar membuat kontak dengan salah satu individu mereka, dengan sendirinya
kontak itu akan mengalir ke segenap organisasi mereka, baik kontak itu
bersifat positif maupun bersifat negatif.



Abdul Gaffar. "Sebuah Tinjauan tentang Arsitektur Minangkabau”, Seminar
Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan, dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Abdul Samad Idris, Datok. Hubungan Minangkabau dengan Negeri Sembilan dari
Segi Sejarah dan Kebudayaan, Seremban, Pustaka Azaz Negeri, 1970.

Alfian. "Tan Malaka: Pejuang Revolusioner yang Kesepian”, Manusia dalam
Kemelut Sejarah, Jakarta, LP3ES, 1979.

Arby Samah. Seni Ukir Tradisional Minangkabau, arsip Bidang Kesenian Kantor
Wilayah Dep. P. dan K. Provinsi Sumatera Barat, Padang.

Asmaniar Z. Idris. "Kerajaan Minangkabau Pagaruyung” Seminar Sejarah dan
Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Bahar Dt. Nagari Basa. Falsafah Pakaian Penghulu, Payakumbuh, Eleonora,
1966.

Bahar Dt. Nagari Basa. Tambo dan Silsilah Adat Alam Minangkabau, Payakum-
buh, Eleonora, 1966.

Bank Nasional 40 Tahun, Bukittinggi, 1970.

Batuah, A Dt. dan A. Dt. Madjoindo. Tambo Minangkabay, Jakarta, Balai
Pustaka, 1957.

Batuah Sango, Dt. Tambo Alam Minangkabay, Payakumbuh, Limbago, 1954.

Berg, C.C. Lintasan Sejarah Majapahit, Indouesia 1952

Boechari. An old-Malay Inscription of Sriwijaya at Palas Pasemah (South Lampung),

285



Praseminar Penelitian Sriwijaya. Pusat Penelitian Purbakala dan Pening-
galan Nasional. Jakarta, 1979.

Boestanul Arifin Adam. "Musik Tradisional Minangkabau”, Himpunau Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusang-
kar, 1970.

Chidir ALi. Hukum Adat Minangkabau dalam Yurisprudensi Indownesia, Jakarta,
Pradnya Paramita, 1972.

Daramin Dt. Madjo Indo nan Gadang. "Kedudukan Sungai Jambu di tengah
Lembaga Adat Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Sewi-
nar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusangkar, 1970.

Darwas, D. Dt. Rajo Malano. Filsafat Adat Minangkabau, Yayasan Lembaga Studi
Minangkabau.

Darwis Thaib Dt. Sidi Bandaro. Seluk Beluk Adat Minangkabau, Bukittinggi,
Nusantara, 1965.

Djawatan Penerangan Propinsi Sumatera Tengah. Propinsi Sumatera Tengah,
Bukittinggi, 1955.

Edwar Djamaris. "Tambo Minangkabau, Tinjauan Struktural”, Seminar Inter-
nasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan
Minangkabau, Bukittinggi 1980.

Ensiklopedia Indonesia. Bandung — 's-Gravehage, W. Van Hoeve.

Eusiklopedi Indonesia (1). Jakarta, ichtiar Baru-Van Hoeve, 1980.

Gazalba.”Pokok-Pokok Pikiran tentang Konflik dan Penyesuaian Antara Adat, Aga-
ma, dan Pengaruh Barat”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam
di Minangkabau, Padang, 1969.

Gunawan, [. dan J. Banunaek. "Peranan Faktor Sosial-Budaya dalam
Gangguan-Gangguan Jiwa pada Orang Minangkabau”, Djiwa, I, 1968.

Hamka. Adat Minangkabau Menghadapi Revolusi, Jakarta, Fa. Tekad, 1963.

Hamka. Ajahku, Jakarta, Djajamurni, 1960.

Hambka. Antara Fakta dan Khayal "Tuanku Rao’, Jakarta, Bulan Bintang, 1974.

Hamka. Sejarah Islawm di Sumatera, Medan, Pustaka Nasional, 1950.

Hamka. Kenang-Kenangan Hidup I Jakarta, Bulan Bintang, 1979.

Hamka. Tenggelamnya Kapal van der Wijck, Bukittinggi, Nusantara, 1966.

Hanafiah S.M, AM. Tinjauan Adat Minangkabau, Jakarta, 1970.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam di Minangkabau, Padang, 1969.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau,
Batusangkar, 1970.

Himpunan Makalah Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan,
dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Hurgronje, Snouck C. De Atjehers, Leiden, EJ. Brill, 1893.

Hurgronje, Snouck C. Islam di Hindia Belanda, Jakarta, Bhratara, 1973.

Ibenzani Usman. "Seni Ukir Tradisional Minangkabau dalam Konteks Adat

286



Istiadat”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan' dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Iskandar Kemal. "Beberapa Aspek dari Hukum Kewarisan Matrilineal ke
Bilateral di Minangkabau”, Menggali Hukusm Tanah dan Hukuw Waris
Minangkabau, Padang, Center for Minangkabau Studies Press.

Ismail Suny. Bunga Rampai tentang Aceh, Jakarta, Bhratara, 1980.

Jahja. "Hukum Waris dan Tanah dan Praktek-Praktek Pengadilan”, Menggali
Hikusmt Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang, Center for Mi-
nangkabau Studies Press.

Januir Khalifah St. Indera. "Sejarah Kerajaan Inderapura”. Himpunan Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusang-
kar, 1970.

Johns, AH. The Kaba Rautjak Dilabueh: A Specimen of Traditional Literature of
Central Sumatra, Ithaca, N.Y, Comnell University, 1958.

Koentjaraningrat. Manusia dan Kebudayaan di Indonesia, Jakarta, Jambatan,
1971.

Madjelis Tahkim. Adat Contra Islam, Mosi Besar Partij Sjarikat Islam Indouesia,
1934.

Mahmoed, St. BA. dan A. Manan Rajo Pangulu. Himpunan Tambo Minangkabau
dan Bukti Sejarah, tanpa penerbit dan tanpa tahun.

Mahmud Junus. Sejarah Islasm di Minangkabau (Sumatra Barat), Jakarta, Al Hida-
jah, 1971.

Mansoer, M.D., dkk. Sedjarah Minangkabau, Jakarta, Bhratara, 1970.

Maruhum Batuah, AM. Dt. dan H. Dt. Bagindo Tanameh. Hukum Adat dan
Adat Minangkabau, Jakarta, Pustaka Aseli, 1956.

Mattulada. "Minangkabau dalam Kebudayaan Orang Bugis-Makassar di Sula-
wesi Selatan”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Miral Manan. Aturan Alam: Mengenal Kembali Adat Alam Minangkabau. (sten-
silan). ,

Mochtar Naim. Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang,
Center for Minangkabau Studies, 1968.

Mochtar Naim. Merantau, Pola Migrasi Suku Minangkabau, Yogyakarta, Gajah
Mada University Press, 1979.

Moens, J.L. Buddhisme di Jawa dan Sumatra dalam Masa Kejayaar Terakhir, Jakarta,
Bhratara, 1974. i

Moens, J.L. Crivijaya, Yava en Kataha, TBG LXXVII, 1937. e

Mohammad Hasbi. "Talikerabat-Talikerabat pada Kekerabatan Orang Mi-
nangkabau”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980 -

Mohammad Said. "Sejarah Minangkabau dengan meminjam dan memper-

287



gunakan Karya Penulis Asing”, Seminar Sejarah dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Batusangkar, 1970.

Mohammad Sjafei. Dasar-Dasar Peudidikan, Jakarta, CSIS, 1979.

Mohammad Zain, St. Kamus Modern Bahasa Indonesia, Jakarta, Grafica. .

Muhammad Amir. Bunga Rampai, Medan, 1938.

Muhammad Radjab. "Kesusasteraan Kaba di Minangkabau”, Seminar Sejarah
dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Muhammad Radjab. Perang Paderi, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.

Muhammad Radjab. Sistem Kekerabatan di Minangkabau, Padang, Center for
Minangkabau Studies, 1969.

Muhammad Radjab. Tjatatan di Sumatera, Jakarta, Balai Pustaka, 1949.

Muhammad Yamin. Atlas Sedjarah, Jakarta, Djambatan, 1956.

Muhammad Yamin. Gajah Mada, Jakarta, Balai Pustaka, 1977.

Muhammad Yamin. 6000 Tahun Sang Saka Merah Putih, Jakarta, Balai Pustaka,
1956.

Muluk Nasution, A. Pemberontakan Rakyat Silungkang, Sumatera Barat 1926-
1927, Jakarta, Mutiara, 1981.

Nasroen, M. Dasar Falsafah Adat Minangkabay, Jakarta, Bulan Bintang, 1971.

Navis, A.A. "Korelasi Agama Islam dan Adat Minangkabau dalam Pembangun-
an”, Himpunan Prasaran dan Kertas Ketja Seminar Islam di Minangkabau,
Padang, 1969.

Navis, A.A. "Sastra tradisional Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas
Kerja Seminar Sejaral dan Kebudayaan Minangkabay, Padang, 1970.
Navis, A A. "Meninjau Masalah Adat Minangkabau dalam Novel Indonesia”

Budaya Jaya, No. 99/1976.

Navis, AA. "Kaba: Cerita Rakyat Minangkabau”, Pertemuan Sastrawan Nu-
santara Ill, Kuala Lumpur, 1981.

Navis, A.A. "Sekitar Kesenian Minangkabau Tradisional” Pertemuan Seniman
se-Sumatera Barat, Padang, 1981.

Navis, A.A. "Tingkah laku Gerakan Politik di Sumatra Barat” Seminar Interna-
sional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Bukittinggi, 1980.

Nooteboom, C. Sumatra dan Pelayaran di Samudera Hindia, Jakarta, Bhratara,
1972.

Optimis, Majalah no. 25/Februari 1982.

Pitono Hardjowardojo, R. Adityawarman, Jakarta, Bhratara, 1966.

Purbatjaraka, R. NG. Riwayar Indonesia I, Jajasan Pembangunan, 1952.

Poerwadarminta, W.J.S. Kawmus Umusm Bahasa Indonesia, Jakarta, Balai Pustaka,
1976.

Rasjid Manggis, M. Dt. Radjo Panghoeloe, Minangkabau, Sedjarah Ringkas dan
Adatnya, Padang, Sri Dharma, 1971.

288



Rusli Amran. Sumatera Barat hingga Plakat Panjang, Jakarta, Sinar Harapan, 1981.
Sangguno Diradjo, Dt. Tambo Alam Minangkabau, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.
Sanusi Pane. Sejarah Indouesia II, Jakarta, Balai Pustaka, 1965.

Schriek, BJ.O. Pergolakan Agama di Sumatra Barat, Jakarta, Bhratara, 1973.

Slamet Muljana. Kuutala, Sriwijaya dan Suwarmabhumi, Jakarta, Idayu, 1981.

Slamet Muljana. Nagarakertagama dan Tafsir Sejarahnya, Jakarta, Bhratara, 1979.

Soekmono. "Sekali Lagi tentang Lokasi Sriwijaya”, Praseminar Penelitian Sriwi-
jaya, Pusat Penelitian Purbakala dan Peninggalan Nasional, Jakarta,
1979.

Soekmono. "Tinjauan Sejarah Kuno Minangkabau Berdasarkan Peninggalan
Purbakala”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Stoddard, L. Dusia Baru Islam, Jakarta, Pembangunan, 1979.

Sjafnir Abu Nain, "Pakaian Adat Minangkabau”, Seminar Internasional Meng-
enai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangkabau,
Bukittinggi, 1980.

Toomn, J.L. van der. Aanteckeningen uit het Familicleven bij den Maleier in de
Padangsche Bovenlanden [ & II, 1817.

Umar Junus. “Kaba dan Sistem Sosial Minangkabau: Suatu Problem”, Seminar

Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangka-
bau, Bukittinggi, 1980.

Syed Ameer Ali, Api Islam, Jakarta, Bulan Bintang, 1978.

Wojowasito, S. Kamus Kawi — Indonesia, CV. Pengarang.

Zuber Usman. "Fungsi dan Peranan Bahasa dan Sastra Minang dalam Kebu-
dayaan Lokal maupun Nasional”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja
Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabay, Batusangkar, 1970.

Zuber Usman. Kesusasteraan Lama Indonesia, Jakarta, Gunung Agung, 1957.

Zuber Usman. "Orang Talang Mamak”, Himpunan Prasaran dau Kertas Kerja
Sewminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

289



A

Abbasiyah, Dinasti 25

Abdul, Muhammad 40, 42
Abdurrauf, Syekh 27

Aceh 22, 23, 25~7

adaik babuhua sentak 87
Aditiawarman 11, 14—6

adok 273

Agam, luhak 31, 335, 48, 105, 134
Ahmad, Haji Abdullah 39, 40, 42
Ahmadsyah, Sultan 18

aka 97

Alahan Panjang, nagari 31. 33, 35, 37
Alam Minanghabay 59

Alamsyah, Sultan Bagagar 20, 23
Alamsyah, Sultan Muning 20, 31
alam takambang jadi guru 59, 69, 264
Ali, Khatib 42

Alif, Maharaja 46

Alif, Raja 18

Alif, Sultan 17, 18, 26

Aluang Bunian Kote Piliang 57
Ambon 22

Amoghapasa, arca 11, 15, 26
Amrullah, Haji Adul Karim 39, 42
anak silek 265

Ananggawarman 16

Andalas 35

Andomo 24

Andomo di Saruaso 57

Anesecritus 4

Anggang nan Datang dari Lauik 50
angku-angku, golongan 264, 283
Anjing yang Mualim 47

arato gantuang 153

Argyre lihar Kota Perak

Aryadamar likar Aditiawarman

Arya Wangsadiraja lihar Aditiawarman
As-Salib, Sultan Malik 25

Aur, Tuanku Lubuk 31

Aziz, Khalifah Umar bin Abdul 25

B

batiliak ketek babiliak gadang 71. 81
badikaa 274

Bagagarsyah, Sultan Alam 20, 31, 34
bagindo 108, 133

bajulo-julo 75

bakarano bakajadian €0, 80, 172

bak pituak urang me-ruo 260

balah bubuang 174

balairung 188, 189, 252, 255
Balaputra 8

Balun, Sutan 50

Bandang. Dato Ri 28

Baudaro di Sungai Tarab 57, 58
Bangkinang 3

Bank Nasional 43

bansi 279, 281

Banten 21

Banuhampu, suku 122, 129
Bapak Wartawair Melayy 41
Barapi, Tuanku 31
Barus 15, 24, 25. 27
Basa Empar Balai 17.
basandiang 204
baso-basi 262
Basyah, Sentor Ali 34

batagak gadang 146

Batanghari, sungai 6. 10, 15. 1o, 1
Batangkampar. sungai 7. 15, 18
Batavia lilar Jakarta

batimbang tando 199

Batipuh. uagari 17
Batu Barikam 33,
Batusangkar 33, 3
Batutah. Ibnu 26
Bendahara di Kampar 58
Bendang, suki 129

31, 37

o
Y]

—

1
7

.
36,
56

7

-Biaro, Tuanku 31

Bodi Caniago 54-7, 92, 123-5, 178
Bodi Caniago, kelarasan 129, 144, 1
Bonjol, Tuanku Imam 31. 34, 36

~1



buang 115 Diniyah School 40, 42

BL""nnvai 34, 35, 37 dipaman 18
Bunda Kandung 4e. 50, 51 Diponegoro, Pangeran 33, 34
Bungsu. Tuan likar Aditiawarman dubalang 106

Buo. kerajuau 17, 19. 28, 35, 37. dusun 94

Burhanuddin, Syekh 26, 27

C E

Casstine Taril Koto Piliang 58 Enggano. pulay 21
Candung 31
7 , 38 F
5 37,25

Canking, magari 27-9, 3
Cati Bllan» Pandai 46
suri. Svek -ah 27
carur rakrian 16 Fansuri. Syekh Hamzah 27
cema 112 Fort de Kock 37
7 2
Fort van der Capellen 33, 37

Cianjur 36, 37

Cindur Mato 51, 249, 273, 275
Cingkuk, pulay 23 G
cisto buio 198

la, kerajaan 9. 10
uci, suky 123

Gadang 134, 143

Gadang. Tuan 36, 37

iy stelsel 37 gadang bagilia 144, 145

amati Koto Piliane 38 gadang kayy gadang bahamiyo 76, 82
ak 90 i gadang lagak 76

| Gadang nan Baryjual 17. 58
Gadih, Tuan 20

Gadis, Tuan 31, 32

O2 OO0
o

o

cupak diisi limbago dinnang 128

D gadis gadang 210
gadis gack 210
Dalima. suku 124 Gajah Mada 12. 14-6, 26
Dalu-dalu 3¢ gajal maharam 174, 175
dampeang 268 Gajah Tongga Koro Piliang 58
Dang Tuanku litar Rumandung, Sutan galanggang 190
darmajaksa yang berdua 16 Gama. Vascoda 21
Darmasraya 10-2. 26 gambus 282
Datuk Bandaro 31 Gandhara 5
Datuk Batuzh. Haji 42 ganti lapik 198
Datuk Ketumanggungan 4e. 50. 51, 54. 57, Gea, Raja 28
92, 122, 175,250 golden Khersonese 4
Daiuk sasn Sakelap Dumia 122, 123, 129, 175 gonich pucuak 20
Datuk Perpatih nan b"bam 1g 16,26, 46,50, Gresik 21
. 54, 57,92, 122, 175, 250 Gudam, sk 123
Daruk Sutan Maharaja 41. 42 Guguk Sigandang 33
debus 278, 280 Galung Tuanku 31
Depang, Maharaja 47 Gunung, nagari 32

dein saluak 107

Dewa Tuhan Prapatih 16
Diaz, Thomas 19

Digul 43 habils adaik bakarelaar 140
Dlmwh Purri 282 Harimau Campa 47

292

D:‘



Hariman Campa Koto Piliang 58
Harimay nan Salapan 31

Hayam Wuruk 13, 16

hercanggendang 262

Hikayar Raja-Raja Pasc 26

hinggok wancakam tabang manumpy 128
hutan lalch 151

I

llalang 24
[lappai 27
indang 278, 280, 282
Indragiri. kerajaan 17
Indrapura 15, 17, 18, 23
Indraswari likar Perak Dara
INS Kayutanam 43, 282
Islam
masuk Aceh 26
masuk Filipina Selatan 26
masuk Sulawesi Selatan 28
menyebar di Sumatera Barat 2¢-8
Ismail, Syekh 38, 41

J

Jabadicu lilar Jawadwipa
Jakarta 18, 32-4

Jalito. Indah s0

Jambak. suky 122, 123, 129
Jambek, Haji Jamil 39
Jamilan, Puti 50

janang 253, 268

jarials wanamang buliah 1553
Jawadwipa 4

Jayakatwang 11
Javanagara 11. 14. 15
Jayawisnuwardani 15
Jingga, Dara 11

Juliah, Indah 50

julo-julo 154

K

Kaba 243, 244. 251, 252, 265, 272, 273,

kabay haji masuak parak haji 72
kabuang barang 209
kahuripan 15

Kamang, magari 31, 33, 5, 37
Kambing Hutan' 47

Kampai, suku 130.

Kantoli lihar Kuntala, kerajaan
Kapau, nagari 33

Kapau, Tuanku 31

Katiagan 33

kato 98, 99

kato malereang 262

kato marandal 207

karo was ampek 230

kawin wakil 198

Keringi 3

Kertanegara, Raja 10-2,

ketek bawamo gadang bagala 132
Khaidir, Nabi 18

Khalifatullah, Sultan 18

Khatib, Syekh Ahmad 39, 41, 42

Kubuang Tigo Baleh, luhak liliar Solok, kabu-

_ paten

Kucing Siam 47

Kunteala, kerajaan 5, 6

Kuntu, kerajaan 15, 26
kuresnal kato 100

busuik buly ayam 72

Kuti, Pemberontakan 14
Kutianyir, sukn 122, 125, 129

L

Lagundi nan Basclo 48, 50
lasbang urok 209

Lamuri 25

langgam karo 101

lanjar 177, 179, 180

larelt 55, 56

lareh nan duo 55

Lawas, Tuanku Ladang 31
Lelo, Tuanku 31

Lho Semawe 25

Lima Kaum, nagari 55

Limo Puluh Koto. hdak 33-5, 48, 10
Lintau, Tuanku 29-31, 33, 34
lipek pandan 174

Lokitawarman, Sri Maharaja 24
Luar, Tuanku Padang 31
Lubuk Alung 37

Lubuk Ambalau 34

Lufti. Mochtar 43

0

293



lthak 104, 105, 229
[uhak nan tiga 107, 123

M

Madagaskar 3, 24
Madrasah Irsyadunnas 282
maelo kayn 182
Maharaja Basa Jiar Datuk Ketumanggungan
Mahat, kampung 7
Majapahit, kerajaan 11, 13
ekspedisi ke Pase 26
sistem pemerintahan 16, 17
Majelis Tinggi Kerapatan Adat Alam Minang-
kabau (MTKAAM) 43
Makassar 22
Malaei Colon 35
Malaka, kora 21
Malaka, Tan 42
malakok 150
malam bainai 201
malawan dunia urang 62, 69, 72, 80, 82
Malayapura 10, 15
Maluku 21
mamaga 81, 82
mamak 130, 131
maimak kepalo alek 253-5
mancatak tiang tua 182
Mandahiling, suky 122, 125, 129
Manggopoh 37
Mangkudum di sumanik 57
wenjalang 203, 206
Mansiangan, Tuanku 29-31, 33, 35
‘wanti 106
wantri katrini 16
warah 108, 133
Marapalam, bukir 33
marapulai 199-208, 269
Mataram, kerajaan 8
Matur, nagari 34, 35
Mauliawarmadewa likat Aditiawarman
Mauliawarman 10, 12
Melayn, suku 122-5, 129
Merapi, gunung 26, 27, 33, 48, 104
Meurah Silu lihat As-Salib, Sultan Malik
Minang 52
Minangkabau
adat 88-90, 179-81

294

aktivis muda 42, 43
asal usul nama 52, 53
aspek perekonomian 149, 150, 153-6
aspek wilayah 53, 104, 105, 151-3
dikuasai Belanda 34, 36
dikuasai kaum Paderi 32
etika hidup 65-8, 72, 73, 76
filsafat alam 59, 60, 78, 79, 255, 256
filsafat manusia 61-5, 69, 80-3, 95-8, 179,
257, 258
gaya bahasa 98-104, 229-31, 246, 247
gelar 130-5
gerakan politik Islam 41, 42
hasutan komunis 38
hukum adat 112-8
kebudayaan lisan 45, 46
kekerabatan 221-8
kesenian 281. 282
masuknya Islam 26-8, 30
menentang rodi 37
perang saudara 18-20, 23
pembaharuan ajaran [slam 38-42
pengaruh asing 263, 264, 281, 282
perdagangan masa VOC 18, 19, 22, 23, 32
perlawanan terhadap Belanda 23, 24, 34-7
sistem kemasyarakatan 69-72, 74-8, 106-9,
119, 120, 130, 258
sistem kesukuan 121-7, 129, 130
sistem pemerintahan 54-8, 94, 105, 106
sistem pendidikan Islam 40
undang-undang 91-3, 109-12
warisan 158-65
Miskin, Haji 29, 30
Moro 26
Muara Panas 37
Muaratakus, candi 7, 10
Muawiyah, Khalifah 24
Muda, Iskandar 23
Muhammadiyah 43
Muhammadsyah, Sultan 18,23
Muko-Muko 18
Musi, sungai 7, 8, 10

N
Nagan’

Nambi, Pemberontakan 14
nan Tungga Magek Jabang 274
Napoleon, Perang 20



nikah ganggang 197
inik nan barigo 57

Ophir, gumung 3
QOrang nan Empat 29

P

Padang 23, 24. 31, 32,
Padang Candi 15
Padang Ganting. nagari 57
Padang Sibusuk 16, 17
Padangpanjang 36, 438
Paderi
menguasai Minangkabau 32
pembersihan umat Islam 29, 32, 38
perlawanan terhadap Belanda 33-¢
Pagaruyung, kerajaan 10, 15, 16, 18-
46, 50, 57, 91. 107, 123
dikuasai kaum Paderi 32
masuknya lslam 26
pusat kerajaan 31
sistem pemerintahan 17, 28, 29
panca ring wilwarika 16
Painan, Perjanjian 23
palambok talabual 147
Palembayan 34
pamacah wbo 67
Pamaluyu, Ekspedisi 10
Pamuncak Koto Piliang 57, 58
pananti 201
Pandai Sikat 29, 30, 33
pandeka 265, 266
panibo 200, 201
paninghah 280
Pantar 35
panunghek 135, 143
Perdamaian Koto Piliang 58
parewa. golongai 264, 281, 283
Pariaman 23. 33. 133
Pariaman Tiku 108
Pariangan 27, 48
Partai Nasional Indonesia (PNI) 43
Pasak Kungkuang Koto Piliang 58
Pasaman 31, 33, 34
Pasaman, Tuanku lilat Lintau, Tuanku
Pase 25, 26

133, 201

to W
o
[
s
o
4

patahankan 81
Patapang, suku 122, 129
Pauh 23, 24, 37
pegang gadai 165
Pelita Kecil 41
Pemedanan 189
penghulu
gelar 132-5
jabatan 131, 136, 138, 139, 143-5
pakaian 142, 143
pantangan 140-2
pidato penobaran 253, 254
upacara penobatan 145-7
penghulu pucuk 94
penghulu suku 106
perkawinan
aspek sosial 210, 211, 213-9
hukum 195-7
mahar 200, 201
peminangan 199, 200
perjamuan 209
pola 193-3
tata-cara 197-9, 203-8, 269
Persatuan Dagang Indonesia (Persdi) 43
Persatuan Guru Agama 42
Persatuan Muslimin Indonesia (Permi) 43
Persatuan Tarbiyah Istamiyah (Perti) 43
Persatuan Ulama Sumarera 42
perut 106
Petak, Dara 11
Pinawan, suky 123
Piobang, Haji 29
plakat panjang 35
Polo. Marco 25
Pono likar Burhanuddin, Syekh
Prasasti Kedudukas Bukir 7
Prolomeus. Claudius 4, 5
pulang ke mamak 194
punggawa 1Qe
pupuik batang padi 268-70, 279

pusako 158, 160
pusako barolong 226
pusako rendah 162
putuih 117

R

Rachias 4
Raffles. Thomas Stanford 20



Raja Adat 28, 57

Raja Alam 57

Raja Dua Sela 17

Raja Hitam 37

Raja Ibadar 23, 57

Raja Muda 58

Raja Putih 24

Rajakacik 58

Rajapatni 15

Raja Tiga Sila 17, 19, 28, 57

rajo babandiang 107, 175, 176

rang mudo 208

Rangga Lawe, Pemberontakan 14

ranghiang 187

rantau 104, 105, 107, 108

Rao 34

Taso jo pareso 73, 74, 76, 196

Rasyod. Syahbilal 43

rebana 280, 282

regent 36, 37

renah, Tuanku nan 29, 30, 33

Rokan, sungai 15

ruang 174, 177

Ruhum 46

nomak baanjuang 175, 176

rumah batingkok 175

rumalh gadang

arsitektur 172

aspek kekerabatan 223-6

fungsi sosial 176-81

jenis 174, 175, 188, 189

motif hiasan 183-6

tata cara pendirian 181-3

Rumandung, Sutan 50, 51

Rusa man Datang dari Lauik lihar Datuk Keru-
manggungan

S

Sabak 24

Sadeng, Pemberontakan 13
saduo 155, 156

Saidi. Anwar St. 43
Sailendra 8

saiyo sakato 76, 77

sako 158, 160

salawar dulang 282

Salo; suku 129

salung 275, 279, 281

296

sanak sudaro 230

sandaro 166

Sang Dewaraya lilar Aditiawarman
Sanggaramawijaya, Sri Maharaja 10
Saningbakar, #agari 58, 273, 275, 276
saparuik 223, 224

saptapatri 17

Sarekar Dagang Islam 42

Sarekat Usaha 42

Sarikat Adat Alam Minangkabau (SAAM) 42
Sarikat Islam 42, 43

Saruaso, nagari 17, 18. 24, 57

sasaran 190

Sekolah Adabiyah 40, 42
Sewatang. Patih 26

si rinjau laink 107, 174, 176

sidi 108

Siguntur 10, 15

Sijangek 53

sijobang 274

Sijunjung 31, 37

silat lintan 266

silat pauh 266

silek 174

Silungkang, nagari 38, 42, 58
Simabur, nagan 32

Simabur, Tuanku lihar lsmail, Syekh
Simawang 20, 31, 32, 34, 58
Simpuruik 52

sindia 262

Singasari lihar Majapahit
Singkarak, danau 20

Singkawang lilat Singkuang
Singkuang, suku 122, 125, 129
Sintuk 18, 27

Sipisang 34. 35

sirih dalass carano 128

sitaralak 266

salo, suku 122

sofinisme 41

Solok, kabupaten 34, 36, 37, 105
Sri Maharaja Diraja 10, 20, 25, 46, 50, 53, 54
Sriwijaya, kerajaan 6, 8, 10, 24, 25
syarang 165

Sukarno 43

Sulit Air uagari 58

Suluah Bendeng Koto Piliang 58
Sumanik, nagari 17, 29, 57
Sumatera Thawalib 41-3



Sumpah Palapa 13

Sumpur Kudus 17, 28. 57
Sungai Jambu, nagari 58

Sungai Pagu 37

Sungai Puar 34, 35

Sungai Tarab 17, 24, 57, 58
surambi papek 107, 175, 176, 179
Suran, Putri 18

surau 189

surau, golongan 264, 283

Suri Dirajo 50

sutan 108

Sutan, Taher Marah 43
Suwamabhumi, kerajaan 9, 10
Suwarnadwipa 4. 5

Syafei, M. 43, 282

Syarif, Peto lihar Bonjol, Tuanku Imam

T

Tajadi, bukit 36

takanai baragiah 76

Talang, gunung 105
talibun 237

Tambangan 35

Tambusai, Tuanku 36
Tan Tuah 58

Tanah Datar, lithak 20, 31, 33-5. 48, 105, 123
Tanca 14

Tandikat, guimung 34

Tang, Dinasti 25
Tanjung. suky 123, 124
Tanjung Barulak, nagari 31
tansa 278, 280

Tapanuli 35

Tarantang Gadang 34

taratak 9

Tarekat Canking 38

Tarekat Naksabandiyah 38-43
Tarekat Satariyah 27, 28, 39, 41
Tarekat Ulakan 38

Tarekat Wujudiyah 24, 28
telempong 269. 270, 272, 280
tembilang besi 159

fenggang raso 74

Ternate 22

Thaib, Jalaludin 43

Thawalib School 40

Tiang Bungkuk 51

Tidore 22

Tiku 23

Tilatang, nagari 33

tirai takasbang 147

Tribuanaraya Mauliawarmadewa liliar Aditia-
warman

tuah kato 99

Tuan Kadi di Padang Ganting 57

tudul 111

Tunggal. Khatib lihar Bandang, Dato Ri

ngganai 106, 131, 180, 224

Tuo, Tuanku nan 29, 31

to dusis 94

e kampung 106

Tupai Janjang 276

Turki Muda 42

u

Ulakan 23, 27, 28. 37

ulayat 151. 152

wisbuak wisbai 111

Ummayah, Dinasti 25
Undang-undang Delapan 109, 110
Undang-undang Dua Belas 109. 111, 112
Undang-undang Dua Puluh 89, 109
Undang-undang Luhak dan Rantau 89
urang ampek jinil 145, 146

urang awak 70

uraig kurang 157

urang nan ampek 106

Usmaniyah, Khalifah 30

Vereenigde Qost-Indische Compagnic (VOC) 22

W

Wahabi, kaws 30

Walmiki 4

warih bajawck 223

warih dijawek 144, 145

Waruyu, Tuan lihat Aditiawarman
Wijaya, Raden 11, 14, 15

Wisnu, Raja 8

Wiswarupakumara, Mahamenteri 11

297



X
Yahya, Haji 30. 41, 42
Yakub, Ilyas 43

Z

Zulkarnaen, Iskandar 4. 18, 24, 46



