SEMINAR ADAT PERPATIH
NEGERI SEMBILAN DARUL KHUSUS
26 - 28 DISEMBER 1994

Kertas Kerja

ADAT PERPATIH NILAI DAN FALSAFAHNYA
"BIAR MATi ANAK JANGAN MATI ADAT"

Oleh

Tan Sri Abdul Samad 1dis

ANJURAN
KERAJAAN NEGERI SEMBILAN

Teluk Kemang, Port Dickson
Negeri Sembilan



SECEBIS MENGENAI : ADAT PERPATIH, NILAI

DAN FALSAFAHNYA

Sebelum saya menghuraikan dengan lebih lanjut berhubung dengan Adat
Perpatih, Nilai dan Falsafahnya, ada baiknya saya bentangkan di sini terlebih
dahulu perkara yang sering menjadi kekeliruan bagi kebanyakan orang yang
tidak mendalami apakah sebenarnya yéng dikatakan ‘adat’ itu, supaya dapat

kita menafaatkan ‘sudah terang lagi bersuluh’.

Tidak_ sedikit orang yang keliru mengenai dengan istilah ‘adat’ ini. Bila
disebut saja ‘adat’ fikiran orang ramai tertumpu dan menerawang terus
kepada apa yang disebut ‘adat istiadat’ yang kebiasaan atau yang lazim kita
lihat dan lakukan seperti adat nikah kahwin, adat bercukur anak, adat pinang
meminang, melenggang perut dan lain-lain seumpamanya yang berbentuk
kesenian termasuklah juga adat istiadat yang berhubung kait dengan istana

dan raja-raja.

Satu.lagi perkataan yang lazim kita sebut ialah ‘adat resani’, tetapi ada juga
orang yang memisahkan dua perkataan ini - adat dan resam. Kononnya adat
resam tidak sama maksud dan ertinya dengan ‘adat atau resam’. lanya

addlah berlainan pada sifat, arah maksud dan maknanya.



g s w N

KANDUNGAN

Secebis mengenai: Adat Perpatih -
Nilai dan Falsafahnya

Apakah yang Dikatakan Adat
Rezeki Secupak Takkan Jadi Segantang

Jika Berlaku Perceraian

Tanah Pesaka

Muka Surat

14 -

40 -

44 -

48 -

-13

39

43

47

63



Jika kita tilik secara yang agak mendalam sedikit, pendapat yang kedua ada
juga benarnya, kerana adat dan resam itu adalah berbeza maksud dan
sifatnya. Sebaliknya jika ditinjau dari sudut dan pandangan yang pertama,
bahawa adat itu hanyalah merupakan ‘kebiasaan’ atau kelaziman seperti adat
istiadat tadi, maka ‘adat resam’ itu tidak boleh dipisahkan tentang maksud

dan sifatnya, malah ia dapat dikatakan sama.

Sebaliknya jika kita kaji secara yang agak lebih mendalam lagi berhubung
dengan istilah apa yang dikatakan ‘adat’ itu, nyatalah adat dan resam itu

berbeza dalam maksud dan sifatnya.

Di bawah ini saya akan cuba huraikan serba sedikit untuk renungan dan
pertimbangan kita bersama. Adat pada umumnya adalah satu-satu amalan
yang ghalib atau lazim yang biasa diamalkan oleh satu-satu kelompok
masyarkat dalam mengatur cara hidupnya sehari-hari. Dari bilangan atau
kelompok yang kecil akhirnya menjadi besar dengan bilangan manusia
semakin membiak maka lahirlah apa yang disebutkan masyarakat, negeri atau

negara.

Manusia semakin hari semakin pandai dan bertamadun telah menggunakan
akal dan fikirannya mengatur cara hidup mereka dengan menjadikan adat dan

kebiasaan itu untuk mentadbirkan masyarakat, negeri dan negaranya.

(3]



Begitu jugalah dengan Adat Perpatih yang telah diwarisi dan dipesakai dari
nenek moyang orang-orang Melayu di Negeri Sembilan yang dibawa oleh
orang-orang Minangkabau. Adat Perpatih ini bukan saja menjadi resam dan
kebiasaan bagi orang-orang Melayu di Negeri Sembilan dalam percaturan
hidup bermasyarakat sehari-hari, malah lebih dari itu, Adat Perpatih adalah
‘hukum’ yang terjelma dalam sistem sosial masyarakatnya di samping
menjadi undang-undang dalam pentadbiran negeri, seperti yang diperkuatkan

dalam perbilangan:

Biar mati anak jangan mati adat
Tak lekang dek panas, tak lapuk dek hujan
~ Dianjak layu, dicabut mati
Gemuk berpupuk segar bersiram
Berjenjang naik, bertangga turun
Patah tumbuh hilang berganti
Pesaka bergilir, seka berwaris
¥ Adat bersendi hukum, hukum bersendi kitabullah
Syarak mengata, adat mengikut (memakai)

Adat dan syarak sandar menyandar

*Porbilangan ini lahir setelah orang-orang Minangkabau memeluk Agama Islam



Adat Perpatih sekaligus adalah peraturan hidup bermaSyarakat dan berpolitik
serta pentadbiran negara yang terjalin dengan konsep demokrasi. Konsep

demokrasi dalam Adat Perpatih ini amat jelas dinyatakan:

Bulat air kerana pembetung
Bulat kata kerana muafakat
Ke gunung sama didaki

Ke lurah sama dituruni

Hati gajah sama dilapah

Hati kuman sama dicecah

Dalam melantik ketua-ketua masyarakat pula jelas ia dipilih dengan suara

ramai sepeti diungkapkan dalam pepatahnya (berikutan).

Pepatah petitih dan perbilangan yang sering diungkapkan bukanlah kata-kata
kosong semata-mata untuk indah didengar bak kata orang ‘indah khabar dari
rupa’, tetapi adalah satu peraturan yang menjadi pegangan dan hukum dalam
sistem sosial masyarakatnya. Oleh itu sekiranya ada tanggapan yang
menyebut Adat Perpatih terlalu mengongkong cara hidup bermasyarakat
dalam masyarakatnya, hanyalah dibuat melalui penilaian yang amat negatif

seperti ‘'menyelam air dalam tunggak’.



Peranan Penjajah

Sebelum penjajah Inggeris mempengaruhi pentadbiran Negeri Sembilan, Adat
Perpatih adalah sumber rujukan segala peraturan dalam sistem sosial
masy_arakatnya. Atau sekarang lebih dikenali sebagai undang-undang yang

mengatur cara pentadbiran politik negeri dan hidup bermasyarakat.

Adat Perpatih juga telah mengajar manusia dalam sistem pentadbiran
berdemokrasi dan paling ulung di dunia ini. Pepatah yang menyebut
‘berjenjang naik bertangga turun’ itu égak jelas mencerminkan betapa
kentalnya sistem demokrasi dituntut dalam pentadbiran Adat Perpatih.
Malah amalan demokrasi itu dipraktikkan dalam menyusun pentadbiran negeri
di mana orang ramai (rakyat) diberikan hak dan kebebasan memilih dan dipilih

seperti perbilangannya :

Bulat ar.ak buah menjadikan Buapak
- Bulat Buapak menjadikan Lembaga
Bulat Lembaga menjadikan Penghulu/Undang

Bulat Penghulu/Undang menjadikan Raja.

Pepatah petitih dan perbilangan ini adalah hukum adat (undang-undang) yang
menjadi pegangan dalam memutuskan satu-satu perkara berbangkit. Tetapi

setelah Inggeris mencampuri pentadbiran negara maka undang-undang British



telah dipakai sehingga pentadbiran mengikut sistem Adat Perpatih itu hilang
dan dilenyapkan. Yang tinggal hanyalah ‘adat istiadat’ yang dipakai sewaktu
nikah kahwin, pembahagian pesaka, adat di istana, istiadat mengadap raja

dan seumpamanya.

Hinggalah sekarang generasi muda telah terbawa-bawa membuat tafsiran
bahawa Adat Perpatih ini sudah ketinggalan zaman, usang dan lapuk.
Anggapan ini jika dipandang dari satu sudut memang kedapatan benarnya.
Saya tidaklah menyalahkan mereka kerana sebenarnya mereka tidak tahu apa
itu ‘Adat Perpatih’. Sebab itulah dalam pepatah petitih Melayu ada
disebutkan ‘tak kenal maka tak cinta’ - disebabkan mereka tidak kenal Adat

Perpa;ih maka kerana itulah mereka tidak menyintainya.

Memang tidak dapat dinafikan ada di antara peraturan-peraturan adat itu
yang agak usang dan semestinya diganti atau diperbaiki. Adat itu sendiri

telah mengungkapi :

Yang buruk dibarui
Yang usang diganti
Yang koyak ditampal
Yang pendek disambung

Yang panjang dikerat



- ibu adat itu muafakat.

Di sini tidak timbul anggapan ia ‘dibuang’ atau dicampakkan ke tepi,
sebaliknya dinilai semula supaya: yang baik dipercepatkan supaya dapat

baiknya, yang buruk dilambatkan biar dapat baiknya semula.

Hidup kita di zaman moden ini pun, undang-undang dan peraturan yang
~dibuat adalah sentiasa dipinda dan diperbaharui, malah ada yang dibuang
langsung, kerana semuanya adalah ciptaan manusia. Oleh itulah ianya perlu
disesuaikan dengan peredaran zaman dan perubahan masa yang serba maju

ini.

Begitu jugalah halnya dengan Adat Perpatih itu sendiri. la sudah melalui
proses alam kira-kira lima abad lamanya. Apa yang terjadi dan berlaku 500
atau 600 tahun yang lalu, malah lebih lama dari itu, sudah pasti tidak sama
dengan apa yang terjadi dalam kurun duapuluh ini. Orang-orang tua dulu
telah melakukan beberapa perubahan bila orang-orang Minangkabau telah
memeluk Agama Islam dengan menambah: adat bersendikan hukum, hukum

bersendikan kitabullah.

Tadi saya katakan, sebelum negeri kita dijajah Inggeris dalam akhir kurun

yang lalu, Adat Perpatih adalah menjadi pegangan dalam sistem pentadbiran



Negeri Sembilan, baik dari segi melantik pembesar-pembesar negeri, hukum
jenayah, pembahagian pesaka dan lain-lain umpamanya. Semuanya
verpandukan dan didasarkan menurut adat, pepatah petitih, perkilangan itu

telah menjadi panduan dalam hukum beradat.

Secebis contoh yang paling kecil dan betapa tingginya nilai falsafah adat ini

dapat kita perhatikan dalam ungkapan pepatah:

Kerbau tak berkandang, seladang

Padi tak berpagar, lalang
Cubalah tafsirkan perbilangan ini. Bagi saya kata-kata ini amat tinggi
nilainya. Jika anak-anak buah memegang dan mempraktikkan kata-kata ini
nescaya mereka tidak akan menerui sebarang pertengkaran dan pergaduhan

dekat rumah dan dekat kampung, kerana:

Yang memiliki kerbau harus dikandang

Yang memiliki sawah padi harus dipagar.

Dalam pada itu terjadi juga sesuatu yang tidak diingini, kerbau terlepas dari
kandang, pagar sawah roboh dirempuh kerbau, padi jiran dimakan juga oleh

- sang kerbau, maka di sini barulah berdirinya adat (undang-undang).



Pemegang adat iaitu Buapak, Datuk-datuk Lembaga atau Datuk-datuk

Penghulu akan menjatuhkan hukuman yang setimpal dan adil.

Lebin bjauh dari itu ungkapan tersebut membawa pengertian yagn lebih
simbolik terhadap manusia sejagat. Selagi kita hidup sebagai manusia

mestilah terlingkung dalam peraturarinya:

Rumah nan berketak
Tangga nan Lerlaman

Jangka nan berelak.

Szkiranya tidak mengikuti peraturan adat maka samalah ertinya dengan
‘seladang’ yang tidak berkandang, atau ‘sawah padi’ yang tidak berpagar.
Kalau diteliti secara mendalam ratusan dan r'buan pepatah petitih yang telah
dicipta, bagi kita di Negeri Sembilan saya tidak tahu dengan jelas berapa
ramai lagi di antara kita yang masih ingat dan memahaminya. Sebagai
pemegang teraju adat, saya merasakan ia amat perlu diketahui secara 1ebih

mendalam supaya ia tidak hilang ditelan zaman.

Bagaimanapun, seseorang penghulu atau lembaga mestilah berdiri di atas
benar. Mereka tidak boleh bersikap ‘fimau masam sebelah’ kerana adat telah

menetapkan:



Adat teluk timbunan kapal
Adat gunung timbunan kabus
Adat bukit timbunan angin

* Adat pemimpin tahan diuji
Kemanakan beraja ke mamak
Mamak beraja ke Penghulu
Penghulu beraja ke benar

Benar berdiri sendiri

Setiap masalah yang diuji kepada seseorang pemimpin itu tidak seharusnya
menjadikan mereka hilang punca, misalnya dialahkan oleh sogokan rasuah
atau .dipanggil ‘kuah kuning’ sehingga keadilan diketepikan. Sebaliknya

seseorang pemimpin hendaklah menyelesaikan sebarang persengkitaan:

Macam menarik rambut dalam tepung
Rambut jangan putus

Tepung jangan berserak

Kalau keruh dijernihkan

Kalau kusut diusaikan

Sebab itulah seseorang pemimpin dalam adat itu mempunyai ciri-ciri yang

boleh memberikan teladan kepada kepimpinannya:

10



Fikir itu pelita hati
Tenang punca bicara
Hening seribu akal

Kerana sabar, benar mendatang

Penghulu Beraja ke Benar
Seperti saya jelaskan tadi, seseorang Penghulu atau Lembaga tidak boleh
bersikap ‘limau masam sebelah, atau perahu karam sekerat’ dalam

menjalankan keadilan adat. Mereka tidak boleh menjadikan diri masing-

masing:

~ Puar condong ke perut
Kena ke perut dikempiskan

Kena ke mata dipejamkan

Penghulu juga mestilah memegang teguh dan bersikap:
Kato Penghulu kata penyelesai
Berjalan di nan lurus

Berkata di nan benar

Berhukum di nan adil

11



Penghulu juga hendaklah berpegang teguh dengan kata-kata adatnya:

Biar mati anak jangan mati adat
Tak lekang dek panas
Tak lapuk dek hujan

Dianjak layu, dicabut mati.

Walaupun anak sendiri yang melakukan kesalahan, ia juga mesti dihukum
menurut besar kecil kesalahannya itu. Kerana adat itu adalah undang-undang

maka ia mesti dipertahankan seperti diungkapkan:

~Gemuk berpupuk
Segar bersiram
Terkilan anak buah, mengadu

Terkilan tua waris, memanggil

Bagi saya, saya mesti memberikan tabek hormat kepada Dato’ Perpatih Nan
Sabatang dan Dato’ Ketemenggungan yang telah meryusun dar. mengatur

adat ini dengan begitu indah susunan kata-katanya yang tersusun rapi.

Jika kita bawa ingatan kita di zaman 600 tahun yang lalu di mana manusia

belum tahu menulis dan membaca, belum ada sekolah baik rendah mahu pun



tinggi; kedua-dua adik beradik Perpatih dan Ketemenggungan (Temenggung)

dan tentunya dibantu oleh orang-orangnya telah dapat menyusun adat

(undang-undang) yang agak lengkap sesuai dan selaras dengan zamannya

malah sehingga kini masih tak lekang dek panas dan tak lapuk dek hujan.

13



APAKAH YANG DIKATAKAN ADAT

Pepatah yang amat popular dan menjadi perhatian umum dan ada kalanya

menimbulkan kontroversi dan tidak terlepas pula dari menjadi ejekan bagi

sesetengah orang, pepatah yang mengungkapkan:

Biar mati anak jangan mati adat
Tak lekang dek panas
Tak lapuk dek hujan

. Dianjak layu dicabut mati

la adalah pepatah yang memainkan peranan penting dalam pentadbiran Adat
Perpatih dalam zaman kerajaan Melayu dulu, tetapi sejak penjajak Inggeris |
mencekam tanahair kita semua pentadbiran kerajaan telah diubah menurut
kehendak yang sesuai dengan se!.ranya. Maka tinggallah pentadbiran Adat
Perpatih ini berkisar dalam Iengkon‘gan adat seperti nikah kahwin dan lain-lain
seumpamanya. la tidak lebih dari menjadi perhiasan istiadat seumpama keris
y.lang menjadi lambang keperwiraan hulubalang Melayu di zaman

kegemilangan dan keagungannya dulu.



Banyak orang salah faham dan tidak pula mahu memahami secara mendalam
apakah yang dikatakan adat itu yang sebenarnya. Salah faham ini bukan saja
timbul di kalangan rakyat biasa saja, malah kedapatan juga di kalangan
seseten.gah pemimpin-pemimpin kita juga. Mereka merasakan bahawa Adat
; Perpatih ini adalah satu sistem hidup bermasyarakat orang-orang Melayu

yang telah usang dan lapuk yang tidak seharusnya diamalkan lagi.

Pepatah ‘biar mati anak jangan mati adat’ yang menjadi pegangan asas
sistem hidup bermasyarakat dalam Adat Perpatih ini, sering disalah tafsirkan.
Satu masa dulu dalam tahun 1946, Dato’ Onn sendiri sebagai pemimpin
ulung bangsa Melayu pernah mnyuarakan sebaliknya ‘biar mati adat jangan

v

mati anak’ katanya.

Malah hingga sekarang ini pun masih kedapatan sesetengah pemimpin-
pemimpin kita yang beranggapan demikian. Semua ini berlaku adalah
disebabkan mereka kurang memahami apakah sebenarnya yang dikatakan
adat itu, kerana selalunya mereka mengaitkan adat itu dari suatu nilai yang

negatif.

" Disini saya cuba huraikan dengan secara ringkas untuk bahan menungan kita
bersama semoga ia menjadi titik tolak dan diharapkan ia tidak timbul lagi

persoalan yang dianggap negatif itu.

15



Adapun yang dikatakan ‘adat’ itu terahagi kepada empat jenjang atau

kategori seperti di bawah ini:

1. Adat yang sebenar adat
2. Adat yang diadatkan
3. Adat yang teradat

4, Adat istiadat.

Orang-orang yang membuat tafsiran tentang nilai-nilai yang terdapat dalam
adat sehubungan dengan ungkapan ‘biar mati anak jangan mati adat’ ini

hanya melihat dari sudut kategori yang ke 4 di atas.

‘Adat yang sebenarnya adat’ itu sebenarnya adalah: apa vang dikatakan
‘undang-undang’ sekarang ini. Disebabkan waktu adat berkenaan dicipta
sejak lebih 500 tahun yang lalu. mereka belum pandai menulis serta
membaca, maka peraturan tersebut dipertuturkan secara lisan. Oleh itu
seseorang yang bakal dilantik menjadi Tua Adat sama ada Buapak, Lembaga
mahupun Penghulu adalah wajib memahami peraturan (undang-undang) adat

&

ini.

Dalam hubungan ini bermakna, orang yang dilantik menjadi Tua Adat adalah

terdiri dari mereka yang matang serta masak dalam peraturan adat dan

16



buk=nlah sebarang orang yang boleh menyandangnya. Mereka semua diuji
terlebih dahulu oleh anak-anak buahnya, dan setelah lulus ujian barulah

mercka dilantik memegang jawatan berkenaan.

Kalau diibaratkan di zaman moden ini, ‘adat vang dikatakan sebenar adat’ itu
ialah, undang-undang yang telah diwartakan atau digezetkan. Semuanya
telah dibicang olelh pembesar-pen.Lesar adat serta anak buah masing-masing
sebzlurm dipakai. ’Balai Rongseri”tempaf mereka membincangkan masalah
adat ini samalah dengan Dewan Rakyat atau Dewan Undangan MNegeri
sekarang, cuma bentuk dan caranya saja yang berlainan dan berbeza.
\

Oleh itu adalah tidak manis bilamana kita terlalu terpesona dengan sistem
perundangan dari barat, maka kita mentafsirkan sistem perundangan melalui
adat ini sebagai usang dan lapuk. Sistem yang terdapat dalam adat ini
sepenarnya tidak usang dan lapuk, sebaliknya pelaksanaan yang dijalankan
cleh Tua Adat yang tidak memahami adat itulah menyebabkan timbul
keraguan bukan saja dari kalangan orang yang di luar lingkungan Adat

Perpatih, malah orang-orang dalam lingkungan kita sendiri pun.

la tidaklah seharusnya dijadikan alasan. Misalnya kala' seseorang Islam

melakukan perbuatan khurafat, tidzklah bermakna Islam itu tidak baik.



‘Adat yang diadatkan’ dan ‘adat yang teradat’, meskipun ada sedikit
perbezaan, tetapi ia dapat dikatakan sama maksud, makna dan sifatnya.
'Adat yang diadatkan’ bererti adat yang telah menjadi pegangan dan warisan
dari nenek. moyang, misalnya adat-adat yang berunsurkan kehinduan masih
kedapatan di kebanyakan kampung dan desa yang masih diamalkan oleh

orang-orang kita.

Adat melenggang perut, mencukur anak yang menggunakan pucuk dan buah
nyiur muda, mayahg pinang dan seumpamanya dapat kita saksikan dalam

upacara dan adat ini.

Begitu juga adat bersanding dalam perkahwinan sudah menjadi darah daging
kita. Upacara seperti bersemah, tepung tawar, semua ini terlingkung dalam

‘adat yang diadatkan’ dan ‘adat yang teradat’.

Pepatah ‘biar mati anak jangan mati adat’ ini tidak boleh disamakan dengan
‘korban’ orang-orang jahiliah untuk mendapatkan perlindungan dari dewa-
- dewa, dengan kesanggupan mereka menyembelih anak masing-masing di

kuil-kuil. Pepatah ini adalah lambang keadilan yang mesti dipertahankan.

Tak lekang dek panas
Tak lapuk dek hujan

18



Gemuk berpupuk segar bersiram

Dianjak layu dicabut mati.

Kalau lambang keadilan ini tidak dipertahankan akan berlakulah:

Kalau tak patah, tiek
Kalau tak luka, congek
Kalau ketulahan, tujuh tenggang hilang pesaka

Tujuh musim padi tak jadi

Keadilan tersebut bolehlah diibaratkan begini: Katakan seseorang ayah yang
mer_\jadi Lembaga atau Penghulu hatta Raja sekalipun, mendapati anaknya
sendiri melakukan kesalahan besar atau kecil yang boleh mengancam
keselamatan masyarakat dan negara, maka di sinilah lahirnya pepatah 'biar‘
mati anak jangan mati adat’ itu - yakni siayah tadi mestilah menjalankan

keadilan yang dituntut oleh adat.

Perkara ‘mati’ di sini adalah ‘lambang keadilan dan keteguhan adat itu
sendiri’. la bukanlah ertinya hukuman bunub saja, tetapi hukuman mesti
.dijalankan kepada siapa saja yang bersalah hatta yang terpaksa dihukum itu

adalah anak kandung sendiri.



Inilah nilai keadilan dalam pemerintahan sistem Adat Perpatih supaya tidak

berlaku:

Kena ke perut dikempiskan
Kena di mata dipejamkan
Tersauk ikan suka

Tersauk bangkar masam muka.
Sistem keadilan ini sudah tentu sesuai di mana-mana pun negara di dunia ini.

Begitu halnya dengan kategcri yang kedua, 'adat yang diadatkan’ dan yang
ketiga, ‘adat yang teradat’. Manakala yang keempat, 'adat istiadat’ itu
adélah menurut keputusan dan resam yang selalunya dipakai dalam perkara
yang berhubung dengan adat istiadat seumpama nikah kahwir, adat di '

istana, mengadap raja dan yang terlengkong dalam seri budaya.

Salah satu pepatah petitih yang merupakan serangkap pantun
memperlihatkan bagaimana luasnya pengertian adat itu di mana ia meliputi
segala aspek penghidupan termasuk ekonomi, manaka'a alam terkembang
luas ini hendaklah dimenafaatkan sepenuhnya, cubalah hayati dengan fikiran

terbuka dan berilah penilaian:

20



Penakik pisau seraut

Ambil galah batang lintabung
Seludangnya buatkan nyiru
Setitik jadikan laut

Sekepal jadikan gunung

Alam terkembang jadikan guru.

Kalau kita menganalisa dari rangkap-rangkap pantun berkenaan ternyata
ianya amat bernilai dengan rangkaian falsafah yang menakjubkan. Bertolak
dari untaian pepatah petitih inilah mengiringi pepatah petitih yang lain bagi

diamalkan dalam pemakaian sistem hidup bermasyarakat dan bernegara.

Bagi orang-orang Minangkabau di Tanah Minang serta orang-orang Melayu
di Negerl Sembilan, sejak sebelum pencerobohan penjajah-penjajah barat
menakluki negeri ini dalam akhir kurun ke 19 dulu, memang teguh

menjalankan sistem pentadbiran berdasarkan Adat Perpatih ini.

Seperti yang disebutkan terdahulu dan dimana ada kesempatan, saya pernah

menjelaskan sebahagian besar orang kita menganggap Adat Perpatih itu

-sudah lapuk dan usang; tidak sesuai lagi dengan peredaran zaman sekarang
yang serba maju dan moden. Sepintas lalu kalau kita melihat dari jauh

memanglah anggapan demikian ada benarnya. Tetapi sebaliknya kalau dikaiji

21



secara mendalam, lebih-lebih lagi kalau kita berkesempatan melihat dari dekat
dari mana lahir dan tumbuhnya adat ini iaitu di alam Minangkabau akan

dapatlah kita fahami:

Yang merah itu adalah saga
Yang kuning itulah emas, dan

Yang berkilau itu adalah permata

Kalau kita selaraskan puia dengan pendapat dan warisan orang tua-tua kita
di Negeri Sembllan maka anggapan terhadap adat yang. sudah lapuk dan

usang ini, pasti tidak menepati logiknya. Malah saya sendiri yang hidup:

Di lingkungan bendul rumah yang berketak

Tangga yang berlaman

di bumi yang mengamalkan Adat Perpatih itu sendiri sudah beranggapan

demikian sebelum membuat kajian yang mendalam mengenainya dulu.

Apatah lagi anak-anak muda sekarang yang sudah begitu banyak menempuhi
cara hidup dan tamadun yang dibawa oleh orang-orang barat serta alam
keliing yang mempengaruhi jiwa dan pandangan mereka, sudah tentulah

menganggap sepi saja terhadap adat ini seolah-olah:

22



Melukut di tepi gantang

Masuk tak penuh

Keluar tak luak

Jatuh ke halaman tak dipatuk ayam

Jatuh ke air tak disudu itik.

Apabila saya membuat kajian yang agak menyeluruh serta pendekatan yang
khusus setelah berpeluang menemui orang tua-tua, pemuka-pemuka adat dan
cerdik pandai Minangkabau dalam lawatan saya-bebérapa kali ke alam nenek
moyang ini, memang bertepatanlah seperti pepatah kita: ’Hany'a jauhari yang
mengenal maknikam’. Kita akan mengagumi betapa murni daf; tingginya nilai

falsafah yang tersirat di dalamnya.

Dari kajian yang saya lakukan sedikit sebanyak seperti apa yang dilihat,
dipelajari dan dialami di kampung halaman kita sendiri, di samping
memberikan perhatian yang mendalam, memanglah Adat Perpatih ini bukan
sekadar alunan yang menjadi halua telinga, tetapi disirat dengan madah serta

falsafah yang tahan diuji sepanjang zaman.

Tidak kedapatan sistem adat ini yang saya anggap bertentangan dengan cara
hidup bermasyarakat yang telah kita anuti di zaman moden ini.

Bagaimanapun, seperti juga peraturan dan undang-undan'g dunia yang



lainnya, memang tidak ada yang kekal, tidak ada yang abadi melainkan kita
harus menyesuaikan dengan peredaran zaman dan masa.: Sebab itulah

ditegaskanhya:

Usang-usang diperbaharui
Koﬁk ditampung (ditampal)
pendek disambung

Panjang dikerat

Yang elok ‘]ijldikan teladan

Yang buruk jadikar. sempadan.

Bagaimanapun, sebelum saya huraikan sedikit sebanyak mengenai soal yang‘
berkaitan, ada eloknya lebih dah'ulu saya bawa perhatian kepada ungkapan
pepatah yang merupakan rangkapan pantun enam rangkap seperti disebutkan

di permulaan tadi. Lihat saja petikan tiga rangkap terakhir yang berbunyi:

Setitik jadlkan laut
Sekepe! jadikan gunung

Alam tarkembang jadikan guru.

Dari sebuah buku kecil yang saya baca ditulis oleh seorang sasterawan

Minangkabau bernama IRDJA yang berjodol : MENYINGKAP TABIR

24



SEJARAH MINANGKABAU dapat saya ungkapkan di sini bahawa ‘alam
terkembang jadikan guru’ ini menjadi titik tolak dari falsafah kehidupan orang-

orang Minangkabau yang disebutkannya:

Ambil tuah ke nan menang

Ambll contoh ke nan sudah.

Yang setitik jangan dibiarkan tetap setitik, tetapi tambahkanlah dengan cara

beransur-ansur supaya menjadi lebih meluas seperti laut yang bergelora.

Begitu juga ‘sekepal’ jangan dibiarkan tetap sekepal saja, tetapi hendaklah
diusahakan supaya membesar hingga kelak terbentang menjadi bukit dan
gunung yang tersergam tinggi mengawan. Di sini saya catatkan tiga tamsil
dari ratusan atau ribuan lagi yang dibuat oleh orang-orang Minangkabau yang

mengkaitkan ‘alam terkembang jadikan guru’ itu:

1. Ayam berinduk
2.  Serai berumpun

3.  Sirih berjunjung.

Kenapa mereka memilih ayam berinduk? Kenapa tidak mengambil dari ibarat

yang lain umpamanya kerbau berinduk atau lembu berinduk? Malah kalau

-



mahu diambll Ibarat darl binatang liar pun harimau juga ada berinduk dan
beranak. Tetapl mengapa orang-orang Minangkabau mengambil ayam

berinduk sebagal tafeiran dari ‘alam terkembang jadikan guru’ tadi?

Setelah dihalusi, kita pasti bersetuju bahawa ayam mempunyai satu sifat dan
tabiat yang boleh dijadikan contoh teladan kehidupan sehari-hari bagi insan
di muka bumi ini yang lahir dari sumber alam yang dikatakan:terkembang itu.
Sebagai satu contoh dari keadaan lingkungan alam yang dicerminkan oleh
nenek moyang orang-orang Minangkabau melahirkan satu falsafah- seperti
perilaku kehidupan seekor induk ayam yang tahu memenuhi tanggungjawab

dalam mengatur serta melindungi anak-anaknya.

Induk ayam memang haiwan, tetapi cukup tinggi tanggungjawabnya
terhadap kepentingan anak-anaknya. Walaupun jumlah anaknya banyak
namun siinduk ayam tetap mampu memberi anak-anaknya cukup makan
hingga tidak mengalami kelaparan. Malah pepatah kita juga apabila

rnenggambarkan tentang kegigihan golongan miskin menyebut:

kais pagi makan pagi

kais petang makan petang

L]

yang juga mengambil ibarat tamsil dari kehidupan aya}n.

26



Ayam juga bukan sekadar menjaga makan minum anak-anaknya dengan
sempurna, malah sanggup mempertaruhkan nyawanya untuk melindungi
anak-anaknya dari musuh. Anak-anaknya dimasukkan di bawah kepaknya
untuk melindungi dari kesejukan di waktu malam atau kehujanan, siinduk
ayam tidak melepaskan anak-anaknya sekalipun dirinya diancam musang.
Siinduk ayam juga akan berligar mengembangkan sayap ke tengah padang

sekiranya ternampak bayang helang mahu menyambar dari udara.

Demikian ayam dijadikan tamsil ibarat. Tidak sama seperti harimau yang
kadangkala memakan anaknya sendiri. Sedangan induk ayam sekalipun
ditaburkan beras atau padi oleh tuannya, dia tidak akan memakannya

melainkan diberikan kepada anak-anaknya terlebih dahulu.

Begitu juga perilaku induk ayam tidak mahu memakan sebarang makanan
yang diberikan secara percuma melainkan dia mesti mengekas terlebih
dahulu. Dalam ertikata lain setiap insan wajar mencari makan dengan titik
peluh sendiri dengan tidak mengharapkan mendapat dengan mudah atau

percuma dari belas ihsan orang lain bagaikan:

Pipih datang melayang
Bulat datang menggolek

Mengharapkan bulan jatuh ke riba.

27



Sebaliknya mestilah membanting tulang mengeluarkan peluh membina

kehidupan yang boleh diwarisi puta hingga sampai ke generasi mereka

selanjutnya.

Tanggungjawab seekor induk ayam mempertahankan anak-anaknya dari
musuh, bukan saja dari musuh-musuh liar seperti biawak, helang, kucing
jalang, musang dan sebagainya. Malah kalau ayam jantan atau tuannya
sekalipun cuba hendak mendekati saja, nescaya akan mendapat tentangan
dari induk atau ibunya. Apakah lagi kalau musuh-musuh yang liar basti akan

dikelepurkan sekalipun dirinya sendiri terkorban.

Beginilah contoh sumber alam memperkenalkan tabiat induk ayam yang boleh
dijadikan teladan oleh manusia untuk digarap dalam falsafah yang tinggi
nilainya. Di sini saya suka membuat pertanyaan, berapa orang dari kita di
sini yang ada mengambil perhatian dan menilai dari ungkapan ‘alam

terkembang jadikan guru’ ini? Saya tidak mahu jawapan.

Bagaimanapun induk ayam tidaklah memelihara anaknya berterusan, tetapi
ada batasnya. Setelah anak-anaknya mulai dewasa dan mampu
.menguruskan hidupnya sendiri, dia akan melepaskan segkor demi seekor
' anak-anaknya untuk dicerai dan dilepaskan bagi memulakan penghidupan

sendiri. Anehnya, induk ayam tidaklah melepaskan anak-anaknya sekaligus



dari tanggungjawabnya, tetapi satu demi satu, kemudian disusuli oleh yang

lain hinggalah habis kesemuanya dipisahkan dari induknya.

Setelah anak-anaknya besar pula, induk ayam ini tidak pernah meminta balas
jasa dari anak-anaknya. Mereka mencari sendiri dan induknya juga terus
mengekas sendiri. Dari sudut lain nenek moyang orang Minangkabau

mengambil tamsil lagi kepada ayam seperti bunyi pepatahnya:

Seciuk bak ayam

Sedencing bak besi.

Pepqtah ini ditujukan kepada betapa kukuhnya persatuan mereka dalam kaum
mereka sendiri. Falsafah kehidupan induk ayam inilah dijadikan oleh nenek
moyang orang-orang Minangkabau sebagai panduan kehidupan masyarakat

di daerah ini yang memakai jalur keturunan ibu.

Manakala yang kedua pula ialah ‘serai serumpun’. Kenapa orang-orang tua
Minangkabau mengambil tamsil ibarat daripada serai, padahal tumbuh-
tumbuhan lain seperti kunyit, pisang, buluh dan sebagainya juga berumpun.
" Tetapi mengapa mereka mengambil éerai sebagai contoh atau tamsil ibarat?

Rumpun buluh misalnya lebih kukuh dan kuat dari rumpun serai. Begitu juga

29



rumpun pisang lebih besar dari serai sendiri, malah rimbun daunnya boleh
dibuat tempat berlindung dari panas dan hujan. Tetapi kenapa serai juga
dijadikan contoh mentamsil dalam mereka mengambil ibarat dari ‘alam

terkembna'g jadikan guru’ ini?

Sebenarnya serai mempunyai ciri-ciri khusus dari rt]mpun-rumpun tumbuhan
yvang lain, selain mengelumpukkan batangnya menjadi satu rumpun yang
besar. Namun hak individu atau hzk tiap-tiap batang itu tetap ada, tidak
berhimpit-himpit dengan tunggul induknya seperti halnya rumpun pisang.
Kita tahu rumpun pisang antara satu batang dengan batangnya yang lain
mempunryai hak persamaan yang tidak sekata, kerana ada yang besar dan
kecil, tinggi dan rendah, berbuah dan baru menjulur jantung, dan ada yang

langsung tidak berbuah.

Begitu juga dengan rumpun buluh yang nyata berbeza kedudukan taraf dari
induknya. Ada yang masih rebung, ada yang mempunyai mia-ng, ada yang
tumbuh terasing jauh dari rumpunnya. Tetapi serai serumpun tetap bersama
ibunya sama ada tegak merimbun raahupun pupus lampus sama sekali, di

sinilah mereka mengambil iktibar.

Demikianlah pula dengan sirih beriunjung yang dijadikan ibarat tamsil itu.

Junjung adalah menjadi adat kebiasaan sebagai pembantu untuk berdiri

30



kukuh. Kalau diibaratkan kepada kaum wanita, junjungannya adalah

suaminya.

Apa saja ‘tumbuhan yang menjalar dan melata tidak akan dapat berdiri
sekiranya tidak diberi junjung, samalah seperti- kacang panjang, petola,
k.'ambas dan sebagainya. Tetapi nenek moyang orang Minangkabau
mengambil ‘alam terkembang jadikan guru’ berpandukan kepaéa tabiat sirih
yang dikatakannya: ‘Sirih berjunjung’. Kenapa mereka tidak menyebut

kacang panjang berjunjung misalnya sebagai berguru kepada sumber alam?

Di antara sifat-sifat yang diberikan Allah SWT kepada kacang panjang dan
sirih terdapat satu perbezaan walaupun kedua-duanya sama-sama menjalar
serta memerlukan junjung untuk memanjat. Kacang panjang akan memanjat
junjungnya dengan melilitkan dirinya ke junjung tetapi sebaliknya sirih hanya
sekadar melekap tidak melilit seperti kacang. la tidak mengganggu dan

menguasal kebebasan junjungnya untuk bergerak, begitulah perbezaan di

antara kacang dan sirih.

Selain dari itu kita lihat juga pepatah orang-orang Negeri Sembilan yang

herbunyi:

Enau berpangkat turun

31



Pulai berpangkat naik

Sumber alam ini boleh kita jadikan giiru kerana sifat-sifat yang ditunjukkan
oleh enau berpangkat turun itu ialah mayangnya dari atas turun satu pelepah
ke satu pe'epah yang akhirnya sampai ke pangkal. Sebaliknya pulai pula
berpangkat naik seperti kita lihat sifat dahannya berpangkat-pangkat iaitu
vang besar di bawah manakala yarg kecilnya di sebelah atas. Tentulah
beitentangan dengan tabiat manusia kebanyakan yang berpangkat besar

beraca di sebelah atas dari mereka yang berpangkat kecil.
Begitu pula pepatah yang menyebut:

Jangan jadi resmi lalarg

Makin berbunga semakin tegak

Ikutlah resmi padi

Makin berisi semakin tunduk

Ayam jantan berkokok di bawah rumah tak hilang tuahnya

Ular melilit akar tak hilang bisanya

Menjadi kelaziman lalang apabila berbunga akan menegak tinggi manakala
bunganya tidak memberi apa-apa menafaat. Malah dengan kedudukan

bunganya yang tegak itu mudah pulz condong ke mana sajz apabila dipuput



angin.

Bukankah lebih baik mengikut resmi padi yang semakin berisi semakin
menunduk. Bukan saja padi boleh memberi menafaat-kepada manusia malah

ianya menjadi kesukaan burung-burung seperti. dibidalkan:

Di mana padi rebah

Di situ tekukur meniti batang.

Apa yang saya paparkan di atas hanya secebis dari ratusan dan ribuan yang
boleh dijadikan guru dari ‘alam terkembang’ ini sekiranya mereka mahu

menggunakan akal dan fikiran secara meluas.

Oleh itu kita harus melihat dari perkembangan alam sendiri yang banyak
menjadi contoh teladan kepada kita untuk mempelajari khazanah dan
perpustakaan alam semula jadi ini.

Cuba kita lihat pula dua rangkap dari pantun tadi:

Setitik jadikan laut

Sekepal Jadikan gunung.

33



Kedua-dua rangkap ini juga amat tinggi nilai falsafahnya. Kalau kita bawa
kepada kejayaan orang-orang Minangkabau dalam bidang pendidikan dan
ekonomi, dari sebelum perang Dunia Kedua apa lagi sekarang, kejayaan
orang-orang Minang dalam kedua-dua bidang ini amat terserlah jika

dibandingkan dengan suku-suku lain.

Meskipun bilangan rakyatnya agak jauh lebih kecil jika dibandingkan dengan
daerah-daerah di Nusantara Melayu lain tetapi kejayaan mereka dalam bidang
ini ternyata ketara dan menonjol.

Mereka telah berjaya mempraktikkan:

Setitik jadikan laut

Sekepal jadikan gunung itu.

Saya tidak berhajat hendak mengulas kedua-dua rangkap ini kerana akan

mengambil masa yang panjang, insya-Allah jika umur panjang lain kali saja.

Seperkara lagi yang tidak kurang dengan nilai falsafahnya yang terungkap

dalam kata-kata ini:



Tiga tungku sejerangan

Tiga tali sepilinan

Apa yang dikatakan ‘tiga tungku sejerangan’? Memanglah mudah bagi kita
memahami ibarat tamsil ini kerana setiap tungku mestilah ada tiga. Kalau

ada dua atau satu saja tidaklah merupakan sifat tungku.

Mungkin ramai di kalangan anak-anak muda kita yang tidak memahami ‘tiga
tali sepilinan’ ini. Sebelum adanya tali belati atau sekarang tali-tali plastik,

orang-orang tua kita dulu membuat tali dari ijuk enau.

ljuk enau ini bila hendak dijadikan tali, ia dililit melalui satu alat pemusing
atau pemiuh bagl memintal tali berkenaan. Kemudian tali ijuk yang sudah
dipintal Itu tidak memadal dengan satu lembar saja, tetapi dijadikan tiga
lembar supaya boleh dipilin agar cukup kukuh bila digunakan. Inilah yang
dimaksudkan tiga tali sepilinan ini, supaya menjadi kuat apabila sudah dipilin

menjadi tiga.

. Malsh tali yang dibuat dari ijuk ini adalah lebih kuat dari tali belati sekarang
ini, kerana ianya tahan berhujan dan berpanas. Tamsilan dan ibarat yang

saya kemukakan mengenai ‘tiga tungku Seienngan, tiga tali sepilinan’ ini

35



amat sesuai dengan sistem maysarakat kita sekarang jika ditinjau dari sudut

falsafahnya.

Tiga golongan insan yang menjadi tamsil ibarat yang dimaksudkan di sini
ialah: Datuk-Datuk Lembaga, alim ulama dan cerdik pandai dalam tiap-tiap

karrpung, mukim, daerah atau negeri.

Jika tiga golongan yang be. pengaruh ini bersatu sudah tentu kesejahteraan
kampung berkenaan tetap terjamin. Kerjasama yang erat dari tiga golongan
inilah sesuai dengan maksud ‘tiga tungku sejerangan’ dan ‘tiga taii sepilinan’

ini.

Di Negeri Sembilan satu ketika dulu memang Datuk-datuk Lembaga ini
merupakan orang-orang politik dan pemerintah di setiap kampung, luak atau
dzerah, memerlukan kerjasama dengan kadi-kadi atau guru-guru agama yang
dianggap ‘alim ulama, manakala cerdik pandai pula termasuklah guru-guru,

orang tua-tua dan orang-orang terpelajar.

Dengan perubahan-perubahan siasah negara yang sudah beriaku sekarang
Datuk-datuk Lembaga tidak lagi memainkan peranan aktif dalam politik dan
pentadbiran negeri atas sifat gelarannya, kerana tempatnya telah diambil alih

oleh wakil-wakil rakyat. Begitupun Datuk-Datuk Lembaga dikategorikan

- 36



orang-orang cerdik pandai tetap memainkan peranan yang tidak kurang .

pentingnya sebagai pelapik.

Kalau dulu Datuk-Datuk Lembaga bekerjasama dengan alim ulama dan
golongan cerdik pandai bagi menjalinkan pentadbiran luak (daerah), maka
sekarang wakil-wakil rakyat jika bekerjasama dengan alim ulama dan
golongan cerdik pandai dalam usaha memajukan sosio-ekonomi dan infra-
struktur kampung-kampung pastilah kampung itu akan maju, aman damai dan

mencapai kejayaan.

Bagi negeri-negeri lain selain dari Negeri Sembilan tentulah mempunyai
proses yang sama juga. Apabila tiga golongan ini bekerjasama di satu-satu
kawasan pilihanraya maka jelaslah telah dipraktikkan ‘tiga tali sepitinan’ dan
.‘tiga tungku sejerangan’ ini. Sekaligus kita terus menerima bahawa memang
wajar dikatakan ‘alam terkembang jadikan guru’ dalam kehidupan kita

bermasyarakat.

ini semuanya dapat kita andaikan sebagai neraca perbandingan, kerana setiap
perubahan hendak kita lakukan terhadap peraturan hidup bermasyarakat
hendaklah sesuai dengan suasana sekelilingnya kerana pepatah Kkita

menegaskan:



Sekali air pasang sekali pasir berubah

Sekali raja mangkat sekali adat beralih.

Adat yang disebutkan di sini ialah undang-undang atau peraturan-peraturan

seperti yang disebutkan di awalan tadi.

Jelaslah sekarang bahawa tidaklah benar adat itu tidak boleh diubah, kerana
ianya boleh berubah mengikut keadaan zaman dan peralihan masa sesuai

seperti digarapkan dalam ungkapan: Alam terkembang jadikan guru. Jika

ada orang yang sengaja mahu mempertikaikan:

Adat tak lapuk dek hujan
Tak leakang dek panas

Dianjak layu dicabut mati

hanya kesilapan dari segi pengertian dan istilah saja.

Kadangkala ramai orang terkeliru mengenai adat apabila mereka tidak dapat
membezakan apakah yang dikatakan adat, istiadat, adat istiadat dan resam.
Demikian juga dengan istilah apabila kita mencari penyelesaian adat sama

ada adat mencari benar, atau benar mencari adat.

38



Kesimpulan dari hujah ini adat yang sebenar-benarnya adat itulah yang
dikatakan ‘tak lekang dek panas, tak lapuk dek hujan’ kerana kebenaran itu

harus dipelihara sebaik-baiknya seperti diungkapkan:

Gemuk berpupuk

Segar bersiram

Kebenaran inilah yang diperlukan dalam mencari keadilan, kesaksamaan dan

kesejahteraan. Didalam menentukan kebenaran inilah juga maka ditegaskan:

Adat bersendikan hukum
Hukum bersendikan syarak

Syarak mengata adat menurut

Apakah peraturan-peraturan yang telah ditetapkan tidak boleh diubah?
Jawabnya boleh, asalkan saja ianya mempunyai asas kebenaran bukan
kebatilan, memberi menafaat bukannya mudarat, mendorong kepada

kemudahan dan bukannya kesukaran. Sebab itulah dijelaskan seterusnya:

Ibu adat MUAFAKAT. ...

39



REZEKI SECUPAK TAKKAN JADI SEGANTANG b

Satu lagi pepatah vang selalu dipersoaiian oleh banyak pihak yang berbunyx ,
‘rezeki secupak takkan jadi segantang’. Kebanyakan mereka mcm;anggag :

pepatah ini sudah iapuk serta tidak sesuai lagi di zaman yang serba maju'iﬁfi;

Sepintas lalu kalau kita ambil perhatian memang ia menepati seperti yaﬁg'
dianggap oleh banyak pihak ini, seperti yang pernah saya sebutkan berka‘!_i-" "
kali sama ada tulisan atau percakapan di mana-mana ada kesempatan

bahawa, saya juga pada awalnya beranggapan demikian.

Tetapi sebaliknya seperti pepatah ’‘biar mati anak jangan maii adat’ dan
beierapa ungkapan lain lagi samalah sifatnya dengan pepatah ini. Untt.xk
sarna-sama kita renung dan fikirkan sejauh mana benarnya andaizn ini, saya
cuba huraikan secara ringkas akan hikmeah, erti dan malna disebalik

ungkapan ini.

Kita sebagai manusia atau insan yang dikurniakan Allah SWT meampunyséi
sifat-sifat dan kelebihan yang tidak kedapatan kepada makhluk lain, seperti
segala macam jenis haiwan umpamanya. Keistimewaan yang ada kepada

manusia jika dibandingkan dengan haiwan selain dari beberapa sifat tertentu

40



ada dua lagi sifat dan kelebihan iaitu ‘akal dan ikhtiar'. Allah SWT .
mengurniakan kedua-dua sifat ini untuk kita menafaatkan sebaik-baiknya,
terserahlah kepada setiap individu itu cara-cara mereka dan kaedah mereka -

sendiri.

Dalam pada itu, sebagai insan biasa kedapatan ada tiga perkara yang kita
sendiri tidak tahu dan boleh mengagak apa akan berlaku kepada diri kita baik
dalam keadaan semasa lebih-lebih lagi masa depannya, tiga perka'ra yang

berkenaan adalah:

Pertama - Rezeki
Kedua - Jodoh pertemuan
Ketiga B Ajal dan maut

Ketiga-tiga perkara ini semuanya adalah dalam pengetahuan dan ilmu Allah
SWT belaka. Sebanyak mana rezeki kita, dengan siapa akan hertemu jodoh .
dan berapa tahun umur kita, dan bila kita mati sémuanya tidak dapat kita
duga. Dalam pepatah ini kita tumpukah perhatian dengan pepatah yang
menjadi kontroversi ini, iaitu mengeni dengan ‘rezeki secupak takkan jadi
segantang’. Sebanyak mana rezeki kita dalam apa juga pekerjaan yang kita
buat dan lakukan terutama dalam dunia perniagaan, kita tidak mengetahui

berapa keuntungan atau sebaliknya mengalami kerugian tergantung kepada

41



-

usaha dan ikhtiar dengan menggunakan akal yang dikurniakan Allah. Setelah;"
berusaha dengan bersungguh-sungguh, dapat keuntungan sekian-seki'qr;\".f

banyak pada hari itu, bulan itu dan tahun itu, maka di sini barulah ses,‘q'af;i}:‘

pepatah ini digunakan.

Begitu juga seorang petani yang mengerjakan sawah padi, setelah merék'é' |
berusaha dengan sungguh-sungguh menurut daya usaha yang semestin% ‘
dilakukan dengan betul menurut kebiasaan seperti dirumput, dibaja, disembﬁr'
racun dan sebagainya maka pada tahun itu kita dapat sekian-sekian ratu.‘sgfnf:
gantang misalnya, maka barulah pepatah ini boleh digunakan, tetapi jika‘
sebaliknya kita biarkan saja sawah kita itu ditumbuhi rumput, tidak dibaja dan
dipe{ihara dengan baik atau dengan berserah saja kepada takdir, maka

pepatah ini bukanlah pada tempat digunakan.

Begitu juga jika seorang nelayan yang turun menangkap ikan di Iaut,_jika kita
membawa jala atau jaring yang sudah banyak atau lain-lain kekurangan
dengan tidak mengikut cara-cara yang semestinya sebagai seorang nelayan
yang berakal sempurna, m.aka kita ;'.erahkan saja kepada nasib, ‘jika rezeki
secupak takakn jadi segantang’ maka pepatah ini bukanlah pada tempatnya.
Maka begitu jugalah dengan lain-lain pekerjaan yang kita lakukan dengan
sambil lewa menyerah kepada nasib, maka pastilah rezeki kita yang

sepatutnya dapat segantang bukan saja dapat secupak malah lebih kurang

42



lagi dari itu.

Dalam pepatah lain ada diungkapkan dengan jelas hujah-hujah yang
menggalakkan setiap orang berusaF\a dengan sungguh-sungguh seperti

berikut:

Tidak ada yang :

Pipih datang melayang;
Tidak ada yang :

Bulat datang menggolek; dan
Tidak akan ada :

Bulan jatuh ke riba.

Di sini sudah amat jelas menggambarkan betapa setiap orang itu harus
berusaha dan berikhtiar dengan bersungguh-sungguh bagi mendapatkan

rezeki.

Pepatah di bawah ini juga sudah cukup menggambarkan bagaimana
seseorang itu harus berusaha dengan gigih iaitu ‘kalau tidak dipecahkan
ruyung di manakan dapat sagunya’. ‘Terpulanglah kepada setiap individu
‘membuat tafsiran sendiri-sendiri. Bagi saya pepatah ini tidak ada cacat

celanya dan ia adalah sesuai dengan sebarang waktu dan masa.

43



JIKA BERLAKU PERCERAIAN

Satu lagi yang menjadi perhatian dan perbualan umum dan kadang-kadang
dijadikan senda gurauan, ejekan dan bahan ketawa bagi sesetengah mereka
yang kurang memahami atau sengaja membesar-besarkan sesuatu yang
jarang-jarang berlaku iaitu: Jika berlaku perceraian di antara suami isteri
dalam golongar: Adat Perpatih. Lebih’-,lebih lagi jika lelakinya orang luar dari |
Negeri Sembilan. Mereka akan turun dari rumah sehelai sepinggang ataﬁ
berseluar pendek sahaja kerana segala hartanya habis dimiliki atau dalam

bahasa yang lebih kasar dikikis oleh isteri atau keluarga isteri dan mertuanya.

Memang suatu yang telah menjadi adat di Negeri Sembilan orang lelaki yang
berkahwin datang dan tinggal di rumah perempuan, bukan perempuan yang
dibawa oleh suaminya kerana itu tuduhan-tuduhan demikian ada asasnya.
Malah orang-orang yang datang berkahwin dengan wanita-wanita di Negeri
Sembilan lebih beruntung kerana mereka (lelaki) bukan sahaja dapat isteri
tetapi juga rumah dan harta-harta lain seperti sawah, kebun, dusun dan
| sebagainya yang menjadi milik isteriny‘a yang telah diperuntukkan oleh ibu

bapanya.

44



r, . b
4.0

Telah menjadi adat di Negeri Sembilan, setiap ibu bapa menja‘a;i,
tanggt_.mgjawabnya mendirikan rumah bagi setiap orang anak perempuannya
menurut kemampuan masing-masing. Jika keluarga itu mampu dan orang
berada maka besar dan cantiklan rumahnya. Mana yang kurang berada maka

keadaan rumahnya tentunya berbeza dengan mereka yang lebih berada.

Kerana itulah jika takdirnya berlaku penceraian maka ‘elaki harus
meninggalkan rumah tersebut kerana ia bukan miliknya. Dari siniizh konon
timbul eiekan dan kata-kata yang kurang manis didengar dari mereka yang

suka membawa cerita yang bukan-bukan.

Begitupun soal cerai berai ada berlaku di mana-mana bukan dalam
lengkongan orang-orang yang beradat perpatih sahaja, biasaiya soal
pembahagian harta terserah kepada budibicara dan perundingan di antara

kedua belah pihak lebih-lebih lagi jika ada anak-anak yang ditinggalkan.

Dalam Adat Perpatih telah sedia dengan peraturan tertentu menurut
kebiasaan yang diungkapkan dalam pepatahnya. Jika ada harta vanyg dibawa
oleh suaminya sama ada harta yang boleh dialeh atau tidak begitu juga harta
dapatan yang dimiliki oleh isterinya atau yang diperolehi ketika bersama maka

ia hendaklah mematuhi menurut aturan adatnya seperti berikut:



Pembawa kembali
Dapatan tinggal

Carian dibahagi.

Yang bererti harta yang dibawa oleh suaminya waktu mula-mula berkahwin
dulu hendaklah dibawa balik dan harta isterinya yang didapati hendaklah

tinggal dan harta sepencarian sewaktu bersama hendaklah dibahagi sama.

la tidak timbul seperti yang dijadikan bahan ketawa bahawa sisuami turun
sehelai sepinggang. Sebaliknya jika sisuami pula dengan rela hati
menyerahkan harta sepencarian atau yang dibawanya itu untuk milik anak-

anak mereka itu terserah kepada budi bicara mereka sendiri.

Dalam hubungan ini maka Adat Perpatih sama sekali tidak menggalakkan
perceraian dan tidak begitu mudah pula untuk bercerai. Sebelum lagi
perceraian berlaku, biasanya diadakan perbincangan dengan tempat semenda

yang rapat seperti abang adik atau bapa saudara pihak perempuan.

Tempat semenda atau bapa saudara inilah yang akan bercakap kepada ibu
bapa atau keluarga mertuanya. mereka yahg berkenaan ini pula akan
- berbincang dengan buapak dalam suku itu dan seterusnya kepada datuk

lembaganya sendiri yang akan menjadi orang tengah bagi. mendamaikan

46



perselisihan atau perkelahian yang berlaku yang boleh membawa kepada

perceraian.

~

{1

Jika takdirnya tidak juga dapat diselesaikan dan tidak ada jalan lagi untuk
dipulihkan-kembali maka t arulah timbul soal pembahagian harta seperti ygns
disabutkan. Sama sekali tidak beriaku turun sehelai sepinggang seperti yang
didakwa, tetapi sebaliknya berlaku juga keadaan yang buruk begini makz;'i:-—x
bukanlah sistem pentadbiran Adat Perpatih tetapiradalah kerana nafsu tamék
mempengaruhi jiwa seseorang yang biasa berlaku kepada insan di mana-ﬁ

mana pun.

Undang-undang negara sendiri pun tidak khali dilanggar oleh orang-orang
yang tidak bertanggungjawab dna kerana itulah diwujudkan undang-undang
dan peraturan oleh pamerintah seperti yang kita saksikan sekarang di mana-

manapun di dunia ini.

47



TANAH PESAKA

Seperkara lagi yang menjadi kontroversi dan persdalan yang sering disebut-
sebut oleh banyak orang bukan saja di Negeri Sembilan tetapi juga di tembat
lain ialah mengenai pembahagian dan pemilikan tanah pesaka yang dikatakan
tidak menurut hukum syarak atau faraid.

Perkara ini bukanlah soal baru tetapi telah bermula sejak sebelum perang lagi

hinggalah selepas perang dan berjela-jela hingga sekarang.

Waiaupun tanah pesaka adat ini tidaklah begitu banyak tetapi tidak pula
sedikit jumlahnya yang boleh dikatakan semuanya telah dibuka, d:majukan
dan didiami, selain daripada tanah kampung ialah tanah-tanah sawah dan

juga dusun.

Tanah-tanah yang banyak kedapatan ialah daerah Kuala Pilah, Rembau,
sedikit di Tampin dan di Jelebu. Sebelum perang dunia kedua iaitu tahun
1924 - 1926 tanah-tanah adat di Sungai Ujung telah ditukar corak
pemilikannya, kerana itu dalam Sungai Ujung tidak lagi menimbulakn
p.ersoalan kontroversi kerana pembahagian dan pemilikan tanah-tanah adat
itu telah ditukar dari sistem Adat Perpatih kepada adat Temenggung iaitu

48



menurut hukum faraid.

Di sini timbul satu persoalan yang amat besar yang seharusnya diberikéh
jawapan : Apakah penar pembahagian tanah-tanah pesaka adat ini seperti
yang diamalkan sekarang tidak menurut hukum syarak atau faraid seperti -

yang digariskan dalam Agama Islam?

Kita orang Melayu semuanya beragama Islam yang telah dianuti dan diwarfsi
sejak beratus-ratus tahun yang lalu. Menurut perlembagaan, seseorang
Melayu itu tidak dianggap Melayu jika bukan beragama Islam. Sebaliknya
orang-orang yang bukan keturunan Melayu jika sudah menganut agama Islam
beradgt istiadat dan berkebudayaan menurut cara hidup orang Melayu maka
ia dianggap sebagai orang Melayu. Kerana itu soal pembahagian tanah
pesaka yang sejak ratusan tahun menjadi soal yang kontroversi perlu
diselesaikan supaya yang keruh cupat dijernihkan, yang kusut dapat

diseiesaikan.

Setelum satu-satu keputusan dibuat mengenainya, suka saya menjelaskan
di sini apa yang saya tahu dari pengalaman dan penyelidikan yang saya buat

berhubung dengan tanah pesaka adat ini.

Sebelum penjajah Inggeris menakluki negeri kita ini, pada waktu itu bukan

49



saja tanah pesaka malah tanah-tanah lain juga tidak ada ditanam batu
sempadan dan tidak ada geran tanah. Pembahagian milik hanya ditentukan
oleh Datuk Lembaga, sempadan yang menentukan kepunyaan atau milik
hanya dibuat dari pokok-pokok baka yang kekal dan juga kalau di sawlah
menurut - jenjang-jenjang sawah begitu juga tanah-tanah dusun dan .

sebagainya.

Kesemua tanah-tanah adat ini adalah milik suku atau waris bukannya milik
individu atau perseorangan yang semuanya dijaga dan dikawal oleh Datuk

Lembaganya masing-masing suku.

Orang lelaki juga berhak mengerjakan tanah sawah hasil dusun atau buah-
buahan dalam kampung selain daripada hak perempuan yang mendiami tanah
tersebut. Kerana orang lelaki menyemenda dan berpindah ke rumabh isterinya
bukan isteri ke rumah suami, maka tanah-tanah pesaka itu adalah dijaga oleh
orang semenda. Maka Legitulah juga tempat semenda yang menyemenda

ke suku lain itu mereka juga menjaga tanah-tanah yang dimiliki oleh isterinya.

Pada waktu ini tidak timbul langsung soal-soal sama ada ia bertentangan
dengan hukum syarak atau tidak k_.rana baik lelaki mahupun perempuan
adalah berhak bersama, tidak ada batu sempadan dan tidak ada geran yang

tertera nama-nama pemilik di atas tanah tersebut seperti yang berlaku

- 54)



sekarang.

Tetapi setelah penjajah Inggeris datang menjajah negera kita ini maka satu
undang-undang dan peraturan tanah telah digubél bagi menyenangkan
penjajah Inggeris mengutip dan memungut cukai bagi kesenangan
pentadbiran penjajah, kerana itu semua tanah-tanah di negara kita ini
diperintahkan tanam batu sempadan dan dikeluarkan geran serta dicatatkan

nama tuan tanah tersebut dalam geran mereka.

Disebabkan tanah-tanah pesaka kita ini didiami oleh waris perempuan maka
geran-geran tersebut diletakkan nama waris perempuan dan tidak ada nama
pihak'waris lelaki. Pada awalnya peraturan ini tidak menimbulkan perbalahan
atau kekecohan kerana setiap orang kita mematuhi peraturan adat yang
dipusakai turun temurun dan tidaklah timbul langsung soal sama ada ia
bertentangan atau tidak dengan hukum syarak, tetapi setelah kebanyakan
orang tua-tua meninggal dunia, pesaka waris tinggal kepada anak-anak cucu
cicit maka bermulalah timbul perbal_ahan dan kadang-kadang disebabkan
kerana perebutan harta dan kerana pengaruh wang ringgit lebih-lebih lagi ada
di antara orang samenda yang berlagak mengenepikan tempat semendanya
dan sebaliknya kedapatan pula tempét semenda yang agak keterlaluan dan
agak tamak itu mulallah bibit-bibit perpecahan dan perbalahan berlaku dan

timbullah persoalan yang membangkitkan soal pemilikan tanah adat yang

31



tidak mengikut hukum syarak.

Pada satu waktu dahulu, saya lupa tahunnya yang tepat, perbalahan yang
hangat juga berlaku dan akhirnya nama orang lelaki diletakkan di belakang ‘
geran untuk mengelakkan perasaan tidak puas hati yang timbul dari pihak
lelaki. Tetapi ini juga tidak menghilangkan rasa curiga ataupun soal yang
membolehkan seorang lelaki itu berhak atas ténah pesaka tersebut kerana
namanya hanya terletak di belakang geran saja. Perkara ini berlaku timbul
tehggelam hingga sekarang pun belum ada keputusan yang muktamad telah -

dibuat.

Di sini suka saya membawa perhatian sidang hadirin sekalian supaya
memikirkan dengan sungguh-sungguh mencari jalan dan ikhtiar supayé

perkara yang kusut ini dapat diusaikan dengan sebaik-baiknya ibarat:

Menarik rambut dalam tepung
Rambut jangan putus

Tepung jangan berselerak

Soal-soal adat dan agama menurut unciang-undang tubuh kerajaan negeri kifh :
ini adalah terletak kuasanya dalam tangan raja dan undang. Raja dan undang

mempunyai satu majlis yang dipanggil Dewan Keadilan dan Undang. Dalam

52



maijlis inilah terletaknya semua perkara yang berkaitan dengan hukum agama
dan peraturan adat, dalam sidang dewan inilah biasanya dihincangkan. Raja
dan Undang inilah yéng memegang pucuk pimpinan dalam hal-hal yang

berkaitan dengan agama dan adat ini.

Begitu pun soal-soal yang berkaitan dengan undang-undang sama ada dibuat
baru atau pinaaan ia terletak di tangan kerajaan yang akan dibincangkan dan

diputuskan dalam Dewan Undangan Negeri.

Bagaimanapun di akhir-akhir ini, apa yang saya difahamkan telah ada satu
fatwa yang dibuat oleh Majlis Agarna Islam Negeri Sembilan mengenai
dengan pembahagian tanah pesaka ini. Di sini saya peiturunkan sepenuhnya
keputusan tersebut dan ia telah pun dikemukakan kepada Dewan Keadilan

dan Undang.

53



8YOR-SYOR JAWATANKUASA SYARIAH

Adat hendaklah dipelihara dan dijaga dari sebarang‘ penyelewengan yang

akan mencarikan dasar-dasarnya. (Adat bersendikan hukum, hukum

bersendikan kitabullah).

Sebarang perkara adat yang hendak diperundang-undangkan hendaklah

diselaraskan dengan syarak, seperti kata adat:

Adat tidak menggalang

Hukum tidak mengambat"

Ke hulu batang tidak berlanggung

Ke hilir dahan tidak mengampai

Majlis Agama Islam hendaklah bertindak déngan membuat cadangan-

cadangan seperti berikut:

(i)

Menambah satu ceraian lagi bagi Undang-undang CTE 215
dengan perkataan "Pemilik tanah-tanah adat boleh memohon
supaya dijadikan tanah kawasan Melayu" tujuannya supaya

undang-undang CTE 215 itu bertambah adil dengan ada jalan

54



masuknya seperti pada cerai (i) itu dan ini pula jalan keluarnya.

(i)  Menjadikan tanah-tanah adat itu sebagai tanah-tanah wakaf
khas, dengan mengakui dan mengekalkan syarat-syarat pada
CTE 215 itu. Tujuannya menyelaraskan hukum ad;t dan syarak
sesuai dengan kata-kata adat "adat bersendikan hukum, Hukqm

bersendikan kitaibullah".

(iii)  Membatalkan undang-undang (SEDO) ACT. 98 (i). Tujuannya
kerana undang-undang (SEDO) ACT 98(i) berlawanan: (tidak

sesuai) dengan adat dan syarak.

(iv) Mencadangkan satu ceraian bagi undang-undang (SEDO) ACT.
S8 sebagai menggantikan (SEDO) ACT. 98(i) yang telah
dibatalkan itu. Cadangan itu berburiyi demikian "Bahawa tiap-
tiap orang meninggal dan hartanya berada di dalam Negeri
Sembilan maka pembahagian hartanya itu hendaklah mengikut

agama simati itu".

Dewan Keadilan juga telah membentuk sebuah badan penasihat bebas
berupa sementara yang dianggotai oleh tokoh-tokoh pentadbir, perundangan,

alim ulama dan tokoh-tokoh adat untuk mendapétkan pandangan dan

55



nasihat. Badan ini telah mengadakan perjumpaan dan mengambil pandangan:
Oleh kerana tanah-tanah adat yang berkenaan ini telah dimiliki
oleh terlalu ramai pewarisnva, kebanyakan mereka ini pula sudah
tidak lagi berminat untuk memiliki tanah-tanah ini, iebih-lebih lagi
kebanyakan mereka telah berhijrah ke tempat-tempat lain. Oleh

itu badan ini telah membuat syor seperti berikut:

1. Sekiranya pewaris-pewaris ini dengan secara rela dan suka hati
menyerahkan haknya kepada pewaris-pewaris berkenaan, maka
mereka dibolehkan berbuat demikian kerana ia dibolehkan di sisi

syarak.

2. Jika berlaku sebaliknya mereka menuntut haknya masing-masing
maka pembahagian pesaka ini hendaklah dibuat menurut hukum

"Faraid".
Pepatah adat sendiri-jelas mengungkapkan:
"Adat bersendi hukum

Hukum bersendi kitabullah

Syarak mengata adat menurut"”



