PERSOALAN PEMBAHAGIAN

HARTA DALAM

ADAT PERPATIH

Oleh

HARADED BT. MOHD DOM



PERSOALAN PEMBAHAGIAN HARTA
DALAM ADAT PERPATIH

OLEH
FARADED BT. MOHD DOM

LATIHAN ILMIAH INI DIKEMUKAKAN KEPADA UNIVERSITI MALAY SIA
UNTUK MEMENUHI SEBAHAGIAN DARI SYARAT-SYARAT
IJAZAH SARJANA MUDA DENGAN KEPUJIAN
DI JABATAN PERSURATAN MELAYU

FAKULTI SAINSKEMASYARAKATAN DAN KEMANUSIAAN
UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA
BANGI
1978/1979



PENGHARGAAN
“Dengan nama Allah yang maha pemurah lagi maha mengasihani”

Saya bersyukur ke hadrat Allah s.w.t kerana dengan taufik dan hidayatnya
dapatlah menyempurnakan Latihan Ilmiah ini.

Terlebih dahulu, setinggi-tinggi penghargaan saya berikan kepada penyelia
Latihan Ilmiah ini iaitu Encik Encik Amran Kasimin, pensyarah di jabatan Persuratan
Melayu, Universiti Kebangsaan Malaysia kerana dengan dorongan dan tunjuk dari
beliau maka Latihan Ilmiah ini dapat dilaksanakan. Bukan setakat memberikan
bimbingan, malah beliau juga yang telah mengesyorkan judul Latihan Ilmiah ini.
Kepada beliau dipohonkan semoga Allah membalas jasa yang telah dicurahkan itu.

Tidak lupa juga mengucapkan setinggi-tinggi terima kasih kepada pihak
Perpustakaan Universiti Kebangsaan Malaysia dan University Malaya kerana telah
menyediakan beberapa kemudahan dalam masa menyiapkan Latihan Ilmiah ini.
Dengan menggunakan bahan-bahan bacaan yang tersedia di perpustakaan tersebut, ini
adalah merupakan titik tolak bagi saya memulakan Latihan Ilmiah ini.

Kepada semua individu yang telah memberikan sumbangan dalam masa saya
menyiapkan Latihan Ilmiah ini tidak saya lupakan. Terutamanya pihak suami saya
yang telah sumbangan kewangan dan dorongan untuk saya menyempurnakan Latihan
IImiah ini, namun begitu, saya amat menyedari akan kekurangan beberapa aspek
seperti isi kandungan dan teknik penulisan Latihan Iimiah ini.

Akhir kata saya berdoa semoga kita semua diberkati Allah dan dikurniakan
kesejahteraan sepanjang masa.

Faraded bt. Mohd Dom,
UKM, Bangi,
28/2/1979.



PENDAHULUAN

Telah banyak tulisan-tulisan, pandangan-pandangan dan kajian-kajian
dilakukan menyentuh tentang Adat Perpatih. Ia bukan sahaja menarik minat penulis-
penulis tempatan tetapi juga oleh penulis-penulis Barat sejak awal abad ke 20.
Dengan lahirnya kajian-kajian ini, pengetahuan kita tentang masyarakat Melayu
tradisional menjadi lebih meluas. Kita dapati kajian-kajian itu membawakan pelbagai
aspek kehidupan masyarakat Melayu di Negeri Sembilan.

Di antara penulis-penulis tempatan yang membuat kajian tentang masyarakat
Melayu di Negeri Sembilan ialah Abdul Kahar Bador dalam buku-bukunya Adat
Perpatih di Tanah Mengandung, Satu Pengajian Mengenai Aliran Masyarakat, untuk
Latihan Ilmiah Sarjana Sastera yang diajukan kepada Jabatan Pengajian Melayu,
University Malaya, 1961, dan Kinship and Marriage among the Negeri Sembilan
Malays, Tesis M.A. Jabatan Anthropology London School of Economics, 1963.
Azizah Kassim, kedudukan Wanita Dalam Masyarakat Melayu Barat Perpatih di
Negeri Sembilan, Tesis M.A. Jabatan Pengajian Melayu, University Malaya, 1969.
Mohd. Dahlan Hj. Aman, Pentadbiran Adat ke atas Tanah di Naning (Melaka), Tesis
M.A. Jabatan Pengajian Melayu, University Malaya, 1968. Abdul Rahman
Mohammad, Dasar-dasar Adat Perpatih, terbitan Pustaka Antara, Kuala Lumpur,
1964 dan beberapa orang pengkaji lagi.

Selain dari kajian-kajian ilmiah yang dilakukan oleh golongan pensyarah-
pensyarah, terdapat juga tesis-tesis yang diusahakan oleh mahasiswa khusus
mendapatkan [jazah Kepujian. Mereka yang digolongkan ke dalam kategori ini ialah
Mohd. Rafdzi Hj. Maulud, Proses Pemilikan Tanah Komuniti Adat Perpatih, Latihan
Ilmiah, Universiti Kebangsaan Malaysia, 1975. Marzuki Hamid, Pengaruh Adat
Perpatih Dalam Pemikiran Masyarakat Islam di Jelebu Penekanan Khusus Pada
Perkahwinan, Latihan Ilmiah, Universiti Kebangsaan Malaysia, 1975 dan beberapa
orang lagi.

Penulis-penulis Barat yang menulis tentang Adat Perpatih ini bukanlah
menghasilkan tulisan-tulisan ilmiah, tetapi hanya berupa kajian-kajian bersifat naratif,
Di antara penulis-penulis yang berminat tentang masyarakat Melayu beradat Perpatih
ini ialah Parr, C.W.C & Mackray, W.H., ‘Rembau, one of the Nine States, its History,
Constitution Customs’, Journal of the Straits Branch of the Royal Asiatic Society,
1910. De Moubray, G.A., Matriarchy in the Malay Peninsula & Neighboring
Countries, 1931, London, Roitledge & Son. Caldecott A. ‘Jelebu, Sri Menanti, Joho!’,
Papers on Malay Subject, 1912. Josselin de Jong, Minangkabau and Negeri Sembilan,
Jakarta, Bhanatra, 1960. M.G. Swift, Malay Peasant Society in Jelebu, 19635, dan
beberapa tulisan lagi misalnya oleh M.B. Hooker, R.O. Wilkinson, Sheehan, Taylor,
Ramsay dan beberapa sarjana Barat yang lain, sama ada penulis amatur atau ahli-ahli
Antropologi dan Sosiologi.

Walaupun Adat Perpatih ini telah banyak di tulis, lebih-lebih lagi tulisan-
tulisan itu membawakan pendekatan yang berlainan, didapati masih terdapat lagi
aspek-aspek sosio-budaya masyarakat Melayu Adat Perpatih itu yang masih
memerlukan kajian. Oleh sebab masyarakat itu sesuatu yang dinamik begitu dengan
aspek-aspek budayanya, maka penulisan-penulisan begini adalah penting untuk



memastikan bahawa setiap tahap perubahan dalam masyarakat itu akan dapat dikesan
dan diabadikan agar tidak hilang ditelan zaman.

Dengan membawa tajuk ‘Persoalan Pembahagian Harta Dalam Masyarakat
Adat Perpatih’, saya cuba memaparkan persoalan-persoalan yang timbul dari segi
pelaksanaan pembahagian harta yang diamalkan oleh masyarakat Adat Perpatih. Kita
sering kali dihadapkan dengan persoalan bahawa sistem pembahagian harta yang
dilaksanakan oleh masyarakat Adat Perpatih adalah bertentangan dengan ketetapan
Hukum Syarak mengikut Hukum Faraid. Di samping itu timbul juga pandangan yang
mengatakan bahawa dari segi praktiknya sistem ini sudah mengalami sedikit
perubahan. Untuk menentukan sama ada kenyataan ini mempunyai kebenarannya,
maka berdasarkan kajian ini akan diperlihatkan kesimpulan-kesimpulan untuk
memastikan jawapannya.

TUJUAN DAN SOP KAJIAN

Walaupun telah banyak dilakukan kajian dan penulisan tentang Adat Perpatih
di Negeri Sembilan, namun dirasakan masih terdapat beberapa kekurangan tentang
aspek penulisan itu. Masih ada aspek-aspek lain yang belum lagi terbongkar untuk
pengetahuan umum. Terdapat latihan-latihan ilmiah yang ditulis oleh pensyarah-
pensyarah dan mahasiswa-mahasiswa dengan membawakan tajuk-tajuk yang menarik,
dengan menyorot cari pelbagai-bagai sudut sosial dan ekonomi. Lebih terperinci lagi,
terdapat kajian-kajian yang menyentuh tentang institusi perkahwinan dalam
masyarakat Adat Perpatih, Institusi kekeluargaan, pemikiran masyarakat tersebut dan
dari segi tanah pusaka.

Dengan membawakan tajuk ‘Persoalan Pembahagian Harta Dalam Masyarakat
Adat Perpatih’, penulis akan cuba mengkaji bagaimana cara perwarisan harta dari
sistem pembahagian harta itu dan beberapa cadangan bagi mengatasi persoalan yang
timbul dari segi perwarisan harta yang demikian.

Berdasarkan kajian perbandingan di antara cara pembahagian harta di dalam
Adat Perpatih dan cara pembahagian harta mengikut Hukum Syarak, akan timbul
beberapa persoalan seperti kesamaran yang timbul di antara kedua-dua sistem
tersebut, aspek-aspek yang menimbulkan kekeliruan dan perkara-perkara yang
bertentangan di antara kedua sistem pembahagian harta.

Oleh sebab kawasan mengamalkan Adat Perpatih ini terhad, iaitu di kawasan
Negeri Sembilan dan daerah Alor Gajah di Melaka, penulis tidak menghadkan kajian
kepada mana-mana daerah yang lebih kecil sebagai sampel kajian. Satu penulisan
yang menyeluruh yang menyentuh Adat Perpatih dari segi pembahagian harta
merupakan skop kajian di dalam tesis ini. Diharapkan juga lahir lagi penulis-penulis
yang lebih terperinci mengenai aspek-aspek di dalam Adat Perpatih ini seperti yang di
utarakan oleh M.G. Swift' bahawa ciri-ciri terpenting berkenaan masyarakat
tradisional hanya sedikit sahaja diketahui. Banyak aspek-aspek dinamik
penyelenggaraan masih lagi menantikan pengkajian.

! Swift, M.G, Malay Peasant Society in Jelebu, London School of Economics Monographs on Social
Anthropology, no. 27, University of London, The Athlone Press, New York, 1965, Hal. 51.



METODE KAJIAN

Dengan menggunakan bahan-bahan yang telah sedia ditulis dan dikaji oleh
beberapa penulis awal tentang Adat Perpatih tersebut kepada bidang yang lebih kecil
skopnya iaitu “Sistem Pembahagian Harta Dalam Masyarakat Adat Perpatih”. Bahan-
bahan bacaan seperti kajian-kajian ilmiah oleh pensyarah-pensyarah dan mahasiswa-
mahasiswa, journal-journal oleh pengkaji-pengkaji Barat, buku-buku yang ditulis
sendiri oleh penulis-penulis tempatan dan kertas kerja-kerja seminar yang terdapat di
perpustakaan universiti Kebangsaan mahupun University Malaya, merupakan bahan-
bahan asas yang digunakan bagi penulisan bagi tesis ini.

Mungkin terdapat perbezaan di antara apa yang di tulis di dalam bahan-bahan
bacaan tersebut dengan apa yang dilaksanakan pada waktu ini, tetapi dengan
beranggapan bahawa sumber penulisan awal itu boleh menggambarkan satu ciri yang
umum dan sering diamalkan oleh masyarakat tersebut maka apa yang wujud pada hari
ini tidak bermakna bahawa bahan tulisan itu menjadi satu perkara yang tidak boleh
diterima. Apa yang penting di sini kita mengambil satu contoh yang benar-benar
pernah wujud atau diamalkan dalam erti kata itulah satu-satu perkara yang dapat
menggambarkan realiti di dalam masyarakat Adat Perpatih itu.

Perubahan-perubahan yang terdapat pada hari ini di dalam beberapa institusi
masyarakat tersebut yang berbeza dari apa yang ditulis oleh penulis-penulis itu, tidak
dapat dielakkan kerana satu ciri masyarakat ialah sentiasa berubah atau dinamik. Oleh
itu untuk melihat gambaran tradisional tentang masyarakat itu, kita perlu meninjau
semula keadaan silam mereka berdasarkan bahan-bahan yang terdapat di dalam
kajian-kajian yang terdahulu.

Dengan menggunakan metode kajian seperti yang diperkatakan di atas,
diharapkan penulisan ini akan tercapai walaupun penulis sendiri menyedari bahawa
terdapat beberapa kelemahan dan kekurangan di beberapa bahagian. Kekurangan itu
timbul kerana terdapat sangat sedikit penulisan yang menyentuh sistem pembahagian
harta Adat Perpatih ini secara terperinci. Untuk mengatasinya, penulis terpaksa juga
menemui penduduk-penduduk di Negeri Sembilan sendiri dengan mengadakan
perbualan-perbualan secara tidak rasmi. Masalah yang timbul ialah masyarakat Adat
Perpatih sendiri kurang memahami beberapa aspek dari adat tersebut kerana adat itu
bukan terdapat secara bertulis untuk difahami. Mungkin generasi yang akan datang
tidak mengetahui langsung beberapa aspek tentang adat tersebut.



BAB PERTAMA
Adat Sepintas Lalu
1. Pengertian Adat:

Pengertian adat mengikut kaca mata penulis-penulis Barat seperti Hooker',
Taylor’ dan di dalam A Dictionary of the Social Sciences, tertakluk kepada
kebudayaan mereka dalam erti kata peraturan atau norma-norma yang mengatur
kehidupan masyarakatnya. Begitu juga dengan pandangan-pandangan yang diberikan
oleh penulis-penulis tempatan seperti Dr. Abdullah Siddik, Datuk Samad Idris, Haji
Abbas bin Haji Ali dan Hashim bin Ab. Ghani serta beberapa orang penulis di
Indonesia seperti Sorojo, Kusurnadi, Mohd Koesnoe, Hazairin dan lain-lain yang
mengkaji tentang Adat Melayu.?

Walaupun pengertian adat itu berbeza-beza, namun pada dasarnya ia
membawa erti yang salin berkaitan. Menurut Hooker, perkataan adat adalah berasal
dari Bahasa Arab iaitu ‘adah’. Di antara aspek-aspek yang meliputi pengertian yang
luas itu ialah:

e Manners — etiquette;

e Proper, in the sense of correct;

o The natural order e.g. rivers run downhill — the sun sets in the west and rises in
the east;

e Law —in the sense of rules of law;

e Law — in the sense of concept of law — this sense of adat is related to (iii)

above, e.g. it is adat that law and religion complement each other and do not
clash.*

Dari pengertian yang diberikan di atas nyatalah bahawa adat itu meliputi
segala bentuk kehidupan manusia dan memang tidak dapat dipisahkan di antara adat
dan kehidupan manusia.

Pengertian adat yang diberi oleh Hooker itu menyentuh aspek kelakuan yang
lebih mendekati soal-soal etika atau moral, sesuatu yang dianggap elok atau sesuai
dan dapat diterima oleh sesuatu masyarakat atau dapat juga dikatakan sebagai
undang-undang kemasyarakatan, hukum alam atau keadaan semula jadi yang
menerangkan tentang fenomena-fenomena alam, adat yang membawa pengertian
undang-undang dan akhirnya adat juga dimaksudkan fakta undang-undang yang tidak
bertentangan dengan hukum Islam. Undang-undang yang diamalkan dan menjadi satu
kebiasaan dalam cara hidup sesebuah masyarakat itu adalah berdasarkan kepada
hukum Islam seperti yang dinyatakan di dalam pepatah:

Lihat Hooker di dalam bukunya Reading in Malay Adat Laws, Singapore University Press,
Singapore, 1970, hal [xi]. (Reading in Malay Adat Laws).

Dictionary of the Social Sciences, Tavistock Publications, Great Britain, 1964, hal, 17. (Dictionary
of the Social Sciences).

Melayu di sini dirujukkan kepada Melayu di Indonesia dan Malaysia. Oleh itu Adat Melayu
dipanggil juga Customary law oleh pengkaji-pengkaji Barat.

Reading in Malay Adat Laws, hal. [xi]

I8



Adat bersendi hukum

Hukum bersendi Kitabullah
Kuat Adat, tak gaduh Hukum
Kuat Hukum, Tak gaduh Adat
Ibu hukum muafakat

Ibu Adat muafakat.'

E.B. Taylor’ memasukkan adat di dalam pengertian budaya’® iaitu ‘as one of
the capabilities and habits acquired by men as member of society’. Pengertian ini
mempunyai persamaan dengan pengertian adat yang diberi oleh Abdullah Siddik iaitu
adat dapat dikatakan sebagai satu cara hidup masyarakat yang terdiri dari manusia
yang berakal di mana cara hidup ini dituangkan dalam peraturan-peraturan bagi
masyarakat itu dan dijadikan pedoman hidup bagi ahli-ahlinya.*

Oleh sebab masyarakat itu mempunyai budaya dan budaya itu merupakan satu
cara hidup bagi masyarakat manusia maka adat sebagai salah satu unsur budaya itu
akan diturunkan kepada anggota-anggota masyarakat melalui proses sosialisasi.
Dengan cara ini dapat dipelihara.

Pengertian adat yang luas juga boleh difahami berdasarkan definisi yang
diberikan oleh Datuk Samad Idris yang berbunyi: Adapun yang dinamakan adat itu
ialah satu sistem pentadbiran dan pemerintahan serta cara hidup berkeluarga,
bermasyarakat dan bernegara yang dikawal oleh peraturan-peraturan hidup sehari-hari
jelasnya menurut istilah sekarang ialah ‘undang-undang negara’.” Beliau
menyamakan pengertian adat itu dengan ‘undang-undang negara’ yang diamalkan
sekarang kerana sebelum wujudnya undang-undang moden yang mengatur hidup
bermasyarakat dan bernegara untuk menjaga kestabilan masyarakat, adat ini
memainkan peranan penting. Contoh yang paling jelas ialah Adat Perpatih yang
diamalkan oleh masyarakat Melayu di Negeri Sembilan dan daerah Naning dan Alor
Gajah di Melaka.®

Adat yang menjadi peraturan hidup ini sentiasa berubah dan diperbaharui
mengikut keadaan waktu dan masa seperti yang dinyatakan di dalam perbilangan di

bawah:

Sekali air bah, sekali pasir berubah,

Hooker, Adat Laws in modern Malaya, Oxford University Press, Kuala Lumpur, 1972, hal. 35. (Adat
Laws).

A Dictionary of the Social Sciences, hal 176.

Budaya ialah keseluruhan kompleks yang mengandungi antaranya pengetahuan, kepercayaan,
kesenian, kesusilaan, undang-undang, moral, adat resam dan apa juga kebolehan serta kebiasaan
(tabiat) didapati oleh manusia sebagai ahli sebuah masyarakat. Definisi ini diberikan oleh seorang
pengkaji masyarakat iaitu Aziz Deraman, Masyarakat dan kebudayaan Malaysia, Kementerian
Kebudayaan Belia dan Sukan, Kuala Lumpur, 1975, hal 8.

Abdullah Siddik, Adat dan Modenisasi, kertas kerja yang dibentangkan dalam Seminar Pensejarahan
dan Adat Perpatih, anjuran Majlis Belia Negeri Sembilan, pada 10-12 April 1974, (stensilan), hal 3.
(Adat dan Modenisasi).

Datuk Samad Idris, Kemudian dalam Adat Perpatih, kertas kerja yang dibentangkan di Seminar
Pensejarahan dan Adat Perpatih, anjuran Majlis Belia Negeri Sembilan, pada 10-12 April 1974,
(stensilan) hal. 3.

Abdullah Siddik, Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia, University Malaya, Kuala Lumpur,
1975, hal 157. (Pengantar undang-undang Adat)

9

=N



Sekali raja mangkat, sekali adat beralih,
Sekali than beredar, sekali musim bertukar.

Dan juga di dalam perbilangan di bawah:

Ibu adat jalah muafakat,
Usang-usang diperbaharui,
Yang lapuk disokong,
Yang elok dipakai,

Yang buruk dibuang.

Dari perbilangan di atas jelas menunjukkan bahawa adat itu satu-satu yang
dinamik, tidak statik, kaku dan beku. Kenyataan ini diakui oleh Haji Abbas bin Haji
Ali di dalam pengertian adat kerana kata-katanya, ‘adat seperti undang-undang juga
adalah seumpama kanun pemeliharaan dalam mewujudkan keperibadian tata-
kesusilaan masyarakat bagi bangsa dan nusa seperti lain-lainnya ia tertakluk kepda
undang-undang alam mengalami perubahan.’

Setelah melihat pelbagai-bagai pengertian adat yang telah dipaparkan tadi,
didapati adat itu tidak lepas dari nilai-nilai hidup yang dipegang oleh masyarakatnya.
Nilai-nilai hidup masyarakat itu digambarkan berdasarkan tingkah laku dan pemikiran
masyarakat itu.

2. Pembahagian Adat:

Perkataan adat terbahagi pula kepada empat bahagian atau asa yang menjadi

. 2 . .
pokok perpegangan kepada mereka yang memegang teraju adat.” Andainya hakikat
pembahagian ini tidak difahami , ia akan menyelewengkan maksud adat itu yang asal
dan menghasilkan pengertian yang terpesong. Keempat-empat pembahagian itu ialah:

i.  Adat yang sebenar adat
ii.  Adat yang diadatkan
iii.  Adat nan teradat
iv.  Adat istiadat

a) Adat yang sebenar adat:
Ditinjau dari segi faksafah, adat yang sebenar adat berpangkal kepada hukum
alam ketentuan alam yang hakiki, abadi dan tidak berubah-ubah. Berguru kepada

alam yang abadi dan hakiki itu dijadikan peraturan yang berbunyi”

Adat air cair membasahi,
Adat api panas, membakar.

! Haji Abbas bin Haji Ali, Sebahagian Dari Dasar Hidup, kertas kerja Seminar Pensejarahan dan Adat
Perpatih, anjuran Majlis Belia Negeri Sembilan, pad a10-12 April, 1974, (stensilan), hal 1.
(Sebahagian dari dasar hidup).

% Pengantar Undang-undang Adat, hal 6.



Adat inilah yang dikatakan tak lapuk dek hujan, tak lekang dek panas. Begitu
juga dengan semboyan: biar mati anak asalkan jangan mati adat, hanya dihadkan
kepada adat yang sebenar adat dan ini juga merupakan sesuatu yang telah termaktub
di dalam kitab suci al-Quran. Misalnya hukum-hukum yang telah ditetapkan oleh
Islam di dalam cara pembahagian harta pusaka, merupakan satu-satu yang tidak boleh
diubah mengikut peredaran zaman sebaliknya peredaran zaman yang moden sekarang
ini hendaklah menyesuaikan diri dengan hukum yang telah ditetapkan oleh Allah itu.

b) Adat yang diadatkan:

Adat yang diadatkan merupakan suatu peraturan dan ketetapan yang diambil
dari permuafakatan yang bertujuan untuk mengatur masyarakat dalam segala bidang
terutama dalam kehidupan sosial seperti di dalam pergaulan, bidang ekonomi dan
sebagainya.'

Adat ini tetap akan berlaku selama ia masih ditaati oleh orang ramai dari
kalangan masyarakat itu. Jika adat itu di mahukan sesuatu perubahan, maka
hendaklah diadakan mesyuarat dan muafakat sesuai dengan petunjuk adat:

Tiap sesuatu dengan muafakat
. . . 2
Begitu kata maka suci, begitu perbuatan maka sempurna.’

Mesyuarat juga perlu diadakan jika sebahagian besar dari dukung adat telah
mulai banyak menyimpang daripada adat yang diadatkan. Contoh yang dapat
mewakili bahagian adat yang diadatkan ini ialah Adat Perpatih yang diamalkan oleh
penduduk-penduduk di Negeri Sembilan dan daerah Alor Gajah di Melaka.

¢) Adat yang teradat:

Adat ini agak berbeza dari penepatan di dalam adat yang diadatkan kerana ini
ialah adat kebiasaan yang diterima oleh masyarakat tanpa mesyuarat atau ditetapkan
terlebih dahulu® Adat ini banyak berlaku di dalam kehidupan sehari-hari seperti
kepatuhan anak terhadap ibunya atau rasa hormat yang timbul oleh seorang yang
muda terhadap yang tua dan antara seorang pemerintah dan yang diperintah. Oleh
sebab adat ini telah menjadi kelaziman dalam masyarakat, maka ia akan terus diikuti
oleh generasi seterusnya, tanpa perlu dibentuk terlebih dahulu.

d) Adat Istiadat:

lalah adat dalam pengertian upacara atau dapat dikatakan tatatertib yang
berlaku dalam satu-satu upacara atau ritual. Prof. Koentjaraningrat memberi
pengertian adat sebagai kumpulan norma-norma atau satu perlakuan ini berbentuk
upacara-upacara yang menggambarkan sesuatu kepercayaan.

! Ujang bin Tahar, Adat Kekeluargaan di kalangan Masyarakat Melayu Bentung, Pahang dan
Pandangan Islam terhadapnya, Latihan Iimiah Tahun Kepujian, Universiti Kebangsaan Malaysia,
1975/76, hal 28.

? Adat dan Modenisasi, hal. 7.

* Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia, hal 9.



e) Kandungan Adat

Adat lahir kerana manusia mahu mewujudkan kesusilaan yang berteraskan kepada
perbuatan dan tingkah laku manusia dalam hidup bermasyarakat. Oleh itu adat
merupakan gemblengan pelbagai subsistem. Sistem nilai, sistem kekeluargaan, sistem
politik, sistem ekonomi, sistem hukum adat dan sistem pelapisan. Segala subsistem ini
saling melengkapi. Merentas semua subsistem ini ialah satu matlamat dasar hidup
berasakan budi dan muafakat.’

f) Hukum Adat

Dr. Abdullah Siddik dalam bukunya “Pengantar Undang-undang Adat di
Malaysia”, mengatakan bahawa pembahagian adat seperti yang diterangkan di atas
tadi sangat penting untuk mengetahui bahagian adat yang mana boleh diertikan
sebagai Hukum Adat, kerana dari pengertian adat yang luas itu termasuk juga aspek
hukum dan falsafahnya.” Dasar hukum (undang-undang) di Barat berasaskan teori ahli
fikir Inggeris iaitu Austin dan Kelsen yang menyifatkan hukum itu sebagai satu
perintah yang diberi oleh pihak pemerintah itu tidak ditaati, maka pemerintah akan
menggunakan kekerasan sebagai sangsi (sanction) supaya undang-undang itu diikuti.
Sedangkan dasar hukum di dalam adat adalah hukum yang tidak tertulis dan ia
merupakan pernyataan rasa keadilan yang hidup di sanubari rakyat sendiri. Di
samping itu perlu pula difahami bahawa tidak semua adat itu mengandungi aspek
hukum. Untuk menentukan bahagian adat yang berunsurkan hukum. Van Dijkk
memberikan istilah sebagai Hukum Adat’ Hukum Adat dan Adat tidak dapat
dipisahkan dan mungkin dapat dibezakan sebagai adat yang ada aspek hukum dan
adat yang tiada aspek hukum. Beliau menghuraikan bahawa untuk membendakan
peraturan-peraturan hukum ini dari peraturan-peraturan adat lainnya, maka untuk
menjelaskannya di muka perkataan itu dibubuhkan perkataan ‘hukum’.

Hukum itu tidak boleh berjalan sendiri tanpa ada penguasa. Penguasa ini
membentuk hukum yang timbul dari rasa tanggungjawab setiap masyarakat. Jika
hukum ini dikaitkan dengan agama Islam, jelas sudah hukum di dalam Islam
termaktub di dalam Kitab Suci al-Quran. Sesiapa yang melanggar hukum Islam itu
dianggap telah melanggar undang-undang Allah. Oleh sebab di dalam adat itu
terdapat kaedah baik dan buruk maka terpulanglah kepada sesebuah masyarakat itu
untuk membuat garis panduan sebagai pembatasan di antara yang buruk dan yang
baik tadi. Dengan ada pembatasan di antara yang baik dan yang buruk tadi, seseorang
individu di dalam masyarakat tadi dapat memilih yang mana satu perlakukan yang
patut ditiru dan yang mana patut ditinggalkan. Yang ditiru ialah yang baik dan
dilakukan berulang-ulang kali akhirnya berlakulah pengukuhan, manakala perlakuan
yang buruk, akan mendapat tentangan dan ditinggalkan. Perbuatan yang baik tadi
akan diulang-ulang perlakuannya lalu berkekalan menjadi adat yang diterima ramai.
Hukum adat ini bukan satu paksaan kerana tidak dikanunkan. Ia hanya merupakan
penghayatan masyarakat terhadapnya, timbul dari rasa keinsafan yang tidak mahu
mengkhianati sesuatu yang telah bulat dimuafakati.

1 Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi, Pustaka Antara, Kuala Lumpur, 1970, hal. 66.
f Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia, hal 11.
° Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia, hal 14.



Oleh sebab perkataan hukum itu membawa unsur hukuman bagi yang
melanggarnya, maka orang yang melanggar hukum yang terdapat di dalam adat, akan
dianggap orang yang tidak beradat. Untuk tidak dianggap demikian, maka setiap
individu akan patuh kepada hukum itu seperti mana pengertian Hukum Adat yang
diberikan oleh Bellefroid iaitu sebagai peraturan hidup yang meskipun tidak
diudangkan oleh Penguasa Negara tetapi sentiasa dianuti oleh rakyat dengan
keyakinan bahawa peraturan-peraturan tersebut berlaku sebagai hukum.!

Abdullah Siddik menyimpulkan pengertian hukum adat seperti di bawah :

i.  Hukum Adat merupakan sebahagian dari adat, iaitu kaedah-kaedah yang
mempunyai pengukuhan (sanction).

ii.  Pengukuhan atau sanksi itu tidak semestinya sanksi hukum, cukup asal ada
sanksinya dengan tidak memperdulikan jenis hukuman itu, dari yang
seringan-ringannya sampai kepada yang paling berat.

iii.  Hukum Adat adalah hukum kerana ia mempunyai akibat hukum, tetapi istilah
hukum pada adat pengertiannya lebih luas dari pengertian hukum di Barat.
Hukum adat merupakan norma-norma atau kaedah-kaedah yang
bersumberkan perasaan keadilan rakyat yang selalu berkembang dan meliputi
peraturan-peraturan tingkah laku manusia dalam kehidupan sehari-hari dalam
masyarakat.

g) Adat di Malaysia

Setelah kita mengetahui pengertian adat, pengertian hukum adat dan sekarang
akan diperlihatkan pula adat yang terdapat di Malaysia sendiri. Sebagaimana yang
diperkatakan tadi bahawa adat memang tidak boleh dipisahkan dari masyarakat
kerana fungsi adat di dalam masyarakat amat penting iaitu mencipta satu masyarakat
yang teratur dan memenuhi syarat keamanan dan keadilan buat setiap anggotanya.

Setelah seorang dari sarjana Barat yang mengkaji tentang adat di Malaysia
iaitu Wilkinson, mengatakan bahawa terdapat dua jenis adat yang diamalkan di
Semenanjung Tanah Melayu. Adat-adat itu ialah Adat Perpatih dan Adat
Temenggung.’ Sarjana-sarjana hukum Barat menyebut kedua-dua jenis adat tersebut
dengan istilah “Malay Custom™ sebagai terjemahan dari Adat Melayu. Di bawah ini
akan dihuraikan tiap-tiap satu adat-adat tersebut.

o Adat Perpatih

Adat Perpatih menurut istilah ialah satu urutan kata yang merupakan amalan
bagi satu-satu golongan masyarakat khasnya bagi masyarakat melayu di Negeri
Sembilan dan daerah Alor Gajah di Melaka. Sedangkan istilah Perpatih itu sendiri

! Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia, hal 19.
f Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia, hal. 18.
* Readings in Malay Adat Laws, hal. 139.



adalah merupakan nama bagi orang yang mempelopori sistem hidup ini iaitu Datuk
Perpatih Nan Sebatang.' Segala peraturan serta hukum yang diwujudkan dalam sistem
adat ini bertujuan untuk membendung perlakuan-perlakuan dan memupuk nilai-nilai
kemanusiaan anggota-anggota masyarakatnya.

Adat Perpatih merupakan satu peraturan hidup, kawalan sosial juga sebagai
satu sistem kekerabatan yang liberal dan menyeluruh. Oleh itu terdapat konsep-
konsep tertentu di dalamnya seperti jurai, perut, suku dan sebagainya.

Konsep-konsep yang menggambarkan hubungan kekerabatan

Konsep ini selalu dikaitkan dengan susur galur keturunan seseorang. Dalam
Adat Perpatih, jurai keturunannya berbentuk unilineal, iaitu keturunannya hanya di
susur-galurkan kepada satu pihak sahaja. Jurai keturunan itu bersifat matrilineal, di
mana seseorang itu di susur-galurkan mengikut sebelah ibu.

Jurai, memperlihatkan hubungan keturunan seseorang melalui hubungan darah
dari setingkat ke setingkat dengan bel“cunjancl\an kepada pengakuan bahawa mereka
berasal daripada satu nenek moyang yang sama.”

Dengan dasar sistem unilineal-matrilineal ini maka timbullah olan yang
mereka namakan suku sebagai teras pegangan di dalam konsep Adat Perpatih.
Berdasarkan kepada sejarah, terdapat dua belas suku dalam Adat Perpatih yang
mempunyai identiti dengan nama tertentu, iaitu:

Suku Biduanda
Suku Batu Hampar
Suku Paya Kumbah
Suku Mungkal
Suku Tiga Batu
Suku Tiga Nenek
Suku Tanah Datar
Suku Seri Melenggang
Suku Seri Lemak
10 Suku Batu Belang
11. Suku Anak Aceh
12. Suku Anak Melaka

000 N W

Suku biduanda merupakan suku yang lebih istimewa kedudukannya di antara
suku-suku tadi kerana pada anggapan pengamal-pengamal Adat Perpatih bahawa
Suku Biduanda itu adalah sebagai suku Peribumi yang sesungguhnya merupakan
orang asal di Negeri Sembilan. Sedangkan suku-suku lain ialah orang mendatang.
Anggota-anggota suku inilah yang berhak untuk menyandang pusaka Undang Luak.
Undang ialah puncak kepada struktur dan susunan ketua-ketua adat di peringkat
kawasan atau disebut Luak.

" Idris bin Hj. Tain, Beberapa konsep penting dalam sistem Adat Perpatih, kertas kerja Seminar
Pensejarahan dan Adat Perpatih, anjuran Majlis Belia Negeri Sembilan, pada 10-12 April 1974
(stensilan), hal. 1. (Beberapa Konsep Penting Dalam Adat Perpatih).

? Beberapa Konsep Penting Dalam Adat Perpatih, hal. 2.



Di kalangan masyarakat yang bersuku-suku ini pula terdapat satu pola tempat
kediaman bagi pasangan yang telah berkahwin. Tempat kediaman bagi satu-satu
kelamin ialah di kawasan kepunyaan ibu isterinya. Di tempat isteri, suami adalah
orang semenda' dan pihak lelaki yang menjadi ahli perut isterinya adalah tempat
semenda kepadanya.

Suku-suku yang telah disebutkan di atas tadi, terbahagi pula kepada
kumpulan-kumpulan yang lebih kecil dipanggil perut. Satu-satu perut diketuai oleh
seorang buapak. Tiap-tiap perut pula diberi nama mengikut nama wanita pengasas
perut ifu atau mengikut nama tempat perut itu ditubuhkan. Tiap-tiap anggota perut
mengaku dan percaya bahawa mereka berasal dari moyang yang sama. Hubungan
kekeluargaan di antara anggota perut agak jelas kerana biasanya mempunyai beberapa
peringkat generasi. Pada praktiknya kebanyakan perut terjumlah daripada tiga hingga
empat generasi sahaja. Perut dianggotai khususnya keluarga sedarah nisab ibu seperti
emak Ego,” emak kepada emak ego yang biasanya dipanggil uwan, emak kepada
uwan, yang dipanggil nenek dan emak kepada nenek yang dipanggil moyang.
Seterusnya ialah adik-beradik lelaki dan perempuan kepada emak Ego, adik-beradik
lelaki dan perempuan kepada uwan, nenek dan moyang Ego dan saudara sepupu Ego
sebelah ibu. Ada juga kemungkinan seseorang itu menjadi anggota perut walaupun

tiada hubungan darah. Ini dapat dilakukan menerusi satu proses yang dinamakan
berkedim.

Kedim maknanya ialah saudara. Menurut konsep am Adat Perpatih, istilah ini
digunakan bagi lembaga anak angkat yang terdiri dari dua jenis iaitu kedim adat dan
pusaka dan kedim adat pada lembaga. Kedim adat dan pusaka ialah mengambil
seseorang sebagai anak angkat penuh, maksudnya ialah jika mengenai seorang
perempuan, dengan berkedim cara ini, akan memberi kepadanya semua hak warisan
dan semua tanggungjawab anak-anak perempuan dan cucu-cucu perempuan ibu
angkatnya. Bagi lelaki pula jika diambil sebagai anak angkat penuh, ia boleh dipilih
menjadi penghulu dalam suku ibu angkatnya.

Yang dimaksudkan dengan ‘kedim adat pada lembaga’ pula ialah pengambilan
anak angkat terbatas, iaitu seorang anak perempuan dari sukunya sendiri atau dari
bahagian sukunya diambil sebagai anak angkat dan kepadanya diberi hak hanya atas
harta yang ditetapkan dan telah diberikan kepadanya semasa hidup ibu angkatnya.’

Dari segi struktur masyarakat Adat Perpatih seperti yang telah diperkatakan di
atas tadi, dapat dibahagikan kepada lima perkara dasar:*

1. Keturunan adalah dikira melalui nisab ibu.

2. Perwarisan harta pusaka melalui perempuan.

Orang semenda ialah seorang lelaki yang berkahwin dengan seorang perempuan yang berlainan suku
dengannya, maka orang lelaki itu dipanggil orang semenda kepada isterinya.

Ego ialah orang yang menjadi fokus dalam mengesan jurai keturunan.

Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia, hal. 117.

Azizah Kassim, Kedudukan Wanita di dalam Masyarakat Melayu Beradat Perpatih di Negeri
Sembilan, Latihan [lmiah untuk Sarjana Sastera, University Malaya, Kuala Lumpur, 1969, hal. 7.
(kedudukan Wanita Dalam Masyarakat Melayu Beradat Perpatili).

FO )



wa

Masyarakat yang mengamalkan Adat Perpatih itu terbahagi kepada suku
dan perut; tiap-tiap perut (dan kadang-kadang suku) adalah kumpulan
yang exogamous.

4. Tempat kediaman selepas kahwin ialah di kawasan ibu isterinya

5. Ada pertalian istimewa di antara pihak anak buah kedim dengan buapak
(bapa) kedim.

Oleh kerana anak-anak perempuan yang menerima harta pusaka, serta
bertanggungjawab pula untuk menjaga ibu papa atau suami di masa tua kelak maka
jika keluarga itu tiada anak perempuan, mereka akan mengambil anak angkat dengan
istiadat berkedim tadi.

Merantau

Selain dari konsep-konsep yang telah diterangkan di atas tadi, terdapat satu
konsep yang dianggap penting untuk menyebarkan adat itu dengan seluas-luasnya
iaitu ‘merantau’. Merantau adalah satu ciri penting di dalam Adat Perpatih. Konsep
ini memainkan peranan penting bukan sahaja dari segi sosial, malah kepentingan itu
dapat dilihat dari segi ekonomi dan politik.

Merantau di dalam amalan Adat Perpatih bermaksud merujuk kepada
fenomena sosial di mana anak-anak muda keluar meninggalkan kampung ke kota-kota
. . <2
mengadu nasib dan mencari rezeki.”

Biasanya adalah menjadi kelaziman bagi anak-anak lelaki untuk pergi
merantau. Tujuan utama mereka pergi merantau ialah untuk mencari rezeki bagi
mengumpulkan harta kerana seseorang teruna itu jika mempunyai harta yang banyak
akan disanjung tinggi oleh masyarakat istimewa lagi jika si teruna itu ingin meminang
seseorang gadis, dengan pengaruh harta yang banyak terkumpul akan lebih membuka
hati ibu bapa si gadis tadi untuk mendapat seorang menantu yang berharta. Ini
disebabkan apabila anak gadis itu berkahwin dengan orang yang banyak harta, maka
harta itu akan menjadi miliknya atau diistilahkan sebagai harta dapatan, kerana telah
menjadi satu ciri di dalam masyarakat Adat Perpatih bahawa pihak perempuan adalah
menjadi ahli waris untuk harta pusaka tinggalan suami dan keluarga.’

Anak-anak lelaki diorientasikan untuk pergi merantau bukan sahaja untuk
mengumpulkan harta, tetapi mereka didedahkan dengan cara hidup berdikari agar
setelah berumah-tangga nanti mereka akan dapat mengendalikan ekonomi rumah-
tangga dengan baik demi kepentingan keluarga mereka nanti.

Telah menjadi satu cir di dasar masyarakat yang mengamalkan Adat Perpatih
bahawa jawatan undang adalah dipegang oleh anak lelaki. Untuk memegang jawatan
ini beberapa aspek adalah diberikan perhatian oleh anggota-anggota suku seseorang

! Exogamous ialah masyarakat yang mengamalkan perkahwinan di luar suku.
f Sistem Sosial Adat Perpatih, hal. 97.
* Tajuk pemilikan harta pusaka akan dihuraikan di bab kedua nanti.



itu, seperti bakat kepimpinan yang ada pada diri individu itu juga harta milik orang
yang bakal menjadi undang. Oleh itu, harta terkumpul juga boleh mempengaruhi
seseorang itu untuk dipilih menjadi ketua. Dengan merantau, akan juga menambahkan
pengalaman bagi anak lelaki sama ada mereka yang bakal menjadi pemimpin
masyarakat ataupun menjadi ketua di dalam sesebuah rumah tangga.

Ada pendapat-pendapat yang mengatakan bahawa dasar kerajaan membuka
tanah-tanah rancangan adalah mempunyai persamaan pada dasarnya dengan konsep
merantau yang diamalkan oleh Masyarakat Adat Perpatih. Oleh itu, tujuan yang
tersirat di dalam konsep merantau memang bertujuan objektif iaitu bagi melahirkan
individu yang boleh berdikari.

Apa yang dapat diperhatikan sekarang ini ialah faktor-faktor pelajaran telah
membuatkan konsep merantau ini tidak sahaja terikat kepada anak lelaki, malah anak
perempuan juga telah terlibat dalam merantau kerana dengan terbukanya peluang
pekerjaan bagi mereka yang berpelajaran telah menyebabkan mereka meninggalkan
kampung halaman dan sanak-saudara kerana bekerja di tempat yang jauh.
‘Geographical mobility” bagi anak gadis sekarang lebih luas jika dibandingkan
dengan tahun-tahun sebelum wujudnya sistem pendidikan moden.

e Adat Temenggung

Adat Temenggung menurut Hooker ialah istilah yang digunakan untuk
menerangkan adat yang bukan Adat Perpatih, juga mempunyai sistem yang berbeza.'
Seterusnya beliau mengatakan lagi bahawa dari segi sistem kekeluargaan, adat ini
berbentuk bilateral. Lain-lain istilah yang digunakan ialah adat kampung, adat
Melayu, adat ketua dan adat Mukim.?

Kawasan-kawasan yang mengamalkan Adat Temenggung di Semenanjung
Tanah Melayu ialah daerah-daerah Perlis, Kedah, Perak, Selangor, Johor, Terengganu
dan Kelantan.”

Perbezaan yang nyata di antara Adat Perpatih dan Adat Temenggung ialah
dalam cara pemerintahan, cara gadis keturunan, hukum jenayah dan hukum waris.*
Walaupun terdapat perbezaan di dalam hal-hal yang telah disebutkan itu, kedua-dua
adat tersebut dikenali juga sebagai Adat Minangkabau.

Dasar hidup yang berbeza di dalam cara pentadbiran di antara kedua-dua adat
kerana Adat Perpatih mengamalkan pentadbiran bercorak autokrasi.’

Dari segi dasar keturunan, Adat Temenggung menyusur-galurkan keturunan
dari kedua-dua pihak ayah dan ibu, disebut ‘bilateral kinship’ tidak seperti Adat
Perpatih yang terkenal dengan sistem kekeluargaan matrilineal. Walaupun dasar
keturunan itu bercorak bilateral tetapi Adat Temenggung mengesan hubungan

' Adat Laws, hal. 2.

? Readings in Malay Adat Laws, hal. [xi]

* Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia, hal. 157.
* Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia, hal. 158.
* Sebahagian Dari Dasar Hidup, hal. 7.



matrilineal untuk tujuan-tujuan ‘clan’, tetapi menekan hubungan patrilineal ba
menurunkan sesuatu jawatan dan pembahagian harta.'

21

Hubungan di antara kekeluargaan juga tidak seerat hubungan yang terdapat di
kalangan masyarakat yang mengamalkan Adat Perpatih. Keadaan ini jelas di dalam
perbilangan yang berbunyi:

Siapa menjala siapa terjun;

Siapa berhutang siapa membayar;
Siapa bersalah siapa bertimbang; dan
Siapa membunuh siapa kena bunuh.’

Walau demikian di dalam hubungan masyarakat anggota masyarakat Adat
Temenggung tidak bersifat membendakan antara anggotanya mengikut puak kerana ia
tidak mengandungi sistem suku, sistem lembaga, sistem, perut dan sebagainya.
Hilangnya sistem suku di dalam masyarakat itu disebabkan masyarakat Adat
Temenggung mengamalkan perkahwinan endogami dan banyak dipengaruhi oleh
Hukum Syarak.

Sistem kewarisan Adat Temenggung adalah sistem kewarisan individual
(perseorangan) di mana harta peninggalan dapat dibahagi pamilikannya di antara ahli
waris.

' Adat Laws, hal. 30.
* Abdul Rahman bin Haji Muhammad, Dasar-dasar Adat Perpatih, Pustaka Antara, Kuala Lumpur,
1964, hal. 19.



