.
-

e




ADAT DAN KEBUDAYAAN MINANGKABAU



e

§ %
Foama¥

grafitipers



ALAM TERKEMBANG JADIGURU
Adat dan Kebudayaan Minangkabau
© A.A.Navis

No. 16/84

Pengantar: Dr. Taufik Abdullah

Pendesain Grafis & Kulit Muka: T. Ramadhan Bougie

Penerbit PT Pustaka Grafitipers

Pusat Perdagangan Senen Blok I, Lantai lll
Jakarta 10410

Anggota IKAPI

Cetakan Pertama 1984
Cetakan Kedua 1986

Percetakan PT Temprint, Jakarta




dat Minang merupakan salah satu adat yang unik di Indonesia,
antara lain karena sifat matrilineal yang ada pada masyarakat itu.
Beberapa buku dan telaah tentang adat Minang telah diterbit-
\ kan, namun rasanya masih ada saja yang “tertinggal” tidak
‘ £ tersampaikan atau tercatat. Dan tidak jarang yang "tertinggal”
itu ternyata penting, atau setidaknya menarik, untuk diketahui.

Dalam buku yang disusun A.A. Navis ini, hal-hal yang penting dan menarik
tentang adat Minang itu banyak ditemukan. Di samping sebagai budayawan,
Navis adalah seorang sastrawan; dan buku ini pun ditulis dengan gaya yang
lancar dan berkadar informasi tinggi. Kami yakin, buku ini akan bisa menam-
bah pengetahuan kita tentang adat Minang pada khususnya, dan kebudayaan
Indonesia pada umumnya. Dan karangan Navis ini mungkin malah bisa
menjadi salah satu buku baku tentang adat dan kebudayaan Minang.

Jakarta, Juli 1984



r Isi

Pengantar Penerbit
"Studi Adat sebagai Pantulan Perubahan Sosial di Minangkabau”
oleh Taufik Abdullah

Pengantar Penulis

Sejarah
Tambo

Undang-undangdan Hukum .........oooooooiii
Penghulu ..o,
HartadanPusaka .......cccooooiiiiiieeeeeeeeee e,
Rumah Gadang ...l e
Perkawinan ..o,
KeSUSASEIAAN ....ooiviviieceeee oo
Permainan Rakyat ......ccoooiiooieieeeeeeeeeeeee e,
Daftar Bacaan.........coooiuoiiieecoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e,

Indeks

ViI

45

59

85
119
149
171
193
229
263
285
291

viI



¥ katan saya dipakai, maka salah satu indikator untuk menentu-
kan bahwa proses melemahnya kemantapan tradisional telah
bermula ialah ketika peserta (participant) kebudayaan mulai seca-
ra kreatif mempersoalkan tuntutan dari dasar nilai kulturalnya.
Kelanjutan proses itu akan makin jelas di saat mereka mencoba pula membuat
jarak dengan dasar nilai kultural itu dan secara sadar mencoba menerangkan
apa makna yang sesungguhnya dari dasar nilai itu. Dengan kata lain mereka
bukan saja tidak membiarkan diri terlarut dan terkulai dalam keberlakuan
dasar nilai kultural, tetapi bahkan juga ingin merangkul lebih keras. Mereka
sebagai peserta makin sadar, bahwa nilai dasar yang dimiliki itu merupakan
sesuatu yang berharga untuk selalu dipelihara. Dalam situasi seperti inilah
biasanya patokan-patokan dasar nilai kultural tersebut diperjelas. Dengan
begini dasar nilai itu di satu pihak secara rasional bisa dimengerti, dan di pihak
lain ia dijadikan pula sebagai ukuran dalam menghadapi dan menjalankan
perubahan. Sikap inilah biasanya disebut tradisionalisme — perubahan yang
terjadi semestinyalah berlandaskan pada kelanjutan berlakunya tradisi.
Tentu bisa diduga bahwa tradisionalisme mengandung unsur-unsur konflik
yang kadang-kadang juga tak terlalu mudah diatasi. Sampai dimanakah per-
ubahan itu masih sah, tanpa mengorbankan keberlanjutan berlakunya nilai
dasar tradisional. Sebaliknya revisi apakah yang harus dilakukan untuk me-
niadakan akibat negatif dari perubahan struktural, baik yang bersumber dari

IX



dalam ataupun yang dipaksakan dari luar, yang tak terelakkan? Maka berbagai
pasangan konflik pun bermunculan. Masyarakat yang sedang mengalami pro-
ses "'detradisionalisasi” itu seakan-akan merupakan jaringan-konflik yang sa-
ling berkaitan. Namun jarang suatu konflik yang demikian sentral sehingga
mengancam polarisasi sosial yang keras. Sebab konflik yang satu — antara dua
golongan pendapat — bisa dilunakkan oleh konflik yang lain, ketika komposisi
dari pro dan kontra telah berbeda. Jadi sesungguhnya kemajemukan konflik
tersebut bukan saja bisa merupakan faktor pembendung proses disintegrasi
sosial, tetapi juga sering menjadi unsur yang sangat menentukan bagi terjaga-
nya integrasi. Karena itulah proses detradisionalisasi ini — suatu proses yang
tentu saja tak terlepas dari perubahan sosial-ekonomis yang terjadi — bisa
berlangsung lama. Seandainya suatu perubahan tanpa diinginkan terjadi,
maka perubahan itu harus dilihat sedemikian rupa sehingga bukan saja secara
kultural bisa dimengerti, tetapi juga pemasukannya ke dalam perbendaharaan
kultural tidaklah merusak. Dengan ini chaos ingin dihindarkan dan dengan ini
pula keberlakuan yang berlanjut dari nilai dasar tradisional ingin diperta-
hankan. :

Tentu saja apa yang saya bicarakan di atas lebih merupakan suatu gejala
intelektual. Kesemuanya lebih merupakan pergumulan para cendekiawan,
para peserta kebudayaan yang paling sadar, untuk selalu ingin memberi makna
terhadap dunia sendiri dan yang mengitari diri. Meskipun gagasan di atas
memberi kesan bahwa saya ingin memberikan bentukan teoritis terhadap
gejala yang dihadapi masyarakat tradisional ketika berhadapan dengan per-
ubahan struktural yang terjadi, tetapi saya tidaklah bertolak dari pemikiran
spekulatif. Hal-hal di atas berasal dari hasil observasi saya atas peristiwa
sosial-kultural Sumatera Barat di awal abad 20 ini.

Tentu saja situasi itu tidaklah muncul begitu saja. Gerakan Padri yang
kemudian meletus menjadi “perang saudara”, yang terjadi di awal abad 19,
telah memaksa masyarakat Minangkabau merevisi lagi definisi dari dunianya,
dari "alam Minangkabau”. Bagaimanakah hal-hal yang paradoksal dari dasar
kultural harus secara kreatif diselesaikan? Pencarian definisi yang sesuai ini
tidaklah sekadar usaha untuk menemukan dasar “ideologi” yang baru yang
bisa selesai pada tingkat formalnya. Definisi baru tersebut langsung me-
nyentuh hal-hal yang bersifat struktural. Meskipun pemurnian kehidupan
keagamaan' merupakan tujuan utama gerakan Padri. hasil akhir yang ingin
ditemukan ialah suatu "alam Minangkabau” yang baru, yang diredhai dan

1 Mengenai aspek “pemurnian agama” dari gerakan Padri. lihat umpamanya H.A. Steyn Oarve, "Kaum
Padari (Padri) di Padang Darat Pulau Sumatera” (terj.) dalam Taufik Abdullah (ed.) Sejaral Lokal di
[ndonesia. Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1979: 108-127. Lihat juga memoir Fakih Saghir, yang
terkenal sebagai Syekh Jalaluddin, salah seorang ulama yang terlibat dalam konflik agama ini. Syekh



yang hagq.

Saya tak tahu bagaiman jadinya Minangkabau jika Belanda tak campur
tangan dalam Perang Padri ini. Tetapi sementara perang itu mengalami tran-
sformasi — dari pergolakan kultural menjadi perang kolonialisme — suatu
definisi baru makin memperlihatkan dirinya. “Alam Minangkabau” tidak saja
harus dianggap sebagai dunia yang berlandaskan adat dan Islam, tetapi hirarki
dari keduanya telah pula diperjelas. Tidak lagi adat dan Islam yang paling
mendukung, tetapi "adat bersandar syarah. Syarah bersandar Kitabullah.”
Selanjutnya dikatakan bahwa "agama mengata, adat memakai”. > Maka sejak
itu pemantulan struktural dari definisi kultural ini adalah merupakan salah
satu tema pokok dalam sejarah Minangkabau. Dari sudut kekuasaan dan
kewenangan, rumusan kultural ini mempertanyakan wibawa siapa yang harus
lebih berfungsi dan kata siapa yang harus lebih memutus. Pemasukan unsur
keulamaan ke dalam struktur kekuasaan, yang diwujudkan dalam keanggota-
an di dalam balai adat, ternyata hanyalah merupakan pelebaran dari elite
kekuasaan. Sedangkan esensi keulamaan tertinggal di luar. Keulamaan, yang
bertolak dari penguasaan ilmu dan pengakuan sosial, tak bisa terlibat dalam
proses pewarisan jabatan dengan memakai patokan matrilineal itu. Dari sudut
sistem pewarisan masalahnya bahkan lebih pelik. Berbagai konflik yang terjadi
makin memperlihatkan betapa “nikmatnya” hidup dalam kemajemukan
hukum.?

Konflik terbuka kadang-kadang terjadi dan perdebatan terus berlanjut.
Apalagi di samping itu masalah pemurnian (orthoksi) agama makin lama
makin menonjol pula. Dalam hal ini yang dipermasalahkan tidaklah sekadar
definisi "alam Minangkabau” tetapi sistem perilaku dan kebersihan keyakinan
keagamaan dari noda-noda yang bisa mengurangi kemutlakan ke-Esa-an Al-
lah. Betapapun fundamental dan mendasarnya hal-hal ini, kesemuanya ber-
sumber dari dinamik kebudayaan sendiri. Masalahnya menjadi sangat berbeda
ketika tantangan yang dihadapi bukan bertolak tiang-tiang "alam Minangka-
bau” sendiri. Soalnya menjadi lain sekali di saat tantangan yang datang itu

Dijilal-eddin, Verhaal van der aanvang der Padri oulusten op Simara (diselenggarakan oleh Dr. ]J. Hollander).
Leiden 1837. Ditulis dalam bahasa Melayu ("gaya” Minangkabau) huruf "Jawi”, memoir ini pernzh
ditranskripsikan oleh M. Radjab untuk keperluan Seminar Kebudayaan Minangkabau 1970. Studi
terhadap memoir ini dilakukan oleh Christine Dobbin, "lslamic Revivalism in Minangkabau at the Tum
of the Nineteenth Century”, Modernt Asian Studies, 8,3 (1979): 319-356. Lihat juga M. Radjab. Perang Padri,
Jakarta: Balai Pustaka, 1954.

2 Taufik Abdullah, “Adat and Islam": An Examination of Conflict in Minangkabau”, Indonesia, 2 (October
1966): 1-24.

3 Mengenai hal ini telah cukup banyak studi yang dihasilkan. Yang terakhir dan paling lengkap ialah Franz
von Benda-Beckman, Property in Secial Continuity. The Hague: Martinus Nijhoff, 1975.
Tentang corak konflik di Minangkabau, lihat Nancy Tanner, 'Disputing and Dispute Settlement Among
the Minangkabau of Indonesia”, Indonesia. 8: 21-67.



berasal dari kekuasaan asing. Perang Padri temyata tidak saja berakhir dengan
didapatkannya suatu definisi baru tentang "alam Minangkabau”, yang serta
merta juga menuntut pemecahan dalam sistem sosial dan hukum, tetapi juga,
dan lebih mudah dilihat dan dirasakan, bercokolnya dominasi politik dan
meliter Belanda. Dengan dominasi corak hubungan yang bersifat atasan-dan-
bawahan pun makin pula memperlihatkan dirinya.* Inilah suasana yang jelas
dirasakan di awal abad 20.

Berhadapan dengan situasi baru ini, beberapa penghulu adat Minangkabau,
para literati, yang tinggal di kota, berhadapan langsung dengan situasi dominasi
ini, mulai secara bersungguh-sungguh merenung tentang hakikat "alam Mi-
nangkabau” dan tuntutan-tuntutan kultural yang terlekat di dalamnya. Da-
lam mempertentangkan tuntutan kultural ini dengan kesempatan yang terbu-
ka dalam situasi baru yang dipaksakan dari luar itu, perenungan tersebut
tidaklah dibiarkan untuk menjadi kontemplatif yang melarikan diri. Per-
enungan itu bahkan menjadi agenda untuk tindakan yang dilakukan. Maka
berbagai kegiatan pun dijalankan. Sekolah kerajinan wanita didirikan, surat
kabar (termasuk sebuah surat kabar wanita) diterbitkan, dan studi-studi-fonds
digerakkan. Pada waktu itu barangkali tak ada kata yang lebih populer daripa-
da "kemajuan”, demi mencapai “dunia maju”. Bukankah Minangkabau ma-
syarakat matrilineal? Kalau begitu, mestinyalah wanita bersekolah. Bukankah
tuntutan bagi putra Minangkabau untuk "meninggikan semarak Gunung
Merapi?” Sebab itu mengapa tidak terjun dalam perlombaan untuk mendapat-
kan "kemajuan’? Begitu kata ajaran adat, demikian pula tambo melukiskan dan
bahkan kaba telah memberi contoh bagaimana jadinya jika ketentuan itu
diingkari. Sementara itu dari pihak lain, yang bertolak dari tiang "alam
Minangkabau” yang satu lagi, Islam, bukan saja menginginkan berlanjutnya
pemurmian dalam kehidupan keagamaan, tetapi juga menjadikan agama seba-
gai dasar yang kokoh bagi "kemajuan”. Dalam suasana yang tampaknya serba
optimis ini, konflik tak terelakkan. Kemajuan? Tetapi sampai di mana? Ke-
majuan barulah benar dan dibenarkan jika ia sadar akan batas antara "haram”
dan "halal”, antara haq dan bathil.” Belum lagi jika dipertimbangkan pula
reaksi mereka yang menentang peralihan dari tata cara "nenek moyang kita”.
Maka bukan saja perdebatan yang terjadi, segala makian pun diobral —
setidaknya demikianlah yang terpantul dalam tulisan-tulisan di surat-surat

4 Tentang "pemecahan kultural” terhadap masalah politik yang tak teratasi ini, lihat Taufik Abdullah,
"The Making of the schakel society” dalam Conference on Modern Indonesian History (July 18-19, 1975).
Madison: Center of Southeast Asian History, University of Wisconsin, 13-25. Dimuat juga dalam Majalah
-ilm Sastra Indonesia, V1, 3 (Agustus 1976): 13-30.

Situasi, digambarkan dalam Taufik Abdullah "Modemization in the Minangkabau world: West Sumatra
in the Early Decades of the 20th Century” dalam Claire Holt et.a, (eds.), Culture and Pelitics in Indonesia.
Ithaca, London: Cornell University Press, 1972, 179-245.

XII

W




kabar.

Dari situasi kompleks yang selintas terlukis di atas, saya memang ingin
mengatakan bahwa perenungan yang kreatif terhadap tradisi bukan saja meng-
hasilkan agenda tindakan, tetapi juga kontrol sampai di mana perubahan icu
harus berjalan. Dorongan dan sekaligus pembatasan yang diberikan tradisi
menghasilkan suasana intelektual dan sosial yang tak selalu menenteramkan.
Dalam suasana inilah pendidikan Barat, ataupun Islam "modern” berkembang
cukup pesat di Minangkabau. Suasana ini bukan saja menyebabkan dimulai-
nya tradisi merantau yang baru, yaitu menuntut ilmu modern ke Jawa, atau
bahkan ke Negeri Belanda, tetapi juga, menurut statistik pemerintah Hindia
Belanda, menjadikan Minangkabau sebagai "daerah Islam” yang paling ber-
pendidikan. Namun suasana ini juga yang.melatar belakangi berbagai kegiatan
politik, mulai dari pémberontakan-pemberontakan kecil (1908) dan yang
dibesar-besarkan dengan sebutan pemberontakan komunis di Silungkang
(1927), sampai dengan aktivitas partai-partai radikal di tahun 1930-an.

Dari sudut sejarah intelektual, maka ada dua aspek yang segera tampil di
hadapan saya. Pertama, di samping merupakan kancah perdebatan tentang
bagaimanakah bentuk dan corak "kemajuan” yang baik itu, suasana yang
diuraikan di atas memberikan pula bentuk literer dari perdebatan itu sendiri.
Saya kira "'sastra protes” yang dilahirkan para terpelajar Minangkabau, yang
biasa pula dianggap sebagai pelopor sastra Indonesia modern, bisa dikembali-
kan kepada suasana sosial-kultural yang terjadi sejak awal abad ini.¢ Bukankah
tragedi yang banyak dilukiskan itu berkisar pada ketidaksediaan untuk mene-
rima akibat logis dari sikap yang telah terbuka terhadap "dunia maju”?
Merantaulah jauh-jauh, sekolah tinggi-tinggi, tetapi sadarlah bahwa ninik-
mamaklah yang memungkinkan itu semua, dan pada ninik-mamak pulalah
kepatuhan harus diberikan. Ke rantau hanya selama "di rumah berguna
belum”. Rantau hanyalah peralihan sementara, begitu secara fisik, demikian
pula dalam panggilan kultural. Dan bagi saya, salah satu ketinggian nilai Salah
Asuhan dari Abdul Muis sebagai dokumen sosial, ialah kemampuannya melu-
kiskan tragedi keterombang-ambingan "dorongan” dan "hambatan” dari tra-
disi. Tetapi baiklah hal ini saya pulangkah saja pada berbagai studi sastra yang
telah dijalankan dan pada ahli serta kritikus sastra.” Hal yang kedualah, pada

6  Tentang literatur itu sendiri. lihat antara lain A Teeuw. Moders lidonesian Literature, Vol. 1. Tentang
kzmunv}\man hubungan suasana sosial dengan salah satu novel, Siti Nurbaja, telah sava bicarakan dalam
komentar ~mal\gt~aya terhadap tulisan Harry Aveling ("Siti Nurbaja”: Some reconsiderations™), Bijdrages,
126, 2 (1970): 242-248.

Salah Asuhan adalah satu novel Indonesia vang paling banyak dijadikan sasaran studi khusus. Antara lain,
David de Queljoe, Margisal Mas in a Colonial Sociery: Abdoel Mocis” "Salah Asuhan”, Athens, Ohio: Ohio
University Center for Romantic Tradition in the Early Indonesian Novel”, Moders Asian Studies, Vol. 2
(April 1973): 179-192.

~1

X1



kesempatan ini, yang lebih menarik perhatian saya.

Aspek yang kedua ialah berlanjutnya usaha untuk mengerti konsep ideal
atau nilai-nilai dasar yang diberikan tradisi. Hal ini juga diteruskan dengan
usaha untuk menerangkannya dengan secara rasional. Simbol-simbol yang
sering terpantul dalam tambo ditafsirkan sehingga bisa sesuatu yang lebih
plausible, yang kemungkinan kesejarahannya diperkirakan bisa masuk akal.
Legenda dan mithos tidak hanya dibiarkan berbicara melalui simbol-simbol
kultural yang telah berakar, tetapi dijadikan eksplisit. Misteri ingin dihilang-
kan, bukan dengan memperlihatkan realitas yang telah diselimutinya, tetapi,
terutama, mencari moral yang mendasarinya. Begitu sejak awal abad XX,
ketika tradisi mulai direnungkan, sampai kini, berbagai buku telah ditulis,
sekian perdebatan telah dilakukan, dan entah berapa pula pertemuan ilmiah
ataupun "setengah ilmiah" yang telah dijalankan. Kesemuanya memperlihat-
kan usaha mengerti dan menerungkan lagi dasar-dasar konseptual dari "alam
Minangkabau”.

Karena kecenderungan intelektual ini cukup penting untuk mengerti ma-
syarakat dan kebudayaan Minangkabau, barangkali tak ada salahnya saya
memberikan berbagai ilustrasi. Ketika Sekolah Raja (Kweekschool) di Bukitting-
gi merayakan lustrumnya di awal abad ini, maka murid-muridnya mengadakan
pertunjukan sandiwara, yang konon sangat memuaskan para hadirin. Mereka
mementaskan bagian-bagian yang paling menarik dari Kaba Cindua Mato.®
Sukses ini diulang lagi oleh berbagai sekolah dan organisasi pemuda, seperti
Jong Sumatranen Bond, di dalam ataupun di luar Sumatera Barat. Bahkan
Abdul Muis ketika masih asyik dalam Sarekat Islam, pernah pula menulis
drama dari kaba ini. Di samping Cindua Mato, ternyata yang paling populer di
kalangan pelajar, selama dasawarsa kedua sampai dengan keempat dari abad
ini, ialah Kaba Sabai Nan Aluik. Konon, menurut cerita orang tua-tua, di awal
tahun 1920-an, si penyair-politikus, Rustam Effendy, pernah menjadi “bintang
pentas” dari kaba ini di Sumatera Barat. Drama yang berbahasa Indonesia dari
kaba ini pernah ditulis oleh A.K. Gani, mahasiswa kedokteran, yang pernah
main film, kemudian aktif dalam Gerindo, partai nasionalis yang radikal.

Tetapi apa artinya ini semua? Abdul Muis mungkin bisa memberi jawaban.
Ia mengatakan, drama Cindua Mato sengaja ditulisnya agar kaum terpelajar
menyadari bahwa kehidupan demokrasi telah berurat-berakar dalam kebu-
dayaan kita. Jadi tidaklah terlalu mengherankan jika alasan yang sama dipakai
pula oleh Datuk Sutan Maharadja ("Bapak Jurnalistik Melayu,” kata Van

8  Berbagai edisi dari kaba ini diterbitkan. Edisi terakhir, yarig belum selesai, ditulis oleh M.R. Manggis Datuk
Radjo Panghoeloe, Cindue Mato. Bukittinggi: Pustaka Saadiah,1973(?). Studi anthropologis pendek
tentang kaba ini telah ditulis oleh Taufik Abdullah, "Some Notes on the Kaba Tjindue Mato: An Example of
Minangkabau Traditional Literature”, Indoxesia, 9 (April 1970): 1-22.

XV




Ronkel)? ketika ia, sebagai penghulu adat yang berasal dari Luhak Nan Tiga,
mengadakan "revolusi adat” di Padang, di awal abad ini. Dengan "revolusi” ini
ja dan kawan-kawannya dari pedalaman (dari darek, istilahnya) menantang
Tuanku Regen dan para bangsawan Padang, yang dikatakan telah mengikuti
adat-Aceh, yang mengenal hirarki kebangsawanan. Jadi tak "demokratis”. Dan
artinya juga tak "modem” dan bukan pula "Minangkabau”.*°

Dan sudut inilah barangkali usaha memperkenalkan dan mempopulerkan
kaba dan tambo bisa pula dilihat. Mungkin benar pula anggapan yang mengata-
kan bahwa Kaba Sabai Nan Aluil tidaklah sesuai dengan struktur masyarakat
Minangkabau. Tetapi masalahnya bukan pada plot dan juga bukan pula pada
wadah sosial dalam mana plot itu bermain yang lebih penting, tetapi pada pesan
moral yang ingin disampaikan. Maka apa yang lebih sesuai daripada kisah si
Sabai, yang lemah-lembut, tetapi tegas — "semut terinjak tak mati, alu berta-
rung patah tiga” — untuk menekankan pentingnya harga diri? Dan bukanlah
hal yang aneh jika kaba ini sangat populer di kalangan terpelajar di saat
perdebatan dengan "kaum kuno” sedang menjadi-jadi.

Peneguhan moral tradisional dalam menghadapi dan menjalani perubahan
"demi kemajuan”, adalah salah satu corak dari kecenderungan intelektual
yang telah saya singgung di atas. Dalam hal ini pulalah penciptaan Kaba Rancak
di Labuels bisa dilihat.!! Kaba bersajak karangan Datuk Paduko Alam (ahli adat
yang sangat terkemuka dari Payakumbuh) ini, bukan saja contoh dari puisi
indah yang dihasilkan oleh kebudayaan yang rhetoris, seperti Minangkabau,
tetapi juga adalah expose dari ajaran moral Minangkabau menghadapi zaman
peralihan. Dan dalam hal ini Datuk Paduko Alam tidaklah sendirian. Mung-
kin terasa berlebih-lebihan, tetapi kalau diperhatikan, 'sastra protes’, yang
entah karena apa sering disebut antiadat ity, sering sekali memakai moral lama
sebagai alat perlawanan kesewenang-wenangan wibawa dan kekuasaan adat
atau orang tua. Jadi ‘sastra protes’ itu lebih merupakan suatu tuntutan terha-
dap sistem perilaku daripada gugatan terhadap struktur dan dasar moralnya.

Penerbitan buku-buku dan tulisan tentang adat dan tambo dan kadang-
kadang diikuti dengan penekanan akan keberlakuannya dalam zaman seka-
rang adalah corak kedua. Dengan dasar inilah antara lain Datuk Sutan
Maharadja’? menerbitkan surat kabar Oetoesan Melajoe (1913-1922), Soenting

!

9. Ph.S.Van Ronkel, Rapport Betreffende de Godsdicnstige Verschijuselen ter Swmatra's Westhust. Batavia: Landsdruk-
kerij. 1916.

10 B. Schrieke. Pergolakan Agama di Swwmarra Barar. Jakarta: Bhratara, rerjemahan dari "Bijdrage tot de
Bibliographie van thuidige Godsdienstige beweging ter Sumatra’s Westkust™, Tijdschrift van het Bataviaasch
Genootschap, 59 (1920): 249-325.

11 A Johns telah menerjemahkan dengan indah kaba ini ke dalam bahasa Inggris. A Johns, The Kaba Rantiak
Dilabuah: A Specimen of Traditional Lireranure of Central Sumarma. Ithaca: Cornell Southeast Asia Program.
1958,

12 Lihat Taufik Abdullah "Modemization”.

XV



Melajoe (1915), surat kabar wanita yang "'resminya” dipimpin oleh putrinya,
Ratna Djoewita, dan Rohana Kudus ("Kartini dari Sumatra).!? Dalam kedua
surat kabar tersebut Datuk ini dan kawan-kawannya tak henti-hentinya
menggauli adat Minangkabau, sebagai pola ideal untuk bertindak dan mem-
perlihatkan "keagungannya” dalam menghadapi zaman baru. Dalam surat
kabar Oetoesan Melajoe diskusi adat diadakan antara para ahli adat. Dalam surat
kabar ini pula Datuk Sutan Maharadjo, menyerang para terpelajar Barat yang
telah melepaskan "pusaka nenek moyang kita”, Datuk Perpatih Nan Sabatang
dan Datuk Katemanggungan (perumus legendaris dari adat Minangkabau).

Datuk Sutan Maharadjo, pendiri pertama dari partai-adat, adalah pula
pelopor dalam usaha memperkenalkan norma adat dan tambo alam Minangka-
bau kepada masyarakat, yang makin mengenal tulis-baca. Hal ini pulalah yang
dilakuan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo. Otoritasnya dalam hukum adat
cukup diakui sehingga bukunya dipakai oleh Schrieke sebagai pegangan dalam
menguraikan masyarakat Minangkabau yang sedang dilanda krisis akibat
peralihan sosial-ekonomis.'*

Dengan gaya yang berbeda dan temperamen yang tak pula sama serta corak
aktivitas juga berlainan, saya kira Datuk Sutan Maharadjo dari Sulit Air, Datuk
Paduko Alam dari Payakumbuh, dan Datuk Sanggoeno Diradjo dari Su-
ngayang (Batusangkar), adalah tiga dari tokoh literati Minangkabau yang paling
kreatif pada perempat pertama dari abad ini. Setidaknya merekalah yang
mempelopori dalam usaha perumusan moral, ajaran, dan hukum adat Minang-
kabau dengan memakai media modern dan dengan sadar pula mengarahkan
pembicaraan mereka yang sedang mengalami proses urbanisme. Dengan begitu
mereka, terutama Datuk Sutan Maharadjo, yang tak pernah sempat me-
nyelesaikan satu pun buku yang lengkap, dan Datuk Sanggoeno Diradjo, yang
menulis beberapa buku,!* meletakkan dasar bagi penulisan adat Minangkabau
yang "modern”. Tetapi kecenderungan yang sangat keras Datuk Sutan Maha-
radja untuk menandakan identifikasi adat dengan ajaran tharekat (antara lain
Martabat Tujuh) serta kecurigaannya terhadap segala pikiran dan perubahan
yang dianggapnya telah menodai "adat yang sesungguhnya”, menyebabkan ia
terlibat dalam perdebatan yang tak henti dengan golongan Kaum Muda, yaitu
para reformis Islam dan pemuda terpelajar Barat. Usaha Datuk Sanggoeno

13 Tentang Rohana Kudus sebagai pelopor gerakan wanita di Sumatera Barat. lihat Tamar Diaja. Rohana
Kudus: Riwayar Hidup dan Perjuanganuya, Jakarta: Penerbit Mutiara, 1980. [a adalah kakak tertua dari Sutan
Sjahrir.

14 B. Schricke. "The Causes and Effects of Communism on the West Coast Sumatra”. dalam Indonesian
Secielogical Studies. The Hague/Bandung: W. van Hoeve. 1955, Part One.

15 Buku-buku Datuk Sanggoeno Diradjo antara lain:

1. Tjoerai Paparant Adar Lembaga Orang Alam Minangkabau, Fort de Kock. 19..
2. Kitab Perjateeran Adar Lessbaga Alaw Minangkabay, 2 jilid. Fort de Kock.1923.
3. Mocsiiko Adar Al Minangkaban (Djakarta: Balai Pustaka, 1953).



Diradjo untuk memperkenalkan kategorisasi baru tentang adat dan "menghi-
langkan” misteri dari tambo, sehingga diharap agar lebih merupakan suatu
“sejarah”, serta merta mendapat tanggapan yang keras dari Abdul Karim
Amaroellah Al danawi (Dr. Syekh A. Karim Amarullah, ayah almarhum Buya
Hamka). Ulama ini menentang kategori-kategori adat yang dikemukakan oleh
Datuk Sanggoeno Diradjo, yang menurut pikirannya seakan-akan melupakan
proses Islamisasi yang berkelanjutan dalam dunia pemikiran adat. la juga
mengejek usaha "rekonstruksi” sejarah dari tambo, yang dirasakannya bukan
saja salah dari sudut "kenyataan historis”, tetapi juga tak benar dari sudut
logika.'®

Masa awal dari usaha peneguhan adat di saat perubahan sosial, yang
dirasakan telah memperlihatkan akibatnya, memang dipenuhi oleh perdebat-
an. Masalahnya bukan saja sekadar untuk mempertahankan “adat lama,
pusaka usang”, tetapi juga menemukan moral tradisi yanglebih sesuai. Ketika
berbagai ketentuan hukum adat sudah tak lagi berlaku — “dahulu adat nan
bapakai, kini rodi nan paguno”” — dan di saat pranata kekuasaan adat telah makin
tak berarti, maka keinginan untuk merangkul adat, sebagai simbol dari ke-
Minangkabau-an, makin mendesak. Dalam usaha ini pluralisasi sosial yang
telah bermula sebagai akibat langsung dari dominasi politik dan ekonomi
Belanda, juga menimbulkan dirinya. Inilah salah satu faktor terjadinya perde-
batan tersebut. Jadi yang dihadapi para pendukung adat bukanlah sekadar
situasi kultural yang makin berubah, tetapi juga telah adanya kelompok-
kelompok sosial tertentu — yang memang masih sangat kecil — yang me-
nyangsikan keabsyahan mereka sebagai perumus adat yang sesungguhnya. Apa
yang harus mereka lakukan tidak sekadar perekaman kembali dasar-dasarideal
adat dan perumusannya yang lebih sistematis, tetapi juga proses ideologisasi
adat. Dengan begini sistematisasi dari nilai-nilai dan norma-norma adat
makin disempurnakan dan peranan adat Minangkabau sebagai kerangka kon-
septual makin diperkuat. Bukanlah apa yang sesungguhnya terjadi yang harus
dikemukakan, tetapi apa yang "semestinya harus begitu” yang mesti dite-

gaskan.
< Adat hanyalah selingkung aur,” kata pepatah. Maksudnya, dalam realitas

hidup sehari-hari setiap nagari mempunyai adat dan kebiasaannya yang

16 Abdul Karim Amrullah Alddanawi, Kitab Pertimbangan Adar Lembaga Orang Alam Minangkabax, 2 jilid, Forr

de Kock: Snelpersdrukkerij "Agama", 1921. Buku ini adalah kritik terhadap tulisan Datuk Sanggoeno
Diradjo, Tjoerai Paparan Adat Lembaga Orang Alam Minangkabau. Atas kritik ini Datuk Sanggoeno Diradjo
membalas dengan buku baru, Kirab Penjatoeran Adar Lembaga Alam Minangkabaw, 1923.
Di samping itu Datuk ini mengadukan ke pengadilan AbdulkarimaliasH. Rasul dengan tuduhan plagiat.
Soalnya ialah sebelum mendebat apa yang dikatakan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo, H. Rasul lebih dulu
menyalin secara.utuh paragraf-paragraf yang ingin didebatnva ~ tanpa izin pengarang dan penerbit.
Tentang kasus ini lihat HAMKA,  Djakarta: Djajamurni, 1962. '

XVII



bah banyak para penulis buku-buku adat, terutama yang memakai tambo
sebagai ancang-ancang penulisannya, untuk mempergunakan informasi
(yang memang tak terl lu mendalam) dan hasil penemuan sarjana-sarjana
asing. Maharad}a Alif”, yang konon raja Minangkabau di abad 17, mulai
dikenal, sebagai pengaruh laporan von Bazel dari abad ke 18, yang dimuat
dalam Encyclopedia van Nederlandsch-Indie.'® Demikian juga halnya dengan
nama Adityawarman, pangeran dari Majapahit yang menjadi raja di Minangka-
bau di abad ke 14.%° Di samping itu peristiwa-peristiwa historis yang terjadi
sejak Perang Padri mulai pula dipertimbangkan. Dari sudut hukum adat,
sebagian dari buku-buku tersebut secara populer mengutip pula pendapat atau
Klasifikasi yang diperkenalkan oleh ahli hukum adat, van Vollenhoven, dan
sebagainya.

Dalam kelompok yang ingin lebih mengilmiahkan penulisan tentang adat
"Minangkabau ini bisa disebut antara lain Datuk Batuah Sango, Aman Datuk
Madjo Indo, Datuk Maruhum Batuah dan Bagindo Tanameh, M. Rasjid
Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Darwis Thaib, dan Idrus Hakimi Datuk
Radjo Penghoeloe.?! Bertolak dari keinginan untuk lebih memperkenalkan
Minangkabau dengan berbagai aspek adat dan kebudayaannya, buku-buku
yang ditulis para ahli ini juga beranjak dari pemikiran yang "Minangkabau-
sentris”’. Dengan arti bahwa penulisan beranjak dari asumsi dasar akan keab-
syahan tradisi dan alam pikiran Minangkabau. Jadi para penulis itu, seperti
para pendahulunya, adalah juga para literati. Justru dalam hal inilah sifat kreatif
mereka kelihatan. Bagaimanakah harus diselesaikan penemuan ilmiah Barat
dengan tradisi sejarah, tambo? Bukan methodologi dalam penyesuaian yang
penting, tetapi keutuhan gambaran tradisi yang harus tetap terjaga. Dengan
begini buku-buku tersebut sangat berharga sebagai gambaran dari pemikiran

19 Tetapi berdasarkan rekonstruksi teoretis "kerajaan Minangkabau”, validitas sejarah dari kehadiran
“Maharaja Alif" atau "Rajo Alief” ini agak disangsikan juga, lihat P.E. de Josselin de Jong, Minangkabau and
Negeri Sembilan: Socio-palitical Structure in Indonesia. Djakarta: Bhratara, 1960 (reprint): 103-104.

20 Pitono Hardjowardjojo. Adityawarman. Jakarta: Bhratara, 1968.

21 Datuk Batuah Sango, Tambo Minangkabay. Payakumbuh: Pertjetakan Limbago.
M. Daruk Maruhum Batuah dan Datuk Bagindo Tanameh, Hukiss Adat dan Adar Minangkabau. Djakarta:
N.V. Poesaka Aseli (n.d.).
M. Rasjid Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Minangkabau: Sgiaral Ringkas dan Adarsja. Padang: Sri
Dharma, 1971.
Ahmad Datuk Batuah dan A. Datuk Madjoindo, Tambo Minangkaban. Djakarta: Balai Pustaka, 1956.
Bahar Datuk Nagari Basa, Tambo Silsilah Adar Minangkabaw. Payakumbuh: C.V. Honora, 1966.
Darwis Thaib Datuk Sidi Bandaro, Seluk Belum Adar Minangkaban. Bukitringgi: N.V. Nusantara, 1967.
ldrus Hakimi Datuk Radjo Penghulu adalah penulis adat yang paling produktif saat ini. Mungkin
kedudukannya sebagai “"pemelihara adat” dan Lembaga Kerapat Adat Alam Minangkabau (LKAAM)
mengharuskannya harus selalu tampil sebagai pembela norma dan nilai-nilai adat. Buku-bukunya antara
lain:
— Pokok-pokok Pengerahuan Adar Minangkabau, Padang: LKAAM, 1978.
~ Rangkaian Mutiara Mestika Adar di Minangkabay, Padang: LKAAM, 1973.



berbeda-beda. Tetapi realitas bisa menjaga diri sendiri. Yang penting ialah
bagaimana adat sebagai kerangka konseptual, bukan sebagai aktualitas, harus
dirumuskan. Demikianlah umpamanya, pada tahun 1875 hak penghulu dan
balai adat untuk mengadili masalah pidana dihapuskan oleh pemerintah
kolonial.'” Tetapi kenyataan itu tidaklah mengurangi keharusan untuk me-
ngetahui dan mendalami prinsip-prinsip hukum pidana dalam adat Minangka-
bau. Bukanlah keberlakuannya yang teramat penting, tetapi cara adat untuk
memelihara dan menyelesaikan berbagai bentuk perbuatan yang mengganggu
ketenteraman sosial. Jika seandainya perbuatan itu lebih menyangkut malu
keluarga ataupun nagari, bukankah ketentuan adat yang lebih bersifat redem-
tif itu akan lebih bisa berfungsi? Karena itulah ketentuan-ketentuan ini selatu
diulang, selalu diucapkan, selalu dikenang.

Jika penerbitan buku-buku adat biasa dipakai ukuran, saya kira sejak awal
1930-an kecenderungan ideologisasi adat telah mulai berkurang. Kegiatan
partai-partai adat tidak lagi seperti tahun-tahun sebelumnya, sedangkan di
kalangan penghulu telah makin banyak juga yang melibatkan diri dalam
berbagai kegiatan. Perubahan sosial-ekonomi yang terjadi makin tak memung-
kinkan para penghulu untuk hanya menggantungkan diri pada "anak buah”.
Sedangkan sementara itu kesadaran bahwa Minangkabau adalah suatu keu-
tuhan yang tunggal telah pula dikoyak-koyak. Bukan saja Islam, yang menjadi
dasar yang paling fundamental dari Perminangkabauan tak bisa terlepas dari
sifat citanya yang universal, tetapijuga pergerakan nasionalisme yang melanda
Minangkabau sejak pertengahan tahun 1920-an, telah pula menandingi ke-
satuan administratif dari pemerintahan kolonial. Bahkan sampai dengan per-
tengahan tahun 1930-an Sumatera Barat merupakan salah satu pusat pergera-
kan politik kebangsaan yang radikal. Di saat ini nagari-nagari, yang secara
formal tetap berada di bawah pemerintahan para penghulu dengan balai adat
mereka, dimasuki oleh partai dan organisasi sukarela. Apa yang terjadi, bila
berbagai laporan penjabat pemerintah bisa dipakai, ialah bermulanya "negara
dalam negara”. Maksudnya wibawa dan kekuasaan para penghulu adat telah
disaingi oleh tokoh-tokoh partai dan organisasi.'*

Dalam suasana seperti ini, tidaklah terlalu mengherankan bahwa salah satu
corak yang paling menonjol dari penulisan tentang adat Minangkabau ialah
makin naiknya kecenderungan informatif dan berkurangnya sifat ideologis.
Sifat argumentatif makin berkurang dan kedudukan Islam atau Kitabullah
sebagai dasar segala-galanya makin diperkuat. Yang menarik juga ialah bertam-

17  Tentang hal ini lihat Ph.S. Van Ronkel, "De invoering van ons Strafwetboek ter SWK naar
aanteekeningen in een Maleische Handschrift”, TBB, 46 (1914): 249-255.

18 Lihat Taufik Abdullah, Schools and Politics: The Kawss Muda Movement in West Sumarra. [thaca,
New York: Comell Modern Indonesia Project, 1971.

XVIII



literati Minangkabau tentang masyarakat dan zaman lampau. Mereka memberi
informasi dan, tanpa harus bersifat defensif, memperlihatkan keberlanjutan
validitas dari nilai dan norma dari "alam Minangkabau”.

Khusus mengenal hal yang belakangan ini barangkali buku yang ditulis
oleh Prof. Nasrun bisa dianggap salah satu puncak dari dalam tradisi penulisan
Minangkabau modern.2 Dalam bukunya Prof. Nasrun dengan sistematis dan
menarik mencoba menghidupkan kembali "kebesaran” nilai filosofis yang in
heren dalam ajaran adat Minangkabau. la memang tidak mempunyai orisinali-
tas seperti Datuk Paduko Alam, si penulis Rancak Dilabuah, atau Datuk Sutan
Maharadjo, tetapi dengan menempatkan dirinya sebagai "perantara” — antara
kebijaksanaan adat yang telah dirumuskan dengan para pembaca — Prof.
Nasrun, seorang ahli hukum tatanegara, berhasil dengan baik membuat inter-
pretasi tentang ajaran adat. Dan untuk ini ia pun mengadakan pula semacam
studi perbandingan.

Hal-hal yang telah saya bicarakan di atas adalah sekadar cuplikan selintas
dari sejarah pemikiran Minangkabau tentang dirinya, tentang dunianya. Ten-
tu saja di samping mereka yang ingin memperlihatkan keberlanjutan nilai
Minangkabau, bukan tak terdapat pula yang menyangsikannya. Salah satu
tulisan yang pernah menghebohkan, ialah buku kecil Hamka yang berjudul
Adat Minangkabay Menghadapi Revolusi. Ditulis di tahun 1946,2% sudah bisa
diduga bahwa buku ini lebih meragsang semangat revolusioner, daripada
mempertanyakan nilai dasar keminangkabauan. Buku ini lebih mengecam
struktur kekuasaan adat, yang pernah dibina oleh pemerintah kolonial, dan
kebiasan-kebiasaan yang dianggap tak lagi sesuai dengan "zaman perjuangan’.
Mungin terasa agak berlebih-lebihan, tetapi buku ini lebih membayangkan
hubungan “cinta” dan "benci” yang kadang-kadang sangat aneh, antara "per-
antau” dengan negeri kelahiran. Kritik terhadap struktur dan nilai adat lebih
banyak muncul dalam obrolan di warung atau lapau, yang kadang-kadang
berfungsi sebagai "balai rendah”, pembanding semua tata dan norma yang
dibelai-belai oleh "balai adat”, tempat para ninik-mamak bermusyawarah.
Meskipun hal-hal ini tak dapat digeneralisasi begitu saja, namun dapatlah
dikatakan, sejak Syekh Achmad Chatib melancarkan serangan yang paling
mendasar atas sistem pewarisan matrilineal Minangkabau di akhir abad 19,
kritik-kritik terhadap adat Minangkabau tidak lagi bersifat fundamental. Bu-

Prof. M. Nasrun, Dasar Falsafah Adar Minangkabau. Djakarta: Bulan Bintang, 1927.

Diterbitkan di Padang Panjang. Seberapa jauh HAMKA "konsisten” dengan serangannya, lihat antara lain
tulisannya dalam Mochtar Naim (ed.). Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris. Padang: Center for
Minangkabau Studies, 1968.

Umur yang menua dan berakhimya “situasi revolusioner” tampaknya sangat berpengaruh bagi perubah-
an sikap ini.

o
W



kan saja sifatnya fragmentaris, tetapi juga lebih merupakan titik terhadap
sistem perilaku, yang diberi dasar adat, dan “keterbelakangan” dari para
penghulu. Jika dibanding dengan periode ketika para ideologue adat masih
bersuaralantang, maka tulisan-tulisan yang menyangsikan keberlakuan norma
dan nilai adat telah jauh lebih berkurang. Barangkali kenyataan bahwa struk-
tur kekuasaan telah makin tak berdaya, antara lain karena tiada lagi kekuasaan
kolonial yang akan menahan erosi wibawa dan kekuasaan penghulu akibat
perubahan sosial-ekonomis. Di samping itu, kesadaran akan makin tumbuh-
nya "komunitas nasional” dalam pengertian kultural, adalah pula salah satu
faktor yang menentukan. Komunitas nasional yang berada dalam proses
menumbuhkan identitas nasional menyebabkan unsur-unsur pendukungnya
makin sadar untuk menjaga dasar esensial mereka. Tentu perlu pula dicatat
bahwa hal ini juga didorong oleh pemerintah dalam berbagai kegiatan kebu-
dayaan.

Mungkin dalam situasi ini pula berbagai seminar yang bertaraf nasional
untuk mempelajari adat dan kebudayaan Minangkabau diadakan. Kegiatan-
kegiatan ini mencapai puncaknya di tahun 1970. Ketika itu seminar besar
tentang kebudayaan Minangkabau diadakan di Batusangkar, dekat Paga-
ruyung, yang konon merupakan pusat "kerajaan Minangkabau dahulu kala”.

Dari uraian di atas barangkali satu hal yang menyolok bisa kelihatan,
penulisan tentang adat dan kebudayaan Minangkabau, baik yang ditulis oleh
para ahli adat ataupun yang ingin mengecam keberlakuan adat, bertolak dari
sikap bahwa apa yang ditulis itu haruslah fungsional. Ia tak berhenti pada
keinginan untuk memberitakan dan memberi penjelasan, tetapi lebih penting
lagi untuk dipakai sebagai pedoman dan sistem perilaku. Karena itulah kecen-
derungan "Minangkabau-sentris” kelihatan jelas sekali. Karena itu bisa pula
dimengerti terjadinya peralihan dalam sikap terhadap bagaimana ketentuan
dan norma serta nilai adat itu harus dikemukakan. Hal-hal inilah yang me-
nyebabkan mengapa tulisan-tulisan, yang disebut sepintas lalu di atas, tetap
penting, baik sebagai bahan studi, maupun sebagai penambah pengetahuan
dan pelajaran. Daripadanya kelihatan tidak sekadar “adat lama, pusaka u-
sang”, tetapi dinamik kesejarahan Minangkabau sendiri.

Studi tentang kebudayaan dan masyarakat sebagai sesuatu yang harus
berfungsi dalam kehidupan sosial dan pribadi adalah salah satu ciri utama dari
penulisan yang dilakukan oleh participant atau peserta kebudayaan. Studi atau
penulisan itu tidaklah habis pada dirinya, tetapi berusaha mencari kelanjutan
relevancy dari tradisi dalam proses peralihan sosial. Hal inilah terutama yang
membedakannya dengan studi yang dilakukan oleh para peninjau, observers,
atau mereka yang sadar menjadikan dirinya sebagai peninjau. Semacam jarak
antara ac*or atau pelaku kebudayaan dengan peninjau secara methodologis
dengan tegas diadakan. Yang ditinjau dan yang meninjau seakan-akan berada

XXl



dalam situasi yang saling berhadapan. Dengan begitulah mungkin "obyektivi-
tas” yang tertinggi bisa diharapkan. Sifat fungsionalnya bukanlah sesuatu yang
intrinsik dalam studi, tetapi sesuatu berada di luamnya. Setelah studi selesai,
maka pertanyaan tentang “apa yang bisa dilakukan”, barulah bisa diajukan
dengan keras. Terlepas dari hasrat untuk mempribumikan ilmu-ilmu kemanu-
siaan dan kemasyarakatan, tradisi ilmu yang membuat jarak yang ekstrim
antara sasaran penelitian dengan meneliti itu memang berasal dari Barat.
Dalam hal ini, dapatlah dikatakan bahwa studi tentang Minangkabau telah
makin bersifat internasional. Kecenderungan ini terutama sekali kelihatan
setelah tahun 1970.

Berbagai hal tentang ini telah pernah saya laporkan.2* Namun sepintas lalu
dapat saya sampaikan bahwa jika di zaman kolonial studi Minangkabau praktis
dimanopoli oleh sarjana-sarjana Belanda — antara lain menghasilkan setidak-
nya dua disertasi dan satu studi klasik dari Schrieke,?* di samping puluhan
artikel dan buku tebal ~ kini berbagai sarjana dari berbagai bangsa telah ikut
serta. Maka tidaklah terlalu berlebih-lebihan sesungguhnya jika di bulan
September 1980 diadakan seminar internasional tentang masyarakat, kebu-
dayaan, dan sastra Minangkabau di Bukittinggi. Panitia seminar tak mengada-
ada. Dan seminar itu menjadi "betul-betul internasional”, ketika di bulan
April 1981 hal yang sama juga diadakan di Amsterdam. :

Tradisi penulisan ilmiah modern ini, yang umumnya lebih memusatkan
perhatian pada hal-hal yang khusus dan lebih memperhatikan keadaan yang
secara empiris bisa diperhatikan, telah menghasilkan berbagai disertasi dan
buku. Meskipun sebagian terbesar studi-studi itu lebih bersifat teknis, setidak-
nya dua buku sejarah yang cukup populer telah dihasilkan. Yang pertama ialah
buku yang dikerjakan oleh M.D. Mansur dan kawan-kawan,2® yang mencoba
menyelusuri sejarah Minangkabau dari masa prasejarah sampai periode muta-
khir. Yang kedua dan juga jauh lebih berhasil, ialah karya Rusli Amran,?” yang
hampir secara exhaustive mempergunakan sumber-sumber tercetak Belanda.
Meskipun dikerjakan oleh seorang yang resminya tidak mendapat latihan
dalam ilmu sejarah, buku ini adalah buku sejarah-berkisah, narrative, terlengkap
dari zaman Hindu sampai 1833 yang pernah diterbitkan. Kelemahan dari
buku ini ialah keengganan penulisnya mempertimbangkan sumber asli dan
belum sempatnya ia menggarap arsip-arsip.

Demikianlah secara sepintas lalu "peta bumi” penulisan adat dan kebudaya-

(%)
KX

Taufik Abdullah, "Studi tentang Minangkabau' (Makalah pada Seminar Internasional Tentang Minang-
kabau, Bukittinggi, 6-8 September 1980), dimuat dalam Majalah Nagari, 2 (Mei 1980): 36-43.

B. Schrieke, "Causes and Effect” dan Pergolakan Agama.

M.D. Mansur dan kawan-kawan, Sedjarah Minangkabau. Djakarta: Bhratara, 1970.

Rusli Amran, Sumatra Barar Hingga Plakat Panjang. Jakarta: Penerbit Sinar Harapan, 1981.

XXII

N o
~N Oy W



an Minangkabau. Dari segi inilah kelihatan suatu keistimewaan dari buku yang
dihasilkan oleh Navis. Dari sudut tradisi penulisan ia termasuk golongan yang
sadar bahwa ia adalah participant dari masalah yang ingin dibicarakannya.
Tetapi catatan-catatan yang diberikannya, lebih mengarah kepada keinginan
untuk ikut serta sebagai observer. Lebih penting lagi sebenamnya ialah tanpa
menempatkan dirinya sebagai kritikus terhadap sasaran penelitiannya, dengan
jelas pula kelihatan bahwa ia bukanlah liferati yang ingin mengelus-elus hal-hal
yang ditulisnya. Apakah ini suatu pertanda pula?

Memang benar, kata pepatah sakali aie gadang, sakali tapian baraliah, tetapi
bagaimanapun juga adat indak lapuak dek hujan, indak lakang dek paneh.

Jakarta, Juli 1982
Taufik Abdullah

XXTII



e aktu saya bekerja di Jawatan Kebudayaan Provinsi Sumatera
{ [ Tengah pada tahun 1952 - 1955 banyak tamu yang datang
mencari informasi Adat dan Kebudayaan Minangkabau. Jawatan
tidak dapat membantu sebagaimana mestinya, sehingga mereka

S dibawa kepada orang yang menurut pendapat umum adalah
hlmya Namun, banyak pertanyaan tidak terjawab, tidak dapat dipahami,dan
tidak teruji kebenarannya. Sedangkan buku yang ada, bukan saja isinya tidak
memadai, melainkan juga sulit dipahami terutama oleh orang yang bukan
orang Minangkabau.

Semenjak itu saya mencoba mempelajari adat dan kebudayaan Minangka-
bau dengan mengumpulkan bahan dan informasi dari buku-buku dan dan
lapancan Setelah saya berhenti bekerja di jawatan itu, kegiatan yang telah
telanjur itu saya lanjutkan terus, meski tidak intensif. Kemudlan saya menco-
ba menulisnya dengan tujuan memberikan informasi yang lengkap, ringkas,
tetapi mudah dipahami semua pembaca. Ternyata tidaklah mudah menulis-
kannya, sehingga tidak kurang dari delapan kali saya mengulanginya sampai
buku ini terwujud seperti sekarang.

Tujuan penulisan buku ini bukan untuk membuahkan karya ilmiah melain-
kan sekadar usaha menyampaikan informasi. Namun, saya mendapat banyak
kesulitan dalam memilih bahan untuk ditulis. Kesulitan itu disebabkan antara

XXV




lain banyaknya perubahan yang terjadi dalam kehidupan sosial dan kebuaaya-
an Minangkabau serta banyaknya pula tulisan dan keterangan yang tidak
luput dari tafsiran menurut kecenderungan orang per orang. Oleh karena itu,
cara penulisan pokok buku ini diusahakan agar betul-betul bersifat informatif,
sedangkan setiap perubahan yang telah terjadi atau penafsiran yang pernah
ditulis dicantumkan pada catatan kaki berikut referensinya. Hal ini dimaksud-
kan agar pembaca yang ingin memperluas dan memperdalam pengetahuannya
tentang Minangkabau dapat menelusuri sumber-sumber tulisan ini dengan
mudah.

Dalam memilih bahan untuk tulisan pokok digunakan pendekatan seperti
falsafah Minangkabau yang berpangkal pada alasm terkembang jadi guru dan
digunakan pedoman pepatalr serta petitili yang merupakan produk asli kebu-
dayaan Minangkabau itu. Untuk bebagai pengertian yang ditimbulkan oleh
berbagai istilah dan nama yang khas, ditelusuri bahasa Sanskerta yang menjadi
bahasa cendekiawan Minangkabau kuno. Bahan-bahan yang tidak sesuai
dengan falsafah alam Minangkabau dan istilah serta nama yang tidak ditemui
dalam bahasa Sanskerta, tetapi telah menjadi bagian kehidupan dan kebu-
dayaan Minangkabau, dicoba diuraikan pada catatan kaki, Dengan demikian,
catatan kaki merupakan karangan tersendiri yang memuat berbagai tafsiran
dan analisa.

Beberapa bab yang tidak mencantumkan referensinya berarti bahwa bab itu
ditulis berdasarkan informasi yang diperoleh di lapangan. Sedangkan sistem
penulisannya tidak luput dari analisa atau tafsiran yang bertolak dari pende-
katan yang sama dengan bab lainnya.

Dalam menuliskan kalimat dan istilah digunakan dua cara. Kalimat yang
khas Minangkabau, seperti peribahasa, dicantumkan sebagaimana aslinya,
dalam tanda kursif dicantumkan alih bahasanya ke bahasa Indonesia secara
harfiah, dengan tujuan untuk memelihara irama gaya sastranya, kemudian
barulah diberikan penafsirannya. Mungkin penafsiran ini tidak cukup me-
muaskan karena terlalu pendek,. sedangkan penafsiran yang memuaskan
mungkin akan menjadikan uraian yang panjang. Dan hal itu tidaklah menjadi
tujuan buku ini. Sedangkan nama dan istilah yang dijadikan nama ditulis
dalam bentuk yang telah umum dipakai penulis lainnya.

Dengan mencantumkan gambar-gambar yang diperlukan, diharapkan buku
ini dapat memberikan informasi yang memuaskan dan juga dapat menjadi
pengantar untuk mengenal serta memahami adat dan kebudayaan Minang-
kabau.

Akhimya kepada semua teman yang telah membantu dan mendorong saya
menulis dan menyelesaikan naskah buku ini, saya menyampaikan terima

kasih.

Padang, 5 Januari 1982
XXVI



dalam kesatuan suku-suku bangsa yang menjadi warga serumpunnya.

Kesetiaan mereka pada adat diungkapkan oleh mamangan: Hiduik dikan-
duang adaik, mati dikanduang tanah (hidup dikandung adat, mati dikandung
tanah) yang mengandung makna bahwa antara hidup dan mati mereka sudah
tahu tempatnya dan tidak akan ada pilihan lain. Sebuah pemeo yang muncul
pada zaman Hindia Belanda mempertegas pendirian mereka terhadap adat-
nya, yaitu: Kowpani babenteang basi, Minangkabau babenteang adaik (Kompeni
berbenteng besi, Minangkabau berbenteng adat), yang maksudnya melukiskan
kekuatan mereka seimbang dengan kekuatan Belanda. Meski mereka kalah
dalam perang, jiwanya tidak akan tertaklukkan, sebab adat mereka awet,
sebagaimana yang diungkapkan mamangan mereka: Indak lapuak dek hujan,
indak lakang dek paneh (tidak lapuk oleh hujan, tidak lekang oleh panas).

Dalam sejarah kehidupan Minangkabau, sudah banyak kekuasaan asing
yang menguasainya, tetapi mereka dapat berpegang teguh kepada adatnya,
seperti yang dinukilkan dalam pantun:

Sakali aia gadang,

Sakali tapian barubah,
Naw aia, ka hilia juo.
Sakali balega gadang,
Sakali aturan batuka,

Nan Adaik baitu juo.

Sekali air besar,

Sekali tepian berubah,
Nan air ke hilir jua.
Sekali kuasa berlegar,
Sekali aturan berubah,
Yang adat begitu juga.

Maksudnya, peraturan dapat saja berubah setiap pertukaran kekuasaan, tetapi
alam pikirannya yang esensial tidak akan berubah.? Bahkan agama yang
pernah jadi anutannya pun tidak dapat mengubahnya.” Mamangan mengata-

2 Lihat juga bab "Falsafah Alam™.

3 Seridak-tidaksya dua agasma besar, yaitu Hindu dan Budha, tela menjadi anuran orang Minangkabau
sebelust datanguya agasma Islaw. Menrur scjarah, kedatangan Islam ke Minanghabau tidaklah melalui
suatu kekuasaai ataw penaklukan. Bahkan raja mereka memeluk Islaws jauh lebik kemudian jika
dibandingkan dengan rakyatsya sendiri. Hal ini seperti sejarah kedatangan Islast ke Sulu (Filipina) yang
dibawa Raja Baginda pada abad ke-14. Sedangkan raja mereka memeluk Islam pada abad ke-16.
Menurur dugaan, Islamt memasuki Minangkabau dibawa pedagang Arab, tetapi pengembangan dan
peisbaruan Islaw dilakukan orang Minangkabau sendiri setelah mereka pergi merantan ke Acel bahkan
ke Negeri Arab. Sejarahs tidak dapar membuktikan kehadiran wlama-ulama asing yang berperan
sengentbangkan Islam di Minangkabau. Hal ini mesmbuktikan balwa Islam diterima orang Minangka-

86



kan bahwa sifat adat terbuka karena adaik babuhua sewtak (adat berbuhul
sentak), yang maksudnya sewaktu-waktu buhul itu dapat dibuka segera.

Sebagai suku bangsa yang mengambil alam sebagai sumber falsafah hidup-
nya, sifat adat mereka lentur. Oleh karena itu, mereka dapat menyesuaikan
diri dengan keadaan yang berubah itu dengan memakai pola hidup seperti
yang diungkapkan mamangan mereka: Nan elok dipakai, nan buruak dibuang
(yang elok dipakai, yang buruk dibuang). Maksudnya, kaidah yang baik dapat
dipakai, dan hal-hal yang tidak berfaedah bagi kehidupannya disisihkan.
Demikianlah dengan terjadinya banyak perubahan akibat terjadinya perganti-
an pemerintahan yang berkuasa secara material, undang-undang dan hukum
mereka tidak berlaku, tetapi secara spiritual undang-undang dan hukum
mereka masih mereka pakai sebagai pedoman hidup, umpamanya stelsel
matrilineal, harta warisan, pola kepemimpinan dalam masyarakat, dan ajaran-
ajaran seperti yang dituangkan dalam falsafah mereka.

bau dari tangan orang Minangkabau sewdiri. Karena Islam tidak bertentangan dengan falsafah mercka
sendiri, maka secara filosofis, sumber-sumber ajaran alam 1akambang jadi gune merupakan sumber
yang sama dengan sumber ajaran Islam, yakni alam sebagai contoh ciptaan Allah dan
Kitab-Nya sebagai pegangan. Islam juga memandang manusia dalam kedudukan yang sama
antara sesamanya, dalam hak dan kewajiban, serta saling melindungi dengan nilai-nilai
moral dan etik yang agung. (Lihat juga bab "Sejarah” dan bab "Falsafah Alam"). Falsafah
Minangkabau tidak mengenal kehidupan yang gaib. Apabila agama mengenalnya, hal itu
tidak menggoyahkan ajaran mereka yang esensial, malahan menambah kukuh. Memang
terdapat berbagai perbedaan, seperti motivasi kegiatan dalam kehidupan yang dalam adat
karena harga diri, sedangkan dalam Islam karena Allah. Perbedaan lainnya terdapat pada sistem
pewarisan serta gaya kepemimpinan yang lahir karena perbedaan sumber hukum. Konflik
yang terjadi dalam sejarah suku bangsa ini terutama disebabkan perbedaan gaya kepemim-
pinan dalam masyarakat karena perbedaan sumber hukum dan sumber nafkah hidup kedua
kepemimpinan itu. Kehadiran dua jenis kepemimpinan dalam masyarakat dengan sumber
hukum yang berbeda menimbulkan konflik yang berkepanjangan dalam sejarah Minangka-
bau. Konflik itu lebih merupakan konflik politik daripada konflik sosial. Konflik politik itu
tidak pernah selesai karena tidak terjadi pertarungan yang menentukan kalah dan menang.
Namun, jelas pengaruh ajaran agama ke dalam kehidupan mereka kian kuat. Umpamanya,
ketika Sultan Alif memeluk agama Islam, yang diperkirakan pada tahun 1560, terjadi
perubahan komposisi dalam pemerintzhan, Perubahan itu seperti Rajo Duo Selo menjadi
Rajo Adat dan Raja Ibadat. Personalia dalam Basa Empat Balai pun berubah. Kedudukan
Tuan Gadang di Batipuh digeser Tuan Kadi di Padang Ganting. Demikian pula dalam
pemerintahan nagari, seorang ulama mendapat tempat dengan gelar Malim dalam komposisi
Orang Espar Jenis. (Lihat juga bab "Tambo™). Rupa-rupanya perubahan itu tidak cukup,.
maka konflik baru pun muncul sehingga pada abad ke-19 lahir konsensus politik antara
penghulu dan ulama pada pertemuan di Bukit Marapalan, sebuah desa di batas Luhak Agam
dengan Tanah Datar. Konsensus itu dinamakan "Perjanjian Marapalam”, yang isinya: Adat
basandi syarak, syarak basandi adat (adat bersendi syarak, syarak bersendi adat), yang artinya
bahwa adat dan Islam adalah satu dan tidak terpisahkan. Namun, kemudian pemuka-
pemuka Islam menuliskannya menjadi: Adat berscudi syarak, syarak bersendi Kitabullah. Maksud-

87



uatu suku bangsa yang mempunyai pemerintahan sendiri, tentu-
lah mempunyai undang-undang dan hukum, yang tertulis atau
tidak tertulis. Bila undang-undang dan hukum yang tidak tertu-
lis itu masih ditaati dengan setia oleh warganya, maka ia menjadi

-/ pandangan hidup yang ampuh dan sebagai alat pemersatu suku
bancrsa itu. Meski suku bangsa itu telah ditaklukkan dan dijajah suku bangsa
atau bangsa lain, namun pandanvan hidup yang berasal dari undang-undang
dan hukum itu telah dipandang sebagai adat' mereka. Demikianlah suatu
suku bangsa yang mendiami belahan “barat Sumatera bagian tengah, yang
bernama Minangkabau, adalah suku bangsa yang masih setia kepada adat-
istiadat nenek moyangnya meskipun sebagai suku bangsa ia telah melebur ke

1 Adat berasal dari bahasa Arab adak, yang artinya kebiasaan atau perbuatan yang dilakukan
berulang-ulang. M. Rasjid Manggis mengatakan dari bahasa Sanskerta yang terdiri dari 4 dan
dato. A artinya tidak dan dato artinya bersifar kebendaan. Jadi, makna adat ialah tidak bersifar
kebendaan. (Lihat M. Rasjid Manggis, Minangkabau Sejarah Ringkas dan Adatuya, Padang,
Sridharma, 1971. hlm. 85). Penulis lain mengatakannya berasal dari bahasa Yunani, yakni a
= tidak dan dar = nyara. Maknanya sesuatu yang tidak nyata, tetapi terasa, seperti normal,
etika, budi, dan kemanusiaan. (Drs. D. Darwas Dtk. Rajo Malano, Filsafar Adar Minangkabau,
Lembaga Studi Minangkabau, 1979. hlm. 20).

85



Perubahan yang berlaku lebih merupakan sebagai rasionalisasi kehidupan
sebagaimana yang dimaksudkan mamangan: "Nan baik dipakai, nan buruk
dibuang.”

Adat

Adat bagi mereka adalah kebudayaan secara utuh yang dapat berubah.
Namun, ada adat yang tidak dapat berubah, seperti kata mamangnya: Kain
dipakai usang, adaik dipakai baru (kain dipakai usang, adat dipakai baru). Mak-
sudnya, sebagaimana pakaian bila dipakai terus akan usang, sedangkan adat
yang dipakai terus-menerus senantiasa awet. Oleh karena ada adat yang tetap
tidak berubah di samping yang berubah, maka mereka membagi adat itu dalam
empat kategori, yakni: (1)adat yang sebenamya adat, (2)adat-istiadat,

nya, sumber dasar dari adat ialah hukum Islam, hukum Islam sumber dasarnya Alquran.
Pandangan ini meletakkan Islam sebagai sumber utama dalam pandangan hidup orang
Minangkabau. Sedangkan penulis yang berpihak pada adatnya menuliskan bentuk lain,
yakni: Adaik basandi alua, syarak basandi Kitabullah. Adaik jo syarak bukan sandi-basandi, tapi
sanda-basanda (adat bersendi alur, syarak bersendi Kitabullah. Adat dengan syarak tidak
sendi-bersendi, tetapi sandar-bersandar). Maksudnya, sendi adat ialah alurnya sendiri, sendi
Islam ialah Alquran. Keduanya mempunyai sendi yang berbeda, tetapi keduanya saling
menopang. (Lihat juga Darwis Thaib Dt. Didi Bandaro, Seluk Beluk Adar Minangkabay,
Bukittinggi-Jakarta, NV. Nusantara, 1967, hlm. 54). Ada juga penulis yang tidak me-
nyinggung sama sekali hubungan antara adat dan agama Islam seperti M. Rasjid Manggis Dt.
Radjo Penghulu dalam bukunya, Minangkabau Sejarah Ringkas dan Adatnya. Perbedaan pan-
dangan antara pemuka agama dan pemuka adat selalu terjadi dalam menyampaikan pikiran
mereka kepada pengikutnya atau kepada siapa saja. Lazimnya pemuka Islam lebih bersifat
agresif dalam mengemukakan pendapatnya. Serangan yang paling ekstrem ialah tulisan
Hamka yang mengatakan: "Adat yang tak lapuk oleh hujan, tak lekang oleh panas seumpama
batu dan karena batu itu telah berlumut sudah waktunya disimpan di museum”. (Lihat
Hamka, Adar Minangkabau Menghadapi Revolusi, Jakarta, Fa. Tekad, 1963, hlm. 54). Kini
pertentangan-pertentangan antara pemuka agama dan pemuka adat tidak terlihat lagi,
setidak-tidaknya pada permukaannya. Hal ini mungkin disebabkan nilai-nilai telah banyak
yang berubah atau tidak lagi punya ukuran, terutama sejak zaman Jepang, sehingga perhati-
an kedua golongan itu lebih terpusat kepada masalah yang lebih gawat atau mengguncang-
kan. Namun, pada Seminar Sejarah Minangkabau di Batusangkar pada tahun 1970, para
peserta yang berdatangan dari hampir seluruh Indonesia merumuskan suatu kesimpulan
yang berbau politik, yakni "Orang Minangkabau berasal dari Gunung Merapi, berkiblat ke
Mekah, berlandaskan Pancasila dan UUD 45". Ide rumusan itu datang dari Hamka. Peristi-
wa itu dapat memberikan gambaran pikiran-pikiran yang hidup di antara pemuka-pemuka
Minangkabau yang menghadiri seminar itu. Mungkin pikiran yang menerima rumusan
demikian sesuai dengan suasana politik yang telah mengguncangkan sendi-sendi kehidupan
mereka pada dekade terakhir. Dan pada Seminar Internasional Kebudayaan Minangkabau
di Bukittinggi pada tahun 1980, setidak-tidaknya empat makalah yang mengemukakan
betapa perubahan nilai telah berlangsung pada kehidupan orang Minangkabau.

88



(3) adat yang diadatkan, dan (4) adat yang teradat.*

Yang dimaksud dengan adat yang sebenarnya adat ialah adat yang asli, yang
tidak berubah, yang tak lapuk oleh hujan yang tak lekang oleh panas. Kalau
dipaksa dengan keras mengubahnya, ia dicabuik indak mati, diasak indak layua
(dicabut tidak mati, dipindahkan tidak layu). Adat yang lazim diungkapkan
dalam pepatah dan petitih ini, seperti hukum alam yang merupakan falsafah
hidup mereka.

Yang dimaksud dengan adat-istiadat ialah kebiasaan yang berlaku di tengah
masyarakat umum atau setempat, seperti acara yang bersifat seremoni atau
tingkah laku pergaulan yang bila dilakukan akan dianggap baik dan bila tidak
dilakukan tidak apa-apa. Adat ini dalam mamangan diibaratkan seperti: Pohon
sayuran yang gadang dek diambak, tinggi dek dianjuang (besar karena dilambuk,
tinggi karena dianjung), yang artinya adat itu akan dapat tumbuh hanya
karena dirawat dengan baik.

Yang dimaksud dengan adat yang diadatkan ialah apa yang dinamakan
sebagai undang-undang dan hukum yang berlaku, seperti yang didapati pada
Undang-Undang Luhak dan Rantau, Undang-Undang nan Dua Puluh. Terhadap
adat ini berlaku apa yang diungkapkan mamangan: Jikok dicabuik mati, jikok
diasak layua (jika dicabut (ia) mati, jika dipindahkan (ia) layu), seperti pohon
yang telah hidup berakar, yang dapat tumbuh selama tidak ada tangan yang
mengganggu hidupnya.’

Yang dimaksud dengan adat yang teradat ialah peraturan yang dilahirkan
oleh mufakat atau konsensus masyarakat yang memakainya, seperti yang
dimaksud mamangan: Patah tumbuah, hilang baganti (patah tumbuh, hilang
berganti). Ibarat pohon yang patah karena bencana, maka ia akan dapat
tumbuh lagi pada bekas patahannya. Kalau ia hilang, ia diganti pohon lain
pada bekas tempatnya hilang karena pohon itu perlu ada untuk keperluan
hidup manusia.®

4 Penulis-penulis tambo sering berbeda dalam hal membuat urutan dalam pengategorian adat
itu. Ada yang menuliskan adat-istiadat pada urutan keempat. Namun, ada lagi yang
membuat kategori lain, umpamanya: (1) adat purbakala, (2) adat berjanjang naik, bertangga turun,
(3) adat hukwm ijtikat dan (4) adar undang-undang permainan alam. Ada lagi penulis lain yang
membaginya cuma dalam tiga kategori saja, yakni: (1) adat wmutlak, (2) adat mukayat dan
(3) adat muntana, Apa yang dimaksudkan tiap-tiap kategori itu tidak demikian jelas. (Lihat
Provinsi Sumatera Tengal, Bukittinggi, Jawatan Penerangan Provinsi Sumatera Tengah, 1955).
Dalam hal ini dapat diumpamakan pada struktur dan organisasi pemerintah Minangkabau,
baik yang berlaku dalam pemerintahan kerajaan maupun yang berlaku dalam nagari setelah
diambil alih wewenangnya oleh aparat pemerintah Hindia Belanda dan kini pemerintah
Republik Indonesia.
6 Dalam hal ini dapat diumpamakan pada keperluan kehadiran pimpinan dalam masyarakat
mereka. Meskipun kepemimpinan pemerintahan telah diganti dengan.yang lain, mereka

89

v



Cupak nan Dua

Oleh karena adat itu ada vang tetap dan ada yang berubah, maka mereka
memperkenalkan nilai adat itu dengan istilah cupak.” Jenis cupak itu ada dua,
yang lazim mereka sebut cupak nan duo (cupak yang dua), yaitu cupak usali dan
cupak buatan (cupak asli dan cupak buatan). Yang dimaksud dengan cupak usali
ialah nilai-nilai yang mereka terima secara turun-temurun dari nenek moyang-
nya, seperti nilai yang dituangkan falsafahnya. Sedangkan cupak buatan ialah
nilai-nilai yang dibuat kemudian atas kesepakatan atau karena keterpaksaan
keadaan.

Dalam alam pikirannya yang rasional, orang Minangkabau memahami bah-
wa meskipun nilai itu tetap karena ada ukurannya, baik yang asli maupun yang
buatan kemudian, dalam kenyataannya tidak selalu dapat dilaksanakan. Da-
lam hal ini, mamangan mengatakan: Cupak sapanjang batuang, adaik sapanjang
jalan (cupak sepanjang betung, adat sepanjang jalan). Maksudnya ialah, takar-
an terbatas sepanjang ruas bambu. Dan bambu tumbuh pada tanah yang tidak
sama. Oleh karena itu, nilai-nilai kehidupan yang dianut manusia pun tidak
sama. Akan tetapi, adat mereka pakai sepanjang jalan hidup mereka, di mana
pun tempatnya, di kampung atau di rantau orang. Namun, ada kemungkinan
cupak dipalsukan dan jalan dialih orang lain yang berkepentingan. Oleh
karena itu, pituah mereka memperingatkan agar tidak sampai terjadi cupak
dilililr wrang manggaleh, jalan dialiah wrang laly (cupak diraut pedagang, jalan
dialih orang lewat), sehingga nilai menciut dan jalan hidup pun dapat bergerak
ke arah yang salah.

Dalam menilai perubahan yang terjadi karena kehendak sejarah, mereka
melihat ajaran-ajaran pokok, seperti yang dituangkan dalam pepatah dan
petitih, yang mereka namakan baril balabel (baris belebas).® Artinya, mereka
akan menilai perubahan itu berada pada yang digariskan pepatah dan juga
berada menurut ukuran yang sesuai dengan garis yang diperinci petitih.
Menurut mamangan, penilaian demikian dikatakan: Barilt baukua jo pepatah,
balabels bajangko jo petitih (baris berukur dengan pepatah, belebas berukur
dengan petitih). Barilt baukua jo pepatah juga disebut amggo (angga), yaitu
batang-tubuh yang dibawa sejak lahir yang tidak dapat berubah sepanjang
hidup.® Sedangkan balabeh baukua jo petitih disebut tanggo (tangga), yaitu
semacam jenjang yang digunakan untuk turun dan naik.

masih mendirikan kepemimpinan penghulu. Kehadiran kepemimpinan penghulu ini
setidak-tidaknya mereka perlukan bagi eksistensi mereka sebagai suku bangsa, atau sebagai
simbol rasa kecintaannya pada kampung halaman serta kaum kerabatnya.

Cupak ialah takaran beras dari bambu.

Belebas ialah papan tipis seperti linial.

Angga berasal dari bahasa Sanskerta; artinya tubuh, bisa juga berarti anggota, atau warga.

O »® N



Undang-Undang nan Empat

Undang-undang Minangkabau terbagi dalam empat pokok undang-undang
yang mengatur seluruh aspek kehidupan pemerintahan dan masyarakat serta
ketertiban. Keempat pokok undang-undang itu dapat dipahami dengan mu-
dah karena sederhananya. Akan tetapi dalam penguraian, pokok undang-
undang itu masing-masing mempunyai sistematika yang tidak dapat dikatakan
sederhana jika dilihat dari sudut sistematika undang-undang yang berdasar-
kan hukum yang umum. Hal ini disebabkan undang-undang Minangkabau
disampaikan secara lisan dengan sistematika yang selalu berubah-ubah sesuai
keperluan pada suatu saat dan pada suatu peristiwa.

Oleh karena undang-undang itu disampaikan secara lisan dalam setiap
pidato kenegaraan atau peradilan, ada kalanya sistematikanya lebih memen-
tingkan kata-kata bersajak daripada materi perundang-undangannya. Misal-
nya, pidato tentang tingkatan pemerintahan, yang lalu disambung dengan
tingkatan perundang-undangan. Setelah mengucapkan frase: Koto nan ampek
(Kota yang empat), langsung bersambung dengan frase: Kato an ampek (Kata
yang empat), barulah kemudian diucapkan apa yang dimaksud dengan koto nan
ampek secara garis besarnya saja dan dilanjutkan dengan apa yang dimaksud
dengan kato nan ampek secara garis besarnya pula. Setelah itu barulah diuraikan
pasal demi pasal secara panjang lebar, yang kadang-kadang diselang-seling
dengan pepatah-petitih dan bahkan juga dengan pantun.

Adapun yang dimaksud dengan undang-undang nan empat itu ialah:
(1) undang-undang nagari, (2) undang-undang isi nagari, (3) undang-undang luhak
dan rantay, dan (4) undang-undang dua pulubh.

Undang-Undang Nagari

Undang-undang ini boleh dikatakan sebagai undang-undang tata negara
yang ruang lingkup berlakunya sebatas lingkungan nagari yang berstatus
otonom.

Dalam undang-undang ini tidak dimuat pasal-pasal yang berkenaan dengan
pengaturan pemerintahan Kerajaan Pagaruyung.'® Undang-undang ini meng-
andung delapan pasal. Setiap pasal dituturkan dengan judul yang berpasangan.
Jika dilihat secara terpisah, ia merupakan enam belas pasal. Semuanya meng-
atur persyaratan suatu nagari yang berpemerintahan penuh. Kedelapannya

10 Peraturan atau undang-undang yang berkenaan dengan pemerintahan kerajaan sedikit
sekali ditemukan. Hanya dalam membicarakan rantau terlihat adanya kekuasaan raja.
Sedikit saja mamangan yang memakai kata raja. Itu pun digunakan dalam memperbanding-
kan kekuasaan raja dengan penghulu. Mungkin kehadiran raja di Minangkabau berada di
luar struktur kebudayaan mereka sehingga dalam membicarakan sistem ketatanegaraan
kedudukan raja tidak ditemukan.

91



ialah:  babalai-bamasajik,  basuku-banagari,  bakorong-bakampuang,  bahuma-
babendang, balabuah batapian, basawah baladang, bahalaman-bapamedanan, dan
bapandam-bapusaro, (berbalai bermasjid, bersuku bernagari, berkorong berkam-
pung, berhuma berbendang, berlabuh bertapian, bersawah berladang, berha-
laman berpemedanan, dan berpendam berpusara).’!

Kedelapan persyaratan itu harus dipunyai suatu nagari yang berpemerin-
tahan penuh. Artinya, setiap nagari harus mempunyai persyaratan itu dengan
lengkap, baik sarana fisiknya maupun sarana operasionalnya. Keterangan pasal
demi pasal dari persyaratan yang termaktub dalam undang-undang itu pada
umumnya dituturkan secara panjang lebar dengan tekanan tertentu pada
tema permasalahan yang dibicarakan. Umpamanya, di kala mengangkat pem-
bicaraan yang berkenaan dengan sistem pemerintahan yang diatur dalam balai
(balairung), orang dapat memulai dari menuturkan bentuk arsitektur yang
berbeda antara kelarasan Bodi Caniago dengan Koto Piliang. Kemudian dilan-
jutkan dengan sistem kepemimpinan penghulu yang berbeda antara kedua
kelarasan itu. Kadang kala juga melompat dengan mengisahkan tambo tentang
terjadinya perbedaan itu, semasa Datuk Perpatih nan Sabatang dan Datuk
Ketumanggungan masih ada. Demikian pula cara menguraikan pasal-pasal
lainnya.

Penjelasan dari kedelapan pasal undang-undang itu ialah seperti berikut.
1. Babalai bamusajik maksudnya ialah mempunyai balai’? (balairung), tempat

roda pemerintahan nagari dilaksanakan di bidang eksekutif, legislatif, dan
juga yudikatif. Anggotanya seluruh penghulu. Juga mempunyai masjid,
yang merupakan pusat peribadatan seluruh penduduk nagari itu. Pada
pemukiman yang statusnya di bawah nagari tidak dibenarkan kedua
sarana itu didirikan. Untuk kedua sarana itu, masing-masing hanya boleh
didirikan satu pada satu nagari. Sebab, kedua sarana lembaga itu sekaligus
merupakan alat pemersatu seluruh penduduk.??

11 Beberapa buku tambo adat Minangkabau tidak mempunyai kesamaan dalam menurunkan
urutan pasal-pasal undang-undang itu. Yang sama pada seluruh buku ialah letak pasal
""Babalai-bamusajik”, yaitu pada urutan pertama.

12 Balai atau balairung didirikan pada suatu lapangan luas. Lapangan itu dapat menampung
seluruh kegiatan masyarakat, seperti mengadakan keramaian dan tempat berjualan yang
diadakan sekali seminggu. Dalam kaitan ini arti kata ke balai sama dengan ke pekan, yaitu pergi
ke pasar, yang lazim diadakan sekali sepekan. (Lihat juga bab "Rumah Gadang”).

13 Menurut Islam, masjid juga merupakan suatu sarana sentral yang akan menampung seluruh
kebutuhan komunikasi yang harus diketahui semua orang. Mungkin juga sebelum Islam
dianut orang Minangkabau, fungsi sarana komunikasi berada di balairung. Oleh karena
masjid selalu dikunjungi orang untuk sembahyang, peranan masjid lebih efektif, terutama
pada waktu diadakan sembahyang Jumat yang pada umumnya dikunjungi semua orang.
Akan tetapi, pengumuman yang bersifat tertulis lazimnya diletakkan di balairung, jika

92



Basuku banagari maksudnya ialah setiap penduduk terbagi dalam kelom-
pok masyarakat yang bernama suku. Setiap nagari minimal mempunyai
empat buah suku dengan pimpinan penghulu dan peralatannya. Yang
dimaksud banagari ialah bahwa setiap penduduk harus jelas asal-usulnya,
baik sukunya maupun nagarinya yang semula, sebelum berpindah ke
nagari yang ditempati saat itu, sehingga dapat diketahui statusnya, seba-
gai warga resettlement atau sebagai warga migrasi atau pendatang yang
hendak menetap untuk sementara. Status kependudukan ini sangat pen-
ting bagi penentuan hak dan kewajiban mereka atas nagari itu.!*
Bakoroug bakampuang maksudnya bahwa setiap nagari mempunyai wilayah
kediaman, baik di dalam lingkaran pusat yang mempunyai batas tertentu
yang dibentuk alam atau dibangun berbentuk parit atau pohon aur
berduri, maupun di luar lingkaran sebagai perkampungan, sebagai satelit
atau hinterland. Setiap wilayah perkampungan di lingkaran pusat disebut
sebagai koroug. Sedangkan wilayah perkampungan di luarnya dinamakan
dengan berbagai nama sesuai dengan kondisinya, yakni koto, dusux, dan
taratak, yang semuanya disebut kampung.

Bahuma babendang maksudnya ialah pengaturan keamanan dari gangguan
yang datang dari luar terhadap harta benda serta pengaturan informasi
resmi tentang berbagai hal yang perlu diketahui, seperti musim turun ke
sawah, gotong royong, situasi, dan kondisi yang perlu dilaksanakan bersa-
ma agar segala sesuatu tidak menjadi simpang-siur.'®

Balabual batapian maksudnya ialah pengaturan perhubungan dan lalu
lintas serta perdagangan.'®

Basawal baladang maksudnya pengaturan sistem usaha pertanian serta
harta benda yang menjadi sumber kehidupan dan hukum
pewarisannya.'”

Bahalaman bapemedanan maksudnya ialah pengaturan rukun tetangga,
pesta keramaian, dan permainan.'®

16

17
18

balairung itu merangkap sebagai kantor kepala nagari.

Penjelasan lebih lanjut lihat bab “Penghulu”.

Lazim orang mengatakan bahwa huma itu peladangan di tepi hutan, tetapi sesungguhnya
semacam pos keamanan terdepan tempat petugas yang juga membuka peladangan sebagai
pengisi waktu. Bendang berasal dari benderang, yang di sini maksudnya ialah informasi atau
petunjuk.

Pengertian labuak dalam bahasa Minangkabau dapat berarti lebuh (jalan) dan labu (pelabuh-
an). Kedua sarana itu sangat penting bagi sektor perekonomian dan perdagangan, Tapian
artinya tepi sungai yang fungsinya sebagai tempat bersandar kendaraan sungai dan juga
digunakan sebagai tempat mandi.

Lihat juga bab "Harta dan Pusaka”.

Lihat juga bab "Permainan Rakyat".

93



8. Bapandam bapusaro maksudnya ialah pengaturan masalah kematian beserta
upacaranya,'®

Koto nan Empat
Wilayah Iuhak dan rantau merupakan wilayah yang menentukan perbedaan
sistem pemerintahannya, seperti yang diungkapkan mamangan: Lulak bapangu-

Iu, rantau barajo. Sedangkan koto nan ampek (koto nan empat) merupakan empat

tingkat daerah permukiman wilayah pemerintah nagari. Tingkat permukiman

yang lebih rendah dapat berkembang hingga mencapai status permukiman
yang bertingkat lebih tinggi. Keempat tingkat daerah permukiman itu ialah
seperti berikut.

1. Taratak merupakan permukiman yang paling luar dari kesatuan nagari,
juga merupakan perladangan dengan berbagai huma di dalamnya. Pimpi-
nannya disebut to (tua atau ketua). Taratak belum punya penghulu, dan
karenanya rumah-rumahnya belum boleh bergonjong.2°

2. Dusun merupakan permukiman yang telah lebih banyak penduduknya.
Telah mempunyai tempat ibadah seperti surau.?! Telah dapat mendirikan
rumah gadang dengan dua gonjong, tetapi belum mempunyai penghulu.
Pimpinan pemerintahan dinamakan o dusun. Telah boleh mengadakan
kenduri atau perhelatan perkawinan, tetapi belum boleh melakukan hak
bantai (memotong ternak berkaki empat).

3. Koto merupakan permukiman yang telah mempunyai hak-hak dan kewa-
jiban seperti nagari, pimpinan di tangan penghulu, tetapi balairungnya
tidak mempunyai dinding.??

4. Nagari merupakan permukiman yang telah mempunyai alat kelengkapan
pemerintahan yang sempurna. Didiami sekurang-kurangnya empat suku
penduduk dengan penghulu pucuk atau penghulu tua selaku pimpinan peme-
rintahan tertingginya.

19 Pasal ini memberi pemahaman tentang adanya pengaruh Hindu dan Budha yang meletak-
kan peristiwa kematian sebagai suatu yang penting bagi kaum yang ditinggalkan, sehingga
pendam pusara merupakan sarana yang sama nilainya dengan sarana lainnya. (Lihat juga bab
"Harta dan Pusaka” dan bab "Penghulu”). Sedangkan agama Islam tidak memberatkan
upacara kematian.

20  Taratak berasal dari bahasa Sanskerta yang artinya emperan atau bagian luar rumah.

21 Status surau sebagai rumah ibadah lebih rendah dari masjid. Di surau belum boleh dilakukan
sembahyang Jumat.

22 Kotoberasal dari bahasa Sanskerta kota, yang artinya benteng. Dulunya koto terletak di luar
lingkaran nagari dan merupakan pemukiman yang berfungsi sebagai benteng pusat pemerin-
tahan nagari. [a dilingkari aur berduri atau kubu atau pagar batu. Kini koto telah berkem-
bang setingkat dengan nagari dengan nama Koto Baru, Koto Tinggi, Koto Gadang, dan
sebagainya. Ada pula gabungan beberapa koto menjadi satu nagari, sehingga ada nagari yang
bernama Tiga Koto, Empat Koto, Tujuh Koto, atau Koto nan Ampek, dan sebagainya.

[e P



Undang-Undang Isi Nagari

Yang dimaksud dengan undang-undang isi nagari ialah ajaran hidup, yang
melingkupi pandangan hidup atau falsafah, etik, dan moral yang didukung
suatu motivasi yang kukuh, sehingga mempunyai kebanggaan "nasional"-nya
sendiri. Sistematika penyamaan ajarannya, selain dari persamaan bunyi yang
bersajak, juga dimulai dari suatu istilah yang mengandung pengertian rangkap.
Dari pengertian rangkap itulah dimulai urutan penguraiannya. Ada kalanya
dalam menguraikannya, sering pula melompat ke bidangketatanegaraan. Yang
terpenting dalam hal ini ialah manusia (orang) dengan alat komunikasinya,
kata. Tata tertib dalam bersikap sangat sedikit diuraikan. Hal itu mungkin
karena ajaran falsafahnya yang meletakkan manusia berada dalam derajat
yang sama pada kehidupan masyarakat yang komunal dan kolektif itu.

Apabila undang-undang nagari lebih menekankan ketentuan mengenai
hubungan manusia sebagai warga dengan nagari tempat kediamannya, maka
undang-undang isi nagari ini menekankan hubungan manusia dengan manu-
sia, secara langsung atau tidak langsung. Umpamanya dalam sistem kekerabat-
an, perkawinan, pewarisan, juga etik dan moral beserta nilai-nilainya.

Ragam Orang

Ragam orang merupakan penilaian manusia secara pribadi, yang bertolak
dari ajaran falsafat mereka. Pedoman falsafah mereka memberikan tiga tim-
bangan pokok bagi penilaian manusia, yakni samo, raso, dan malu. Atau, dengan
perkataan lain sesama, serasa, semalu. Dari pokok penilaian itu setiap orang dapat
mengembangkannya sesuai dengan kondisi dan situasinya.

Sebagai manusia, setiap orang mempunyai tanggapan dan penghayatan
yang berbeda karena dasarnya yang tidak serupa. Ada orang yang mampu
menghayati ketiganya, ada juga yang hanya mampu menghayati dua atau satu
di antara ketiganya. Dari sudut itulah ajaran mereka mengategorikan manusia
dalam empat ragam, yakni seperti berikut.

1. Orang, yakni orang yang normal, yang merasakan yang buruk dan yang
baik, yang tinggi dan yang rendah, yang gelap dan yang terang sebagaima-
na orang lain. Dan merasa malu kalau tidak dapat sama dengan orang lain.

2. Takah orang, yaitu orang yang tampaknya seperti orang yang normal,
tetapi tidak mempunyai sikap yang tetap atau yang suka ikut-ikutan ke
mana arah angin yang keras.

3. Augkuh orang, yaitu orang yang berlagak tahu sebagaimana orang lain,
tetapi sebenarnya ia tidak memahami apa yang dipahami orang lain itu.
Orang ini tidak mempunyai rasa malu.

4. Orang-orang, yaitu orang yang seperti orang-orangan (boneka) di sawah,
yang tidak dapat bergerak sendiri, yang senantiasa memerlukan orang
lain. Ja sama dengan orang bebal.

95



Orang yang Sebenarnya Orang

Orang sebenamya orang ialah orang yang sempurna sebagai manusia. Mere-
ka itu terdiri dari golongan (kategori) dengan syaratnya masing-masing.

Mereka itu ialah: Orang kebilangan (orang ternama atau terkemuka), orang
kuat, dan orang tahu yang masing-masing terdiri dari empat jenis.

Orang kebilangan ialah orang yang terkemuka dalam masyarakatnya. Mere-
ka itu adalah seperti berikut.

1. Orang tua, yaitu orang yang jadi pemimpin atau dituakan dalam lingkung-
an dan tugasnya (profesional dan fungsional). la mempunyai persyaratan:
berakal agar dapat mencari penyelesaian permasalahan yang timbul, berilmu
agar dapat memecahkan permasalahan dengan tepat, mampu (berkecu-
kupan) agar kehidupannya tidak tergantung kepada orang lain, pesurah
agar dapat membantu kesulitan orang lain, jags (waspada) agar selalu
bersikap hati-hati, sabar agar tidak dikendalikan emosi, adil agar tidak pilih
kasih dalam menghadapi orang lain, dan bijaksana agar dapat selalu meng-
ambil tindakan yang tepat sehingga risiko menjadi sangat kecil.

2. Orang pandai atau cendekiawan, yaitu orang yang berilmu agar ia dapat
memberikan petunjuk apa yang benar, gigik agar tidak mudah terombang-
ambing pendiriannya, pendiam agar ia tidak digunakan orang yang tidak
tepat, sokah agar sikapnya selalu memancarkan optimisme.

3. Orang bagak (berani) mempunyai persyaratan: bersil agar tidak menimbul-
kan rasa ketakutan dan kecurigaan, ramah agar orang merasa terlindung,
sehat jasmani dan rohani agar tidak mudah dikalahkan, lapang agar tidak
mudah naik darah atau pemarah.

4.  Orang kaya mempunyai persyaratan rendah hati dalam pergaulan agar hidup
tidak menimbulkan rasa iri orang lain, pemurak agar dapat membantu
kesulitan orang lain, hemat agar tidak mendorong orang lain hidup
berlebih-lebihan, beriman agar tidak tergoda menggunakan harta sehingga
dapat merugikan orang lain. -

Orang kuat ialah orang yang dipandang mampu memberi perlindungan
kepada orang lain tanpa merisaukan risiko yang akan dipikulnya karena
perbuatannya itu. Ada empat hal pula yang menjadi ciri orang kuat itu.

1. Kuat membela kebenaran, meski ia akan berhadapan dengan pendapat
umum yang akan menyalahkannya.

2. Kuat melakukan kebajikan, meski ia tidak akan mendapat apa-apa sebagai
imbalan.

3. Kuat menyelesaikan persengketaan yang terjadi sampai tuntas meski ia
akan menghadang bahaya.

4. Kuat memberi maaf kepada orang meski orang itu telah mencelakakan
kehidupannya.

Orang tahu. Ada empat penilaian tentang yang dikatakan sebagai orang

96



yang mengetahui itu, yakni:

1. Orang yang tahu memimpin orang lain dan tahu memimpin dirinya
sendiri, itulah orang yang terpuji;

2. Orang yang tahu memimpin dirinya, tetapi tidak tahu memimpin orang
lain, itulah orang yang tidak mencari pujian;

3. Orang yang tahu memimpin orang lain, tetapi tidak tahu memimpin
dirinya sendiri, itulah orang yang haus akan pujian;

4. Orang yang tidak tahu memimpin dirinya, juga tidak tahu memimpin
orang lain, itulah orang yang tidak terpuji.

Akal

Akal, dalam bahasa Minangkabau disebut aka, mengandung pengertian
semua yang dapat dilakukan manusia yang bersumber dari akalnya. Logika,
kreativitas, muslihat, pemikiran, dan lain-lain disebut dalam satu istilah aka.
Umpamanya mamangan: Iduik baraka, mati bakiro (hidup berakal, mati berkira)
memberikan pengertian betapa luasnya makna akal itu. Orang hidup harus
mempunyai dan menggunakan akalnya bagaimanapun caranya, positif atau
negatif. Namun, jika menghadap kematian, orang harus sudah memperkira-
kannya dan menyelesaikan masalah yang bakal ditinggalkannya.

Ada sepasang pituali yang melukiskan betapa pentingnya hidup berakal bagi
mereka, yakni: Ketiadaan ameh buliah dicari, katiadaan aka putuil tali (ketiadaan
emas boleh dicari, ketiadaan akal putus bicara). Maksudnya, jika tiada harta,
harta itu masih dapat dicari. Akan tetapi, jika kehabisan akal, maka habislah
kemampuan untuk menyatakan pendapat. Pasangan pituah itu ialah: Tak
barameh putuil tali, tak beraka taban bumi (tak beremas putus tali, tak berakal
terban bumi). Maksudnya, kalau melarat atau sudah melarat habislah hubung-
an dengan siapapun juga, tetapi kalau tidak berakal, dunia orang tidak dapat
diimbangi.

Dalam bahasa mereka akal disebut aka yang mengandung dua arti, yakni
aka(l) dan aka(r). Oleh karena itu, sifat akal manusia sering diungkapkan
seperti bentuk akar kayu. Umpamanya seperti berikut.

1. Orangbijaksana disebut sebagai orang yang mempunyai aka panjang, yang
dapat menjangkau permasalahan yang jauh ke depan dan juga jauh ke
belakang.

2. Orang pandai disebut sebagai orang yang mempunyai aka banyak, yang
senantiasa dapat memecahkan masalah yang dihadapi dengan hasil yang
baik.

3. Oranglicik disebut sebagai orang mempunyai aka berbelit, yang senantiasa
menggunakan akalnya untuk menipu atau memperdayai orang.

4. Orang bodoh disebut sebagai orang yang mempunyai aka pendek.

Pembicaraan masalah akal lebih merupakan ajaran etik yang kreatif



bagi kepentingan lingkungan dan kepentingan pribadi, baik dalam mem-
buat pertimbangan maupun dalam memakai akal secara benar menurut
falsafah mereka. Berhubung kemampuan manusia dalam menggunakan
akalnya tidak sama, mereka membagi ukuran akal dalam empat bagian.

1. Aka sajangka (akal sejengkal), yakni ukuran akal orang yang senantiasa

merasa dirinya lebih pandai dari orang lain.

Aka duo jangka (akal dua jengkal), yaitu ukuran akal orang yang senantiasa

merasa dirinya sama pandai dengan orang lain.

3. Akatigo jangka (akal tiga jengkal), yaitu ukuran akal orang yang senantiasa
merasa dirinya kurang pandai dari orang lain.

4. Aka bajangka-jangka (akal berjengkal-jengkal), yaitu ukuran akal orang
yang senantiasa merasa dirinya perlu belajar pada semua orang, baik
kepada yang lebih pandai maupun kepada yang kurang pandai.

Tanda-tanda orang yang mempunyai akal adalah seperti berikut.

1. Yang terlihat pada lahirnya: ia pendiam, penyabar, rendah hati, dan suka
berbuat kebajikan.
Yang terlihat pada batinnya: mau belajar, suka memberi, rajin beribadat,
dan berani mengatakan kebenaran.

Empat hal yang menyebabkan orang kehilangan akal, yakni seperti berikut.

1. Takut menghadapi kenyataan dan tantangan.

2. Malu melihat kelemahan diri sendiri.

3. Jahat, melihat semuanya dari sudut yang buruk.

4. Bebal, tidak mampu menggunakan pikiran.

Menurut ajaran mereka, akal berguna ialah untuk empat hal, yakni:

1. Untuk memelihara budi, agar senantiasa luhur;

2. Untuk memelihara diri, agar senantiasa selamat;

3. Untuk memelihara kaum, agar senantiasa sejahtera;

4. Untuk memelihara harta, agar senantiasa memberi rahmat.

Hikmah akal adalah untuk membuat pertimbangan bagi enam kebajikan,
yakni:
. Menimbang berat ringan, agar selalu adil;

8]

9

1

2. Menimbang tinggi rendah, agar selalu santun;

3. Menimbang rugi laba, agar selalu beruntung;

4. Menimbang tingkah laku, agar selalu disenangi;

5. Menimbang hina mulia, agar selalu jujur; dan

6. Menimbang jerih-payah, agar selalu berkebajikan.

Kata nan Empat

Kata dalam bahasa Minangkabau disebut kato. Kata dipahami bukan
semata-mata menurut ilmu bahasa, melainkan seluruh yang diucapkan manu-
sia, seperti: ajaran, nasihat, perbincangan, rundingan, bahkan hukum dan

98



peraturan. Kato mempunyai nilai, jenis, langgam, tuah, dan sebagainya yang
dapat ditafsirkan dalam jumlah yang empat atau dalam jumlah kelipatan
empat. Yang dimaksud dengan kata nan empat atau kato nan ampek ialah kato
pusako, kato mupakaik, kato dahuly, dan kato kudian (kata pusaka, kata mufakat,
kata dahulu, dan kata kemudian). Uraiannya sebagai berikut.

1.

Kato pusako, yaitu kata warisan, yang turun-temurun sejak nenek-moyang
dan tidak dapat diubah-ubah, mengenai nilai-nilai falsafah serta hukum
dan peraturannya. Dalam pengucapannya senantiasa mempunyai kalimat
pengiring, sehingga berbunyi: Kato pusako, kato diwarisi (kata pusaka, kata
diwarisi).

Kato mupakaik, yaitu keputusan-keputusan atau rumusan-rumusan suatu
masalah yang dihasilkan permufakatan orang yang berwenang, sehingga
harus dilaksanakan bersama. Dalam pengucapan senantiasa mempunyai
kalimat pengiring, sehingga menjadi: Kato mupakaik, kato dijalani (kata
mufakat, kata dijalani atau dilaksanakan).

Kato dahulu, yaitu kesepakatan atau perjanjian yang pernah dilakukan,
yang harus ditaati. Dalam pengucapan senantiasa diiringi kalimat lain
sehingga menjadi: Kato dahulu, kato ditapati (kata dahulu, kata ditepati).
Kato kudian, yaitu kesempatan untuk mengubah kato dahulu karena keada-
an dan suasana menghendakinya, hasil kesepakatan yang timbul itulah
yang disebut kato kudian. Biasa diucapkan dengan kalimat iringan, sehing-
ga menjadi: Kato kudian, kato bacari (kata kemudian, kata dicari).

Tuah Kata

Tuah kato atau tuah kata, dapat berarti hikmah sifat kata yang diucapkan

berkaitan dengan status yang mengucapkannya. Ada dua belas pasal seperti
berikut.

L.

(09}

Kato rajo, kato malimpahkan (kata raja, kata melimpahkan). Maksudnya,
perintah atau sabda raja bersifat melimpahkan apa yang dimilikinya
kepada yang memerlukannya, seperti kekayaan, kesenangan, dan kekua-
saannya.

Kato penghuly, kato balipek (kata penghulu, kata berlipat). Maksudnya, apa
yang diucapkan penghulu senantiasa mengandung makna yang berlapis-
lapis karena apa yang diucapkan seorang penghulu lebih cenderung bersi-
fat undang-undang dan hukum, yang kalimatnya berbentuk peribahasa,
seperti: pepatah, petitih, pituah, dan mamangan.

. Kato alim, kato hakikaik (kata orang alim, kata hakikat). Maksudnya, apa

yang diucapkan ulama merupakan fatwa ajaran hakiki agama yang mereka
anut.

. Kato basa, kato mardeso (kata orang besar, kata merdesa). Maksudnya, apa

yang diucapkan orang besar merupakan pati kata yang memberikan
99



kebahagiaan.

5. Kato 'rang tuo, kato manyalasai (kata orang tua, kata yang menyelesai).
Maksudnya, ucapan orang tua atau orang yang dituakan bersifat memberi
penyelesaian atau keputusan yang menyelesaikan persoalan, tidak me-
nimbulkan persoalan-persoalan.

6. Kato 'rang bijaksana, kato mangalah (kata orang bijaksana, kata mengalah).
Maksudnya, ucapan orang bijaksana tidak bersifat menentang atau mem-
buat tantangan-tantangan sehingga menimbulkan guncangan.

7. Kato "rang pandai, kato bamakua (kata cendekiawan, kata bermakna). Mak-
sudnya, apa yang diucapkan cendekiawan mengandung arti yang dalam
karena ia mempunyai ilmu.

8. Kato ‘rang mudo, kato basimanih (kata orang muda, kata yang manis).
Maksudnya, ucapan orang muda hendaklah manis bahasanya, agar ia
tidak menimbulkan kericuhan. Oleh karena usianya yang muda, ia sangat
sulit mengendalikan diri. Maka, ia perlu berbahasa yang manis.

9. Kato penggawa, kato penghubuang (kata pegawai, kata penghubung). Mak-
sudnya, sifat kata-kata atau ucapan pegawai hendaklah bersifat sebagai
penghubung (informatif) kedua belah, yakni dari rakyat kepada penghulu
dan sebaliknya. Jadi, ia tidak memberikan penafsiran atau keputusan
sendiri.

10. Kato dubalang, kato mandareh (kata hulubalang kata menderas). Maksud-
nya, gaya ucapan hulubalang bersifat tegas.

11. Kato parampuan, kato marendah (kata perempuan, kata merendah). Maksud-
nya, gaya berbicara perempuan, jangan bersifat angkuh atau tinggi, karena
hal itu menjauhkan hati orang dari padanya.

12. Kato 'rang banyak, kato bagalay (kata orang banyak, kata bergalau). Maksud-
nya, apa yvang diucapkan orang banyak bersifat simpang-siur sehingga
perlu diteliti kebenarannya.

Kerenah Kata

Kurenal kato atau kerenah kata dalam bahasa Minangkabau ialah semacam
tingkah laku kata-kata, yang fungsinya lebih cenderung sebagai bahan penilai-
an dalam memperbincangkan suatu peristiwa pada suatu kerapatan atau
persidangan. Apabila tuah kato lebih bersifat norma etik bagi fungsionaris,
maka kurenah kato cenderung kepada etik psikologis. Jumlahnya juga dua belas,
yaitu seperti berikut.

1. Kato iyo, kato baturuik (kata ya, kata diturut). Maksudnya, suatu ucapan
atau persepakatan yang telah disetujui hendaklah dituruti atau ditepati
dan dilaksanakan.

2. Kato tido, kato mati (kata tidak, kata mati). Maksudnya, suatu ucapan yang
telah ditidakkan atau permusyawaratan masalah yang telah ditentang

100



10.

11.

12.

dalam mengambil keputusan tidak dapat diteruskan lagi, sudah tertum-
buk, dan tidak dapat berjalan lagi.

Kato antah, kato dipakatokan (kata entah, kata diperkatakan). Suatu ucapan
atau pembicaraan yang tidak jelas, samar, atau diragukan, masih atau
harus diperkatakan terus agar tidak berlanjut sebagai suatu yang tidak
jelas atau meragukan.

Kato duo, kato maragu (kata dua, kata meragukan). Maksudnya, suatu
ucapan atau keputusan yang bermakna ganda akan menimbulkan keragu-
raguan.

"Kato takuik, kato tak lalu (kata takut, kata yang tidak jalan). Maksudnya,

ucapan atau keputusan yang lahir karena ketakutan atau karena tekanan
merupakan ucapan atau keputusan yang tidak akan dapat dilaksanakan
dengan baik.

Kato baugih, kato talampau (kata marah, kata terlampau). Maksudnya,
ucapan atau keputusan yang diambil karena kemarahan bersifat keterlalu-
an atau melampaui batas norma yang ada.

Kato riang, kato berpaia (kata riang, kata berpair). Maksudnya, ucapan atau
pembicaraan yang berseloroh mengandung sifat yang tidak teratur,
berpecah-pecah, serta tidak jelas maknanya.

Kato mawnih, kato manggijau (kata manis, kata menggijau). Maksudnya,
ucapan ataupun pembicaraan yang manis menimbulkan kelengahan atau
tipu daya.

Kato umum, kato binaso (kata awam, kata binasa). Maksudnya, ucapan atau
pendapat orang awam akan menimbulkan bencana kalau tidak diteliti
secara tepat.

Kato sahabat, kato membunuah (kata sahabat, kata membunuh). Maksud-
nya, ucapan sahabat dapat mematikan karena kepercayaan kepada saha-
bat melenyapkan sikap kritis dan kewaspadaan.

Kato laia, kato dijalani (kata lahir, kata dijalani). Maksudnya, ucapan yang
kongkret dapat dilaksanakan. '
Kato batin, kato dimakani (kata batin, kata dimakani). Maksudnya, apa pun
kata hati pribadi tidak harus dinyatakan semua, lebih baik disimpan
sendiri.

Langgam Kata

Langgam kata, dalam bahasa Minangkabau disebut langgam kato, ialah sema-

cam tata krama berbicara sehari-hari antara sesama mereka, sesuai dengan
status sosial mereka masing-masing. Dengan adanya tata krama berbicara itu
tidak berarti ada bahasa bangsawan, di samping ada bahasa rakyat. Tata krama
itu dipakai semua orang. Sedangkan perbedaan pemakaiannya ditentukan
siapa lawan berbicara. Ada empat langgamnya, yakni seperti berikut.

101



[387

Kato mendaki (kata mendaki), yaitu bahasa yang digunakan orang yang
status sosialnya lebih rendah dari lawannya berbicara. Umpamanya, yang
dipakai orang yang lebih muda kepada yanglebih tua, murid kepada guru,
dan bawahan kepada atasan. Pemakaian tata bahasanya lebih rapi, ungka-
pannya jelas, dan penggunaan kata pengganti orang pertama, kedua, dan
ketiga bersifat khusus, ambo untuk orang pertama, panggilan kehormatan
untuk orang yang lebih tua: mamak, inyiak, uda, tuan, etek, amai, atau uni,
serta beliau untuk orang ketiga.

Kato manurun (kata menurun), yaitu bahasa yang digunakan orang yang
statusnya lebih tinggi dari lawannya berbicara. Umpamanya, yang dipakai
mamak kepada kemenakannya, guru kepada murid, dan atasan kepada
bawahan. Pemakaian tata bahasa rapi, tetapi dengan kalimat yang lebih
pendek. Kata pengganti orang pertama, kedua, dan ketiga juga bersifat
khusus, wak dexn atau awak den atau wak aden (asalnya dari awak aden) untuk
orang pertama. Awak ang atau wak ang untuk orang kedua laki-laki, awak
kau atau wak kau untuk orang kedua perempuan. Wak ang atau awak nyo
untuk orang ketiga. Kata awak atau wak, yang artinya sama dengan kita,
selalu dipakai sebagai pernyataan bahwa setiap orang sama dengan kita
atau di antara kita juga.

Kato malereng (kata melereng). Maksudnya, bahasa yang digunakan orang
yang posisinya sama, yang saling menyegani, seperti antara orang yang
mempunyai hubungan kekerabatan karena perkawinan, misalnya, ipar,
besan, mertua, dan menantu, atau antara orang-orang yang jabatannya
dihormati, seperti penghulu, ulama, dan guru. Pemakaian tata bahasanya
rapi, tetapi lebih banyak menggunakan peribahasa, seperti perumpamaan,
kiasan atau sindiran. Kata pengganti orang pertama, kedua, dan ketiga
juga bersifat khusus. Umpamanya, wak ambo atau awak mbo untuk orang
pertama, gelar dan panggilan kekerabatan yang diberikan keluarganya
untuk orang kedua. Beliau untuk orang ketiga.

Kata mandata (kata mendatar), yaitu bahasa yang digunakan di antara
orang yang status sosialnya sama dan hubungannya akrab. Pemakaian
tata bahasanya bersifat bahasa pasar yang lazim memakai suku kata
terakhir atau kata-katanya tidak lengkap dan kalimatnya pendek-pendek.
Kata pengganti orang pertama, kedua, dan ketiga juga bersifat khusus,
aden atau den untuk orang pertama ang untuk orang kedua laki-laki, kau
untuk orang kedua perempuan, inyo atau anyo untuk orang ketiga.*’?

102

Dalam bahasa Minangkabau banyak sekali digunakan kata ganti orang pertama. orang
kedua, dan orang ketiga. Variasi pemakaian kata ganti orang pertama selain tergantung pada
status lawan berbicara, juga ada hubungannya pada wilayah pemakainya. Kata ganti orang
pertama ades atau deir untuk beberapa daerah, terutama di daerah (Luhak) Agam, dipandang



Martabat Kata

Martabat kata juga terbagi dalam empat kategori, yang mempunyai nilai

sendiri-sendiri, yaitu seperti berikut.

1.

!\)

Kato nan sabana kato (kata yang sebenarnya kata), yaitu kata-kata yang
menjadi perbendaharaan kebudayaan dan sebagai warisan nenek moyang.
Ia bukan hanya sebagai pandangan falsafah dan undang-undang serta
hukum, tetapi juga sebagai pituah serta kata-kata yang berhikmah yang
dapat dipakai sebagai pegangan hidup, seperti kata kias, perumpamaan,
dan bidal.

Kato nan dikatokan (kata yang dikatakan), yaitu berupa wasiat atau ajaran
seseorang kepada oranglain yang harus dipegang teguh walaupun sifatnya
menyimpang dari norma yang lazim.

Kato nai bakato-kato (kata yang berkata-kata), yaitu ucapan yang mengan-
dung pengertian ganda, sehingga memerlukan penafsiran dan bahkan
mungkin akan menimbulkan perbedaan pendapat yang berlarut-larut.
Kato nan takato-karai (kata yang terkata-katai), yaitu ucapan yang tidak
mempunyai kendali, liar, atau tidak berarti apa-apa, baik yang timbul
karena gurau, marah, sedih, maupun yang timbul karena kondisi yang
tidak normal.

Sifat Kata

Sifat kata merupakan watak kata atau ucapan, yang bila diucapkan akan

menimbulkan reaksi bagi pendengarnya. Ia pun terdiri dari empat kategori,

biasa digunakan oleh setiap orang tanpa memandang status lawan berbicara. Akan tetapi,
kata ganti itu dianggap tidak sopan oleh orang luar daerah Agam bila digunakan dalam
menghadapi lawan berbicara yang lebih tinggi statusnya. Di beberapa daerah atau desa,
seperti di Kabupaten Pariaman, juga digunakan kata awak s¢ atau wak se, yang asalnya dari
singkatan awaksaya, Adalah umum pula bahwa anak-anak menyebut sepotong namanya
sebagai kata ganti orang pertama, dalam berbicara dengan kerabatnya yang lebih tua.
Pemakaian kata ganti orang kedua selalu dibedakan antara perempuan dan laki-laki.
Terhadap perempuan digunakan kau (dibaca ka-u). Kepada laki-laki digunakan ang. Mung-
kin kedua-duanya berasal dari engkay juga. Pada umumnya orang juga memakai sepotong
nama dari orang kedua, yaitu suku kata akhir dari namanya, seperti Li untuk Ali, dan Maxn
untuk Usman. Orang yang lebih tua disebut nama panggilan kepangkatannya dalam keluar-
ga, yang banyak sekali jenisnya dan berbeda-beda pula pemakaiannya pada berbagai wilayah,
bahkan ada yang khas bagi suatu desa. Sedangkan untuk yang umum, setiap laki-laki vang
agak jauh lebih tua disebut mamak. Di Wilayah Pariaman yang dilazimkan panggilan ajo yang
berasal dari mjo, kebiasaan mereka tidak memakai konsonan r. Penduduk Padang dan
sekitamnya lazim memakai udo. Yang paling beragam ialah di Agam. Di sekitar Danau
Maninjau dilazimkan uwo yang berasal dari mo (tua). Di sekitar Koto Gadang, Sianok, dan
Balingka dipakai ambo. Penduduk Sungai Puar di kaki Gunung Merapi memakai atiak (atik)
yang mungkin berasal dari patik. Lainnya ada yang memakai nan dan wan yang berasal dari
fan.



seperti berikut.

1. Kato mancari kawan (kata mencari kawan), yaitu kata-kata atau ucapan

yang menimbulkan rasa simpati atau rasa senang bagi yang mende-

ngarnya.

Kato mancari lawan (kata mencari lawan), yaitu kata-kata atau ucapan yang

menentang, tajam, atau kotor, sehingga membangkitkan amarah yang

mendengarkannya.

3. Kato indak bakawan (kata tidak berkawan), yaitu kata-kata atau ucapan
yang bersifat fitnah, gunjingan, atau bohong.

4. Katoindak balawan (kata tidak berlawan), yaitu kata-kata atau ucapan yang
bersifat perintah yang salah, tetapi harus dilaksanakan.

|53

Undang-undang Luhak dan Rantau

Undang-undang ini yang mengatur sistem pemerintahan pada dua wilayah
yang berbeda di Minangkabau pada zaman kerajaan masih berdiri. Wilayah
yvang satu disebutkan Iuhak dan yang lainnya disebut rantau. Dalam tambo
disebutkan bahwa "luhak bapangulu, rantau barajo” (luhak berpenghulu,
rantau baraja), yang artinya pemerintahan di wilayah luhak diatur penghulu,
sedangkan di rantau diatur raja.>*

Batas antara kedua wilayah pemerintahan itu tidak dijelaskan tambo. Akan
tetapi, hal itu dapat dilihat pada sisa-sisa sistem pemerintahan yang memben-
tuk ragam kebudayaan yang masih hidup. Namun, pada dasarnya, wilayah
luhak terletak di nagari-nagari yang berada di selingkar Gunung Merapi.
Sedangkan wilayah rantau terletak di luarnya, terutama di wilayah pelabuhan
di bagian timur atau di bagian barat Minangkabau. Dalam sejarah, rantau
senantiasa merupakan wilayah yang diperebutkan berbagai kekuasaan untuk
menguasai monopoli perdagangan lada. Kekuasaan yang silih berganti di
wilayah itu menyebabkan kebudayaan yang dipakai penduduknya menjadi
beraneka ragam dengan berbagai perbedaan yang cukup kentara, misalnya
sistem pemerintahan, sistem sosial seperti perkawinan, dan juga bentuk-
bentuk kesenian, seperti arsitektur, musik, dan tari.?®

Luhak nan Tiga

Dalam tambo dikisahkan bahwa alam Minangkabau mempunyai luhak nas

24  Ada pendapat bahwa arti rantau ialah teluk-teluk kecil di pantai tempat orang memunggah
dan memuat barang ke kapal. Kemudian berubah artinya menjadi tempat kediaman semen-
tara penduduk untuk mencari harta dengan berdagang atau mengambil upah. Selanjutnya
diartikan sebagai wilayah kolonisasi Kerajaan Pagaruyung. Mungkin asal katanya rantau dari
bahasa Sanskerta yang artinya tempat tinggal. Bisa juga berasal dari muang dan twa yang
artinya ruang menimba. Pergi merantau bagi orang Minangkabau merupakan aspek sosial.
Lihat juga bab "Perkawinan” dan bab "Permainan Rakat™.

104

W
vt



tigo (luhak nan tiga), yakni Luhak Tanah Data (Tanah Datar) Agam, dan Lima
Puluah (Lima Puluh) atau Limo Puluh Koto (Lima Puluh Kota). Kemudian
luhak tersebut berkembang menjadi empat dengan munculnya Lukak Kubuang
Tigo Baleh (Kubung Tiga Belas). Kapan luhak keempat ini lahir, tambo tidak
menjelaskannya. Letak luhak ini di sekitar Gunung Talang.

Di dalam kehadirannya, setiap luhak mempunyai ciri atau identitas sendiri
yang saling mereka pertahankan dan banggakan sebagai alat pemersatu dan
pendorong semangat perlombaan dalam memelihara harga diri mereka sendiri.
Perbedaan ciri antara luhak-luhak itu terlihat pada bentuk rumah gadang,
model pakaian resmi penghulu atau pengantin dan pengiringnya.

Ciri yang dilukiskan tambo tentang ketiga luhak itu ialah: (1) Luhak Agam,
buminya hangat, airnya keruh, ikannya liar, (2) Luhak Tanah Datar, buminya
lembang, airnya tawar, ikannya banyak, (3) Luhak Lima Puluh, buminya sejuk,
aimmya jernih, ikannya jinak.?®

Sistem pemerintahan luhak berbeda dengan rantau, seperti yang diungkap-
kan mamang: luhak bapanguly, rantau barajo (luhak berpenghulu, rantau beraja).
Artinya, bahwa pemerintahan tertinggi di wilayah Iuhak berada di tangan
penghulu, sedangkan di wilayah rantau di tangan raja yang berpusat di Paga-
ruyung. Pemerintah luhak berpencar di nagari-nagari dengan pemerintahan-
nya sendiri-sendiri, seperti yang diungkapkan pantun berikut.

‘Rang gadih bakarek kuku
Dikarek jo pisau sirauik
Pangarek batuang tuo
Batuang tuo elok kalantai
Nagari bakaampek suku
Dalam suku babuah paruik
Kampung ba nan tuo
Rumah batungganai.

26  Ungkapan yang puitis dari ketiga luhak itu melukiskan watak dan tingkah laku penduduk-
nya. Penduduk Luhak Agam digambarkan sebagai penduduk berwatak panas, masyarakat-
nya heterogen. Suatu nagari dengan negari tetangganya hidup dalam persaingan yang sangat
tajam, sampai-sampai penduduk nagari yang bertetangga itu tidak saling mengawini. Um-
pamanya, penduduk nagari Koto Gadang, Sianok, Koto Tuo, Balingka, Sungai Puar, Banu-
hampu, Kurai, Gadut, Bayur, Maninjau, dan Sungai Batang, Kalau penduduk itu harus
kawin dengan orang luar nagarinya, mereka akan lebih suka mengawini penduduk yang’
nagarinya melampaui nagari tetangganya, atau dengan penduduk luhak lain, bahkan dengan
orang seberang lautan.

Sedangkan penduduk Luhak Tanah Datar dilukiskan lebih ramai dengan status masyarakat-
nya tidak merata, mungkin karena luhak itu menjadi pusat Kerajaan Pagaruyung. Penduduk
Luhak Lima Puluh mempunyai masyarakat yang homogen dan penuh kerukunan. Setiap
luhak mempunyai kebanggaan yang secara fanatik dipelihara. Namun, karena kesatuan
kebudayaan mereka, muara fanatisme itu ialah apa yang mereka namakan alam Minangka-

105



Anak gadis mengerat kuku
Dikerat dengan pisau siraut
Pengerat betung tua

Betung tua baik untuk lantai
Nagari berempat suku
Dalam suku beberapa perut
Kampung beryang-tua
Rumah bertungganai.

Maksudnya, setiap nagari mempunyai empat buah suku. Setiap suku mem-
punyai beberapa buah perut (kaum dari turunan ibu). Setiap suku mempunyai
penghulu, yang dinamai penghulu suku. Keempat penghulu suku inilah yang
menjadi pemegang pemerintahan nagari secara kolektif. Sedangkan yang me-
mimpin penduduk ialah kepala kaumnya masing-masing, yang disebut penghu-
Iu kaum.?” Sedangkan kampung atau pemukiman penduduk diatur seorang
yang dinamakan tuo (ketua) kampung, sebagai organik pimpinan pemerintahan
nagari. Kepala rumah tangga disebut rungganai, yaitu seorang laki-laki yang
tertua dari keluarga yang mendiami rumah itu, menurut stelsel matrilineal.

Pimpinan pemerintahan yang berada di tangan penghulu mempunyai ke-
lengkapannya, yakni dubalang (hulubalang), punggawa (pegawai), manti (mente-
ri atau mantri), dan malin (mualim atau kiai). Keempat mereka ini disebut
urang uan ampek (orang yang empat).?® Kelengkapan lain, seperti petugas
pengawas kehutanan dan irigasi disebut tuo (tua atau ketua), misalnya tuo utan
atau o rimbo untuk pengawas hutan dan rimba, tuo banda (bendar) untuk
pengawas irigasi.

Setiap luhak menyatakan dirinya dengan cara mempertahankan identitas-

bau. Pada zaman Hindia Belanda pembagian wilayah dengan sistem luhak diteruskan
bahkan berjumlah lima dengan memasukkan wilayah rantau sebagai luhak tersendiri, yang
wilayahnya di pesisir bagian selatan sampai ke Kurinci. Luhak dipimpin seorang asisten
residen yang oleh rakyat disebut tuan luhak. Jabatan itu dipegang Belanda. Pada zaman
Republik Indonesia, luhak itu, yang kemudian dinamai kabupaten, berjumlah delapan.
Namun, nama luhak yang asli, seperti Agam, Lima Puluh, dan Tanah Datar, tetap diperta-
hankan untuk menamakan kabupaten pada wilayah yang sama seperti semula, dengan
sedikit pergeseran pada tapal batasnya.

Lihat keterangan lebih lanjut pada bab "Penghulu”.

28 Jabatan Orang nan Empar itu bersifat turun-temurun dari ayah ke anak. Tidak ada suatu
keterangan mengapa terdapat suatu sistem yang berbeda dari struktur kebudayaannya. Jika
terhadap jabatan malim, yang menjadi pengurus masalah keagamaan, hal itu dapat dipahami
sebagai suatu kelaziman dalam struktur kebudayaan Islam. Jabatan lain diduga sebagai suatu
kemungkinan untuk menghindarkan timbulnya sistem monopoli oleh suatu suku terhadap
jabatan alat kekuasaan pemerintahan. Oleh karena itu, dengan memakai sistem turunan dari
ayah ke anak, maka monopoli suatu suku atas jabatan itu tidak akan terjadi; karena suku
anak tidak sama dengan suku ayahnya.

106



nya masing-masing, terutama dalam bentuk-bentuk arsitektur dan pakaian
kebesaran seperti yang dipakai penghulu serta pengantin laki-laki dan per-
empuan. Rumah gadang di luhak Agam dinamai surambi papek (serambi pepat),
yang mempunyai atap bersayap pada kedua belah ujung rumah. Rumah
gadang di luhak Tanah Datar dinamai si. tinjau laiuk (si tinjau laut) yang
mempunyai anjuang (anjung) di kedua belah ujung rumah. Sedangkan rumah
gadang di Luhak Lima Puluh, sama dengan yang di Luhak Tanah Datar, tetapi
tanpa anjung, yang dinamai rajo babandiang (raja berbanding).2®

Pakaian para penghulu, terutama tutup kepalanya yang dinamakan deta
saluak (destar saluk), juga dapat dibedakan berdasarkan luhak asal pemakai-
nya. Penghulu Luhak Agam memakai destar kain antik dengan dasar putih dan
motif batik biru tua. Destar penghulu Luhak Tanah Datar memakai batik yang
berwarna dasar cokelat kemerahan dengan motif batik yang berwama hitam.
Penghulu Luhak Lima Puluh memakai destar dari kain hitam.?°

Rantau

Secara etnografis, rantau, ialah wilayah Minangkabau yang terletak di luar
wilayah luhak nan tiga. Batas-batas wilayah rantau tergantung pada pasang naik
dan pasang surut kekuatan Kerajaan Pagaruyung. Wilayah rantau pada mula-
nya merupakan wilayah untuk mencari kekayaan secara individual oleh pen-
duduk, baik dalam bidang perdagangan, usaha dan jasa maupun dalam kegiat-
an lain yang sifatnya sementara. Akan tetapi, kemudian menjadi semacam
koloni Kerajaan Pagaruyung atau koloni berbagai kekuasaan lain, sesuai
dengan situasi politik yang berkembang pada zamannya.!

Sebagai koloni kerajaan, nagari yang tumbuh atau yang berada di wilayah
itu dipimpin seorang penguasa yang diangkat kerajaan. Penguasa itu dijabat
secara turun-temurun menurut stelsel patrilineal dengan gelar jabatan yang
sesuai dengan langgam tradisional yang telah ada di tempat itu, seperti gelar
rangkaya, tan tuah di wilayah pantai timur, rang gadang, bagindo di wilayah pantai
barat. Bahkan ada pula yang bergelar mjo dengan nama sampiran lainnya
hingga menjadi rajo mudo (raja muda), rajo kaciak (raja kecil). Yang menyandang
gelar rajo itu ialah orang-orang bangsawan turunan Kerajaan Pagaruyung
sendiri.

29  Lihat juga bab "Rumah Gadang”.

30 Lihat juga bab "Penghulu’.

31 Pada masa jaya Minangkabau, wilayahnya meliputi Sumatra bagian tengah, sejak pantai
timur sampai pantai barat, bahkan menyeberang ke Malaka. Di kala merosot, ada wilayah
yvang membentuk luhak baru seperti Kubung Tiga Belas di sekitar Solok. Ada juga yang
menabalkan dirinya sebagai kerajaan yang bebas dari kekuasaan Pagaruyung dan menyata-
kan kerajaannya.sebagai warisan Sti Maharaja di Raja pula, seperti halnya Kerajaan Indrapu-
ra dan Sungai Pagu, keduanya terletak di bagian selatan Minangkabau.

107



Oleh arus perpindahan penduduk ke rantau yang demikian besarnya, baik
secara individual maupun secara berkelompok kampung atau suku, maka
secara lambat laun nagari-nagari di wilayah itu tumbuh menjadi nagari dengan
menumbuhkan jabatan penghulu, sebagai belahan dari nagari asalnya. Oleh
karena itu, nagari-nagari di wilayah rantau merupakan wilayah Minangkabau
secara etnis, tetapi kebudayaannya lebih banyak berbaur dengan kebudayaan
luar. Umpamanya, kewajiban untuk membuat rumah gadang dan balairung
menurut arsitektur Minangkabau tidak begitu ketat. Gelar asal-usul yang
disandang setiap laki-laki yang telah menikah seperti yang lazim disebut ketek
banamo, gadang bagala (kecil mempunyai nama, dewasa mempunyai gelar)
dipakai secara berdampingan antara gelar garis ibu dan gelar garis ayah. Ada
kalanya yang dipakai hanyalah gelar garis ayah. Di wilayah rantau Pariaman
Tiku, lazim setiap laki-laki yang telah beristri memakai gelar bagindo, sutan, dan
sidi di samping nama kecilnya. Kalau nama kecilnya Ali, setelah dewasa ia
menjadi Bagindo Ali, Sutan Ali, atau Sidi Ali. Bila ia akan menyandang gelar garis
ibu, ia akan dipanggil Bagindo Ali gelar Sutan Ali. Di rantau pesisir Padang, gelar
garis ayah hanya dua, yakni sutan dan marah.?

Pergi ke rantau atau lazim pula disebut merantau merupakan produk
kebudayan Minangkabau. Setiap orang, terutama anak muda akan senantiasa
didorong dan ditarik agar pergi merantau oleh kaum kerabatnya dengan
berbagai cara. Falsafah materialisme Minangkabau mendorong anak muda
agar kuat mencari harta kekayaan guna memperkukuh atau meningkatkan
martabat kaum kerabat agar setaraf dengan orang lain. Pantun berikut mem-
berikan ajaran pokok agar setiap orang mencari kekayaan.

Apo gunonyo kabau batali ‘
Usah dipauik di pamatang
DPauikan sajo di tangah padang
Apo gunonyo badan mancari

Iyo pamagang sawah jo ladang
Nak membela sanak kanduang.

Apa gunanya kerbau bertali

Usah dipautkan di pematang

Pautkan saja di tengah padang

Apa gunanya kita mencari

lalah memagang sawah dan ladang

Hendak membela saudara kandung.

Tempat mencari harta kekayaan itu di rantau. Tujuan mencari harta

kekayaan untuk menaikkan harga diri atau meningkatkan martabat kaum

32 Lihat juga bab "Perkawinan".
108



kerabat dalam masyarakat yang bersemangat kompetitif bukanlah merupakan
satu-satunya motivasi. Struktur sosial yang dialami kaum laki-laki, terutama,
ikut mendorong setiap orang untuk pergi merantau. Sebuah pantun lain dapat
memberikan tafsiran yang melengkapinya.

Karatau madang di hulu

Babuah babungo balun

Marantau bujang dahulu

Di rumah baguno balun.

Keratau madang di hulu
Berbuah berbunga belum
Merantau bujang dahulu
Di rumah berguna belum.

Dalam masyarakat Minangkabau, seorang laki-laki muda dinamai bujang,
Sebagai bujang, status sosialnya dipandang rendah atau tidak sempurna seba-
gai warga masyarakatnya. Dalam rapat-rapat keluarga ia tidak akan pernah
dibawa serta. Tempat tinggalnya di suatu asrama yang bernama surau®® dan
oleh keluarganya ia ditugasi sebagai orang suruhan (pesuruh) atau membantu
pekerjaan yang tengah dilaksanakan keluarga.?* Untuk membebaskan diri dari
posisi itu, selain pergi merantau, ialah menikah. Akan tetapi, menikah tidaklah
mudah, lebih-lebih dengan gadis cantik yang didambakan, karena setiap orang
tua tidak akan membiarkan anak gadisnya menikah dengan seseorang yang
tidak mempunyai sumber hidup, pekerjaan, atau kekayaan. Untuk memper-
oleh kekayaan atau sumber hidup, lebih-lebih pada nagari yang telah jenuh
atau sempit, salah satu cara yang paling baik ialah pergi merantau.

Undang-undang Dua Puluh

Undang-undang Dua Puluh merupakan undang-undang yang mengatur per-
soalan hukum pidana. la terbagi dalam dua bagian. Yang pertama Undang-
undang Delapan dan yang kedua Undang-undang Dua Belas. Dalam undang-
undang ini tidak dicantumkan ancaman hukuman karena ancaman hukuman
terhadap pribadi yang melakukan pelanggaran hukum tidak sesuai dengan
sistem masyarakat komunal yang berasaskan kolektivisme. Setiap orang me-

33 Surau suatu bangunan tempat tinggal semua laki-laki bujangan, seperti remaja, duda, dan
laki-laki tua. Surau diduga berasal dari bahasa Sanskerta Swanva , yang artinya segala, semua,
macam-macam yakni seperti pusat pendidikan dan latihan seperti sekarang. Akhimya,
pengertiannya berkembang sebagai pesantren, yang merupakan kompleks pendidikan agama
beserta asrama yang bertitik sentral di rumah syek atau kiai.

34 Laki-laki yang belum menikah yang namanya tidak dikenali, lazim dipanggil buyusg atau
bujang. Istilah bujang mengandung arti khusus yang dapat diartikan atau disamakan dengan
jongos. Ingat saja akan nama Bujang Salamat dalam kaba Ciudur Mato, yang tugasnya jadi
orang suruhan istana.

109



rupakan anggota komunenya, yang dalam hal ini disebut kaum atau suku.
Kaum atau suku mempunyai tanggung jawab terhadap tingkah laku anggota-
nya. Oleh karena itu, kalau seseorang melakukan kejahatan yang patut dihu-
kum, maka yang akan memikul hukuman itu adalah kaum atau sukunya.
Sedangkan terhadap pelaku kejahatan itu sendiri, kaum atau sukunyalah yang
memberikan hukumannya.

Undang-undang Delapan

Undang-undang Delapan terdiri dari delapan pasal yang mencantumkan

jenis kejahatan. Setiap pasal mengandung dua macam kejahatan, yang sifatnya
sama tetapi kadamya berbeda. Urutan kedelapan pasal itu ialah sebagai
berikut.

1.

9]

o

Tikaw bunuak (tikam bunuh). Yang dimaksud dengan tikam ialah perbuat-
an yang melukai orang atau milik orang. Yang dimaksud dengan bunuh
ialah perbuatan yang menghilangkan nyawa orang atau milik orang de-
ngan menggunakan kekerasan.

Upeh racun (upas racun). Yang dimaksud dengan upas ialah perbuatan
yang menyebabkan seseorang menderita sakit setelah menelan makanan
atau minuman yang telah diberi ramuan yang berbisa atau beracun. Yang
dimaksud dengan racun ialah perbuatan yang menyebabkan seseorang
meninggal setelah menelan makanan atau minuman yang telah diberi
ramuan berbisa atau beracun.

Samun saka (samun sakar). Yang dimaksud dengan samun ialah perbuatan
merampok milik orang dengan cara melakukan pembunuhan. Yang di-
maksud dengan sakar ialah perbuatan merampok milik orang dengan cara
kekerasan atau aniaya. Pasal ini mempunyai sampirannya, yakni rabuik
rampeh (rebut rampas). Yang dimaksud dengan rebut ialah perbuatan
mengambil barang yang dipegang pemiliknya, lalu melarikannya. Yang
dimaksud dengan rampas ialah perbuatan mengambil milik orang secara
tidak berhak dengan cara melakukan ancaman.

Sia baka (siar bakar). Yang dimaksud dengan siar ialah perbuatan mem-
buat api yang mengakibatkan milik orang lain sampai terbakar. Yang
dimaksud dengan bakar ialah perbuatan membakar barang orang lain.
Maliang curi (maling curi). Yang dimaksud dengan maling ialah perbuatan
mengambil milik orang dengan melakukan perusakan atas tempat pe-
nyimpannya. Yang dimaksud dengan curi ialah perbuatan mengambil
milik orang lain secara sambil lalu selagi pemiliknya sedang lengah.
Dago dagi (daga dagi). Yang dimaksud dengan daga ialah perbuatan
pengacauan dengan desas-desus sehingga terjadi kehebohan. Yang dimak-
sud dengan dagi ialah perbuatan menyebarkan fitnah sehingga merugikan
yang bersangkutan.

110



7. Kicuah kicang (kicuh kicang). Yang dimaksud dengan kicuh ialah perbuat-
an penipuan yang mengakibatkan kerugian orang lain. Yang dimaksud
dengan kicang ialah perbuatan pemalsuan yang dapat memmkan orang
lain. Pasal ini mempunyai sampirannya, yakni wmbuak wnsbai (umbuk
umbai). Yang dimaksud dengan umbuk ialah perbuatan penyuapan pada
seseorang yang dapat merucrlkan orang lain. Yang dimaksud dengan
umbai 1alah perbuatan membu]uk seseorang agar sama-sama melakukan
kejahatan.

Sumbang salah (sumbang salah). Yang dimaksud dengan sumbang ialah
perbuatan yang menggauli seseorang yang tidak boleh dlmkahl Yang
dimaksud dengan salah ialah perzinaan dengan istri orang.

(val

Undang-Undang Dua Belas

Undang-undang Dua Belas ialah bagian dari Undang-undang Dua Puluh, yang
mencantumkan dua belas pasal, yang dapat menjadi alasan untuk menangkap
dan menghukum seseorang. Undang-undang ini terdiri dari dua bagian, yang
masing-masing mempunyai enam pasal. Bagian pertama disebut bagian mduh.

Yakni pasal-pasal yang dapat menjadikan seseorang sebagai tertuduh dalam

melakukan kejahatan. Setiap pasal mengandung dua macam alasan tuduhan.

Urutannya sebagai berikut.

1. Tatumbang taciak (tertumbang terciak). Yang dimaksud dengan tertum-

bang ialah tersangka tidak dapat menangkis tuduhan yang didakwakan

kepadanya. Yang dimaksud dengan terciak ialah tersangka mengakui
tuduhan yang didakwakan kepadanya.

Tatando tabikti (tertanda terbukti). Yang dimaksud dengan tertanda ialah

ditemukannya milik terdakwa di tempat kejahatan. Yang dimaksud de-

ngan terbukti ialah ditemukannya benda-benda yang berasal dari tempat
kejahatan pada terdakwa.

3. Tercancang tarageh (tercencang teregas). Yang dimaksud dengan rercencang
ialah ditemukannya bekas, akibat, atau milik terdakwa di tempat kejahat-
an. Yang dimaksud dengan teregas, ialah ditemukannya pada tubuh ter-
dakwa bekas yang ditimbulkan benda yang berada di tempat kejahatan
itu.

4. Taikek takabek (terikat terkebat). Yang dimaksud dengan f48terikat ialah
terdakwa tepergok sedang melakukan kejahatan. Yang dimaksud dengan
terkebat ialah terdakwa tepergok pada tempat kejahatan.

5. Talala takaja (terlatar terkejar). Yang dimaksud dengan terlatar ialah ter-
dakwa dapat ditemukan di tempat persembunyiannya. Yang dimaksud
dengan terkejar ialah terdakwa dapat ditangkap dalam suatu pengejaran.

6. Tahambek tapukua (terhambat terpukul). Yang dimaksud dengan terhambat
ialah terdakwa dapat ditangkap setelah pengepungan. Yang dimaksud

bo



dengan ferpukul ialah terdakwa dapat tertangkap setelah dipukul atau
dikeroyok.

Enam pasal lainnya dari bagian Undang-undang Dua Belas ialah apa yang

dinamakan Cemo (Cemar). Keenam pasal itu lebih merupakan prasangka
tethadap seseorang sebagai orang yang telah melakukan suatu kejahatan
sehingga ada alasan untuk menangkap atau untuk memeriksanya. Keenam
pasal itu ialah.

1.

Basuriah bak sipasin, bajajak bak bakiak (bersurih bagai sipasin, berjejak bagai
berkik). Maksudnya, ditemukan jejak seseorang atau tanda-tanda di ta-
nah, jika diikuti ternyata menuju ke arah tersangka.*®

Enggang lalu, ata jatuak (enggang lewat, atal jatuh). Maksudnya, di tempat
kejahatan terjadi, seseorang terlihat sedang berada di tempat itu.’®
Kacondougan mato urang banyak (kecenderungan mata orang banyak). Mak-
sudnya, bahwa seseorang telah menarik perhatian orang banyak karena
hidupnya telah berubah tanpa diketahui sebab-musababnya.

Bajua murah-murah (menjual murah-murah). Maksudnya, didapati seseo-
rang menjual suatu benda dengan harga yang sangat murah, seolah-olah
menjual benda yang bukan miliknya.

Jalan bagageh-gageh (berjalan tergesa-gesa). Maksudnya, didapati seseorang
berjalan dengan tergesa-gesa pada suatu saat dan tempat yang tidak tepat,
seolah-olah ia sedang ketakutan.

Dibao pikek, dibao langau (dibawa pikat, dibawa lalat). Maksudnya, didapati
seseorang hilirmudik pada suatu tempat tanpa diketahui maksudnya
dengan jelas sehingga menimbulkan kecurigaan.*”

Ancaman Hukum

Dalam masyarakat komunal yang kolektif seperti Minangkabau, yang me-

mandang setiap orang adalah anggota kaumnya dan setiap kaum adalah warga
masyarakat yang harus disegani dan dimuliakan dengan status yang sama, asas
kehidupan mereka berpola pada rasa kebersamaan dan persamaan. Dengan

35

36

37

Kalimat perumpamaan yang menggunakan hewan melata sipasin, sejenis lipan yang tidak
bersuara dan tinggal di tempat yang basah, dan berkik (burung rawa), yang jika berjalan
senantiasa meninggalkan garis dan jejak pada tanah yang lunak, sehingga dapat ditelusuri ke
arah mana sarang hewan itu.

Kalimat perumpamaan yang lengkapnya disambung dengan: Anak raja mati ditimpanya.
Maksudnya, enggang sedang terbang di udara, sejenis pohon yang bergerak (sejenis kaktus)
tumbang, dan pada saat itu terjadi peristiwa yang dikiaskan dengan anak raja yang lewat.
Maksudnya, faktor kebetulan, yang meskipun tidak ada sangkut-pautnya, dapat dijadikan
pangkal pengusutan.

Seseorang yang membawa pikat burung bukan di tempat yang biasa burungberserang dan ke
mana dia pergi lalat merubunginya, seolah-olah ada yang busuk dalam dirinya.

112



kondisi yang demikian, ancaman hukuman bagi tertuduh kejahatan berdasar-

kan asas kekeluargaan "awak sama awak”. Maksudnya, setiap orang yang

bersalah-patut dihukum. Tibo di mato indak dipiciangkan, tibo di paruik indak
dikampihkan (kena mata, tidak dipicingkan, .kena perut, tidak dikempiskan),
kata petitih mereka.

Untuk setiap kejahatan atau kesalahan yang dilakukan oleh seseorang,
karena ia adalah anggota dari kaumnya, yang bertanggung jawab ialah kerabat
atau kaum si pelaku. Dengan sendirinya, yang akan melaksanakan hukuman
ialah kerabat atau kaum si pelaku. Si penderita harus diberi pampasan oleh
kerabat si pelaku. Berat ringan pampasan itu ditetapkan oleh empat pasal yang
diungkapkan petitih berikut.

1. Manucancang mamampeh, mambunuh mambangun (mencencang memampas,
membunuh membangun). Yang dimaksud dengan mencencang memampas,
ialah terhadap siapa yang menimbulkan kerusakan terhadap seseorang
atau terhadap milik seseorang, hukumannya ialah kewajiban memberi
pampasan atau ganti rugi. Yang dimaksud dengan membusnuls membangun
ialah terhadap siapa yang membunuh seseorang atau milik seseorang,
hukumannya ialah menghidupkan yang terbunuh itu kembali.*®

2. Mamakan mamuntahkan, maambiak mangambalikan (memakan memuntah-
kan, mengambil mengembalikan). Yang dimaksud dengan memakan me-
muntahkan ialah jika kesalahan itu berupa "memakan” milik oranglain, ia
berkewajiban mengeluarkannya kembali apa yang dimakannya itu.?®
Yang dimaksud dengan mengambil mengembalikan ialah jika seseorang
mengambil tanpa hak atau mencuri milik seseorang, hukumannya ialah
mengembalikannya kembali kepada pemiliknya. Sedangkan hukuman
terhadap yang melakukan kesalahan diatur oleh kerabatnya sendiri.

3. Sasek suruik, gawa maubah (sesat surut, gawal mengubah). Yang dimaksud
dengan sesat surut ialah ibarat orang yang dalam perjalanan lalu tersesat, ia

38  Adapun tafsiran dari kata memanpas ialah ganti rugi. Jika yang dirusakkan itu berupa benda
atau ternak, ganti ruginya tergantung pada berat ringannya kerusakan itu. Kalau kerusakan
itu dapat diperbaiki atau diobati, maka ganti ruginya berupa biaya perbaikan atau pengobat-
an. Andai kata kerusakan itu menyebabkan benda atau temak itu tidak dapat berfungsi
sebagai semula, ganti rugi berupa nilai sepenuhnya, sedangkan yang rusak menjadi milik
pengganti rugi. Umpamanya kerbau yang patah kakinya, maka gantinya seekor kerbau, dan
kerbau yang patah kakinya menjadi hak yang mengganti rugi untuk dipotong dan dijual
dagingnya. Yang dimaksud dengan membangun ialah jika seseorang mati dibunuhu atau
terbunuh, maka si pembunuhnya dihukum dengan dijadikan budak atau milik kerabat si
terbunuh. )

39 Untuk mamakan mamuntakah lazim juga dipakai ungkapan lain seperti sancotok malantiangkan
(memaruh melentingkan). Memakan atau memaruh milik orang lain dapat juga ditafsirkan
dengan berbagai contoh, jika pengertian memakan atau memaruh itu dipandang sebagai
kata kias. Memakan milik orang dapat juga diartikan sebagai mengambil milik orang.

113



harus kembali lagi ke tempat semula. Artinya, setiap orang mempunyai
hak dan kewajiban untuk memperbaiki kesalahannya. Yang dimaksud
dengan gawal mengubah ialah ibarat tupai yang bisa melompat, tetapi
kemungkinan lompatannya bisa gagal juga. Artinya, setiap orang yang
melakukan kesalahan dalam pekerjaannya mempunyai hak dan kewajiban
mengubah pekerjaannya kembali.

Bautang membaia, bapiutang manarimo (berutang membayar, berpiutang
menerima). Yang dimaksud dengan berutang membayar ialah setiap orang
yang berutang wajib membayar. Yang dimaksud dengan berpiutang meneri-
ma ialah setiap orang yang berpiutang berhak menerima kembali
piutangnya.*°

Timbangan Hukum

Ancaman hukum pampasan tergantung pada berat ringan kesalahan. Ada

empat macam jenis hukuman yang dapat dikenakan pada yang melakukan
kesalahan. Namun, tidak ada jenis hukuman mati, hukuman penjara atau
hukuman siksa. Keempat jenis hukuman itu merupakan pampasan atas dasar
pertimbangan yang setimpal dengan sifat kesalahannya. Keempatnya ialah
sebagai berikut.

1.

[ 9]

Ditintbang jo bicaro (ditimbang dengan bicara). Yang dimaksudkannya ialah
bentuk hukum damai, setelah yang melakukan kesalahan mengakui dan
meminta maaf.

Ditimbang jo budi (ditimbang dengan budi). Maksudnya, kerabat yang
bersalah berkewajiban mengadakan perjamuan di hadapan orang banyak
dan terdakwa atau seorang anggota kerabat terdakwa menyatakan kesala-
hannya. Atau dapat ditafsirkan bahwa kesalahan itu diimbali dengan
menjalin ikatan kekeluargaan, seperti perkawinan salah seorang kerabat
pelaku dengan kerabat penderita. Atau bisa pula pelaku sendiri yang

40

Tingkatan mengambil belum akan mengubah bentuk benda yang diambil, sedangkan
memakan atau memaruh sedikit banyaknya dapat mengubah bentuk asalnya. Apabila
pengertian memakan itu sama dengan berzina dengan seorang perempuan atau istri orang,ia
harus mengganti posisi perempuan itu. Kalau perempuan itu bersuami, ia harus memberikan
perempuan lain pengganti istri tidak setia itu, tergantung pada tuntutan suami yang merasa
dirugikan itu. Namun terhadap perempuan yang dizinai itu, tidak ada kewajiban menikahi-
nya. Kalau perzinaan itu merupakan perkosaan, maka hukum mencancang memampas akan
diperlakukan. Berat ringan pampasannya tergantung pada tuntutan yang diajukan pihak
yang dirugikan.

Oleh karena seseorang tidak bisa terlepas dari ikatan kekerabatan, maka utang piutang
seseorang tidak terlepas dari tanggung jawab semua kerabat. Oleh karena itu, utang-piutang
tidak mungkin menjadi daluwarsa akibat salah seorang meninggal. Utang-piutang akan
menjadi hak dan kewajiban ahli waris, seperi halnya utang-piutang dalam bentuk pegang
gadai,



melaksanakan pernikahan dengan salah seorang kerabat penderita.

3. Ditimbang jo ameh perak (ditimbang dengan emas dan perak). Maksudnya,
kesalahan dipampas dalam bentuk harta.

4. Ditimbang jo badan nyao (ditimbang dengan badan dan nyawa). Maksud-
nya, yang bersalah harus menyerahkan nyawa dan badannya kepada
kerabat penderita apabila sifat kesalahan itu berupa pembunuhan.*!

Hukum Buang

Pertama-tama yang berhak memberikan hukuman kepada seseorang ialah
kaum atau sukunya sendiri, sebab orang itu adalah anggotanya. Pihak lain
berkewajiban memperkuat atau mendukung hukuman itu. Apabila kejahatan
seseorang dilakukannya kepada anggota kaumnya sendiri, pihak luar sama
sekali tidak berhak mencampuri meskipun kejahatan itu bersifat berat. Terha-
dap pelaku kejahatan yang tidak bisa diampuni lagi, oleh sebab tingkah
lakunya tidak akan dapat berubah, akan dikenakan hukum buang. Ada empat
jenis atau tingkat hukum buang yakni seperti berikut.

1. Buang siriah (buang sirih). Yang dimaksud dengan buang sirilt ialah peng-
ucilan oleh kaumnya sendiri, sehingga hak dan kewajiban terhadap kaum-
nya dicabut, demikian pula hak dan kewajiban kaum terhadapnya.

2. Buang biduak (buang biduk). Yang dimaksud dengan buang biduk ialah
pengucilan oleh seluruh kaum atau penduduk nagari tempat kedi-
amannya.

3. Buang tingkarang (buang tingkarang). Yang dimaksud dengan buang tingka-
rang ialah tindakan pengusiran dari nagari kediamannya.

4. Buang daki (buang deki). Yang dimaksud dengan buang daki ialah pengusir-
an dari nagari kediamannya dan seluruh harta bendanya dirampas serta
diberikan kepada penderita kejahatan.

Jangka waktu hukum buang tidak ditentukan, tergantung kepada perubah-
an tingkah laku orang buangan itu dan kesepakatan orang yang akan mene-
rimanya kembali.*?

Peradilan
Oleh karena setiap orang merupakan saudara dari yang lain, maka sistem
peradilan dalam masyarakat Minangkabau bersifat kekeluargaan. Pelaksanaan

41 Maksudnya, pelaku dijadikan budak. Sebagai budak statusnya terlepas dari keanggotaan
semua pihak.

42 Biasa pula terjadi pengeroyokan terhadap pencuri, jagoan, dan penggoda perempuan.
Biasanya yang dikeroyok itu adalah orang luar. Kalau yang melakukan kejahatan itu orang
kampung mereka sendiri, pelakunya akan diadukan kepada pimpinan kaumnya untuk
diambil tindakan yang sesuai dengan hukum yang berlaku. Pengeroyokan terhadap orang
luar yang melakukan keonaran lebih merupakan peringatan keras agar tidak melakikan lagi,

115



peradilan dilakukan bertingkat yang disebut bakandang ketek, bakandang gadang
(berkandang kecil, berkandang besar).** Bakandang ketek ialah kejahatan yang
dilakukan anggota kerabat terhadap kerabatnya sendiri. Oleh karena itu, yang
berhak dan berkewajiban mengadilinya hanyalah kerabatnya pula. Demikian
pula jika kejahatan itu dilakukan salah seorang anggota kaum terhadap kaum-
nya sendiri. Yang mengadilinya hanyalah kaumnya pula. Kalau kejahatan itu
dilakukan anggota suatu kaum terhadap kaum yang berbeda sukunya, maka
yang mengadili pimpinan nagari, yakni bakandang gadang

Akan tetapi, bila kejahatan itu dilakukan orangluar, atau orang yangberasal
dari nagari lain, orang itu tidak dapat diadili karena orang luar berada di luar
hukum peradilan. Kepadanya tidak dapat ditagih pampasan sebagai sanksi
hukumnya. Terhadap pelaku kejahatan itu, biasanya dilakukan hukum ma-
syarakat, yaitu pengeroyokan di tempat yang tidak bertuan seperti di tempat
yang sepi atau di suatu tempat umum seperti di keramaian atau pasar.

Peradilan perkara yang diangkat ke tingkat bakandang gadang ialah peradilan
yang dilaksanakan dalam balairung. Orang-orang yang tersangkut dalam per-
kara itu akan hadir dan masing-masing didampingi penghulunya. Penghulu
dari pihak pendakwa akan bertindak sebagi jaksa, sedangkan penghulu dari
pihak terdakwa akan bertindak sebagai pembela. Penghulu pihak ketiga yang
tidak terlibat akan menjadi pengadil atau juri dan hakim

Pelaksanaan Peradilan
Pelaksanaan peradilan tetap berpegang pada pola awak samo awak, yang
artinya bahwa yang bersengketa adalah saudara sendiri. Oleh karena itu,
kebijaksanaan pengadilan bertolak pada usaha bagai: Maelo rambuik dalam
tapuang, rambuik, ndak putuih, tapuang ndak taserak (menghela rambut dari te-
pung, rambut tidak putus, tepung tidak berserak). Maksudnya, bila keputusan
telah diambil, diharapkan persengketaan baru tidak sampai tumbuh, atau
keputusan yang diambil diharapkan tidak sampai menimbulkan kesengsaraan
yang tidak terderitakan oleh yang terkena hukuman.
Oleh karena itu, peradilan mempunyai suatu sistem kebijaksanaan, yang
pedomannya terdiri atas empat, yakni seperti berikut.
1. Dicari jo bicaro (dicari dengan bicara). Yang dimaksud dengan dicari
dengan bicara ialah upaya untuk mencari perdamaian antara kedua belah

karena mereka tidak dapat menghukum si pelaku. Namun, pengeroyokan itu sering pula
dibalas oleh teman-teman yang kena keroyok terhadap salah seorang pengeroyok. Bila
terjadi semacam itu, kewajiban pemimpin kampung atau nagarilah untuk menyelesaikan-
nya. Biasanya dilakukan perdamaian, tidak ada tuntut-menuntut tanpa peduli betapa besar
kerusakan telah terjadi. Pengeroyokan itu lazimnya dilakukan anak muda, sedangkan orang
tua berperan melakukan penyelesaian.

43 Biasa juga disebut orang dengan: Babiliak ketek, babiliak gadang.

116



!\)

pihak yang bersengketa.

Dicari jo hukum (dicari dengan hukum). Yang dimaksud dengan dicari
dengan hukwm ialah apabila perdamaian antara kedua belah pihak tidak
tercapai, lalu persengketaan diselesaikan menurut undang-undang yang
berlaku.

Dicari jo alua dan patuik (dicari dengan alur dan patut). Yang dimaksud
dengan dicari dengan alur dan patut ialah apabila kesalahan pelaku telah
terbukti dan ancaman hukuman telah dapat ditemukan, maka berat
ringannya ancaman hukuman yang akan dikenakan dipertimbangkan lagi
berdasarkan kemampuan terdakwa untuk menjalankannya.

Dicari jo sakato (dicari dengan sekata). Yang dimaksud dengan dicari dengan
sekata ialah apabila keputusan telah diambil, maka kedua belah pihak
harus menerima keputusan dan sama-sama melaksanakannya. Andai kata
belum dapat kata sepakat, terutama karena hukum pampasan yang di-
kenakan tidak dapat dipikul terdakwa beserta kerabatnya, meskipun
sudah dapat dipahami sebagai keputusan yang adil, perlu lagi dilanjutkan
untuk mencari kata sepakat mengenai hal itu.

Akan tetapi, peradilan, dalam hal ini para juri atau hakim yang terdiri dari

penghulu itu, mempunyai wewenang untuk mengambil kebijaksanaan lain
apabila sistem yang semula tidak akan dapat menyelesaikan perkara. Kebijak-
sanaan yang merupakan wewenang juri atau hakim itu terdiri dari empat
macam cara, yakni seperti berikut.

1.

Hukuwm di tangah batang (hukum di tengah batang). Yang dimaksud ialah
hukum dijatuhkan berdasarkan kesepakatan kedua belah pihak yang
bersengketa.

Hukum maniti batang (hukum meniti batang). Yang dimaksud ialah hukum
dijatuhkan jika kedua belah yang bersengketa tidak dapat memperoleh
kata sepakat tentang bentuk hukuman itu.

Hukum diguliang batang (hukum diguling batang). Yang dimaksud ialah
hukum dijatuhkan ketika bukti telah cukup meskipun terdakwa tetap
memungkiri tuduhan.

Hukuss di baliak batang (hukum di balik batang). Yang dimaksud ialah
hukum dijatuhkan tanpa mengadili terdakwa terlebih dahulu.

Putuil di pangka (putus di pangkal). Yang dimaksud ialah penyelesaian
perkara telah terjadi sebelum dibawa ke peradilan, karena yang pendakwa
menarik kembali pengaduannya.

Putuil dek damai (putus karena damai). Yang dimaksud ialah penyelesaian
perkara telah terjadi sebelum dibawa ke peradilan karena kedua belah
pihak telah melakukan kesepakatan untuk berdamai.

Putuils dek talatak (putus karena terletak). Yang dimaksud ialah peradilan

117



tidak dapat menjatuhkan hukuman karena kedua belah pihak sama-sama
tidak mau menerima keputusan yang akan ditetapkan. Oleh karena itu,
peradilan dihentikan sampai kedua belah yang bersengketa memperoleh
kata sepakat untuk menerima apa pun bentuk keputusan yang bakal
ditetapkan peradilan.

4. Putuil dek hukum (putus karena hukum). Yang dimaksud putus karena
Jtkum ialah penyelesaian persengketaan berdasarkan hukum yang ber-
laku.

Meskipun ancaman hukum dapat diputuskan, setiap orang yang berhak
mengambil keputusan akan selalu diingatkan pada pedoman hukuman seperti
yang dinukilkan pemeo: Hukuin palu-palu ula, ula dipalu indak mati, tanah dipalu
indak lambang (hukum palu-palu ular, ular dipalu tidak mati, tanah dipalu tidak
lembang). Maksudnya, seperti memukul ular (seseorang yang dianggap bersa-
lah). Ular (orang yang bersalah) tidak mati (habis masa depannya) dan tanah
(tempat kehidupannya) jangan lembang (berantakan). Maksudnya, orang
yang bersalah boleh dihukum, tetapi jangan merusakkannya, apalagi membu-
nuhnya.

118



Abdul Gaffar. "Sebuah Tinjauan tentang Arsitektur Minangkabau”, Seminar
Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan, dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Abdul Samad Idris, Datok. Hubungan Minangkabau dengan Negeri Sembilan dari
Segi Sejarah dan Kebudayaan, Seremban, Pustaka Azaz Negeri, 1970.

Alfian. "Tan Malaka: Pejuang Revolusioner yang Kesepian”, Manusia dalam
Kemelut Sejarah, Jakarta, LP3ES, 1979.

Arby Samah. Seni Ukir Tradisional Minangkabau, arsip Bidang Kesenian Kantor
Wilayah Dep. P. dan K. Provinsi Sumatera Barat, Padang.

Asmaniar Z. Idris. "Kerajaan Minangkabau Pagaruyung” Seminar Sejarah dan
Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Bahar Dt. Nagari Basa. Falsafah Pakaian Penghulu, Payakumbuh, Eleonora,
1966.

Bahar Dt. Nagari Basa. Tambo dan Silsilah Adat Alam Minangkabau, Payakum-
buh, Eleonora, 1966.

Bank Nasional 40 Tahun, Bukittinggi, 1970.

Batuah, A Dt. dan A. Dt. Madjoindo. Tambo Minangkabay, Jakarta, Balai
Pustaka, 1957.

Batuah Sango, Dt. Tambo Alam Minangkabay, Payakumbuh, Limbago, 1954.

Berg, C.C. Lintasan Sejarah Majapahit, Indouesia 1952

Boechari. An old-Malay Inscription of Sriwijaya at Palas Pasemah (South Lampung),

285



Praseminar Penelitian Sriwijaya. Pusat Penelitian Purbakala dan Pening-
galan Nasional. Jakarta, 1979.

Boestanul Arifin Adam. "Musik Tradisional Minangkabau”, Himpunau Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusang-
kar, 1970.

Chidir ALi. Hukum Adat Minangkabau dalam Yurisprudensi Indownesia, Jakarta,
Pradnya Paramita, 1972.

Daramin Dt. Madjo Indo nan Gadang. "Kedudukan Sungai Jambu di tengah
Lembaga Adat Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Sewi-
nar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusangkar, 1970.

Darwas, D. Dt. Rajo Malano. Filsafat Adat Minangkabau, Yayasan Lembaga Studi
Minangkabau.

Darwis Thaib Dt. Sidi Bandaro. Seluk Beluk Adat Minangkabau, Bukittinggi,
Nusantara, 1965.

Djawatan Penerangan Propinsi Sumatera Tengah. Propinsi Sumatera Tengah,
Bukittinggi, 1955.

Edwar Djamaris. "Tambo Minangkabau, Tinjauan Struktural”, Seminar Inter-
nasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan
Minangkabau, Bukittinggi 1980.

Ensiklopedia Indonesia. Bandung — 's-Gravehage, W. Van Hoeve.

Eusiklopedi Indonesia (1). Jakarta, ichtiar Baru-Van Hoeve, 1980.

Gazalba.”Pokok-Pokok Pikiran tentang Konflik dan Penyesuaian Antara Adat, Aga-
ma, dan Pengaruh Barat”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam
di Minangkabau, Padang, 1969.

Gunawan, [. dan J. Banunaek. "Peranan Faktor Sosial-Budaya dalam
Gangguan-Gangguan Jiwa pada Orang Minangkabau”, Djiwa, I, 1968.

Hamka. Adat Minangkabau Menghadapi Revolusi, Jakarta, Fa. Tekad, 1963.

Hamka. Ajahku, Jakarta, Djajamurni, 1960.

Hambka. Antara Fakta dan Khayal "Tuanku Rao’, Jakarta, Bulan Bintang, 1974.

Hamka. Sejarah Islawm di Sumatera, Medan, Pustaka Nasional, 1950.

Hamka. Kenang-Kenangan Hidup I Jakarta, Bulan Bintang, 1979.

Hamka. Tenggelamnya Kapal van der Wijck, Bukittinggi, Nusantara, 1966.

Hanafiah S.M, AM. Tinjauan Adat Minangkabau, Jakarta, 1970.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam di Minangkabau, Padang, 1969.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau,
Batusangkar, 1970.

Himpunan Makalah Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan,
dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Hurgronje, Snouck C. De Atjehers, Leiden, EJ. Brill, 1893.

Hurgronje, Snouck C. Islam di Hindia Belanda, Jakarta, Bhratara, 1973.

Ibenzani Usman. "Seni Ukir Tradisional Minangkabau dalam Konteks Adat

286



Istiadat”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan' dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Iskandar Kemal. "Beberapa Aspek dari Hukum Kewarisan Matrilineal ke
Bilateral di Minangkabau”, Menggali Hukusm Tanah dan Hukuw Waris
Minangkabau, Padang, Center for Minangkabau Studies Press.

Ismail Suny. Bunga Rampai tentang Aceh, Jakarta, Bhratara, 1980.

Jahja. "Hukum Waris dan Tanah dan Praktek-Praktek Pengadilan”, Menggali
Hikusmt Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang, Center for Mi-
nangkabau Studies Press.

Januir Khalifah St. Indera. "Sejarah Kerajaan Inderapura”. Himpunan Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusang-
kar, 1970.

Johns, AH. The Kaba Rautjak Dilabueh: A Specimen of Traditional Literature of
Central Sumatra, Ithaca, N.Y, Comnell University, 1958.

Koentjaraningrat. Manusia dan Kebudayaan di Indonesia, Jakarta, Jambatan,
1971.

Madjelis Tahkim. Adat Contra Islam, Mosi Besar Partij Sjarikat Islam Indouesia,
1934.

Mahmoed, St. BA. dan A. Manan Rajo Pangulu. Himpunan Tambo Minangkabau
dan Bukti Sejarah, tanpa penerbit dan tanpa tahun.

Mahmud Junus. Sejarah Islasm di Minangkabau (Sumatra Barat), Jakarta, Al Hida-
jah, 1971.

Mansoer, M.D., dkk. Sedjarah Minangkabau, Jakarta, Bhratara, 1970.

Maruhum Batuah, AM. Dt. dan H. Dt. Bagindo Tanameh. Hukum Adat dan
Adat Minangkabau, Jakarta, Pustaka Aseli, 1956.

Mattulada. "Minangkabau dalam Kebudayaan Orang Bugis-Makassar di Sula-
wesi Selatan”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Miral Manan. Aturan Alam: Mengenal Kembali Adat Alam Minangkabau. (sten-
silan). ,

Mochtar Naim. Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang,
Center for Minangkabau Studies, 1968.

Mochtar Naim. Merantau, Pola Migrasi Suku Minangkabau, Yogyakarta, Gajah
Mada University Press, 1979.

Moens, J.L. Buddhisme di Jawa dan Sumatra dalam Masa Kejayaar Terakhir, Jakarta,
Bhratara, 1974. i

Moens, J.L. Crivijaya, Yava en Kataha, TBG LXXVII, 1937. e

Mohammad Hasbi. "Talikerabat-Talikerabat pada Kekerabatan Orang Mi-
nangkabau”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980 -

Mohammad Said. "Sejarah Minangkabau dengan meminjam dan memper-

287



gunakan Karya Penulis Asing”, Seminar Sejarah dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Batusangkar, 1970.

Mohammad Sjafei. Dasar-Dasar Peudidikan, Jakarta, CSIS, 1979.

Mohammad Zain, St. Kamus Modern Bahasa Indonesia, Jakarta, Grafica. .

Muhammad Amir. Bunga Rampai, Medan, 1938.

Muhammad Radjab. "Kesusasteraan Kaba di Minangkabau”, Seminar Sejarah
dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Muhammad Radjab. Perang Paderi, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.

Muhammad Radjab. Sistem Kekerabatan di Minangkabau, Padang, Center for
Minangkabau Studies, 1969.

Muhammad Radjab. Tjatatan di Sumatera, Jakarta, Balai Pustaka, 1949.

Muhammad Yamin. Atlas Sedjarah, Jakarta, Djambatan, 1956.

Muhammad Yamin. Gajah Mada, Jakarta, Balai Pustaka, 1977.

Muhammad Yamin. 6000 Tahun Sang Saka Merah Putih, Jakarta, Balai Pustaka,
1956.

Muluk Nasution, A. Pemberontakan Rakyat Silungkang, Sumatera Barat 1926-
1927, Jakarta, Mutiara, 1981.

Nasroen, M. Dasar Falsafah Adat Minangkabay, Jakarta, Bulan Bintang, 1971.

Navis, A.A. "Korelasi Agama Islam dan Adat Minangkabau dalam Pembangun-
an”, Himpunan Prasaran dan Kertas Ketja Seminar Islam di Minangkabau,
Padang, 1969.

Navis, A.A. "Sastra tradisional Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas
Kerja Seminar Sejaral dan Kebudayaan Minangkabay, Padang, 1970.
Navis, A A. "Meninjau Masalah Adat Minangkabau dalam Novel Indonesia”

Budaya Jaya, No. 99/1976.

Navis, AA. "Kaba: Cerita Rakyat Minangkabau”, Pertemuan Sastrawan Nu-
santara Ill, Kuala Lumpur, 1981.

Navis, A.A. "Sekitar Kesenian Minangkabau Tradisional” Pertemuan Seniman
se-Sumatera Barat, Padang, 1981.

Navis, A.A. "Tingkah laku Gerakan Politik di Sumatra Barat” Seminar Interna-
sional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Bukittinggi, 1980.

Nooteboom, C. Sumatra dan Pelayaran di Samudera Hindia, Jakarta, Bhratara,
1972.

Optimis, Majalah no. 25/Februari 1982.

Pitono Hardjowardojo, R. Adityawarman, Jakarta, Bhratara, 1966.

Purbatjaraka, R. NG. Riwayar Indonesia I, Jajasan Pembangunan, 1952.

Poerwadarminta, W.J.S. Kawmus Umusm Bahasa Indonesia, Jakarta, Balai Pustaka,
1976.

Rasjid Manggis, M. Dt. Radjo Panghoeloe, Minangkabau, Sedjarah Ringkas dan
Adatnya, Padang, Sri Dharma, 1971.

288



Rusli Amran. Sumatera Barat hingga Plakat Panjang, Jakarta, Sinar Harapan, 1981.
Sangguno Diradjo, Dt. Tambo Alam Minangkabau, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.
Sanusi Pane. Sejarah Indouesia II, Jakarta, Balai Pustaka, 1965.

Schriek, BJ.O. Pergolakan Agama di Sumatra Barat, Jakarta, Bhratara, 1973.

Slamet Muljana. Kuutala, Sriwijaya dan Suwarmabhumi, Jakarta, Idayu, 1981.

Slamet Muljana. Nagarakertagama dan Tafsir Sejarahnya, Jakarta, Bhratara, 1979.

Soekmono. "Sekali Lagi tentang Lokasi Sriwijaya”, Praseminar Penelitian Sriwi-
jaya, Pusat Penelitian Purbakala dan Peninggalan Nasional, Jakarta,
1979.

Soekmono. "Tinjauan Sejarah Kuno Minangkabau Berdasarkan Peninggalan
Purbakala”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Stoddard, L. Dusia Baru Islam, Jakarta, Pembangunan, 1979.

Sjafnir Abu Nain, "Pakaian Adat Minangkabau”, Seminar Internasional Meng-
enai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangkabau,
Bukittinggi, 1980.

Toomn, J.L. van der. Aanteckeningen uit het Familicleven bij den Maleier in de
Padangsche Bovenlanden [ & II, 1817.

Umar Junus. “Kaba dan Sistem Sosial Minangkabau: Suatu Problem”, Seminar

Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangka-
bau, Bukittinggi, 1980.

Syed Ameer Ali, Api Islam, Jakarta, Bulan Bintang, 1978.

Wojowasito, S. Kamus Kawi — Indonesia, CV. Pengarang.

Zuber Usman. "Fungsi dan Peranan Bahasa dan Sastra Minang dalam Kebu-
dayaan Lokal maupun Nasional”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja
Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabay, Batusangkar, 1970.

Zuber Usman. Kesusasteraan Lama Indonesia, Jakarta, Gunung Agung, 1957.

Zuber Usman. "Orang Talang Mamak”, Himpunan Prasaran dau Kertas Kerja
Sewminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

289



A

Abbasiyah, Dinasti 25

Abdul, Muhammad 40, 42
Abdurrauf, Syekh 27

Aceh 22, 23, 25~7

adaik babuhua sentak 87
Aditiawarman 11, 14—6

adok 273

Agam, luhak 31, 335, 48, 105, 134
Ahmad, Haji Abdullah 39, 40, 42
Ahmadsyah, Sultan 18

aka 97

Alahan Panjang, nagari 31. 33, 35, 37
Alam Minanghabay 59

Alamsyah, Sultan Bagagar 20, 23
Alamsyah, Sultan Muning 20, 31
alam takambang jadi guru 59, 69, 264
Ali, Khatib 42

Alif, Maharaja 46

Alif, Raja 18

Alif, Sultan 17, 18, 26

Aluang Bunian Kote Piliang 57
Ambon 22

Amoghapasa, arca 11, 15, 26
Amrullah, Haji Adul Karim 39, 42
anak silek 265

Ananggawarman 16

Andalas 35

Andomo 24

Andomo di Saruaso 57

Anesecritus 4

Anggang nan Datang dari Lauik 50
angku-angku, golongan 264, 283
Anjing yang Mualim 47

arato gantuang 153

Argyre lihar Kota Perak

Aryadamar likar Aditiawarman

Arya Wangsadiraja lihar Aditiawarman
As-Salib, Sultan Malik 25

Aur, Tuanku Lubuk 31

Aziz, Khalifah Umar bin Abdul 25

B

batiliak ketek babiliak gadang 71. 81
badikaa 274

Bagagarsyah, Sultan Alam 20, 31, 34
bagindo 108, 133

bajulo-julo 75

bakarano bakajadian €0, 80, 172

bak pituak urang me-ruo 260

balah bubuang 174

balairung 188, 189, 252, 255
Balaputra 8

Balun, Sutan 50

Bandang. Dato Ri 28

Baudaro di Sungai Tarab 57, 58
Bangkinang 3

Bank Nasional 43

bansi 279, 281

Banten 21

Banuhampu, suku 122, 129
Bapak Wartawair Melayy 41
Barapi, Tuanku 31
Barus 15, 24, 25. 27
Basa Empar Balai 17.
basandiang 204
baso-basi 262
Basyah, Sentor Ali 34

batagak gadang 146

Batanghari, sungai 6. 10, 15. 1o, 1
Batangkampar. sungai 7. 15, 18
Batavia lilar Jakarta

batimbang tando 199

Batipuh. uagari 17
Batu Barikam 33,
Batusangkar 33, 3
Batutah. Ibnu 26
Bendahara di Kampar 58
Bendang, suki 129

31, 37

o
Y]

—

1
7

.
36,
56

7

-Biaro, Tuanku 31

Bodi Caniago 54-7, 92, 123-5, 178
Bodi Caniago, kelarasan 129, 144, 1
Bonjol, Tuanku Imam 31. 34, 36

~1



buang 115 Diniyah School 40, 42

BL""nnvai 34, 35, 37 dipaman 18
Bunda Kandung 4e. 50, 51 Diponegoro, Pangeran 33, 34
Bungsu. Tuan likar Aditiawarman dubalang 106

Buo. kerajuau 17, 19. 28, 35, 37. dusun 94

Burhanuddin, Syekh 26, 27

C E

Casstine Taril Koto Piliang 58 Enggano. pulay 21
Candung 31
7 , 38 F
5 37,25

Canking, magari 27-9, 3
Cati Bllan» Pandai 46
suri. Svek -ah 27
carur rakrian 16 Fansuri. Syekh Hamzah 27
cema 112 Fort de Kock 37
7 2
Fort van der Capellen 33, 37

Cianjur 36, 37

Cindur Mato 51, 249, 273, 275
Cingkuk, pulay 23 G
cisto buio 198

la, kerajaan 9. 10
uci, suky 123

Gadang 134, 143

Gadang. Tuan 36, 37

iy stelsel 37 gadang bagilia 144, 145

amati Koto Piliane 38 gadang kayy gadang bahamiyo 76, 82
ak 90 i gadang lagak 76

| Gadang nan Baryjual 17. 58
Gadih, Tuan 20

Gadis, Tuan 31, 32

O2 OO0
o

o

cupak diisi limbago dinnang 128

D gadis gadang 210
gadis gack 210
Dalima. suku 124 Gajah Mada 12. 14-6, 26
Dalu-dalu 3¢ gajal maharam 174, 175
dampeang 268 Gajah Tongga Koro Piliang 58
Dang Tuanku litar Rumandung, Sutan galanggang 190
darmajaksa yang berdua 16 Gama. Vascoda 21
Darmasraya 10-2. 26 gambus 282
Datuk Bandaro 31 Gandhara 5
Datuk Batuzh. Haji 42 ganti lapik 198
Datuk Ketumanggungan 4e. 50. 51, 54. 57, Gea, Raja 28
92, 122, 175,250 golden Khersonese 4
Daiuk sasn Sakelap Dumia 122, 123, 129, 175 gonich pucuak 20
Datuk Perpatih nan b"bam 1g 16,26, 46,50, Gresik 21
. 54, 57,92, 122, 175, 250 Gudam, sk 123
Daruk Sutan Maharaja 41. 42 Guguk Sigandang 33
debus 278, 280 Galung Tuanku 31
Depang, Maharaja 47 Gunung, nagari 32

dein saluak 107

Dewa Tuhan Prapatih 16
Diaz, Thomas 19

Digul 43 habils adaik bakarelaar 140
Dlmwh Purri 282 Harimau Campa 47

292

D:‘



Hariman Campa Koto Piliang 58
Harimay nan Salapan 31

Hayam Wuruk 13, 16

hercanggendang 262

Hikayar Raja-Raja Pasc 26

hinggok wancakam tabang manumpy 128
hutan lalch 151

I

llalang 24
[lappai 27
indang 278, 280, 282
Indragiri. kerajaan 17
Indrapura 15, 17, 18, 23
Indraswari likar Perak Dara
INS Kayutanam 43, 282
Islam
masuk Aceh 26
masuk Filipina Selatan 26
masuk Sulawesi Selatan 28
menyebar di Sumatera Barat 2¢-8
Ismail, Syekh 38, 41

J

Jabadicu lilar Jawadwipa
Jakarta 18, 32-4

Jalito. Indah s0

Jambak. suky 122, 123, 129
Jambek, Haji Jamil 39
Jamilan, Puti 50

janang 253, 268

jarials wanamang buliah 1553
Jawadwipa 4

Jayakatwang 11
Javanagara 11. 14. 15
Jayawisnuwardani 15
Jingga, Dara 11

Juliah, Indah 50

julo-julo 154

K

Kaba 243, 244. 251, 252, 265, 272, 273,

kabay haji masuak parak haji 72
kabuang barang 209
kahuripan 15

Kamang, magari 31, 33, 5, 37
Kambing Hutan' 47

Kampai, suku 130.

Kantoli lihar Kuntala, kerajaan
Kapau, nagari 33

Kapau, Tuanku 31

Katiagan 33

kato 98, 99

kato malereang 262

kato marandal 207

karo was ampek 230

kawin wakil 198

Keringi 3

Kertanegara, Raja 10-2,

ketek bawamo gadang bagala 132
Khaidir, Nabi 18

Khalifatullah, Sultan 18

Khatib, Syekh Ahmad 39, 41, 42

Kubuang Tigo Baleh, luhak liliar Solok, kabu-

_ paten

Kucing Siam 47

Kunteala, kerajaan 5, 6

Kuntu, kerajaan 15, 26
kuresnal kato 100

busuik buly ayam 72

Kuti, Pemberontakan 14
Kutianyir, sukn 122, 125, 129

L

Lagundi nan Basclo 48, 50
lasbang urok 209

Lamuri 25

langgam karo 101

lanjar 177, 179, 180

larelt 55, 56

lareh nan duo 55

Lawas, Tuanku Ladang 31
Lelo, Tuanku 31

Lho Semawe 25

Lima Kaum, nagari 55

Limo Puluh Koto. hdak 33-5, 48, 10
Lintau, Tuanku 29-31, 33, 34
lipek pandan 174

Lokitawarman, Sri Maharaja 24
Luar, Tuanku Padang 31
Lubuk Alung 37

Lubuk Ambalau 34

Lufti. Mochtar 43

0

293



lthak 104, 105, 229
[uhak nan tiga 107, 123

M

Madagaskar 3, 24
Madrasah Irsyadunnas 282
maelo kayn 182
Maharaja Basa Jiar Datuk Ketumanggungan
Mahat, kampung 7
Majapahit, kerajaan 11, 13
ekspedisi ke Pase 26
sistem pemerintahan 16, 17
Majelis Tinggi Kerapatan Adat Alam Minang-
kabau (MTKAAM) 43
Makassar 22
Malaei Colon 35
Malaka, kora 21
Malaka, Tan 42
malakok 150
malam bainai 201
malawan dunia urang 62, 69, 72, 80, 82
Malayapura 10, 15
Maluku 21
mamaga 81, 82
mamak 130, 131
maimak kepalo alek 253-5
mancatak tiang tua 182
Mandahiling, suky 122, 125, 129
Manggopoh 37
Mangkudum di sumanik 57
wenjalang 203, 206
Mansiangan, Tuanku 29-31, 33, 35
‘wanti 106
wantri katrini 16
warah 108, 133
Marapalam, bukir 33
marapulai 199-208, 269
Mataram, kerajaan 8
Matur, nagari 34, 35
Mauliawarmadewa likat Aditiawarman
Mauliawarman 10, 12
Melayn, suku 122-5, 129
Merapi, gunung 26, 27, 33, 48, 104
Meurah Silu lihat As-Salib, Sultan Malik
Minang 52
Minangkabau
adat 88-90, 179-81

294

aktivis muda 42, 43
asal usul nama 52, 53
aspek perekonomian 149, 150, 153-6
aspek wilayah 53, 104, 105, 151-3
dikuasai Belanda 34, 36
dikuasai kaum Paderi 32
etika hidup 65-8, 72, 73, 76
filsafat alam 59, 60, 78, 79, 255, 256
filsafat manusia 61-5, 69, 80-3, 95-8, 179,
257, 258
gaya bahasa 98-104, 229-31, 246, 247
gelar 130-5
gerakan politik Islam 41, 42
hasutan komunis 38
hukum adat 112-8
kebudayaan lisan 45, 46
kekerabatan 221-8
kesenian 281. 282
masuknya Islam 26-8, 30
menentang rodi 37
perang saudara 18-20, 23
pembaharuan ajaran [slam 38-42
pengaruh asing 263, 264, 281, 282
perdagangan masa VOC 18, 19, 22, 23, 32
perlawanan terhadap Belanda 23, 24, 34-7
sistem kemasyarakatan 69-72, 74-8, 106-9,
119, 120, 130, 258
sistem kesukuan 121-7, 129, 130
sistem pemerintahan 54-8, 94, 105, 106
sistem pendidikan Islam 40
undang-undang 91-3, 109-12
warisan 158-65
Miskin, Haji 29, 30
Moro 26
Muara Panas 37
Muaratakus, candi 7, 10
Muawiyah, Khalifah 24
Muda, Iskandar 23
Muhammadiyah 43
Muhammadsyah, Sultan 18,23
Muko-Muko 18
Musi, sungai 7, 8, 10

N
Nagan’

Nambi, Pemberontakan 14
nan Tungga Magek Jabang 274
Napoleon, Perang 20



nikah ganggang 197
inik nan barigo 57

Ophir, gumung 3
QOrang nan Empat 29

P

Padang 23, 24. 31, 32,
Padang Candi 15
Padang Ganting. nagari 57
Padang Sibusuk 16, 17
Padangpanjang 36, 438
Paderi
menguasai Minangkabau 32
pembersihan umat Islam 29, 32, 38
perlawanan terhadap Belanda 33-¢
Pagaruyung, kerajaan 10, 15, 16, 18-
46, 50, 57, 91. 107, 123
dikuasai kaum Paderi 32
masuknya lslam 26
pusat kerajaan 31
sistem pemerintahan 17, 28, 29
panca ring wilwarika 16
Painan, Perjanjian 23
palambok talabual 147
Palembayan 34
pamacah wbo 67
Pamaluyu, Ekspedisi 10
Pamuncak Koto Piliang 57, 58
pananti 201
Pandai Sikat 29, 30, 33
pandeka 265, 266
panibo 200, 201
paninghah 280
Pantar 35
panunghek 135, 143
Perdamaian Koto Piliang 58
parewa. golongai 264, 281, 283
Pariaman 23. 33. 133
Pariaman Tiku 108
Pariangan 27, 48
Partai Nasional Indonesia (PNI) 43
Pasak Kungkuang Koto Piliang 58
Pasaman 31, 33, 34
Pasaman, Tuanku lilat Lintau, Tuanku
Pase 25, 26

133, 201

to W
o
[
s
o
4

patahankan 81
Patapang, suku 122, 129
Pauh 23, 24, 37
pegang gadai 165
Pelita Kecil 41
Pemedanan 189
penghulu
gelar 132-5
jabatan 131, 136, 138, 139, 143-5
pakaian 142, 143
pantangan 140-2
pidato penobaran 253, 254
upacara penobatan 145-7
penghulu pucuk 94
penghulu suku 106
perkawinan
aspek sosial 210, 211, 213-9
hukum 195-7
mahar 200, 201
peminangan 199, 200
perjamuan 209
pola 193-3
tata-cara 197-9, 203-8, 269
Persatuan Dagang Indonesia (Persdi) 43
Persatuan Guru Agama 42
Persatuan Muslimin Indonesia (Permi) 43
Persatuan Tarbiyah Istamiyah (Perti) 43
Persatuan Ulama Sumarera 42
perut 106
Petak, Dara 11
Pinawan, suky 123
Piobang, Haji 29
plakat panjang 35
Polo. Marco 25
Pono likar Burhanuddin, Syekh
Prasasti Kedudukas Bukir 7
Prolomeus. Claudius 4, 5
pulang ke mamak 194
punggawa 1Qe
pupuik batang padi 268-70, 279

pusako 158, 160
pusako barolong 226
pusako rendah 162
putuih 117

R

Rachias 4
Raffles. Thomas Stanford 20



Raja Adat 28, 57

Raja Alam 57

Raja Dua Sela 17

Raja Hitam 37

Raja Ibadar 23, 57

Raja Muda 58

Raja Putih 24

Rajakacik 58

Rajapatni 15

Raja Tiga Sila 17, 19, 28, 57

rajo babandiang 107, 175, 176

rang mudo 208

Rangga Lawe, Pemberontakan 14

ranghiang 187

rantau 104, 105, 107, 108

Rao 34

Taso jo pareso 73, 74, 76, 196

Rasyod. Syahbilal 43

rebana 280, 282

regent 36, 37

renah, Tuanku nan 29, 30, 33

Rokan, sungai 15

ruang 174, 177

Ruhum 46

nomak baanjuang 175, 176

rumah batingkok 175

rumalh gadang

arsitektur 172

aspek kekerabatan 223-6

fungsi sosial 176-81

jenis 174, 175, 188, 189

motif hiasan 183-6

tata cara pendirian 181-3

Rumandung, Sutan 50, 51

Rusa man Datang dari Lauik lihar Datuk Keru-
manggungan

S

Sabak 24

Sadeng, Pemberontakan 13
saduo 155, 156

Saidi. Anwar St. 43
Sailendra 8

saiyo sakato 76, 77

sako 158, 160

salawar dulang 282

Salo; suku 129

salung 275, 279, 281

296

sanak sudaro 230

sandaro 166

Sang Dewaraya lilar Aditiawarman
Sanggaramawijaya, Sri Maharaja 10
Saningbakar, #agari 58, 273, 275, 276
saparuik 223, 224

saptapatri 17

Sarekar Dagang Islam 42

Sarekat Usaha 42

Sarikat Adat Alam Minangkabau (SAAM) 42
Sarikat Islam 42, 43

Saruaso, nagari 17, 18. 24, 57

sasaran 190

Sekolah Adabiyah 40, 42
Sewatang. Patih 26

si rinjau laink 107, 174, 176

sidi 108

Siguntur 10, 15

Sijangek 53

sijobang 274

Sijunjung 31, 37

silat lintan 266

silat pauh 266

silek 174

Silungkang, nagari 38, 42, 58
Simabur, nagan 32

Simabur, Tuanku lihar lsmail, Syekh
Simawang 20, 31, 32, 34, 58
Simpuruik 52

sindia 262

Singasari lihar Majapahit
Singkarak, danau 20

Singkawang lilat Singkuang
Singkuang, suku 122, 125, 129
Sintuk 18, 27

Sipisang 34. 35

sirih dalass carano 128

sitaralak 266

salo, suku 122

sofinisme 41

Solok, kabupaten 34, 36, 37, 105
Sri Maharaja Diraja 10, 20, 25, 46, 50, 53, 54
Sriwijaya, kerajaan 6, 8, 10, 24, 25
syarang 165

Sukarno 43

Sulit Air uagari 58

Suluah Bendeng Koto Piliang 58
Sumanik, nagari 17, 29, 57
Sumatera Thawalib 41-3



Sumpah Palapa 13

Sumpur Kudus 17, 28. 57
Sungai Jambu, nagari 58

Sungai Pagu 37

Sungai Puar 34, 35

Sungai Tarab 17, 24, 57, 58
surambi papek 107, 175, 176, 179
Suran, Putri 18

surau 189

surau, golongan 264, 283

Suri Dirajo 50

sutan 108

Sutan, Taher Marah 43
Suwamabhumi, kerajaan 9, 10
Suwarnadwipa 4. 5

Syafei, M. 43, 282

Syarif, Peto lihar Bonjol, Tuanku Imam

T

Tajadi, bukit 36

takanai baragiah 76

Talang, gunung 105
talibun 237

Tambangan 35

Tambusai, Tuanku 36
Tan Tuah 58

Tanah Datar, lithak 20, 31, 33-5. 48, 105, 123
Tanca 14

Tandikat, guimung 34

Tang, Dinasti 25
Tanjung. suky 123, 124
Tanjung Barulak, nagari 31
tansa 278, 280

Tapanuli 35

Tarantang Gadang 34

taratak 9

Tarekat Canking 38

Tarekat Naksabandiyah 38-43
Tarekat Satariyah 27, 28, 39, 41
Tarekat Ulakan 38

Tarekat Wujudiyah 24, 28
telempong 269. 270, 272, 280
tembilang besi 159

fenggang raso 74

Ternate 22

Thaib, Jalaludin 43

Thawalib School 40

Tiang Bungkuk 51

Tidore 22

Tiku 23

Tilatang, nagari 33

tirai takasbang 147

Tribuanaraya Mauliawarmadewa liliar Aditia-
warman

tuah kato 99

Tuan Kadi di Padang Ganting 57

tudul 111

Tunggal. Khatib lihar Bandang, Dato Ri

ngganai 106, 131, 180, 224

Tuo, Tuanku nan 29, 31

to dusis 94

e kampung 106

Tupai Janjang 276

Turki Muda 42

u

Ulakan 23, 27, 28. 37

ulayat 151. 152

wisbuak wisbai 111

Ummayah, Dinasti 25
Undang-undang Delapan 109, 110
Undang-undang Dua Belas 109. 111, 112
Undang-undang Dua Puluh 89, 109
Undang-undang Luhak dan Rantau 89
urang ampek jinil 145, 146

urang awak 70

uraig kurang 157

urang nan ampek 106

Usmaniyah, Khalifah 30

Vereenigde Qost-Indische Compagnic (VOC) 22

W

Wahabi, kaws 30

Walmiki 4

warih bajawck 223

warih dijawek 144, 145

Waruyu, Tuan lihat Aditiawarman
Wijaya, Raden 11, 14, 15

Wisnu, Raja 8

Wiswarupakumara, Mahamenteri 11

297



X
Yahya, Haji 30. 41, 42
Yakub, Ilyas 43

Z

Zulkarnaen, Iskandar 4. 18, 24, 46



