22176

A. Samad Idris. Secebis mengenai adat perpatih: nilai dan falsafahnya.
[Kertas kerja] di b ghkan dalam Seminar Adat Negeri Sembilan, 24
Julai 1996

APAKAH YANG DIKATAKAN ADAT

epatah yang amat popular dan menjadi perhatian umum dan

[ ada kalanya menimbulkan kontroversi dan tidak terlepas pula
dari menjadi ejekan bagi sesetengah orang, pepatah yang
mengungkapkan:

Biar mati anak jangan mati adat
Tak lekang dek panas

Tak lapuk dek hujan

Dianjak layu dicabut mati

Ta adalah pepatah yang memainkan peranan penting dalam
pentadbiran Adat Perpatih dalam zaman kerajaan Melayu dulu,
tetapi sejak penjajah Inggeris mencekam tanahair kita semua
pentadbiran kerajaan telah diubah menurut kehendak yang sesuai
dengan seleranya. Maka tinggallah pentadbiran Adat Perpatih ini
berkisar dalam lengkongan adat seperti nikah kahwin dan lain-
lain seumpamanya. Ia tidak lebih dari menjadi perhiasan istiadat
seumpama keris yang menjadi lambang keperwiraan hulubalang
Melayu di zaman kegemilangan dan keagungannya dulu.

Banyak orang salah faham dan tidak pula mahu memahami secara
mendalam apakah yang dikatakan adat itu yang sebenarnya. Salah
faham ini bukan saja timbul di kalangan rakyat biasa saja, malah
kedapatan juga di kalangan sesetengah pemimpin-pemimpin kita
juga. Mereka merasakan bahawa Adat Perpatih ini adalah satu
sistem hidup bermasyarakat orang-orang Melayu yang telah usang
dan lapuk yang tidak seharusnya diamalkan lagi.

Pepatah ‘biar mati anak jangan mati adat’ yang menjadi
pegangan asas sistem hidup bermasyarakat dalam Adat Perpatih
ini, sering disalah tafsirkan. Satu masa dulu dalam tahun 1946,
Dato’ Onn sendiri sebagai pemimpin ulung bangsa Melayu pernah
menyuarakan sebaliknya ‘biar mati adat jangan mati anak’
katanya.

Malah hingga sekarang ini pun masih -kedapatan sesetengah
pemimpin-pemimpin kita yang beranggapan demikian. Semua

16



ini berlaku adalah disebabkan mereka kurang memahami apakah
sebenarnya yang dikatakan adat itu, kerana selalunya mereka
mengaitkan adat itu dari suatu nilai yang negatif.

Di sini saya cuba huraikan dengan secara ringkas untuk bahan
menungan kita bersama semoga ia menjadi titik tolak dan
diharapkan ia tidak timbul lagi persoalan yang dianggap negatif.

Adapun yang dikatakan ‘adat’ itu terbahagi kepada empat jenjang
atau kategori seperti di bawah ini:

1. Adat yang sebenar adat
2. Adat yang teradat

3. Adat yang diadatkan

4. Adat istiadat

Orang-orang yang membuat tafsiran tentang nilai-nilai yang
terdapat dalam adat sehubungan dengan ungkapan ‘biar mati
anak jangan mati adat’ ini hanya melihat dari sudut kategori
yang ke 4 di atas saja.

‘Adat yang sebenarnya adat’ itu sebenarnya adalah: apa yang
dikatakan ‘undang-undang’ sekarang ini. Disebabkan waktu adat
berkenaan dicipta sejak lebih 500 tahun yang lalu, mereka belum
pandai menulis serta membaca, maka peraturan tersebut
dipertuturkan secara lisan. Oleh itu seseorang yang bakal dilantik -
menjadi tua Adat sama ada buapak, lembaga mahupun penghulu
adalah wajib memahami peraturan (undang-undang) adat ini.

Dalam hubungan ini bermakna, orang yang dilantik menjadi tua
Adat adalah terdiri dari mereka yang matang serta masak dalam
peraturan adat dan bukanlah sebarang orang yang boleh
menyandangnya. Mereka semua diuji terlebih dahulu oleh anak-
anak buahnya, dan setelah lulus ujian barulah mereka dilantik
memegang jawatan berkenaan.

Kalau diibaratkan di zaman moden ini, ‘adat yang dikatakan
sebenar adat’ itu ialah, undang-undang yang telah diwartakan
atau digezetkan. Semuanya telah dibincang oleh pembesar-
pembesar adat serta anak buah masing-masing sebelum dipakai.
‘balairongseri’ tempat mereka membincangkan masalah adat

17



ini samalah dengan Dewan Rakyat atau Dewan Undangan Negeri
sekarang, cuma bentuk dan caranya saja yang berlainan dan
berbeza.

Oleh itu adalah tidak manis bilamana kita terlalu terpesona dengan
sistem perundangan dari barat, maka kita mentafsirkan sistem
perundangan melalui adat ini sebagai usang dan lapuk. Sistem
yang terdapat dalam adat ini sebenarnya tidak usang dan lapuk,
sebaliknya pelaksanaan yang dijalankan oleh tua Adat yang tidak
memahami adat itulah menyebabkan timbul keraguan bukan saja
dari kalangan orang yang di luar lingkungan Adat Perpatih, malah
orang-orang dalam lingkungan kita sendiri pun.

Ta tidaklah seharusnya dijadikan alasan. Misalnya kalau seseorang
Islam melakukan perbuatan khurafat, tidaklah bermakna Islam
itu tidak baik. '

‘Adat yang teradat’ dan ‘adat yang diadatkan’, meskipun ada
sedikit perbezaan, tetapi ia dapat dikatakan sama maksud, makna
dan sifatnya. ‘Adat yang teradat’ bererti adat yang telah menjadi
pegangan dan warisan dari nenek moyang, misalnya adat-adat
yang berunsurkan kehidupan masih kedapatan dikebanyakan
kampung dan desa yang masih diamalkan oleh orang-orang kita.

Adat melenggang perut, mencukur anak yang menggunakan
pucuk dan buah nyiur muda, mayang pinang dan seumpamanya
dapat kita saksikan dalam upacara adat ini.

Begitu juga adat bersanding dalam perkahwinan sudah menjadi
darah daging kita. Upacara seperti bersemah, tepung tawar, semua
ini terlingkung dalam ‘adat yang teradat’ dan ‘adat yang
diadatkan’, ertinya sesuatu yang kebiasaan yang telah teruca
terpakai yang telah dipesakai dari nenek moyang dahulukala.

Pepatah ‘biar mati anak jangan mati adat’ ini tidak boleh
disamakan dengan ‘korban’ orang-orang jahiliah untuk
mendapatkan perlindungan dari dewa-dewa, dengan kesanggupan
mereka menyembelih anak masing-masing di kuil-kuil. Pepatah
ini adalah lambang keadilan yang mesti dipertahankan.

18



Tak lekang dek panas

Tak lapuk dek hujan

Gemuk berpupuk segar bersiram
Dianjak layu dicabut mati.

Kalan lambang keadilan ini tidak dipertahankan akan berlakulah:

Kalau tak patah, (tiat)

Kalau tak luka, congek

Kalau ketulahan, tujuh tenggang hilang pesaka
Tujuh musim padi tak jadi

Keadilan tersebut bolehlah diibaratkan begini: Katakan seseorang
ayah yang menjadi lembaga atan penghulu hatta raja sekalipun,
mendapati anaknya sendiri melakukan kesalahan besar atau kecil
yang boleh mengancam keselamatan masyarakat dan negara,
maka di sinilah lahimya pepatah ‘biar mati anak jangan mati
adat’ itu- yakni si ayah tadi mestilah menjalankan keadilan yang
dituntut oleh adat.

Perkara ‘mati’ di sini adalah ‘lambang keadilan dan keteguhan
adat itu sendiri’. Iabukanlah ertinya hukuman bunuh saja, tetapi
hukuman mesti dijalankan kepada siapa saja yang bersalah hatta
yang terpaksa dihukum itu adalah anak kandung sendiri.

Inilah nilai keadilan dalam pemerintahan sistem Adat Perpatih
supaya tidak berlaku:

Kena ke perut dikempiskan
Kena di mata dipejamkan
Tersauk ikan suka

Tersauk bangkar masam muka.

Sistem keadilan ini sudah tentu sesuai di mana-mana pun negara
di dunia ini. :

Begitu halnya dengan kategori yang kedua, ‘adat yang teradat’
dan yang ketiga, ‘adat yang diadatkan’. Manakala yang keempat,
‘adat istiadat’ itu adalah menurut keputusan dan resam yang
selalunya dipakai dalam perkara yang berhubung dengan adat

19



istiadat seumpama nikah kahwin, adat di istana, mengadap raja
dan yang terlengkong dalam seni budaya seperti yang disebutkan
di atas tadi.

Salah satu pepatah petitih yang merupakan serangkap pantun
memperlihatkan bagaimana luasnya pengertian adat itu di mana
ia meliputi segala aspek penghidupan termasuk ekonomi,
manakala alam terkembang luas ini hendaklah dimanfaatkan
sepenuhnya, cubalah hayati dengan fikiran terbuka dan berilah
penilaian sendiri:

Penakik pisau seraut

Ambil galah batang lintabung
Seludangnya buatkan nyiru
Setitik jadikan laut

Sekepal jadikan gunung

Alam terkembang jadikan guru.

Kalau kita menganalisa dari rangkap-rangkap pantun berkenaan
ternyata ianya amat bernilai dengan rangkaian falsafahnya.
Bertolak dari untaian pepatah petitih inilah mengiringi pepatah
petitih yang lain bagi diamalkan dalam pemakaian sistem hidup
bermasyarakat dan bernegara.

Bagi orang-orang Minangkabau di Tanah Minang serta orang-
orang Melayu di Negeri Sembilan, sejak sebelum pencerobohan
penjajah-penjajah barat menakluki negeri ini dalam akhir kurun
ke 19 dulu, memang teguh menjalankan sistem pentadbiran
berdasarkan Adat Perpatih ini.

Seperti yang disebutkan terdahulu dan di mana ada kesempatan,
saya pernah menjelaskan sebahagian besar orang kita menganggap
Adat Perpatih itu sudah lapuk dan usang; tidak sesuai lagi dengan
peredaran zaman sekarang yang serba maju dan moden. Sepintas
lalu kalan kita melibat dari jauh memanglah anggapan demikian
dan benamnya. Tetapi sebaliknya kalau dikaji secara mendalam,
lebih-lebih lagi kalau kita berkesempatan melihat dari dekat dari
mana lahir dan tumbuhnya adat ini iaitu di alam Minangkabau
akan dapatlah kita fahami:

20



Yang merah itu adalah saga
Yang kuning itulah emas, dan
Yang berkilau itu adalah permata

Kalau kita selaraskan pula dengan pendapat dan warisan orang
tua-tna kita di Negeri Sembilan maka anggapan terhadap adat yang
sudah lapuk dan usang ini, pasti tidak menepati logiknya. Malah
saya sendiri yang hidup:

Di lingkungan bendul rumah yang berkotak
Tangga yang berlaman

di bumi yang mengamalkan Adat Perpatih itu sendiri sudah
beranggapan demikian sebelam membuat kajian yang mendalam
mengenainya dulu.

Apatah lagi anak-anak muda sekarang yang sudah begitu banyak
menempuhi cara hidup dan tamadun yang dibuat oleh orang-orang
barat serta alam keliling yang mempengaruhi jiwa dan pandangan
mereka, sudah tentulah menganggap sepi saja terhadap adat ini
seolah-olah:

Melukut di tepi gantang

Masuk tak penuh

Keluar tak luak

Jatuh ke halaman tak dipatuk ayam
Jatuh ke air tak disudu itik.

Apabila saya membuat kajian yang agak menyeluruh serta
pendekatan yang khusus setelah berpeluang menemui orang tua-
tua, pemuka-pemuka adat dan cerdik pandai Minangkabau dalam
lawatan saya beberapa kali ke alam nenek moyang ini, memang
bertepatanlah seperti pepatah kita: ‘Hanya jauhari yang
mengenal manikam’. Kita akan mengkagumi betapa murni dan
tingginya nilai falsafah yang tersirat di dalamnya.

Dari kajian yang saya lakukan sedikit sebanyak seperti apa yang
dilihat, dipelajari dan dialami di kampung halaman kita sendiri,
di samping memberikan perhatian yang mendalam, memanglah
Adat Perpatih ini bukan sekadar alunan yang menjadi halua telinga,

21



tetapi disirat dengan madah serta falsafah yang tahan diuji
sepanjang zaman.

Tidak kedapatan sistem adat ini yang saya anggap bertentangan
dengan cara hidup bermasyarakat yang telah kita anuti di zaman
moden ini. Bagaimanapun, seperti juga peraturan dan undang-
undang dunia yang lainnya, memang tidak ada yang kekal, tidak
ada yang abadi melainkan kita harus menyesuaikan dengan
peredaran zaman dan masa. Sebab itulah ditegaskannya:

Usang-usang diperbaharui

Koyak ditampung (ditampal)

pendek disambung

Panjang dikerat

Yang elok jadikan teladan

Yang buruk jadikan sempadan

Ibu adat, muafakat

Sekali air pasang sekali berubah

Sekali raja mangkat sekali adat beralih (berubah)

Bagaimanapun, sebelum saya huraikan sedikit sebanyak mengenai
soal yang berkaitan, ada eloknya lebih dahulu saya bawa perhatian
kepada ungkapan pepatah yang merupakan rangkapan pantun
enam rangkap seperti disebutkan di permulaan tadi. Lihat saja
petikan tiga rangkap terakhir yang berbunyi:

Setitik jadikan laut
Sekepal jadikan gunung
Alam terkembang jadikan guru.

Dari sebuah buku kecil yang saya baca ditulis oleh seorang
sasterawan Minangkabau bernama IRDJA yang berjudul :
MENYINGKAP TABIR SEJARAH MINANGKABAU dapat
saya ungkapkan di sini bahawa ‘alam terkembang jadikan guru’
ini menjadi titik tolak dari falsafah kehidupan orang-orang
Minangkabau yang disebutkannya:

Ambil tuah ke nan menang
Ambil contoh ke nan sudah.

™~
138}



Yang setitik jangan dibiarkan tetap setitik, tetapi tambahkanlah
dengan cara beransur-ansur supaya menjadi lebih meluas seperti
laut yang bergelora.

Begitu juga ‘sekepal” jangan dibiarkan tetap sekepal saja, tetapi
hendaklah diusahakan supaya membesar hingga kelak terbentang
menjadi bukit dan gunung yang tersergam tinggi mengawan. Di
sini saya catatkan tiga tamsil dari ratusan atau ribuan lagi yang
dibuat oleh orang-orang Minangkabau yang mengaitkan ‘alam
terkembang jadikan gurw’ itu:

1. Ayam berinduk
2.  Serai berumpun
3.  Sirih berjunjung.

Kenapa mereka memilih ayam berinduk? Kenapa tidak
mengambil dari ibarat yang lain wmpamanya kerbau berinduk atau
lembu berinduk? Malah kalau mahu diambil ibarat dari binatang
liar pun harimau juga ada berinduk dan beranak. Tetapi mengapa
orang-ornag Minangkabau mengambil ayam berinduk sebagai
tafsiran dari ‘alam terkembang jadikan guru’ tadi?

Setelah dihalusi, kita pasti bersetuju bahawa ayam mempunyai
satu sifat dan tabiat yang boleh dijadikan contoh teladan kehidupan
sehari-hari bagi insan di muka bumi ini yang lahir dari sumber
alam yang dikatakan terkembang itu. Sebagai satu contoh dari
keadaan lingkungan alam yang dicerminkan oleh nenek moyang
orang-orang Minangkabau melahirkan satu falsafah seperti
perilaku kehidupan seekor induk ayam yang tahu memenuhi
tanggungjawab dalam mengatur serta melindungi anak-anaknya.

Induk ayam memang haiwan, tetapi cukup tinggi
tanggungjawabnya terhadap kepentingan anak-anaknya.
Walaupun jumlah anaknya banyak namun si induk ayam tetap -
mampu memberi anak-anaknya cukup makan hingga tidak
mengalami kelaparan. Malah pepatah kita juga apabila
menggambarkan tentang kegigihan golongan miskin menyebut:

kais pagi makan pagi
kais petang makan petang

23



Di Negeri Sembilan satu ketika dulu memang datuk-datuk lembaga
ini merupakan orang-orang politik dan pemerintah di setiap
kampung, luak atau daerah, memerlukan kerjasama dengan kadi-
kadi atau guru-gurn agama yang dianggap alim ulama, manakala
cerdik pandai pula termasuklah guru-guru, orang tua-tua dan
orang-orang terpelajar.

Dengan perubahan-perubahan siasah negara yang sudah berlaku
sekarang datuk-datuk lembaga tidak lagi memainkan peranan aktif
dalam politik dan pentadbiran negeri atas sifat gelarannya, kerana
tempatnya telah diambil alih oleh wakil-wakil rakyat. Begitulah
datuk-datuk lembaga dikategorikan orang-orang cerdik pandai
tetap memainkan peranan yang tidak kurang pentingnya sebagai
pelapik.

Kalau dulu datuk-datuk lembaga bekerjasama dengan alim ulama
dan golongan cerdik pandai bagi menjalankan pentadbiran luak
(daerah), maka sekarang wakil-wakil rakyat jika bekerjasama
dengan alim ulama dan golongan cerdik pandai dalam usaha
memajukan sosio-ekonomi dan infrastruktur kampung-kampung
pastilah kampung itu akan maju, aman damai dan mencapai
kejayaan.

Bagi negeri-negeri lain selain dari Negeri Sembilan tentulah
mempunyai proses yang sama juga. Apabila tiga golongan ini
bekerjasama di satu-satu kawasan pilihanraya maka jelaslah telah
dipraktikkan ‘tiga tali sepilinan’ dan ‘tiga tungku sejerangan’
ini. Sekaligus kita terus menerima bahawa memang wajar
dikatakan ‘alam terkembang jadikan guru’ dalam kehidupan
kita bermasyarakat.

Ini semuanya dapat kita andaikan sebagai neraca perbandingan,
kerana setiap perubahah hendak kita lakukan terhadap peraturan
hidup bermasyarakat hendaklah sesuai dengan suasana
sekelilingnya kerana pepatah kita mengungkapkan:

Sekali air pasang sekali pasir berubah
Sekali raja mangkat sekali adat beralih.

Adat yang disebutkan di sini ialah undang-undang atau peraturan-
peraturan seperti yang disebutkan di awalan tadi.

30



Jelaslah sekarang bahawa tidaklah benar adat ifu tidak boleh
diubah, kerana ianya boleh berubah mengikut keadaan zaman dan
peralihan masa sesuai seperti digarapkan dalam ungkapan: Alam
terkembang jadikan guru. Jika ada orang yang sengaja mahu
mempertikaikan:

. Adat tak lapuk dek hujan
Tak lekang dek panas
Dianjak layu dicabut mati

hanya kesilapan dari segi pengertian dan istilah saja.

Kadangkala ramai orang terkeliru mengenai adat apabila mereka
tidak dapat membezakan apakah yang dikatakan adat, istiadat,
adat istiadat dan resam. Demikian juga dengan istilah apabila
kita mencari penyelesaian adat, sama ada adat mencari benar atau
benar mencari adat.

Kesimpulan dari hujah ini adat yang sebenar-benarnya adat itulah
yang dikatakan ‘tak lekang dek panas, tak lapuk dek hujan’
kerana kebenaran itu harus dipelihara sebaik-baiknya seperti
diungkapkan:

Gemuk berpupuk
Segar bersiram

Kebenaran inilah yang diperlukan dalam mencari keadilan,
kesaksamaan dan kesejahteraan. Di dalam menentukan kebenaran
inilah juga maka ditegaskan:

Adat bersendikan hukum
Hukum bersendikan syarak
Syarak mengata adat menurut

Apakah peraturan-peraturan yang telah ditetapkan tidak boleh
diubah? Jawabnya boleh, asalkan saja janya mempunyai asas

* kebenaran bukan kebatilan, memberi manfaat bukannya mudarat,
mendorong kepada kemudahan dan bukannya kesukaran. Sebab
itulah dijelaskan seterusnya:

Ibu adat MUAFAKALT.......

31



