B.3.18

ddat Aupatih
Auatw Femesiksaan

Hombals

Olelh. NORMALIM #AT! BRAHIA



ADAT PERPATIH NFGERI SEVBILAN: SUATU

PEMERTKSAAN KEFEALI,

Norhalim bin Hj Ibrahim

1. Pendahuluam

Masyarakat FNegeri Sembilan dan adatnya yang dikenali sebagai
adat perpatih telah banyak diperkatakan orang, ba.lk oleh sarjana-
sarjana barat mahupun tempatan, samada secara popular mahupun
secara ilmiah, Kebanyakan  dari penulisan tersebut adalah ber-
bentuk menghmralkan atau pereubzan membina kembali secara ilmiah
sistem—aistem, struktur-struktur atau organisasi-organisasi adat,
dan perubshan yang telah dan sedang berlaku kepada adat tersebut;
tetapi kurang sekali penulisen yang mmﬁeraoa.].kan tentang konsep
adat itu dan amalannya sehari-hari. Ini termasuklah persoalan
samade sistem dan konsep adat perpatih di Negeri Sembilan itu

sama sepertl sistem dan konsep adal di daerah asalnys, Minangkebazu.

Adat perpatifi‘Negeri Sembilan ini telah dibawa oleh orang—
orang Hinangka.ba.ﬁ. Penghi jrahan oiana—orang Mipangkabau ke :t.‘antan.u-—‘.L
nya mungkin bermula sejak gaman awal kurun masehi lagi. Namun tidak
ada bukti-bukti untuk menyokong andaian ini. PFungkin stupa di

Muaro 'I‘tlmih2 dapat memberi sedikit petunjuk kepada andaian iﬁi.

1
Rantau di sini bermaksud koloui tampa kata penerangan imperiaiis,
yang langsung di bawal: pengawasan istaca Pagarruyung.

schnitger, F.M., 1964, Forgotten Kingdom in Sumatra, E.J. Brill,
Leiden. _




Kepastian ini askan diperolehi jJika ada bukti-bukti kuat yang
menyokong hipotesis . Poerbatjaraka mengenai tulisan di Batu
Bersurat Kedukan Bukit yang tertulis pada tahun 682 Masehil.

Antara hipotesisnya ialah bahawa istilah Minangakanwar

(Minangatamwan menikut Coedes, dan Minangahamwar mengikut van

Ronkel) itu adalsh nama kunu bagi Minangkabau atau nama asal

Sungai Kamparz. Selanjutnya, kepastian juga raka.n diperolehi

Jika kita dapat menunjukkan bahawa Dapunta Hyang, ketua ekspedisi
Yyaug menjumpai Sriwijaya di Palembang itu adalah namz lain bagi
Yang Dipatuan, sepertl yang disarankan oleh wilkinaon3 e Tetapi
malangnya kebenaran hivotsis-hipotesis ini tidak dapat ditentukan.
Dengan itu agak sukar bagi kita untuk mempestikan yang orang—orang

Minangkaban telah mula berhijrah dizaman gelap sejarah Indonesia. .

naman, satu tarikh tentang penghijraban awal orang-orang
Minangkabau ke Semenanjung dapat dipastikan kalau kita menerima

pendapat Maraden4

yang menyatakan bahawa rombongan orang Sumatra
yang dipimpin oleh Sri Tri Buana, Jang umumnya dianggap oleh ramai
penulis dan pembahas Sejarah Melayu, sebasai berasal dari Palembang,
sebenarnya adalah dari !ﬁnandr.aba.u.l Kenyataan ini telah disckong

oleh kiolterss o Jadi, dari pernyataan ini, dapatlah kita menganggarkan

1 University
Coedes, Cey 1968, The Indianized States of Southeast asia,
of }mwa P!.'GBE. K. Lumpur, hlm, 24-32.

Zﬁgrbﬁj%aka. 1952, Riwayat Indonesia, Balai Pustsks, Djakarta,

%4 1kinson, R.J., 1935, *Early Indiam Influences, dla. JIERAS, 13, hla. T

4}!arsden, Wes 1811, The Histoxy of Sumatra, J. M. Geery, London, ed.
ke tiga repr., Oxford University Press, K. Lumpur, 1966, hlm. 333.
5

wolters, 0.,W., 1970, The Fall of Sriwijaya in Malay History, Cornell
niversity Preas, Ithaca, N. York, hlm. 2.




bahawa tarikh pengi.ijrahan tersebut adalah disekitar abad ke 12,

Apa yang pasti ialah penghijrahanl besar telah berlaku di
sekitar abad ke 14 dan berikutnya iaitu apabila berlaxu perebutan
politik di Minangkabau, Kead%an yang tidak stapil ini telah
mencepatkan orang—orang llinangkabau berpindah mencari tempat-
tempat penempatan yang baru. Dan diantara m.l:‘é.u yang dibuka
pada masa itu ialah negeri-negeri di Negeri Sembilan, dimulai

dengan pensaokaan Nening dan Rembaue

Rembau, iaitu sebagaimana Negeri Sembilan dikenall pada
masg awal tersebut, mengikutl kaba Minangkaban adalah sepuan rantau
yang berada di bawah naongan Tuan Mangkhudum di Swne.nikz. Kenyataan
yalg meuyatskan behawa Remban. terletak di bawah naongan Tuan
@MUQ adalah selari dengan peraturan Minagkabau yang menyatakan
bahawa rantau adalah kawasan-kawasan dari mana Yang Dipatuan
‘Minangkaban mendapatkan hasil . Dari kenyataan itu juga kite dapat
tahu bahawa perhubungan lansung (getidak-tidak dari segi politik)
antara Negeri Sembilan (Rembau) dengan Minangkabau hanya wujud di
abad ke 14 kerana hanya pada kurun tersebut baru kedudukan Mangkhudum

itu diwujudkan-

lr»feuwlai sebab—sebab atau motivasi penghl jrahan, dulu dan Bekarang,
cuba lihat Mochtar Naim, 1979, flerantau Pola Migrasi gSula jiinangkaban,
Gajah Mada Universiti Prass, Yogjakarta, nlm. 6i-b6] dan Bab VI, alm.
227-299.

Rasjid Manggie, Dt. Radjo Panghoeloe, M., 1971, Minangkabau, Sejaran
as dan Adatnya, Penerbit Sridherma, Padang, Rlm. 48. Juan
Mangkhudum ini dipanggil juga Aluveng Bunian Koto Piliang. Tugas
" beliau adalah menjadi bendahari Koto Plllang disamping bertungsi
sebzgai Menteri Urusan XKerajaan dan Wilayah Rantau.




Dari huraian rengkas di atas satu lzgi permasalah boleh
ditirbulkan. Renbau atau Negeri Sembilan bukanlah satu-satunya
rantau Minangkabau; tetapi salah satu dari yanyg ba.nyakl. Ramun
diantxra rantau-rantau itu hanya Rembau atau Negeri Sembilan sahaja
yang menamaxan adatnya Adat Perpetih., lMalahan Minangkabau sendiri,
iaitu tempat di mana léhimya den matinya orang yang meayususan
sistem itu (mta.n- Balun atau lebeh terkenal dengan gelaran Datuk
Perpatih nan Sebatang) tidak menamakan adatnya adat perpatih tetapi
adat Minangkabeu sahaja | Jadi apakah pentingnya nama itu kepada

masyarakat Rembau atau Negeri Sombilan?

‘atuk menberikan Jaweban yeng ilmish dan rasional kepri.
persoalan ini penyelidikan dan penganalisaan yang intensif adalan
diperluken. Ian m ini} yang bertujuan untuk memberikan
pandanzan dan perbincangan reagkas mengenhai konsep—konsep utama
sistem adat Negeri Sembilan amnya dan Rerbau khususnya dengan
serba sedikit perbandingan dengan éistem yaug wujud di Minangkabau,
tidak akan cuba menyelesaikan masalah baru tadi kerana ianya ddalah

terkeluar dari skop perbincangan.

2. Fedatangan Orang Mincngksbau dan Perlantikasn Undang Rembau

2.1, Waris Biduanda Jakun

Tradisi memberitahu bahawa penghijrahan orang—orang Minangkabau

Antara lain, rantau Minangkabau adalah: Sungai Pegu, Banda X,
Indrapura, XII Xoto, VII Koto, Sungai Lansek, Kuantan, Indraeiri,
XIV Koto, Kampar, Siak Indrapura, Pasaman, Tiku Pariaman, dan
Padang-Tarusan, '



telah sampai ke Rembau disekitar tahun 1338 Masehi (773 Hijra.h)l.
Kumpulan awal ini diketuai oleh dua orang Datok iaitu TEJ( Lela

5 4

Palang® dsri @uku Paya Bidara’, Batu Hampar? Minangkaban, dan

0
Tk Laut Dalam dari Paya Kumbuh5 .
I~

Mengikut Parr dan Mackray lagi, pada masa itu penduduk
Pembau adalah terdiri dari orang-orang asltui puak Jakun yong
diketuai oleh Batin Sekudai. I’E.k Lela Balang telah berkahwin
dengan 'hfk Bungkal, salah seorang daripada anak perempuan Batin

74
Sekudai. FPerkahwinan ini telah mewujudkan aﬂ%(mﬁm suku

waris Biduanda Jal:a 6 Rembau,

Perkahwinan antara Tek Lela Balang dengan Tak Bungkal ini
telah menghasilkan seorang anak lelaki yang diberi nama Sri Rama7.
Tengan mengikut amalan sistem nisabibu negeri asalnya dan menuntut

hal pewarisan dari pihak isterinya sebagai waris negeri, Tak Lela

Newbold, T.J., 1839, British Settlements in the Straits of lMalacca,
Vol. II, John Murray, London, repr. Oxford University Prass, Le

Jumpur, 1971, hlm. 77; Kalau mengikut Philips, C.H. (ed.), 1951,
Randbook of Oriental Studies, Office of the Royal Historical Society,
Iondon, tarikh ini ialah 1371 T.K.

2parr, C.W.C. dan Mackray, W.H., 1910, *Rembau, One of the Nine State',
dlm. JSDRAS, 56, hlm. 3.

31bid.

4ivid. him, 6.

STidak disebutkan sukunyaz. Selanjutnya, kalau kedua—dua datuk ini

adik beradik, sebagai yang dinyatakan oleh Pa@: dan l‘ackray maka
mereka mmungkin adalah satu bapa berlainan ibu yang menyebabkan mereka
tingegal di tempat yang berasingan dan mungkin berlainan suku.

6Aba5 Hj Ali, 1953, Rembau, Sejarah, Perlembagaan Adat dan Istiadatnya,
Jabatan Undang dan Perlembagaan Rembau, hlm, l.

7:-Ten;gikut cerita mulut Rembau Sri Rama mempunyai 4 orang adik perempuan
jaitu: Tek Siti, Tok PAgdang, Tok Lijah dan Tok Nak Raman.

1




Balang telah menjadikan Sri Rama penghulu suku baru tersebut .

1

Dan dengan restu Sultan Melaka yang menetap di Johor, Sri Kama

t

elah dilantik pula menjadi peng.ulu sizu Undang bzl i Ynegerit

Rembau dengan gelaran Datok Lela Maharaja,

Daripada lagenda di atas beberapa faktur harus diambil

perhatian dan dianalisa, Pertamanya, Sri Rama, walaupun mempunyal

ayah keturunan siau berasel dari Minangkabau, tidak dapat meng-

anggap dirinya sebagal torang Minangkabau'. Dalam sistem sosial

Minangkabau yang penting untuk menentukan keturunan ialah ibu .

/

dan bukan ayah, Sebagai contoh kita lihat kedudukan Dang Tuangku,

Yang dipertuan Raja Alae finangkabau yang hidup disekitar tahum

1

500 Masehi. Mengikut Kaba Cindue Mato baginda tidak meupunyai

ayah kerana ianys dilahirkan selepas ibunya, Ratu Bundo Kandung

nmeminum air kelapa keramat. Walaupun deuikian ‘cara kelaliirannyzf,

Deng Tuangku tetap berstatus dan dizanjung tingegi olenh masyarakat

Minangicaban.

Delam kes Srl Rama, kalaulah distem sosial Minangkabau telah

diamalkan, dia adalah seorang Jakun. Dengan itu dia berhuk menjadi

ketua sukunya - suku Biduanda Jakun. Tetapi, bolehkah Sri Rame

menjalankan adat Minangkabau yang mempunyai falsafah can xonssap

yang komplkk? Apa yang mungkin berlaku di sini ialah; 5Sri Hawma

hanya merupakan sebuah *'patung' yang dikendalikan cleh ayannya, Tok

Lela Palang, laitu orang yang dilahirkan di Minangkabau.

1

Parr def Mackray, 1910. op. cit. hlm. 4, Abas Hj Ali, 1953, op. cit.,

hlm, 5e



Kalaulah demikian keadnannya, mzkz timbul pula perssoalan
kedua, Lagenda di atas tadi menyatakan bahawa Tok Lela Balang,
apabila sampal ke Rembau telah berkahwin dengall anak peren,uan
Batin Sekudai. Ini secara tidsk lungsung menyatakan bahawa
semasa di Minangkabau, besar kemungkinan yang beliau masen bujang
danr[funungkin maseh muda., Tak Lela Balang eebagal seorang bujang
ataupun maseh muda berkemungkinarnkah beliau mempunyai pengetahuan
dan fahaman yang mendalam dalam sistem adatnya. Apa yang harus
kita ingat di sini ialah: d4di Kinangkabau seseorang lelaki itu,
selagi ia kecil ia tinggal di rumah ibunya; tetapi "setelah mulai
agak dewasa tapi belum bahwin ia tinggal di surau bersama kawan-—
kawanya yang sames-—sama belun ke_’rwinﬂl. Tegasnya, sebagal oran
bujang, Tok Iela Ralang belum berapa masaz tentany falsafah dan
konsep adat yang dibawa oleh Sutan Balun. Dari itu bagaimanakah

beliau berkemampuan untuk menjalankar zdat tersebut sebazaimana

yang diamalkan di tanah asalnya.

2.2, varis Biduanda Jawa

Selanjutnya tradisi Rembau menyatakan bahawa pemimpin
Minangkabau yang seorang lagi, Tak i,aut Dalam, sebelum sampai
ke Rembau telah pun beristeri dengan seoran;; perempuan Jawa. Semasa

ke Rembau isterinya ini ada. dibawa bersa.ma._ Anak cucunya,

lmar Junus, 1977, ‘Masyarakat Minsngkabau Sebacai dilihat oleh

Tiga Novelis yang Mempunyai Latarbelakang Sosio-budaya yang
rerbezat, dlm, Dewan Bahasa, 24(4), hlm. 222.




dengen pengiktirafan Sultan Johor telah berjaya wendapatikan
kebesaran dan hak yang sama tarafnys dengan warls Biduanaa Jakun,
miuk mengokohkan legi keadaan ini, Tek Laut Delam telah mengal'yinkan
Sitz Hawa, anak pevempuannya yang tu.a,ya.ng mengilkut adat

Minangkabau adalah seorang Jawa, dengan Sl Rama. Heturunan

dari gabungan antara Sri Rema dengan Siti Hawa ini telah mengwujud—

ken waris *'RBiduanda' Jawe.

Dengen penetapan itu make pesaka Undang Rembau telan disandang
secara ber7ilir—g11ir dientara keturunan sebelah perempuan anak
cucu Tok Lela Balang (waris Biduanda Jakun) dengan keturunan

sebelah perempuan Tok Lzui Dalam (Waris Biduanda Jawa)e.

Tradisi yang berkaitan dengan Tok Lela Balang dan penubuhan
suku Biduanda Jawa ini menampalikan beberapa fakiur penyelewengan
dari tradisi adet Minangkabau, malahan lebeh dari lagenda Sri Rama
seperti yang dihuraikan di atas tadi., Adat Minangkavau sangat kuat
dengan larangan perkahwinan (terutams sekali dizaman awal adatnya)
'dengan orang luar 2dat disamping m@mamkau sgmz sexall per—
kahwinan sesama suku. Dengan lain perkataan, siatem Minangkabau
menggalakkan perkahwin indogami taref n;z;,'uil' dan mengharazm{an-

indogami sesuku, Crang Mirsngkabau-yang berkahwin aengan orang Tasing?'

12:57511'1 di Minangkabau adalah orgauisasi politik dan sosial yang

tertinggi yang terdiri dari beberapa kampung yany berdekat—dekatan.



.tau luar nagari "akan dihukwa berat, lebeh-labeh lagi Bi gadis,
Tiz akan dibuang a.dc.t"l. Jadi, bagimanzkan keduduikan Tok Laut
Dalam dan isterinya di Minangkab-u? Adekah kedatancannys ke
nembau itu disebabkan oleh dibuang adat? Szandzinye demikien
Kaataanays, maka bagaimanakah Tok Laut Dalam, orang yang telan
melanggar pantang larang adat, boleh menjalankan adat yang

dinodainya?

Tradisi tadi juga telah dengan jelas menyatakan bahawa
isteri Tok Laut Dalam bukannya orang Minangkabau dan juga bukannya
orang asli yang berhak mewarisi pesaka negeri. Dan kalaulah adat
Minangkabau telah diiktiraf sevagai sistem resmi masyarakat itu,
maka Tok Laut Dalam hanyalah orang sumando, JMenurut fatwa adat
Minangkabau, kedudulkan orang swaando, iaitu mwenautu, adalah di
luar sistem kekeluargaan isterinya dan dia adalsh seperti zbu da
atas ttmggulz. Sebagal orang luar belizu tidak berkvasa atas per-
jalanan sistem suku. isterinya. Hagitu juga istexinya; beliau,w

id Qe

sebagal bangsa asing, seperti juga Raja sdityawarman (1347 1.i.)
yang termasuk raja yang peling berkuasa diantara raja-raja liinangkabau”
diangzap sebagal tidak berjurat-berakar dalam masyarakatnya. ' Dengan
itu anak yang lahir dari persatuwan ini, tidai seperti Sri Ramaz, tidak

berhak langsung ke atas pesaka memerentan negeri atau luax Rewbau.

ISaanin Dt. Tan Parieman, H,H.N,., 1980, 'lepribadian Orang Minsngkabau
dzn Psikopatologinya', kertaskerja yang dibentangken dlm Sewminar
Internasional mengenai Kesusasteraan, Kemasysrakatan dan Kebudayaen
Minengicubau, Bukittinggi, him. 8.

Masroen, M., 1957, Daser Falsafah Adat Minangkabau, Penerbii Sulan
Bintang, Djakarta, cetzkan kedua, 1971, hlm. 33.

3i'bid.




10

Dari perbincangan di atas jelaslah bahawa kalau mengikui adat
vinangkabau, tuntutan keluarga Tk Laut Dalam ke taraf waris adalah
tidak sah kerana dalam kes ini darah yang mengalir dalzam tubue
keturunan Tgk Laut Dalam bukannya darah orang asli tetapi adalah
darah Jawa. Namun, kalaulah yang berkahwin itu anak lelaki T@k
faut Dalam dengan salah seorang dari adik perempuan Sri Rama maka
anak mereka adalzh diangecap sebagal dari keturunan waris Jaikun dan
berhak mempesakai waris negeri. Apa yang barus berlaku lalang
ok Leut Dalam sebagal =alah seorang ketua penercka awal diberi
hak menjadi ketua atau lembaga kepada suku yang ditububkannya -
mmgkin suku Jawa § Tidak lebeh dari itu. Tetapi apa yang ber-
laku hari ini keturunannya telah diberikan taraf suku *Eiduanda‘

walzupun tiada darah orang asli yang mengalir.

Penyelewengan tentang memberi taraf waris negeri atau kuasa
memerintah kepada anli-anli dari suku yang bukan Biduanda ini tidek
haiya berlaku ai Rembau, tetapi Juga di peterapa_buah luai yang
lzin di Negeri Sembilan., Antaranya ialah Luak Terachi. Di Luak
Ter.chi, Penghulunya yang bergelar'natnk Injah Pahlawan adaisu
bergilir dalem suku Sri Lemak Pahangl. Anli-ahli dari suku Biduanda
di sana hanya mempasakzi tarzf Dataok Lembaga yang bergelar Datck Raja
Bimuda. Keadzan di Luak Gunung PasirT aeak berlainan sedikit. Luak

terakhir ini melantik penghulunya dari sukum anan Datar aengan

1Sheehan, J.J, dan Abd, Aziz, 1936, 'Adat Kuala Pilah', dlm

JMERAS, 14(3), blm. 193.



gelaran Datpk Orang Kaya Setiawan; tetapi ai Gunung Pasir ticak

ada suku Biduandal.

2.5 Suku Waris

Di Rembau, keturunan suku waris (Biduanda Jakun dan Biduanda
Jawa) telah meneroka lapan buah penempatan atau kampm].&.a. Piap—
tiap kampung itu terdiri dari satm psrut yang diketuai oleh
seorang buapak. Buapak-buapak ini akan melantik seorang leubaga

bagi suku waris yang srgelar Latok Pez:ba3 =

Talam struktur wibawa adat di Rembau, kedudukan Datak Perba
ini adalah unik, Di dalam suku Biduanda, Undang, sebagaimana juss
anakbuah yang lain harus menumpukan taat setianya kepada Datuk
Perba. Teicpi, pada masz yang sama, Datuk Perba, sebagzimana
juga lembaga-lembaga yang lain di Rembau, barus juga patun kepada

mdang sebagal ketus negeri.

Dalan suku waris ini, disamping Datok Perba terdapat empat
orang lagi ketua adat. KXeempat 6rang ini yang berlegar Datok

Shahbandar, Datak Mangkubimi, Detox Menteri Lela rurkasa den Datok

Lope cite Blm. 194.

21)1 Minangkabau dizamen perkembangannya, istilan kampung telah
menjadi istilah sosiologi yang bermacsud suku.

3Jawatan ini wunggin telan diwujudkan diawal tanan 1800 iaitu sewax
pemerintahan Undang Datok Lela Faharaja Hgonit (memerintah 1819-
1836) - lihat surat 32 dlm 1 R.(%) 3/07 dan 46 dlm. U.R.(3) 3/03.
Disamping Luak Rembau dan Ulu Nuar, jawatan Datuk Perba -

tidak wujud di lain-lain Luck di Negeri Sembilan., Di Ulu Muar
Datuk Perba ialah palah seorang dari yang bakal menjadi Penghulu -
lihat Sheehan dan abd Aziz, 1935, op. cit., tlm. 193.



1 . va s .
Baja Diraja” . Mereka imi, yang dizenaii juza sebagei i .. Lesar Undang

etau dizebut juga waris gadang, adalah dilantik terus olei: Undang,

Tugas mereka adalzh sebagai "penyuluh Undanz terhadap lembali_:,a"2
disamping menasihatkan Undang dalam urusan dan pentadbiran auat:
fungguhpun dalam hairaki struktur adat mereka duduk di bawah 1e;nbaga,
tetapl lembagsa "tidak boleh menuntut bela" atau memecat mereka

kerara henya Undang sashaja yen; boleh berbuat apa-apa ke atas merekaj .

Oleh sebab meuipu.yai kedudukan yang sedemikian, diabad yang lalu,
mereka ini telan dijadikan alat olen berbagai-bagai kuase (antaranya
ialah Umdang Rembau sendiri, Undang Sungai Ujong, Yang LDipertuan Besar
dan Sultan Johor) dalam perebutan kuase untuk mendapatkan kawalan

politik dan haik memugut cukai,

i Remban, disamping empat orang ketua adat itu, Datex rerba juga
memmainkan peranan; malzhan beliaulah yang nenjadi kunci Kepada per—
tikaian tersebut. Seperti yang dinyatakan di =tas tadi, kedudukan

Tetok Perba yang agsk luar biasa itu sendirci telan} dengan secara tidak

ICa,ra perlantikan keempat orang Bessr ini adalsh berbeza-beza:
Datuk Shahbandar bergelir—-gelir dikalangan waris Jakun dau Jewaj
Datuk Mangkubumi hanya bergelir aikalangan anli warls Jawa hampung
Tanjung; Datuk Nenteri Lela Perkasa bergilir dikalangan anli
waris jekun ¥Kempung Chengkau, dan Datuk Raja-Diraja pula hanya
bergelir dikalangan ahli-ahli waris Jakun Kampung Chembung. -

Abas Fj. Ali, 1953, ODe cit., hlm. 38-39.

2§Bta, niz. 42.
5ibid, hlm. 43.



langsung mewujudkan die orary pemimpin dalam satu suvku, comigan

tiap-tiap orang cuba menjadi lebeh berkuasa dari yan; lainu.

Percaolan disini ialah adskeh kewujudan éraxg Lesar (Rideng ind
selaras dengan sistem politik Minangkabau? Di Minangkabau sememang
terdapat institusi yang terdiri dari empat orang ketua; tetapi
xewujudan mercka adalszh kersra keperlusu sejarah dan uniuk menjaga
keutuhan sistem sosial masyarakat jinangkaban seudiri; iaitu hendak
memecahkan ken‘ftlakau Juasa raja - Aditia.wamanl. Institusi yang
Qimaksudkan di eini ialzh Lasa ampek balai yang dapat dikztakan

sebagai Dewan 'Bnpa.t Menteri kepada [ajo nan Tioo :.-.}-.:102. Basa nan

smpek Balai tersebut adalah terdiri dari Datuk Bandaro pPutieh di
Sungai Tarap (Ferdana Fenteri), Tuan Indomo di Saruaso atau
disebut juga Payueng Panji (Menteri Dalam Negeri dan kehekimanj,
muan Kadi di Padang Gantieng atau Sulueh bendanyg (Xenteri Lal
ehwal ugama) dan Tuan rangkudun o Sumeniek atau Aluens Sunian

(venteri hal elwal kewangan dan rantau)e

Walaupun di Finanegkabau wujud institusi tersetul nauun tugas

mereke tidak bersamaan dengan tugas orang besar Undang di Lewiauj

lﬁdityam:mn telah ada di buwi Sumetra dalam tshun 1347. Ini adalah
berdasarkan tulisan yang ada dibelerarng patung Amogapasa di mana dia
membBndingkan dirinya dengan Gajah Mada. lihat Roulfaer, C.P., 1918,
ngudheidkundige Opmerkingen", dly, BLI, T4, hlm. 163=166.

E‘Institu:;i yaryg wujud sebelum basa Ampek Dalal yate juga bertujuan untuk
mendesentralistiskan kuasa mutlak Adityawarman. mereka itu ialans Hajo
Adek di Buo, Rajo Ibadek di Luwpur Kuduik dan Rajo alais laitu Adityawarman
pendiri. MNereka dikenali juga sebagai Tungku nan TigcC Sejurangan
atan Tali Sapilien Tip0. lansoer, i.l. Glle, 1970, Sedjarah
Minangkabau, Bhratara, Djakarta, hlo, 63=64 4




14

melainican Datuk Shahbandar yang boriugas memunsut cukai dari orang
yang hilir mudek d4i sun,gail mungkin bersamaan dengan tanggun.jawao
manr Mangkudum di qumanlak)da.n Iatuk Rr_:‘tja Diraja Yans pade nularya
bertugas sebagal Kad12 ¥2pf, mungkin serupa dengan Tuan Kaoi ai Padang
Centieng, Selanjutnya, pewujudan orang besar Undang ini tidak selaras
dengsn sebab kewujudan Basa Ampek Balai di Minangkabau., Jawatan

vesar Undang ini tidak diadskan serentak tetapi dalam jarai nasa

lebeh dari 40 tahun dan disebabkau oleh faktur—fektur temtentu yang

berlainan pula diantar:z sams dengan yang lal.iJ':l5 x

2.4, Pertambahan Suku

Denszan bertambah rasal para penghijrah datang ke Rembau, bilangan
%ul:u scmakin bertarbeh., Fenghijrzhan yang bukar dari Minsngkaban
seperti dari Jambi, Jawa dan Sian telah diserapkan ke dalar suku-
sulku Winan kabau yang cedia zéa, dengan membawe nama sepertl suku
fnek Achieh, yaug secara tidak lengsung mengingatkan Kepada proses
Pembentukan yang sama semasa pnwujudan suku Meliayu dan Ifanda.niling

di Finangkabuu. FPadatang-pendatangs barn ini, selari dengan adat di

1i0ad Kj Ald, 1953, ope cit., hlm. 6.
2ibid, Hla. 39.

3])ed'.n.'l': Shahbandar dilantilt clekh Sultan Johor dua aBad yang lalu,dan
kuzsa nya untuk wemwigui cukai telah hileng disekitar tahun 1800-05
iaitu apabila Rembau mempunyai Yactuan iuda; Datuk Fangkubumi juga
telah dilantik oleh Sultan Johor akibat dari pertelingkahan merebut
jawatan Undang disekitar tahun 1790; Jjawatan Datuk I~’1ent§ari Lela!.
perkass adaleh kumiaan Yaatuar Radin disekitar tahun 1837-36; dan
Datuk Reja Diraja pudk juga dikurniaan olen Yamtuan Radin untuk
wendapatkan sokong orarg Cheabung dalan perebutan kuasa u:L Sri )
Menanti di sekitar tahun 1830an. Lihat Abas Hj Ali, 1953, op. cite,

hlm, 38=3%.



15

Minangkabau, sebagai yang teratur dalam perbilangan "“engeOil nien=
cakau, tabang basitumpu", telah diberikan tanah untuk dijadikeno

tempat tingal.

Rerbaza dengan linangkabau di mens pencatang baru carus
tunduk kepada atau mengikut sisten sosial pentadang yany lebeh
awal, di Rembau, penekanan nampak:ya adalan leben kepada merenaahkan
diri seorang ketua (yang' haru) kepada scorany ketua lain (yang
lama)?. Jadi di Rembau, kuasa ketua adalah lebenh ditekankan caripada
Yuasa suku dengan ketuz bertindek nany: sebzgai wakilnya. Keacasal
yang sedemikian ini telah membawa Rembau ke dalam pergelutau kuasa
di kalengan ketue~ketua suku2 gebaral individu; sedangres. perpodulian
di Minangkabau adalah berpusat kepada pergelutan antara suku-—suku

zbau kadangkala diantara nagari.

Se jarai: Kembau dan juga Negeri Sembilan memberikan banyzx contoh
dimana pemimpivn—pemimpin yang berpensaruh cuba meluaskzn atzu men.—
usai wilayah-wilayah dan hak mengutip cukaié:— k'Peperanga.n' dai
liinangkabau, -sanada antara sfuku atau negeri adalah hasil aari
samada pertelingkahan mengenal garis sempadan wilayah ataupun ber-
ikutan dari satu penghinaan, Dalam pergaduhan-peryecucan iri, yalig
selalumiya tidak diketuai oleh secrang pemimpin terteutu, batu-batu

telz. diloutarxan atazupun senzpen; ditembakim ke udsrz den tidak

Iihat contoh bagainana terkeluernyz beberapa buan suzu Cari ikat
yeng dua belasz di Tembav, fr2z 53 ali, 1)55, ope cite Hime 54=33.

2Ini sangat jelas aisekitar tahun-tznun sebelum kemasukar. Ing.eris

di Meperi Sembilan. Antara lain linat: Lok rook Seng, Philip, 1972,
The ¥Yelay States 1877-18 5, Oxford mivercsity Prese, . Lumpur;

Yhoo X1y Kim, 102, ne western .als, JStates, 1850-167j, Gxiord
tniversity Press, X. luupur; Norhalii Ivrani., 1577, 'The Yang
nipertuan Besar 0. Neperi sewbilan and the Yahg Dipertuan kuda of
Rembau', dlm. Varisan, 4/5 Persatuan Sejarah ialaysia cawanjau liegeri
Sembilan, hlm. 16-40.




16

langzung menzakibatiaa sebarwi: woalagu: Jiva.  “wmaes o rxon

balik ke rumoh apsbilz rass marah telan hilung.

e Struktur daz: Uibawa Politik dan Sosial

Tingkatan wibawa di Hegeri Sewbilan wilau 41 heubaeu adalaa

rki kata serbilangan:

m
[
o]
:r

Orang semenda pada tempat seuenda,
inaic buan hepoda buapas,

Juapai: ¥epada leabaga,

Lembaga «epada Sudang)

ndarg kepada ¥eadilan.

Ini dapat digarbarajalikun seperti berikut:

UYTANG
LEBAGA
BUAPAK .
C??%‘[ L AR BUATT

Gambarajah I: Strukiur Paradigmatik iairaki Politilk Tradisi
Lusx Henbeu,




17

1
2.1, Orans Semende

Paris pertoma delar perbilongan di oates neayatakan Lacaw

orang cemenda faitr leloki yang berkahwin Ke dalan sesuavi llelualpa

SCiLEna l‘,..i,uq edili~anili (..(,d.Lq_L... .. iﬁteri.

C"

adzleal: twndul lgpada teupal
pizamen tradisi, sclepee berkcohwin pasansan baru itw sz4er aiberd
oleh tennal semendanya harte scperti kampuny dan cawan laliu

~

- L a . N -
ierpat mencarl wansu o 0 sSelanjutoys, mengikuet scoct di

w

MepEerd
Sermbilan, selepas berkahwin orang lelaki (semenoa) itu tingeil

" 4 . .
di rumai” dan menjoddi reluarga isterinyu.

i Minanekeban | sebagaimana yang Sayatakan ol awai tadi,
orang leloki tidak bertercpat melailnsai sesuculy berkaawin;nhig
mengingp di rumeb icterinyz den indi bolen dikatszion terbalzs podz

.

waktu malos =ajav”, Scorar; lelaild yang teleh berkanwin ¢ijan;ka
pkan sampal ke rumah isterinya sebeluwa rrotaberi Jetuh dac akau
reninggellia—nya 41 woitta s 1. Feda siua ST di salus melloiadbisikan
masanya mengurusikan kerja-kerja di tauah kepunyaean ibunya dan kakak—
atau/dan adik Derempnanna, ‘.a.xatzptm keadssn telah berubah dan
gses ezc:.tra,'lb suaml sekarang ini tinggal leben lams di raman isterinya

ia tetap masih diangza)p sebay ftetawe di rumas islerinya.

lI"erkataan ini berasal dazri perkatas: rinan labeu swiande yan, pula
berasal dari katle sando yan, bermualic paddie. Keranos itu orang
swrando® atau serenda adela lelaki yanz sudan tercudal xepaa
kelusrga isterinya — [uhanmad Redjob, 1969, Siste. aelcraiatin Di
¥ipaugkabau, Center For [iuan kuwaw tudies lress, ladeig, wlue Jle

2§heehan dan Abd, Aziz, 1936, op. cit., nim, 199.
J3vie.
4Abas vj A1, 19 Op. Tile, anlm. 102,




18

OncilzitiZa

"

Cograny susel di inengiabeu ticele bolcen berxtircor
hehd di mumnth ioteriove. Tetapi. di legeri Sembilan georsl.. suLnl
itu berkuasa seharni ketua runah dan bertang ungjawnn no.lbele don
nemelihara anak dar isteri., ¥eadaan ind telah dijelaskoan dru: di-
tetarkan oleh perbilenien edat Fegeri Sembilan yane berbunyi

seperti berikut:

Jershundie seaul yang, eLpas

Orang Semcida yang punyas

Tuned bind Ialii,.

Tedi d4i Jereri Sendbilen seopan. sudnl itu adslab Quargni, weto zd

ahli kepads ¥ Quarga Isterinya, izitu sczoualy yung tide' aissnangi oleh

oreng-oranyg a4l Finanskatau ; mManun adalan benar kelav ciketakan

e

bahawa seseoran: suzri itu mengambil kedudukan merennan ciri di

rumsh igterinya.

3.2. mgl)ak da—n I.embe.ga

Yedudukan Duapak adalah tecnyata pata baris keduaz perbilongan

itu yapog berbunyis; "anak buan kepada dbucpak™, Ti ziai tidas oapat
' ] N s . Al =

perbezaan konsep diantara kedua sistew terzec_ul. reroeszuaaun yjang

adz Yanya Osri uegd istilel. ioltu, 44 egeri Sssbiles xetua La i

PanlEry Teiey L322,
hlz:, 83 Josselin de Jong, F.D. de, 1791, ligaigKaved duu eIl
’ ’ 1, £~

aeanbiles, Jarticue LiJeTL, Tha lisgue, hlue 174.

Vowslomaly Law da leeladat, wlie Jeogiaoy T4




19

perut sentiasa berfelar buapaek; sedangkan di Minangkabau di panggil

mamakl atau tunggan 2.

Ketua bagl suku di Negerl Sembilan, seperti yang dinyatakan

pleh perbilangan tersebut: "buapak keyada lembaga", adalah secara
umum digelar lemggﬁa? Istilah lembaga wujud juga di Minangkabau

iaitu limbago tetapl ianya membawa maksud institusi atau struktur
politik sepertl yang terdapat dalam kata perbilangan; "adek diisi,

limbago dituangi"4. wakil suku di Minangkabau dipanggil andiko5.

3'30 T.l!ﬂdanﬁ
Baris keempat perbilangan tersebut menyatakan bahawa lembaga
laitu ketua suku tunduk kepada Undang iaitu pemimpin sesuatu luak

di Negeri Sembilan,

Pada zaman sebelum kedatangan Inggeris kuasa Undang luas
B8ekali; malahan kadangkala mencapai tahap kuasa mutlak, Kuasa ini

terbayang dalam perbilangan;

Indangs
Bpleh menghitam dan memufihkan,
Boleh memanjang dan memendekkan,

Boleh mengesah dan membatalkan,

1
Josselin de, Jong, F.E. de, 1951, op. cit.
2Saanin Dt. Tan Pariaman, E,H.N,, 1980, op. cit., hlm. 7

3Tia..p—tiap lembaga di Negeri Sembilan mempunyai gelaran khusus ber-
dasarkan suku misalnya Suku Mungkal Rembau Baruh bergelar Datuk
Samgura Pahlawan,

4

Yang bermaksud: seseorang itu harus memenuhi segala obligasi dan
tanggungjawabnya sebagaimana yang diperlukan oleh adat, dan meng ikut
peraturan-peraturan nagari dan mengakui kewibawaan pemimpin-pemimpin
berdasarkan status,

gSaanin Dt. Tan Pariamin, H,H.N., 1980, ibid.



20

Delam perlantikan lembaga misalnya: walaupun perlantikan seseorang
individu {tu telah dipersetujui oleh waris dalam perutnya, Undang
boleh menolak perlantikan itu; dan Undang juga boleh memecat
seseorang lembaga Jjika ia mahu, kerana ada perbilangan yang ber-

bunyi: " lembaga itu; hidup matinya pada Undangﬂl.

Disamping itu Undang Jjuga mempunyai kuasa kehakiman yang
tertinggi dalam luaknya walaupun ada perbilangan-perbilangan
yang menyatakan bahawa Undang itu bertanggungjawab kepada Yang
dipertuan Besar (kalaulah keadila: dalam baris akhir perbilangan
tersebut bermaksud Yang Dipertiuan Besar :)2. Antara perbilangan
tersebut ialah

Kata bercari kepada lembaga,
Sah batal kepada Undang,

Hidup mati kepada keadilan,

Dalam perbilangan di atas, keadilan mungkin merujuk kepada
Yang Dipertuan Besar Negeri Sembilan yang antara lain bertanggung-
jawab menjatuhkan dan menjalankkm. 4 hukum bunuh, Tetapi di Rembau
sering kali segala kes-kes éena;ah dan adat déseleaaikan oleh
Undang sendiri tanpa merujukkan kepada raja atau lain-lain badan
tertentéu . Misalnya dalam tahun 1880 Undang Rembau, Datuk Lela

Maharaja Haji Sahil (1871-1883) telah menjatuhkan hukum mati

1, bas 3 Ali, 1953, op. cit. hlm. 56.

2Inatituai Yang Dipertuan Besar Negeri Sembilan hanya wujud pada
tahun 1773. Sebelum tarikh ini keadilan mungkin bermakna Undang
dan lembaga Tiang Balai; tetapl setakat manakah Undang merujukkan
perkara-perkara jenayah kepada majlis tersebut adalah satu per-
poalan yang tidak mungkin dijawab, setidak-tidaknya perlakuan
secara praktik,



21

ke atas seorang Jawa di kampung Nerasaul. Dalam kes Haji 3ahil

ini belisu telah bertindak selaras dengan perbilangan:

Sah batal pada Undang,

¥Xeris penyalang pada ¥ndang,

¥eadaan yang terakhir ini tidak ada persamaannya dengan
kewibawaan ketua-ketua adat di Minangkabau; teruiamea sekali dalam
sistem adat Bodi Caniago (iaitu kelompok orang-orang liinangkabau

yang mengamalkan adat perpatih),

Di Minangkabau slistem tingkatan kedudukan wibawa adalah ter-
gambar dalam perbilangan: "Bajanjang naik, batangga turun®, Ini
bermakna jika seseorang ahll jurai ingin mencapai sesuatu objextii
dan ingin membawanya ke peringkat yang paling tinggi ia harus
membincangkan masalah itu peringkat demi peringkat pada satu-satu
masaz. Pads peringkat yang paling rendah, tidak ada perﬁ?aan
di antara Bodi Caniago dengan Kota Piliang (iaitu laras yang
diketual oleh Datuk Ketemanggungan atau tegasnyaladat Temenggung) .

Ini terbayang dalam perbilangang

Patamo andiko dalam sabuah paruik,
Faduo nan jadil pangkek janjang panghulu suku,
Fetigo nan jJadl pangkek dalam sabuah nagari,

Xaampek nan Jjadi pangkek janjang sala.rehi.

Norhalim Hj Ibrahim, 1976, Socikd Change and (ontinuity in the
Matrilineal Society of Rembau, Negeri Sembilan, M.A. thesis,
Doiversity of nHull, hlm. $5-96,

Rasjid Manggls, Panghoeloe M,, 1971, op. cit., him. 117.
ibid.



22

Di Bodl Caniago wibawa tertinggl sampai ke tahap keempat
sahaja; iaitu dikerapatan (pexunaingan)panghulu—panghulu andiko -
ketua-ketna suku, Kesemua ketua adat di Bodi Caniago adalah duduk
sama rendah, tegak sama tinggi, Untuk ini maka balai-balai di
mang mereka berunding mempunyai lantal yang datar sahaja. Bangunan
yang dijadikan balai itu adalah terbuka dengan dinding yang rendah,
sehingga anggoty. dapat melihat keluar dan mereka dapat dilihat
dari luar. Bagian depan balai tersebut adalah tanah lapang yang
cukup luas di mana duduk rakyat, anak kemenakan, dan lain-lain
plhak yang berkenaan menyaksikan perundingan tersebut. Perundingan
atau kerapatan ini memakan masa yang agak lama sehingga para
hadirin banyak yang mgmbawa bekal makanan, Sewaktu kerapatan,
tiap-tiap ketua adat yang bercakap dan berhujjah terlebeh dahulu
akan menyembah kepada hadirinl. Dari kenyataan ini apa yang
dapat disimpulkan ialah di Bodi Caniago segala perbicaraan mengenai
gesuatu adalah dilakukan secara terangan-terangan dan tidak oleh
Orang persaorangan atau oleh bebefapa orang individu (ketua-ketua
adat) tertentu sahaja seperti yang berlaku di Negeri Sembilan,

Dan lagi, di Minangkabau tidak adalsuatu Jawatan ketua adat yang

berkuasa untuk menjatuhkan hukuman mati ke atas rakyatnya.

Dalam sesuatu kerapatan di Bodi Caniago, kalau ada seseorang
renghulu yang tidak sependapat maka rapat akan diteruskan sampai

enmuanya mufakats

aanin Dt, Tan Pariaman, H.H.B,, 1980, op. cit., hlm. 13-15,.



25

Kok bulek alah dapek digolongkana,
Kok pipih alah dapek allayangkan,
\
2
Bulek ﬁn dek pambulueh,

Bulek kato dek mufakat,

Ralail kerapatan ketua-ketua adat Bodi Caniago ini, yang dapat di-

anggap sebagal 'parleasen’, dipanggil Balal Panjang dan terletak

di Tabek di daerah Koto Piliang.

Dalam sistem Koto Piliang pula, peringkat kewibawaan tidak
terhenti sekatat "keampak menjadi pangkek janjang selareh",sanaja.
Sistem ini maseh mempunyal tingkat yang lebeh tingxi seperti yang

termaklum dalam perbilangans

Xalimo nan jadi pangkek urang Basa Rajo,
iaitug
Bandaro di Sungai Tarab,
Tuan Kadi di padang Cantieng,
Mangkudum di Sumaniek,
Taun Indomo di Suroaslo.
Keanam jadi pankek Janjang Rajo Buo jo Sampu Kuduih,
¥atujueh nan jadi pangkek buleknya,
iaf tu;

Daulat Yang Dipatuan di Paganwungl.

Sango Datoek Batoen, 1966, Tambo Mam Minangkabau, Pertijetakan
Limbago, Pajakumbuh, hlm, 171.




24

Dari perbilangan i atas nyatalah bahawa Foto Piliang
mengakul raje sebagal lamban, dan lembage tertin, i disamping
memiliki Basa /mpek Palal (Dewan Menteri) dan Rajo nan Tigo Selo,
den tidak memiliki 'parlemen' seperti d4i Bodi Caniego. lari
segi perlaksanean kerapatan adat pula, Kote Piliang musyawarah
untuk maupakat, dan darjat penghulu-penghulu adalah berbeda-beda,
iaitu ada ya#¢ rendah dan ade yang tinggi. SZelanjutnya éi Xoto
Piliang kuasa yang tertingri, iaitu yang menyeleszikan apabila
berlaku dead lock (tidak tercapal kata mufakat) adalah terletak

éi tangan pucuk,

Jadi di ¥oto Piliang sistern tindakennya berlaku dari ates,
bagi kata perbilangan: rtitiek dari ateh"l, sedang di poai Caniago
kedudukan penghulu adalah "pucuk tagerai" iaitu tiada seorangpun

diantara ketua-ketua adat yang tertin,zi cdari yang lain.

3.4. Keadilan

Xata keadilan dalam baris akhir perbilangan tersebut di atas
tedi ( Undang kepada keadilang) membawa dua maksud yang asak ber-
heda, KewuJudan dua maksud ini adalah sejajar dengan perkembangan

sejarah Tegeri Cembllan sendiri,

pPertamanya, kalaulah perbilangan ini telah ada sebelum tahun

E s ;
Rasjid Vanggis, Panghoeloe, [, DT. Kadjo, 1371, op. cit., hlm. gg,



1773 maka keadilan bermaxsud membuat kepiusan secara jujur dan
+tidak memehak ke mana-mena pihak. Untuk mencapai keputusar ini,
Bndang sebelum membuat keputusan mengenai sesuatu masalah paaa
égerinya harus mengadakan perundingan atau maufakat cengan datuk-
Idatuk lembaga dan juga orang besar Undang. Selepas tercapal satu
Eeput-usan baharulah Undang menjatuhkan hukuman atau memberi Jawapan
kepada masalah yang herkenazn, Dalam memberikan keputusan ini

imdang dibolehkan oleh adat untuk menggunakan budi biceranya

ggudiri kerana edat menyatakang

Sumbing boleh dititik,
Patah boleh digempal.,
Selanjutnya, dalam beberapa hal iaitu hal-hal yaug tikatakan
pantang Undang:
derhaka, celaka,
dahaga, dahagi,
rumbun, bakar,
tikam, bunuh;
hanya Undang sahaja yang boleh rnenghakinkan dan menjatuhkan hukuman-

1
wa .

pari kenyataan ini, sebagal mana yang dinyatakan uvi bahagian

wal tadi (3.3.) nyatalah bahawa Undang di Negeri Sembilan diberi

L}Iordin Selat, 1976, Sistem Sosial Adat Perpatih, Percetakan Utusan
Melayu, K. Iumpur, hlm. 66-67,




kuasa 'mutlek' oleh adat sendiri, Dari dua perbilangan yang
terakhir di tas pula nyatalah bahawa diperingkat awal perksmbangan
adat di Wegeri Sembilan (sebelum 1773) keadilan membawa mexsud
Penghakiman yang 'jujur dan tidak berat sebelah' oleh Indang

eesebuah luak,

Makna kedua kata keadilan yang timbul selepas tahun 1773
-a.dal?h 'raja', lenterjemahken keadilan kepada raja mungkin telah
mula.rdibua.t oleh pParr dan Mackrayl. Kalau didasarkan kepada
perbilangen:

Adapun raja itu tiada bermegeri dan tiada

mencukai kharjat, mela.ihkan keadilan sahaja;

maka terjemahar ini adalah sesuai sekali. Dan salah satu daripada
tujuan Datoks+indang~ Datwk Tndang menjemput Yemtuan dari linengkabau
ialah supeya raja dapat menjalankan tugas kehakiman dengan lebeh
objektif. Selaras demgen itu di Kegperi Sembilan raja adalah

tempat rayuan yang tertinggi sekali, Jjubkru i%u raja tidak boleh

turut campur dalam hal ehwal Luak.

Keadaan kehakimen yang wujud di Xegeri Sembilan ini kalau
dibandingkan dengan.. yang wujud di Minangkabau, terutamanya di
kalangan rakyest laras Bodi Caniago adalah menarik sekali. Di

Minangkebau, sebagal sinyetakan di atas tadi (3.3.) kehakiman dan

Parr, dan Fackray, 1910. op. cit., Uleh sebab-sebab pra<tikal
saya bersetuju dingan makna tersebut,



27

readilan itu adalah hasil dari maufakat dimana prosesaya adalah;
retua suku tunduk kepada meufaxal, sewentara mauiadat adalan tunduk
tepada kebenaren dan kebenaran itu berdiri dengan sendirinya.
serbilangan ini juga wujud éi hegeri Sembilan tetapi lercanggan
lengan beberapa perbilangan lain seperti yang ainyatakau dl atas
tadi., Dalam percanggahan ini selalunya perbilangan-pertilangan

awal tadl mengetasi perbilangan ini,

Keadilan yang tertinggi di Eodi Canisgo adalah kerapatan
ketua adat di Balai ranjeng di Tabek. Di sinilah semua masalah

diputusakan dengan suara bulat. Tegasnya, tidak ada seorang

penghulu pun yang boleh meubuat keputusan berdasarkan budi bkcaranya

sendiri,
s,

nd Koto Pililang, keadaan kehakiman tradisi adalah berjalan
mengikut tingkat-tingkat tertentu, dan tingkat terakhir dan yang
tertinggi ialah Rajo nan Tigo Selo dan yang akan memberikan atau
menyampaikan keputusan terakhir adalzh Raja Alani, Yang Dipatuan
iaitu salan seorang daripada Raja nan Tigo Selol. Jadi - disini,
adalah dalam tangan Raja 4lam. Namun jarang sekali proses
keadilan ini sampai ketahap tersebut kerana selalunya apabila
masyawarah ketua suku tidak dapat mencari kata maufakat, ianya

diserahkan kepada pucuk, iaitu ketua nagari yang mungkin selaras

Wk
l'I‘ingkatan keadilan ai XKoto riliang lalah: a&erapatan adat (ketua-
ketua suku) tida< dapat memberi keputusan,dibawa kepada pucuk
(nagari - rapat semagari), dari rapat senagari diseraukan kepada
rapat selaras (kumpulan nagari-negari), kemudian xe luak, seterusaya
ke Basa smpek Balai dan axhir sexali Rajo nan Tigo sSelo,



28

dengan kedudukan Undang di Negeri Sembilan. Seringkall pucuk
dapat memberikan keadilan atau penghakiman kepada masalan tersebut
kerana kedudukannya adalah 'bilaeng nan manabuek, gantieng nau
mamutuih' (menembus yang hampir tembus dan umemutus yaug hampir
putus), Jadi di Koto Piliang, pada kerapatan adatnya pucues
bulek iaitu penghulu yang terting,i dapat menea.bil zepulusan

mungkin' berdasarkan budi bicarenya senciri,

Batu lagi yang harus ditarik perhatian ini ialah di kinangkabau,
balk laras Bodi Caniago mzhupun di Koto Piliang, luak tidak
mempunyal pemerentah mutlak seperti institusi ndang di legeri
Sembilan, Seorang penghulu di Minangkabau bukennya seorang ketua

wilayahl.

Dari huraian di ates nuyatalah banawa keadilan mempunyai
konsep yang berbeda diantara adat iiegeri Sembilan dengan podi
Caniago tetapi‘selari dengan keedaan di ¥oto Piliang., Dalam maksud
keadilan yang pertama, walaupun Undang harus merujuk kepada
maufakat adat lembaga tetapi paaé akhirnya, Undang atas budi
bicaranya menjalankan hukuman senairi, Sedangkar: makna kedua
df mana keadilan bermakna raja, xeadilan raja hanya dipohonkan kalau
tndang tidak dapat memberi keputusan yang muktamat., Dan ini adalah

sesuatu yang jarang sekali berlaku., HMakna kedua ini ada persakaal

lKetua wilayah hanya diwujudkan selepas Belanda mengenalkan institusi
panghulu kapalo (dalam zaman moden dipangpil wali nagari); satiu

lagi institusi yang diwujudiza. olel Zelanda ialah Twanku Laren

yang kemudiannya kedudukan inil menjadi demang (peSEEEI—Eaerau;.
Mamun, kedua-kedua institucl ieci ncal-n terkeluwr dorl sloteh

803ial tradisi !4 inangkabau.




29

dengan keduduk:n Raja “lam di Minangkabau tetapi Raja Alam
memberi keputusan hanya selepas @embincangkan masalah terseuut
denzan Raja Aéat Cdan laja Ivadat; duva coresk kepimpinan yang tidak
wujud di NWegeri Jenbilan, Dan seba,ai juga di Hegeri Sembilan
ceadllan diperingkat ini jaran, sekall diprakiiskan kerana

asalah telah diselesaikan di peringkat pucuk.

4, Yang Dipertuan Beaar,

Institusi ini, sebagaimana yang dilihat dalas perbincangan
di atas tadi wujud di iegeri Sembilan dan juga di Minangkabau,.
Ti Kegeri Sembilan ia wujud sejax tahun 1773 sedangkan di lMinangkabau

telah bermulz disexiter taliun 1347.

4.1, Di Negeri zenvilan

Negeri Sembilan zdalail sebusr: rantau pdnan.kabau, 3Selaras
dengan kehendak perbilan un yans verbunyi:

Inak bapanghulu,

Ranidu baradjo,

EKampuang batuo,

Rumah nan batunggani,l
maka Negeril Sembilan terpaksa mempunyal seorang raja. 'Tetapi
tarikh mewujudkan instutsi ini (1773) agat lewat; iaiiu telau
lebeh dari dua avad Legeri Yembilan dibuke oleun penghijran

Minsngkabau barulah institusi ini diadaxan., sebeuarnya, Neseri

lNasroen, ¥ep 1957, op. cit., bhlm. 148, PFenekanan adalah oleh
penulis sendiri,



30

8

Sembilan sebelum tahun 1773 tela pun menunaikan kehendak
perbilangan ini kerana pada tahun-tshun sebelum itu Negeri

Sembilan beraja ke Johor, seperti kata perbilangan:

Beraja Eg_Johor.l

Bertali ke siak,

Bertuan ke Minangkabau.

Tetapl kemerosotan kuasa empayar INelayu Johor dipertensahen abad
ke 18, disamping bertambahnya penumpuan xuasa dalax tanean
ketua~ketua luak serta wujudnya ancaman luar telan mewujudkan
keinginan di kalangan ketuas-ketua luak untuk mendapatkan seorany

Yang Dipertuan (yahg juga disebut Yamtuan),

Perlstiwa menjemput seorang ansk rajz dari Pagarruyun, ini
mungkin suatu percubaan untuk mewujudian kesatuan di bawan satu
‘kuasa', dan satu identitl sebagai sebuah negeri merdeka di
Semenanjung Tanah Nelayu. Hasilnya, mengikut tradisi lain-lain
rantau Minangkabau, salah seorang daripada anuk Yang Dipertuan

Rajo Alam Muningayah ¥inangkabau

telah, atas permintaan penghulu-
Penghulu lugk di Negeri Sembilah, dilantik olenr ayzhnya menjaai

pemerintah pertama (1773-1795) di Negeri sewbilan,

Apa yang menarik dalam pengwujudan institusi ini ialan,

berlawanan dengan tujuan-tujuan aszlnya, perlantikan Yamtuan ini

i
Penekanaen adalan oleh penulis sendiri.

2
‘Rasjid Manggls, 1971, op. cit., hlz, 44,



31

telah memecahbelah dan menjadikan luak-luak di Negeri Sembilan
kucar kacir dan kancah peperangan. Kalau dahulu berlakulper-
¢ubaan meretut kuasa hanya dalam luak salizja tetapi dengan
adanya elemen Yamtuan perebutan kuaca telah melicpah keluar
sémpadan daerah. Apa yang jelas ialah Yamtuan tidak berpuas
hati dengan hanya menjadi lambang sebagalmana yang dikehendaki
oleh adat, Yamtuan, dari masa ke masa ingin mendapatkan kuasa
politik yang lebeh konkrit. (leh yang demikian persaingan yang

kebanyakannya merupakan peperangan telah berlaku,

Satu daripada hasil peperangan dan perebutan kuasa ini
ialan wujudnya institusi Yang Dipertuan (Yamtuar) Muda di Luak
Rembau dan Jelebu? Intuk beberapa tahunz. Yamtuan Besar sebagail
lambang ‘'keadilan' telah tercabar di kedua—dua luak tersebut.
¥edudukan Yamtuan Mud:. s>masa wujudnya aga< kuat juga Kerana

di Rembau misalnya telsh ada perbilangan mengenainya yang berbunyi:

Sultan Besar di"Sri Menanti,

Pertuan ¥uda di Rembau,

1Sebab wujudnya institusi Yamtuan eda ini overbeda dari Luax Xembau
dengan Luak Jelebu. Di Rembau ianya hasil dari perebutan unutk
menjadi Yamtuan Besar diantara Raja Adil dan Raja liitam yang dl
jemput dari Minangkabau serta campurtanges Bugls; sedangkan di
Jelebu instdtusi ini wujud atas permintazn raxyatl Jelebu sendiri,
lanteran itu Yamtuan Muda Jelebu mempuyai wilayah iaitu antara
Bandar Berangan hingza Batu Comintang — linat horhalim 4j Ibrahim,
1978, op, cit, hlm, 23-25 dan juga notexazi 55 hli. 24; lihat juga
Caldecott, A., 1912, 'Jelebu, Its pistory en¢ Constitutio.', PMNS,
2nd, Series, hlm. 20 dan 0'Brian, H.Ai., 1604, 'Jelebu', JSBRAS, 14,
hlm. 338=9; sedangkan Yamtuen ruds lenbeu tidax berwilayah hanya
lambang sahaja dan kedudukan yang ini pun wasin dapat dipersoalkan.

2 .
Di Rembau lebeh kurang 36 tahun {1800-1836) dan di Jelebu lebeh
kurang 20 tahun (182C-1€4C).



Jedi, kewujudan dua institusi yang mempunyai kedudukan dan
fungsi yang seakan-akan sama ini telah memburukkan lagi keaoaan
yang sedia ada _dalem kendgap kucar kacir. Dari masa ke mesa
keadaan anarki di Negerl Sembilan ini eemakin bertambah hebat dan
akhirnya ialah telah menjadi salah satu dari sebau-sebab utama
kemasukan Inggeris ke dalam pentadbiran Negeri Sembilan pada

Negeri Sembilarn, sebagaimana juga kes-kes rantau yang lain,
melalui masa telah memutuskan ikatannya dari Minangkabau, Pergerakan
EEQEEi yang bermula pada tahun 180% dan berlanjutan dengan suatu
peperangan melawan Belanda yang berkahir pada tahun 1858l adalah
salah satu dari faktor—faktor penting yang membawa kepada per-
fiombangan ini.

Keduduken Yang Dipertuan Xesar Negeri Sembilan terpaksa meng-
ikut kedudukan Raja Alam di pMinangkabau. Beliau bukannya seorang
raja yang berkuasa mutlak tetapi memerintah dengan semengat dan

aturan-aturan Tuah Diaakat02 sebagéimana yang disarankan oleh

Parapatieh nan Sebatang dan diterima oleh kedua—dua laras - zodi

Canlago dan Kota Piliang,lebeh dari empat kurun yang lalu.,

Institusi Yang Dipertuan Besar ini maseh wujud lagi sehing.a

ke hari pi. Yang Dipertuan kesar bersemanyam di ri senantl dan

Hmﬂmmad Radjab, 1964, Perang Faderi, P, N, Ralai rustaka, Jakarta.

2Aiuran bagl menyelesaikan masalah dengan aman, daral dan mendapat
keputusan yang dipersetujui oleh semua orang dari kedun~dus luras
tersebut, lihat juga Zahar It. Kagari Zasa, 1966, Tambo dzun 3alsilan

Adat Alam anrkabaUurar s+ ~ . L
J _in._n‘_ _;;__31-11 enorbit Cu.¥. leorara, x'aja.i{umbu_u, flllL’. ?4_?5.




A
Ao

kuasanya Juga terhad kepada kawasan tersebut dengan mempunyai
beberapa kelstimewaan dari luak Taneh I-:en,genaungl. Faktor yang
penting mengenal kedudukan raja yang teléh diwarisi melalui aaat
dari sejak zaman dahulu sehingea ke hari ini lalah raja tidak
berkuasa untuk campur tangan dalan hal eawal luat yauy, lain dan
Juga tidak berkuasa untuk menyekat kuasa ketua-ketua suku dan

luak di luar sempadan wilayahnyaz.

Jawatan Yang Dipertuan Besar ini, semenjak diwujudkan pada
tahun 1773 sehingga ke hari ui bukanlah jawatan yang turun temurun
dari ayah ke anak lelaki yang tertua. Sehingga tahun 1824, tiap—
tiap Yang Dipertuan Besar yang baru adalah didatangkan dari
Minangkabau, tetapi selepas tarikh itu, pemegang jawatann ini ada-—
lah ditentukan berdasarkan pemiliharn (ndane-Undang yang zmpat5 ke
atas salah seoranyg dari keturunan Raja Racin, iaitu putera rzja

Yang akhir sekall dijemput dari Minangkabau,

4,1,1, Tengku Besar Ta.mpin

Di samping Sri Fenanti terdapat sebuah lagi luak yang di
perentah oleh keturunan raja. Lauk yang dimaksudkan di sini ialah

Luak Tampin,

Tampin, sebelum tahun 1836 adalah sebaha,ian dari Luak Hembau,

1 ; . , ,
Luak=Iuak yang mengelilingi Sri Menznti yang terdiri dari Luzx-
Luak Vlu Muar, Jempul, Terachi dan Gunun;, fasir,

2 .
Hooker, [M.E., 19fl, 'The karly adat Constitution of Negri
Sembilan (1773-1824)', JMPRAS, 44 (1).



4

Pada tahun 1853 salu peperangan saudarz telan neietus ¢l denbau
digntara Yamtuan [uda Syea Syaabtan deqgalt rat@u Lela canaraja
nganit, Undang Rembau, eperangan ini berachir pwaa tahun 18354
dengan kekalshan dipihak Syed Sgaabun yang telab berundur ke
Tampin. ¥ulai dari sekitar tarikh tersebut &yed Syaaban dan
keturunannya telah digelar Tengku bLesar Tanpin. xuasanyz adalah
melingkungi kawasan-kawasan Tampin Tengah, iru, Repan dan Tepons.
Tiap-tiap satu kawasan inl diketual oleh Penghulu yang hanya

bergelar Penghulu Fesaka. Dahulu penghulu-penghulu ini aaalah

dilantik oleh Tengicu Besar sendiri tetapi sekaranyg, dipilii oleh

tiga penghulu yang lain dengan ahli suku warisl.

Nalam pentadbiran adat Tengku Zesar tidax berkuasa. zeliau
tidak terlibvat dalam proses melantiix Yang Dipertuan -esar iegsrl
nembilan dan tidak disenaraikan dalan senaral aturcara pangkat
adast. Tegasnya, Ten ku Sezar Tampin, malenen “uak Tempin sendiri

adat suzatu buatan bzru.

4,2, i Minangkabau

'Xekuasaan' Yang Dipatuan FMinangkabau bermula pada tahun
1347 laitu apabila Adityawarman, seorang raja helayu (Jambi)

menduduki singgasana kerajaan Minangkalaun, Aepada orang-orang

“Li tiap-tiap kawasan ada suku waris yang berhaxk nencalunkan crenghulu.
Suku waris bagl Tampin Tengah dan Tebong ialsh suku Biduandaz, Juku
waris bagl Hepah dan Keru ilalah suku Tisa batu, Ui kawasan peru
suku warisnya ada dua pecahan faitu Tiga Batu hisal Tingsi den
T?ﬁa Patu Peﬁiang. Di antare keduanyabini hanya suku %%ga satu
Risan Tinggl sahaja yang boleh mencalunkan renghulu,



Yinangkabau raja-raja itu adalah orang asing daa tiasanya disebut

oTang Hindul.

Kedatangan Adityawarman, secara am tidak membawa alai

Minangkabau ke suatu keadaan yang kecar xacir seperti ,an. ver-
daku di Negeri Sembilan., Ini mungkin kerana ketua-ketua iinangkabau
peda masa itu (Datuk Ferpateh nan Szbatang dan Datuk Temenzgung)
memahami kekuatan tentera lMinangkabau untuk menentang Adityawarman,
walaupun terombo Minangkabau mengatakan:

Datanglah anggang dari laut,

Ditembak Datuek nan Eaduo,

Bedil sadetus dua dantamnya.2

Sebalikmya, Adityawarman telah menerima status rajs inlnaggkateu

sebelumnya yang berdasarkan kepada perbilangan:

Kaateh nen tak bapucuex,
Kabawah nan tak baurat,

Di tangah dilarek kumbang,.

Dengan ini bermaxna, di alam iinangkatau raja tetap mempunyai
kuasa yang terting.i tetapi beliau haruslah _ula ticek menyusahkan
rakyat., FKalau beliav bervuat dewikizu juyz maxa beldidu terpsxsa
menerima axibatinya iaitu seperti pokok yang dilerek cibahaclan

tengahnya; dan ini sesuai cengan perbilang=zn yang berbunyi:

Lyosselin de Jong, 1951, op. cit., hlm. 95.
2Darwi; Thaib Dt. £idi Bandaro, 1365, selu: Zelux adat ilaw
Minangkabau, Tjupak Usali, K.V. Nusantara, lUjakarta, hlm, &l.

5Bahar Dt. Nagari Zasa, 1966, op. cit., hlm. oY,



36

Rajo bana disambah,

Rajo nana diaanggah.l

Walaupun demikian keadaannya, untuk mengekalkan lagi
Keharmoni&® Alaw !iinangkabeu, sebasal yans dinyatakan ¢ibanagian
wal tadil, Datuk Parapatieh telah memecahkan kuasa Yang Dipetuan
dengan mewujudkan dua Jaci Jawatan pembantu jaitu Raja Adat dan
Raja Istiadat.

Keadaan di Minangkabau tidaklah sentlasa tenang dengan
kedatangan 'orang luar' ini, DPada satu ketika, Datux Perpaten
dan 1% orang ketua adat yany lain2 telaa dituduh berkemplot
untuk memberontak, Akibatnya mereka telah dibuang negeri. lereka
fola.h- berhijrah ke selatan dan meneroka di kawasan Solok sexarang.
Pi Solok mereka telzh membuat 13 buah nagari dan membentuk satu

‘persekutuan yang dikenal debagai Kubueng _\2111j .

Ve W

>

Disamping peristiwa inl terdapat satu lagi kejadian, pada
tahun 1780 yang akan penting dalam perkembancan sejarah Yang
'Biportuan Minangkabau. Pada tahun tersebut raja lslam slinangkebau
Yang pertama, Maharsjo Alif telah meﬁgn,gal dunai denlgan weninggalkan

pengganti yang maseh belum cukup umur, Akibatnya satu perseungketaan

Iﬁesjuid Manggis, 1971, op., c¢it., him, 112,

2F.ereka adalah terdiri dari ketua-ketua adat dari lLzres opoal
Ganiago, Koto Pillang dan juga llelayu serta landahiling.

3'ﬁm'mk kelerangan lanjut mengenal peristiwa ini linat Sjafiroeddin,
Duley 1975, '"Kubuang Tigo malen Lubuek nan Tigo', sumatra
Eggaarch Bulletin, IV(2}, hlm. 51~66, Istiluh subuerny AiIl ini
‘diagakkan berasal dari kalimat: "aku buang 15 Jorang ketuas™.
¥ata-kata ini telal dilafazkan olen Adityawarman semacsa aubuang
negeri latuk rerpateh dan pengikut-pengikutuya.




antara Raja Adat dan Raja Ibadat telah berleku dengen tujuszn untuk
menduduki singgasana linangkabau yang kosong. Lamun, sebelus
meletus pergaduhan satu penyelesaian felali dicapei, Qi puoa

tidak seorang pun diantara kedua-kedus rajs itu aitabalxan,

tetapi Alam Minangkabau dibayi tiga dengan tiap-tizy satu diwakil
perentah oleh Datuk Bandarc rutien di Hungal Tarab, Datw: Indomo
@&t Saruso dan Tuan Kadi ai Fedang Gantieng. Ini meninggalkan Tuan
Margkudum di Sumaniek untuk mengelolakan perhubungan antara
Minangkabau dengan rantaunya. Apabila anak Maharajo alif cukup
‘wmur bellau telah ditabalkan menjadi Yang Dipatuan Sultan Puning
Syah T dengan Yang Dipatuan Sultan Sembahyang I menjadl Haja ibadat

dan Yeng Bipatuan Basusu Tungga menjadi Raja Adatl.

Peristiwa ini dan juga kejadian yang dinyatakan sebelumnya
.&engan secara tidak langsing menunjukkan bahawa di sinangkabau
Juge tidak sunyi dari berlekunya pergelutan antara peumbesar-
‘pembesarnya. Apa yang penting disinil lalah cara peanyelesaiannya.
Pi Negerl Sembilan, sejarah memberitahu bahawa segalza perbalahan
ditamatkan di medan perang tetapi ai Minangkabau, persengketasan
diselesalkan secara borunding iaitu berdasarkan semangat Tuan

Pisakato.

Dinasti raja di Minangkabau ini telah hapus dalem satu

1
"Rasjid Manggis, 1971, op. cit., hlm. 37-38.



At
[¢4]

_ 2 |
pembunuhan beramai dimasa Pergerakan laderl  yang berlaru antara

tfahun 1803-1838,

Kedudukan Yan:s [ ipatuan Minangkabay adalah seakar-azan sama
dengan kedudukan Yang sdipertusn occesar Jlegeri Denbilan, Yeng
Bipatuan Minangkabau hanya dilhat sebag:l seoran. yans bersiiat
saktli dan suci, Dia mer _ 'an lambang kesatuan alam Minangkabeu
dan berfungsi mempersatukan, Untuk tujuan mempersatukan ini dia,
‘pada masa-masa tertentu mengadakan lawatan ke seluruh Mimangkabau
mengikut jalan-jalan tertentu dan tidak boleh menyimpang mengikut
jalan lain, Semasa dalax perjalanan ini beliau harus tingzal
~pula di beberapa tempai seperti nana yang telah aitetap. Tepasnya
‘df Mimangkabau rakyat tidask perlu datang kepada raja, tetzpi raja
yeng harus berkumjung kepafa raxyat; ilaitu satu aktiviti yang tidak

‘pernah diawalkan di Negeri Semuilan,

Jadi secara tidak langsung, raja Minangkabau selalu dipisahkan
dari hidup dan kehidupan orang Minangkabau. DMereka tidak berkuasa
dan tidak pula menimbulkan kegoncéngan ketika mereka aisingkirkan
pada pemulaan abad ke 19. Haja hanya berkuasa di Fagarruyung dan

44 rantau dan tidak ¢i Luhak yang Tiga (Asam, Limo Puloh xoto dan

1Pergerakan atzu Peraung Paderi adalan percubaan lFergerakan walizbbi
yang diketuai oleh liaji Miskin dari rantai sikek (lgan), wvaji
Abd . Rahman dari Piobang (50 Xoto) dan Haji lunamad wrif dari
Sumaniek (Tanah Datar) untux nenghapuskan zaazt can mengganlicanoya
‘dengan Syarak. DNalam masa kacau bllau perang saudara inilah
Belanda mula masuk campur calan nal ehwal idomangikabau. uatui
kerterangan lanjut lihat: pamka, 1947, ifyahku, Hiwayat Lidup Ir,
Hj Abd. Karim gmrullah dan rerjuangan heum Usaha di sumatera,
Penierbit Djajomurni, Jzkartu, dac ju, s Funamze Radjab, 1364,
lPevary; Paderi, ¥.!I. ralwui rustaia, Jakarta,




39

Tanah Datar), yang adalah dibawah kekuasaan venghulu.

Satu lagl persamaan diantara kedua-dua instiktusi inilah

seperti kata perbilengan Negeri Sembilan:

’

Adapun raja itul
tiada mempunyai negeri, dan

tiada mencukai kharajat,

melainkan keadilan sahaja,
serta memakan:

duit sesuku,

beras segantang,

nyior setali.
4dat Minangkabau melanjtkan keadaazn ini lagi iaitu raje tidax

dibolehkan mencukai di mana-mana wilayah asal i.inangkabau. 5Seliau
dibolehkan menerima upeti dari rantau, termasuk lLiegeri sembilan,
Tetapi untuk mendapatkan upeti itu raja sendiri ataupun wacilnya
(a4 sini bermaksud Tuan Mangkudum di Sumanik) terpaksa daieng
sendiri memungutnya dalam tempuh masa tiga tohun sekali. Tidak
ada agensi kerajaan yang boleh mewakilinya mengitup upeti dan
rakyat di rantau pula berhak tidak membayar u?eteri tersebut

Jika tidak ade orang yang datang memungutnya. aAturan ini aiikut
kerana rantau tidek ditubuhizan ata& verintali raja tetapi terbentuk
di atas intiatif rakyat sendiri dan kesetiaan mercka terhadap

raja di Pagarruyung adataly dasar sukarela.



40

5.0, Tanah.

Ekonomi masyarakat Melayu yang mengamalkan sisten Adat di Negeri
Sembilan dan juga di sebahagian Negeri Melaka adalah berdasarkan sistem
pertanian peasant. Dalam sistem corak ini, tanah adalah komoditi yang
paling penting, dan kepada masayarakat Adat ini, tanah adalah menjadi
salah satu faktor pengekalan pengwujudan sistem itu sendiri. Ini
memang diakui oleh sarjana-sarjana yang telah mengkaji sistem ter-
sebut. Hamka pernah berkata, 'seandainya tanah pusaka diturunkan

tarafaya, maka 'adat tidak terdiri /lagi/ pada suku yang menguasainya"] .

5.1. Konsep Pusaka.

Pusaka bolehlah ditakrifkan sebagai harta yang ditinggalkan, di-
wariskan atau diturunkan oleh ibubapa, nenek moyang ataupun generasi yang
terdahulu dari itu. Antara lain yang termasuk dalam konsep ini adalah
rumah, tanah, barang-barang perhiasan (emas dan perak), senjata (keris,
tembak dan lain-lain), pakaian Qg__g“pgrang-barang lama, dan .ain-lain
lagi. Dalam konsep tanah termasuklah tanah tapak rumah, tanah sawah,

tanah kebun dan tanah dusun.

5.2.. Harta . Tanah.

Di Negeri Sembilan. khususnya di Rembau, secara umum tanah

dapat dibagikWn kepada dua jenis utama iaitu: tanah waris dan tanah

Ilamka, 1968, 'Adat Minangkabau dan harta pusakanya', dlm} Mochtar Naim,
{ed.) 1968, Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris, Center for Minangkabau
Studies Press, Padang, hlm. 29.




41

tebus atau tanah suku. FKedua-dua jenis tanah ini mempunyai konsep yang

tersendiri.

5.2.1.:Tanah Waris.

Sebelum kedatangan orang-orang Minangkabau ke Rembau, tanah dan apa
yang ada didalamnya adalah kepuny;%?orang asli atau waris (istilah yang
digunakan oleh orang-orang pendatang bagl orang asli) yang diketuai oleh
seorang yang bergelar Batin. Hak orang asli ke atas tanah ini jelas
terbayang dalam perbilangan:

Aix =egantang selubuk,

Sadangkang vang berbunyi,
Siamang yang berjawat-jawat
Tempat ungka yang berdayu—dayu
Batin yang empunyal.

Pgﬁilangan ini m%%awa dua maksud. Pertama ia menyatakan bahawa
semua tanah, hutan rimba, paya dan lurah adalah kepunyaan orang asli
yang diwakili oleh ketua mereka - batin. Maksudnya yang kedua: per-
bilangan ini juga, khususnya dalam zaman selepas kedatangan orang-orang
Minangkabau, menggambarkan pembahagian wilayah antara peneroka/peng-
hijrah dengan orang asli. Orang asli di Rembau, setelah kedatangan
orang Minangkabau telah 'tertolak' ke rimba sedangkan tanah-tanah yang

telah diteroka atau kawasan—-kawasan lembah adalah diduduki oleh orang-

‘Lister, M., 1887, 'The Negri Sembilan their origin and comstitution',
JSBRAS, 19, halm. 39.



Lo

erang mendntang, yang diketuai oleh Tok Lela Balarg dan Tok

Laut Dalan.

Apabila berlalu perkahwinan antara Tok Lela Balang dengan
puteri Batin Sekudai, den wujud suku biduanda, hak milik orang
asli ke atas tanah di Rembau telah disershlan kepada suku
biduanda. Tegasnya, dengan wujudnya suku pemerintah (suku
biduanda) segala hak milik orang asli ke atas tanah telali

hilang; sebagai dibilangkan:

Dari hulu air menyensing,
ke hilir ombak memecah,

waris yang punyad.

Perbilangan di atas jelas menyatakan bahawa wilayah deri
kawasan pergunungan, tempat terbitnya mata air sehinggalah ke
pantai adalah bolt milik waris. ‘laris di sigi dimaksudkan sultu

pemerintah - suku biduanda dan bukan lagi orang asli.

5.2+2+« Taonan Tebus atau Tanch lulzu.

Tanah yvang telah dibeli atuu ditebus oleh peneroka asal
(orang-orang Minangkabau sclain dari Toir Lela Balanpg das Uok
Laut Dalam) dari orang-orang asli dengan bayaran yangs berupa

: s ; 4 . 2 5 G
kain, pisau atau senjata dan periok masak untuk dijadil:an

lopgrr dan liackray, 1710, op. cit., hlr. 104,

2lLister, 1207, op. cit., hlm. 39.



43

kawasan perubahan dan pertanian adalah dikenali sebagai tanah
tebus. Setclah berlakunya perkahwinan antara Tok Lela Balang
dengan puteri Datin Sekudai tanah tebus ini adalah dibeli dari

suku biduanda. Ini ada diterangkan oleh perbilangan:

Takek lkayu Batin Jenang,
Putus tebus kepada Undange.
Jika berelok,

lantak bertunggal,

enas bertahill.

Tanah-tanah ini kemudian kekal menjadi halt waris atau keturunan
suku ketua penghijrah tadi terun temurun. Dengan lain perkataan,

ia menjadi tanah suku seperti kata perbilangan:

sawvah yang berjenjang,
pinang yang berjijir,
nyior yanp saka,

ol

Lembaga yang punya*.

Berdasarkan perbilangen terakhir ini jelaslah bahawa segala
anah yang teclah diusahalzan, samada untul bersawah padi atau
wntuls berkampung halaman (yang dilambangkan dengan kata-kata
‘pinang' dan ‘nyior') adalah kepunyaan pendatang yang berkelompok

mengikut suku. Igtilah lembaga dalam baris terkahir perbilangan

libas Hj Ali, 1953, op. cit., hlm. 34=35.
=
“Parr dan lackray, 1910. op. cit., hlm. 104,



iy

ini adalah lambang kepada 'suku' kerana lembaga adalah ketua

atau 'wakil' kepada anggota sesuatu suku,

Rakyat biasa pada hakikatnya boleh menegeoka dan mengerja-
kan tanah waris tetapi mereka terpaksa membayar cukai, bukan
kepada lembapga tetapi kepada Undang dan waris secbagol keseluruhane
Penerokaan tanah waris ini berlaku apabila tanah tebus sesuatu
suku itu telah habis dikerjakan atau ditercka. HNanun hari ini
soal tanah waris atau tanah tidak bertebus tidak wujud lagi.

Semua tanah di llegeri Sembilan adalah milik kerajaane.

Tanali tebus ini apabila diwariskan dari satu pgenerasi ke
satu generasi melalui ahli perempuan di dalam sesuatu suku ila

nagjadi tanah pusaka suku atau disebut juga tanah pusaka adate

Pada hari jni pcnebusan tanah seperti yang berlalku dizaman
tradisi tidal berlaku lagi. Namun ia boleh berlaku (pada teori
nya) iaitu apabila sesuatu suliu atau perut meriberi tanah pusaka
dari suku atau perut yang lain. Kes-kes seperti ini jﬁézgg
verlaku. Jika ia berlakupun, jumlah tanah pusaka di Negeri
Sembilan pada keselurnhannya tidal bertawmbah. Yang bertambah

izlah jumlah tonah pusaka suku permbeli dan sebaliknya tanah

pusalkia suku penjual akan berkurangane

Disamping tonah weris dow tansh tebus seperti yuug dilurai-
kan ¢i atas di Jereri Senbilan terdapat juga tonah pusaka. Lanal

pusaka ini dapat dipecalkan kepada tiga jenic, laitu:



ks

i. Tanah pusaka suku ateuw adat,
ii,. Tanah pusaka waris,

iii, Tanah pusaka kecil.

Tanah pusaka suku, disamping berasal dari tanah nenek

moyang, ia juga boleh wujud melalui tanah pusaka waris dan
tanah pusaka kecil. Kedua jenis tansh terakhir ini hanya

mendapat status pusaka suku setalah ia diturunkan melalui

beberapa keturunan; sekurang-kurangnya tiga keturunan,

berdasarkan prinsip keturunaan sistem adat.

Tanah pusaka waris pula adalah terdiri dari tanah tebus,

tetapl penebusannya adalah baru lagl iaitu ditebus oleh generasi
vanp kebelakang dari nenelr moyang atau peneroka asal. Tanah
jenis ini boleh menjadi tanah pusaka suku sekiranya pemilik
ingin berbuat demikian. Penukaran taraf pusaka ini mestilah
dilaltukan dengan maufakat ahli keluarga dan penyesuaian serta

pengesahan datok lembaga suku yang berkenaan.

Kewujudan tanah pusaka kecil adalah melibatkan proses

perkahwinan atau persemendaan. Tanah pusaka jenis ini adalah
terdiri dari tanah pembawasn, tanah dapatan dan tanah carian.
“etiga-tiga jenis tanah ini boleh menjadi tanah pusaka adat

Jjika ia diturunkan kepada analc perempuan dan kenudian diproses

seperti penukaran taraf pusaka waris ke status pusaka adat.



46

5.3. Harta Tanah di Minangkabau

Seperti juga di Negeri Sembilan, harta tanah di Minangkabau
dapat dibagikan kepada beberapa jenis, dan tiap-tiap jenis itu

mempunyai konsep yang tersendiri.

5.2.1. Tanah Ulayat.

Di Minangkabau terdapat perbilangan yang berbunyi:

Sekalian nego utan tanah

baikpun djirek nan sebatang,

baikpun rumput nan sekaki,

baiknyo batu nan saintjek,

kebawahnyo sampai takasiek bulan,

keatehnyo sampai taramban jati,

pangkat penghulu punyo ulayati.
Berdasarkan perbilangan ini tanah dan segala yang tumbuh di atasnya
dan yang berada di dalammya adalah diistilahkan sebagai ulayat atau
hutan tinggi ataupun tanah radjo. Untuk kesenangan pentadbiran dan
pengurusan, tanah-tanah tersebut adalah 'diakukkan' kepada atau
dipegang oleh para penghulu bersama-sama dalam nagari atau oleh
penghulu dalam sukuz. Keadaan ini banyak terdapat di dalam
perbilangan Minangkabau, antara lain:

Mengisi adek,

menuangi limbago,

kepada penghulu nan punyo ulayatB.

INasroen, 1957, op. cit., hlm. 197-8.

2Herman Sihombing S.H., 1968, 'Pembinaan hukum waris dan hukum tanah

di Minangkabau', dlm Mochtar Naim (ed.), 1968, op. cit., hlm. 79.

3Sango, Datok Batuah, 1966, op. cit., hlm. 138.



47

Jadi penggunaan istilah ulayat penghulu bukanlah bermaksud yang
tanah itu kepunyaan penghulu. Adanya pernyataan atau/dan
perlambangan yang seperti itu adalah kerana penghulu itu urang

nan digadangkan oleh masyarakat atau kmuniti. Mengenai hak ulayat

tersebut adat memfatwakan bahawa:
Karimbo babungo kayu,
kalurah babungo ampieng;
kabukik babungo pisang,

kalurah babungo aiel.

Sebagai dinyatakan di atas tadi, tanah ulayat ini dikenali juga
sebagai tanah rajo. Penggunaan perkataan rajo dalam panggilan itu
tidak merujuk kepada pemerintah di Pagaruyueng, tetapi bermaksud

penghulu suku kerana dalam perbilangan mamak barajo ke pangulu

dapat disimpulkan bahawa penghulu itu adalah raja dalam sukunya

walaupun seorang raja yang tidak mempunyai kuasa mutlak.

Tanah dara dan tanah yang tidak diteroka yang diletakkan di bawah
kawalan ketua.suku adalah tanah yang dikosongkan untuk kegunaan
kemuniti bila diperlukan nantiz. Tanah ini akan diberikan kepada
sesuatu kelompok jurai yang memerlukannya. Dizaman awal, sehingga
terbukti yang tanah itu telah menjadi penempatan disamping adanya
kegiatan pertanian kekal, beliau berhak mengutip cukai dari peneroka

baru itu; tetapi hanya dalam jangka masa yang singkat itu sahaja.

1Herman Sihobing, 1968, op. cit., hlm. 79.

2Batuah, A.M. Datuk Maruhun dan Tanameh, D.H. Begindo (t.t.), Hukum
Adat dan Adat Minangkabau, Djakarta: Poesaka Aseli, hlm. 30.




48

Berkaitan dengan pengutipan cukai oleh penghulu dan juga oleh

Yamtuan Pagaruyueng, perbilangan berkata :

Cukai rajo ke rantau,

abuan pengulu bungol.
Cukai di sini bermaksud suatu peratusan yang kecil (dari 247 - 107)
daripada hasil-hasil yang didapati dari hutan, huma, bukit, gunung,

paya, lembah, lereng, sungai, tasek dan jalan rajaz.

Jika kita mencari persamaan konsep antaran tanah di Rembau
(mungkin juga Negeri Sembilan) dan Minangkabau maka tanah ulayat atau
hutan tinggi ini mungkin seakan dengan tanah waris. Ini adalah
kerana di Negeri Sembilan, khususnya di Rembau, tanah dara dan yang
tidak diteroka terletak dibawah jagaan ketua komuniti (Undang)
sebagai tanah simpanan komuniti. Tanah ini akan dibuka apabila ada

kelompok (suku) yang ingin mengusahakannya.

Walaupun terdapat persamaan konsep secara umum namun, jika kita
kaji secara lebeh mendalam, dan jika kita bersetuju dengan pendapat
Datuk Maruhun Batuah dan Bagindo Tanameh, di Minangkabau ada sedikit
perbezaan antara ulayat laras Koto Piliang dan laras Bodi Caniago.

"

Menurut mereka "...di negeri-negeri dalam kelarasan Koto Piliang ....

pucuklah yang menguasai ulayat dan ... tidak terbagi kepada suku"3.

lgango, Dayoek Batoeh, 1966, op. cit., hlm. 138.

2Batuah, Ahmad Dt., dan Madjoindo, A. Dt., 1956, Tambo Alam Minangkabau,
Djakarta, Balai Pustaka, hlm. 83.

3Datuk Maruhun Batuah, A.M. dan Bagindo Tanameh, D.H. (t.t.), op. cit.,

hlm. 41.



49

Sedangkan di Bodi Caniago pula '"ulayat itu dibagi menurut suku ...
dan diterangkan sekali batas—batasnya"1 se?ta diuruskan oleh tua
ulayat.. . Sebaliknya di Negeri Sembilan, tanah waris itu hanya
sejenis sahaja, iaitu yang dipunyai oleh waris, dan dalam kes di

Rembau, oleh suku biduanda.

Dari kenyataan di atas nyatalah bahawa di Minangkabau,
dikalangan masyarakat Koto Piliang, tanah ulayat adalah di bawah
jagaan ketua atau penghulu. Beliaulah yang berkuasa ke atas tanah
dara di sana. Tanah ulayat di laras Bodi Caniago pula adalah
kepunyaan bersama sesuatu suku; dengan penghulu suku menjadi

pentadbir dan pengurus.

5.3.2. Hutan Rendah.

Selain dari hutan tinggi atau tanah ulayat, di Minangkabau
wujud satu lagi jenis tanah yang dikenali sebagai hutan remdah. Apa
yang terjumlah kedalam tanah jenis ini adalah sawah dan ladang
serta kebun-kebun yang dipusakai turun temurun dari nenek ke mamak
dan seterusnya ke kemanakan. Antara cara untuk mendapatkan tansh

pusaka ini adalah melalui tembilang emas iaitu mendapatkannya dengan

wang, khususnya melalui pagang gadai atau sando _5255'2: melalui

tembilang basi iaitu didapati dengan usaha badan datuk nenek sendiri

1Dat:uk Maruhun Batuah, A.M. dan Bagindo Tanameh, D.H. (t.t.),
op. cit., hlm. 42,

2Sanda agung bererti gadai besar; apa yang difahami di sini ialah harta
pusaka yang tidak boleh dijual beli. Akhir-akhir ini berlaku juga
proses jualbeli ini atas sebab-sebab tertentu dan salah satu daripada-
nya ialah pupus keturunan.



50

seperti diteroka atau kerana hibah (pemberian)1 dan telah diwariskan
turun temurun dari mamak kepada kemenakan dan melalui tambilang perak,

tabtu dldapat] dard haell Harta tus~.

Berdasarkan cara-cara terdapatnya hutan rendah ini ia dapat
dibagikan kepada dua jenis pusaka iaitu pusaka tinggi dan pusaka

rendah.

Dalam pusaka tinggi ini termasuklah "segala harta pusaka yang
berupa hutan, tanah, sawah ladang, rumah gadang, pandan perkuburan
dan lain-lain; seperti yang dibilangkan:

rumah gadang lumbung baperang,
sawah badjandjang,
banda buatan;
dan disebut juga:
nan basasok badjarami,
nan bapandam pakuburan;
dan:
dek nan bulieh dikakok,
djaueh nan bulieh ditundjudjueh"3.
Harta ini adalah harta yang telah diterima atau telah lama diwarisi

turun temurun sebagai dipapatahkan:

1Datuk Maruhun Batuah dan Bagindo Tanameh, (t.t.), op. cit., hlm. 48,

2Auas SH., 1968, 'Masalah Hukum Waris menurut Hukum Adat Minangkabau',
dlm. Mochtar Naim (ed.), 1968, op. cit., hlm. 107.
3

Hamka, 1968, op. cit., hlm. 20.



51

"Birik-birik tabang ka sawah,

dari sawah tabang ke halaman,

patah sayok tabang baranti,

basuo di tanah bato;
dari nenik turun ka mamak,
dari mamak turun ka kamanakan,
patah tumbuh hilang baganti,
pusako tatap baitu juo.

Harta pusaka tinggi dinamakan juga pusaka basalin, tidak boleh dijual

dan/atau digadaikan kecuali dalam keadaan dharurat dengan syarat—
syarat tertentu"% Disamping itu sistem pewarisannya adalah "kewarisan
kolektif, iaitu diwarisi oleh sekumpulan ahli waris dan tidak boleh

dibsgi pemiliknya dan dimungkinkan dilakukan ganggam bauntuek"z.

Sedangkan pusaka rendah pula ialah segala harta pusaka yang

diperolehi dari hasil usaha pekerjaan dan pencarian sendiri yang
boleh dijual dan digadaikan menurut keperluan dengan sepakat ahli
waris?. Harta pusaka rendah ini apabila sudah sekali turun melalui

4 oy ; A
anak perempuan, ia menjadi harta pusaka tinggi .

Dari kenyataan ini jelaslah bahawa pusaka rendah itu dahulunya adalah

harta pencarian. Selain dari itu, yang termasuk dalam gulungan harta

1Dt. Gunung Hidjauw, H.A.K., 1968, "Kedudukan Agama dan Adat di Minangkabau',
dlm. Mochtar Naim, (ed.), 1968, op. cit., hlm, 122,

2:}ahja, SH., 1968, 'Hukum Waris dan Tanah dan Praktek-praktek Peradilamn',
dlm. Mochtar Naim, (ed.), 1968, op. cit., hlm. 86.

3Dt. Gunung Hidjau, H.A.K., 1968, ibid., hlm. 122.
4Ha.mka, 1968, op. cit., hlm. 29,



52

jenis ini ialah harta suarangl, harta bawaan (harta yang dibawa
oleh suami pada masa berkahwin) dan harta tapatan (harta isteri

yang ada pada masa berkahwin).

6. Penutup dan Kesimpulan.

Dari huraian dan perbincangan yang agak rengkas mengenai
beberapa aspek utama sistem adat di Negeri Sembilan, disamping
membuat penelitian sambil lalu tentang sistem adat Alam Minangkabau,

beberapa perkara dapat diutarakan.

Sebelum kita melihat perkara-perkara tersebut, kita harus
terlebeh dahulu menyedari bahawa gistem adat di Minangkabau,
iaitu adat Tuah Disakato, terpecah kepada dua: adat di Laras
Bodi Caniago (yang mengikut ajaran Datuk Pepatih nan Sebatang)
dan adat di Laras Koto Piligng (yang mengikut Datuk Ketumangguugan).

Pada dasarnya antara kedua-dua adat ini tidak banyak perbedaar

Persoalannya sekarang ialah adakah adat pepatih di Negeri
Sembilan itu bersamaan dengan adat Bodi Caﬁiago, yang mengikut
nama, sudah sebenarnya; adat bersamaan dengan adat Koto Piliang
- Adat Datuk Ketumanggungan/Adat Temenggung? Atau adakah

adat Megeri Sembilan itu bukan adat Bodi Caniago dan Koto Piliang

1Menikut Jahja S.H., "Harta suarang adalah berlainan sama sekali
dengan harta pencarian, sebab harta suarang itu adalah segala harta
yang diperolehi oleh suami isteri secara bersama berlangsungnya
perkahwinan," Lihat Jahja, S.H. 1968, op. cit., hlm. 88; sedangkan
harta pencarian pula "mungkin milik seorang laki-laki maupun

milik seorang perempuan", hlm. 87,



53

tetapi adalah adat Alam Minangkabau sebagai keseluruhan - adat

Tuah Disakato?

Dari segi sejarah kita lihat sejak zaman awal lagi telah
ada 'perubahan' dalam sistem adat Negeri Sembilan dari tradisi
asal di Minangkebau. Dalam perlatikan Undang pertama dan kedua
di Rembau, penekanan adalah pada pihak bapa walaupun pihak ibu
(suku Biduanda) yang bukan mengamalkan sistem adat Minangkabau
telah diberi status yang tinggi. Selanjutnya, terpecah duanya
suku biduanda di Rembau boleh dipertikaikan kesahan penuntutan
pusaka 'waris' yang bermaksud 'orang asal'. Keadaan seperti ini
tidak hanya berlaku di Rembau tetapi juga di Luak-luak adat
yang lain di Negeri Sembilan. Kita lihat sshaja di Naning. Pada
zaman awal sehingga Datuk Megat Junjungan Limau, penghulunya
adalah dari suku Biduanda, tetapi penggantinya, iaitu Penghulu
yang ketiga dalam senarai.Penghulu Naning, Datuk Juara Megat,
adalah dari suku Sri Helenggangl. Bagitu juga keadaannya di
Terachi dan Luak Gunung Pasir sebagai yang dinyatakan di bahagian
awal di atas tadi. Jadi apa yang dapat kita simpulkan di sini
ialah: hak waris, telah diketepikan. Tegasnya, tidak ada kekokohan
dalam peraturan adat yang telah dimenterikan oleh sistem itu

sendiri.

1Shahba, 1951, Pusaka Naning, K. Pilah: Sentoasa Store, hlm. 19-20.

Untuk senarai Penghulu Naning sehingga sekarang lihat, Curtis,
R.J.F., 1980, 'The Revival of the Title of Dato Naning in 1921°',
JMBRAS, 53(2), hlm. 101.



54

Satu lagi perkara yang jelas lari dari garisan asal sistem
adat Minangkabau ialah kuasa ketua komuniti. Di Negeri Sembilan,
berdasarkan perbilangan-perbilangan yang ada, Undang atau Penghulu
Luak mempunyai kuasa mutlak, sesuatu yang tidak ada di Laras
Bodi Caniago. Malahan status Undang itu sendiri adalah unik untuk
Negeri Sembilan sahaja kerana ia tidak ada mempunyai persamaan
dengan mana-mana sistem politik di Minangkabau; baik Koto Piliang

apalagi Bodi Caniago.

Keadaan yang berbeda ini berlanjutan lagi kepada ketua-ketua adat
adat yang berikutnya, ialah Lembaga. Mungkin Lembaga mempunyai
persamaan dengan penghulu suku di Minangkabau tetapi mengenai

kedudukan kuasa, antara kedua ini mempunyai perbedaan.

Dalam menjalankan tugas pilitik, di Negeri Sembilan, perbincangan
diperingkat atas adalah tertutup deﬁgan maksud hanya-lembaga-lembaga
yang berkenaan dan Undang sahaja yang berbincangkan dan akhirnya
membuat keputusan. Keputusan ter;ebut sering kali dicapai berdasar-
kan budi bicara lindang . Keadaan ini bersamaan dengan Laras Koto
Piliang tetapi tidak Bodi Caniago di mana perbicangan adalah dijalan-
kan secara terbuka dengan dihadiri/dilihat oleh rakyat banyak.
Keputusan yang dipakai adalah keputusan yang diperolehi dengan

sebulan suara tanpa sebarang penentangan.

Akibat dari adanya 'kekuasaan' pada diri individu ini,

keadaan dalam politik di Negeri Sembilan sering dilanda peperangan



55

dan kacau bilau yang mengorban nyawa dan harta benda; suatu
keadaan yang jarang berlaku di Minangkabau. Keadaan anarki
yang berpunca dari perebutan kuasa ini telah membawa masuk
elemen—elemen baru dalam struktur politik Negeri Sembilan;
mula-mula kewujudan institusi Yang Dipertuan Besar (Yamtuan
Besar), kemudian diikuti pula oleh institusi Yamtuan Muda
(walaupun tidak kekal) di Rembau dan Jelebu1;~dan akhirnya

kemasukan Inggeris.

Dari kenyataan di atas dan juga darihuraian dan perbicangan
mengenai aspek—aspek lain dalm sistem ini di atas jelaslah bahawa
adat Negeri Sembilan mungkin bukan adat Tuah Disakato tetapi

lebeh mirip kepada adat Elo-Baleh atau kemudiannya terkenal

dengan nama Undang-undang Tariek-baleh; iaitu suatu adat yang

wujud di Minangkabau sebelum munculnya adat Tuah Disakato.
Malahan kemunculan adat Tuah Disakato, susunan Sutan Balun/Datuk
Pepatih nan Sebatang boleh dianggap sebagai tindak balas dari

undang-undang tersebutz.

Untuk membuktikan kebenaran kenyataan ini penyelidikan yang
mendalam serta teliti adalah perlu. Tetapi sebagai pembuka fikiran

dapatlah dihujjahkan bahawa jika benar orang-orang Minangkabau

1Untuk keterangan lanjut mengenai institusi Yamtuan Muda ini I@hat:
Norhalim Hj Ibrahim, 1978, op. cit., hlm. 16-40.

2Keterangan lanjut tentang adat ini akan diberikan dalam kertas
lain.



56

telah berhijrah ke Rembau/Negeri Sembilan dipertengahan tahun
1330-1340an (newbold) maka ini bermakna Adat Tuah Disakato masih
belum kokoh lagi di Minangkabau. Tegasnya, pada masa itu
Minangkabau berada dalam zaman transisi, dari era Undang-undang
Elo-baleh ke zaman adat Tuah Disakato. Jadi adat yang dibawa
oleh Datuk Lela Balang ke sini adalah adat yang lebeh berat

kepada Undang-undang Elo-baleh.

Selanjutnya, jika kita bersetuju dengan pendapat mengatakan
bahawa Sutan Balun sendiri yang datang ke ainil, selepas beliau
berkecil hati dengan Sutan Marajo Basa, lalu merajuk dan merantau;
maka ini bermakna adat Tuah Disakato masih belum diperkenalkan
lagi di Minangkabau. Adat Tuah Disakato hanya diperkenalkan selepas
kembalinya Sutan Balum ke Minangkabau dari petantauannyaz. Tegasnya
adat yang dibawa oleh peneroka tersebut ke Negeri Sembilan adalah
adat yang wujud di Minangkabau sebelum wujudnya Adat Tuah Disakato,

jaitu Undang-undang Elo-baleh.

Satu lagi kenyataan yang harus difikirkan dalam masalah ini
ialah tentang perbilangan yang terkenal di Negeri Sembilan, yang

kononnya dianggap sebagai perbilangan adat Temenggung, yang berbunyi:

1Newbold menyatakan bahawa berdarkan terombo tempatan, Tu Pattir yang
menjadi ketua rombongan orang Minangkabau yang mula datang ke Naning}
Tu Pattir ini mungkin pelat daerah untuk Datuk Perpatih yang pada
masa itu belum bergelar nan sebatang lagi. Newbold, 1839, op. cit.,
hlm. 77.

2} ihat Darwis Thaib Dt. Sidi Bandaro, 1965, op. cit., hlm. 17-18.



57

Siapa menjala siapa terjun,

siapa bersalah siapa bertimbang,

siapa membunuh siapa kena bunuh;

hutang darah dibayar darah,

hutang nyawa, nyawa padanyal.
Dilihat dari leggok bahasa perbilangan di atas jelaslah bahawa ia
bukannya dari era adat Tuah Disakato tetapi dari zaman Undang-undang

Elo-baleh, dimana salah satu daripada perbilangannya berbunyi:

Kok palu babaleh palu,

nan tikan babaleh jo tikam,
hutang ameh bayie jo ameh,
hutang padi bayie jo padi,

_ 2
hutang kato bayie jo kato .

Zaman Undang-undang Elo-baleh ini adalah satu jangka masa yang
penuh dengan huru-hara. Pergaduhén dan malahan peperangan di antara

suku, di antara kampung berdasarkan dandam jo kasumat menjadi

pakaian sehari-hari. Tiap-tiap rumah gadang, tiap-tiap koto menjadi
kubu pertahanan. Tiap-tiap pemuda terpaksa mempelajari pancak-silat
bagi melawan dan mempertahankan diri dari serangan musuh. Setiap kali

berlaku pembunuhan dan pembunuhuya tertangkap maka hukum talio akan

1Za'ba, 1934, Ilmu Mengarang Melayu, K. Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka, edisi baru, 1962, hlm. 102.

zBahar Dt. Nagari Basa, 1966, op. cit., hlm. 14,




58

akan dijalankanl. Keadaan anarki yang secara logik akibat dari
Undang-undang Elo-baleh ini telah menggalakkan kumpulan orang-
orang Minangkabau meninggalkan negerinya (merantau) dan membuka
penempatan baru dengan membawa bersama-sama mereka Undang-undang
tersebut tetapi dalam keadaan yang agak modified. Adat ini telah
dipersesuaikan lagi dengan keadaan masyarakat tempatan apabila
berlaku assimilisasi dan akuitrasi sistem sosial hasil perkahwinan
campuran. Dan salah satu daripada tempat-tempat yang telah

diteroka adalah Rembau/Negeri Sembilan.

Sebaliknya, jikalah penumbuhan Rembau dan lain-lain wilayah di

Negeri Sembilan bukan kerana pelarian dari undang-undang tersebut,

tetapi hasil merantau maka sudah tentu orang-orang Minangkabau tidak

akan menetap terus sehingga sekarang. Tradisi merantau mengatakan:

Karantau madang di hulu,
babuah babungo balun,
marantau bujang dahulu,

di rumah baguno balunz.

Berdasarkan gurindam ini nyatalah bahawa mereka yang merantau di

harapkan akan balik semula ke rumah gadangnya di suatu masa nanti.

1Datoek Batoeh Sango, 1966, op. cit., hlm. 241. Penyulaan pembunuh yan

yang terikat pada sebatang pohon. Pembunuhan itu dijalankan dengan
penuh upacara (mahis dan keugamaan) oleh waris (abang atau bapa
saudara sebelah ibu) terdekat mangsa kejadian tersebut.

2Darwis Thaib Dt. Sidi Bandaro, 1965, op. eit., hlm. 79.



29

Tetapi orang Minangkabau yang membuka Rembau tidak balik lagi
ke negeri asalnya. Mereka menetap di sini dan membentuk suku-
suku baru menggunakan nama kampung asal mereka di Minangkabau,

misalnya Tanah Datar dari Luhak Tanah Data, Paya Kumbuh dari

satu tempat di Luhak Lima Puluh Koto, dan lain-lain. Dengan

menamakan suku dengan nama-nama tempat asal mereka mungkin dapat
memberi gambaran bahawa mereka ke Rembau bukan untuk mendapatkan
sebanyak pelajaran/pengetahuan, kekayaan atau sekurang-kuwrangnya
pengalaman yang boleh, dan kemudian balik ke tempat asal merekal;
tetapi untuk menetap terus. Dan ini bukanlah suatu pelakuan
tradisi merantau tetapi satu pelarian. Lari dari apa? Jawaban
yang paling sesuai mungkin ialah lari dari keadaan huru hara dan

keadaan yang tidak stabil dimana nyawa individu sentiasa terancanm,

iaitu keadaan yang diwujudkan oleh Undang-undang Elo-Baleh.

Akhir sekali, kalaulah benar mereka merantau tetapi kemudian
menetap di Rembau/Negeri Sembilan maka apa yang harus diambil
perhatian ialah: Semakin jauh mereka merantau maka semakin ramai
orang-orang luar yang bukan dari kelompok etnik yang sama akan
mereka temui. Dengan itu mereka (orang-orang Mingkabau) terpaksa

mengubah suaikan sistem sosial mereka dergan keadaan baru tersebut.

LMochtar Naim, 1971, Merantau: Causes and Effects of Minangkabau
Voluntary Migration, (mimeograph), Institute of Southeast Asian
Studies, University of Singapore, Singapore, hlm. 20, dan dalam
Merantau dan Pengaruhnya Terhadap Pembangunan Daerah di Sumatra
Barat, Centre for Minangkabau Studies, Padang, 1972, hlm. 55.




60

Sistem yang telah diubahsuaikan ini, terutama sekali di rantau
yang jauh seperti Siak dan Rewmbau/Negeri Semhilan adalak satu
bentuk yang hanya menampakkan kesan-kesan (yestiges) sistem

asalnya sahajae.

Satu lagi perkera yeng harus dipertimbangkan dalam kes ini
ialah penghijrah-~penghijrah itu sendiri bukannya datang terus
dari Minangkabau tetapi mungkin datang dari salah satu rantauw
Minangkabau yang lain atau malahan muhgkin dari rantau kepada
sebuah rantau! Keadaan ini sangat jelas “terbayang dalam salah
satu perbilangan Rembau/Negeri Sembilan yang menekankan statusnya
sebagail gebuah rantau yang berkait dengan Siak yang juga adalah
rantauy Minangkabau (lihat peta 2). Perbilangan yang dimaksudkan

itu ialah:

Beraja ke Johor,
Bertali ke Siak,

Bertuan ke Minangkabau,

Perbilangan ini sebagai keseluruhan menunjukkan status
politik Rembau/Negeri Sembilan dizaman keagungan kerajaan lMelayu.
Kata-kata yang menjadi inti kepada perbilangan ini ialah beraja,
bertali, dan bertuan. Tiap-tiap kata itu membawa maksud dan konsep
tersendiri. TIstilah beraja dalam baris pertama bermaksud bernaong.
Johor diambil sebagai nagara tempat berteduh kerana pada masa itu

kerajaan Johor, selepas jatuhnya kerajaman lelaka, adalah kerajaan



61

Melayu yang terkuat dan berpengaruh di Semenanjung Tanah Melaxu.

Jadi, demi keselamatan Rembau/Negeri Sembilan terpaksa mengakui
kekuasaan Johor, dan ini berlaku juga dengan lain-lain negeri

di Tanah Melayu pada masa itu.

Kata bertali dalam baris kedua perbilangan tersebut jelas
sekali mengkaitkan Rembau/Negeri Sembilan dengan kerajaan Siak.
Perkataan bertali membawa maksud: perhubungan. Perhubungan ini
memberikan berbagai implikasi; antaranya perhubungan atau berkaitan
darah dan/atau waris. Persoalannya ialah mengaga Siak dan tidak
salah satu dari Luhmk (Agam, Tanah Data, Limo Puloh Koto atau
Kubang Tigo Baleh) di Minangkabau sendiri atau rantau-rantau
yang lain? Jadi kemungkinannya ialah orang-orang yang datang
ke Rembau/Negeri Sehmbilan bukannya berasal dari Minangkabau
tetapi dari Siak; dan yang berasal dari Minangkabau ialah keluarga
mereka yang di Siak. Nama-nama tempat yang dijadikan nama suku
di Rembau/Negeri Sembilan itu adalah tempat asal nenek moyang
mereka. Ini adalah untuk mengingatkan dan mengikatkan kembali
keleapok dan perkampungan baru mereka dengan tempat asal usul

mereka.

Baris terakhir perbilangan ini adalah suatu yang umum untuk
semua rantau Minangkabau yang mengikut sistemnya, adalah dianggap
sebagai hak raja. Atas sebab ini jugalah Yang Dipertuan Rajo Alam

Minangkabau mewakilkan putra-putranya menjado rajo di rantau; dengan



62

itu baginda dapat mengokohkan lagi kekuasaannya untuk ﬁemungut

cukai bagi pembiaysan maltan minum penghuni istananya.

Laras Koto Piliang (adat Temenggung) memasukkan raja dalam
sistem kewibawaannya, walaupun raja dan dua orang pembantunya

(Raja Adat dan Raja Ibadat) bukan anggota laras tersebut. Akibat

dari sistem ini, dan akibat menganggap rantau sebagai rantau
daulat, struktur sosio-politik rantau, sebagai suatu keseluruhan
adalah mengikut sistem Koto Piliangl. Namun demikian, sistenm

ini tetap menerima orang-orang Minangkabau dari Laras Bodi
Caniago (Adat Parapatieh), sebagaimana Bodi Caniago orang-orang

dari Koto Piliange.

Kesilapan yang telah dilakukan oleh hampir kesemua penulis
mengenai adat di Semenanjung Malaysia ialah mengandaikan yang

masyarakat Melayu Negeri Sembilen mengamalkan Adat Perpatih

(Bodi Caniago) dan Adat Temenggpung (Koto Piliang) pula dianut

oleh masyarakat Melayu di negeri;negeri lain di Seménanjung
Mal-—sia. Kesalahan ini adalah hasgil dari kurang faham penduduk
Negeri Sembilan sendiri, yang menjadi informan kepada penulis-

penulis tersebut tentang sistem sosial Minangkabau yang sebenarnyae.

1Datuk Maruhum Batuah, A.}M. dan Bagindo Tanameh, D.Hd., (t.t.),

op cit., hlm. LO.



