.
-

e




ADAT DAN KEBUDAYAAN MINANGKABAU



e

§ %
Foama¥

grafitipers



ALAM TERKEMBANG JADIGURU
Adat dan Kebudayaan Minangkabau
© A.A.Navis

No. 16/84

Pengantar: Dr. Taufik Abdullah

Pendesain Grafis & Kulit Muka: T. Ramadhan Bougie

Penerbit PT Pustaka Grafitipers

Pusat Perdagangan Senen Blok I, Lantai lll
Jakarta 10410

Anggota IKAPI

Cetakan Pertama 1984
Cetakan Kedua 1986

Percetakan PT Temprint, Jakarta




dat Minang merupakan salah satu adat yang unik di Indonesia,
antara lain karena sifat matrilineal yang ada pada masyarakat itu.
Beberapa buku dan telaah tentang adat Minang telah diterbit-
\ kan, namun rasanya masih ada saja yang “tertinggal” tidak
‘ £ tersampaikan atau tercatat. Dan tidak jarang yang "tertinggal”
itu ternyata penting, atau setidaknya menarik, untuk diketahui.

Dalam buku yang disusun A.A. Navis ini, hal-hal yang penting dan menarik
tentang adat Minang itu banyak ditemukan. Di samping sebagai budayawan,
Navis adalah seorang sastrawan; dan buku ini pun ditulis dengan gaya yang
lancar dan berkadar informasi tinggi. Kami yakin, buku ini akan bisa menam-
bah pengetahuan kita tentang adat Minang pada khususnya, dan kebudayaan
Indonesia pada umumnya. Dan karangan Navis ini mungkin malah bisa
menjadi salah satu buku baku tentang adat dan kebudayaan Minang.

Jakarta, Juli 1984



r Isi

Pengantar Penerbit
"Studi Adat sebagai Pantulan Perubahan Sosial di Minangkabau”
oleh Taufik Abdullah

Pengantar Penulis

Sejarah
Tambo

Undang-undangdan Hukum .........oooooooiii
Penghulu ..o,
HartadanPusaka .......cccooooiiiiiieeeeeeeeee e,
Rumah Gadang ...l e
Perkawinan ..o,
KeSUSASEIAAN ....ooiviviieceeee oo
Permainan Rakyat ......ccoooiiooieieeeeeeeeeeeee e,
Daftar Bacaan.........coooiuoiiieecoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e,

Indeks

ViI

45

59

85
119
149
171
193
229
263
285
291

viI



¥ katan saya dipakai, maka salah satu indikator untuk menentu-
kan bahwa proses melemahnya kemantapan tradisional telah
bermula ialah ketika peserta (participant) kebudayaan mulai seca-
ra kreatif mempersoalkan tuntutan dari dasar nilai kulturalnya.
Kelanjutan proses itu akan makin jelas di saat mereka mencoba pula membuat
jarak dengan dasar nilai kultural itu dan secara sadar mencoba menerangkan
apa makna yang sesungguhnya dari dasar nilai itu. Dengan kata lain mereka
bukan saja tidak membiarkan diri terlarut dan terkulai dalam keberlakuan
dasar nilai kultural, tetapi bahkan juga ingin merangkul lebih keras. Mereka
sebagai peserta makin sadar, bahwa nilai dasar yang dimiliki itu merupakan
sesuatu yang berharga untuk selalu dipelihara. Dalam situasi seperti inilah
biasanya patokan-patokan dasar nilai kultural tersebut diperjelas. Dengan
begini dasar nilai itu di satu pihak secara rasional bisa dimengerti, dan di pihak
lain ia dijadikan pula sebagai ukuran dalam menghadapi dan menjalankan
perubahan. Sikap inilah biasanya disebut tradisionalisme — perubahan yang
terjadi semestinyalah berlandaskan pada kelanjutan berlakunya tradisi.
Tentu bisa diduga bahwa tradisionalisme mengandung unsur-unsur konflik
yang kadang-kadang juga tak terlalu mudah diatasi. Sampai dimanakah per-
ubahan itu masih sah, tanpa mengorbankan keberlanjutan berlakunya nilai
dasar tradisional. Sebaliknya revisi apakah yang harus dilakukan untuk me-
niadakan akibat negatif dari perubahan struktural, baik yang bersumber dari

IX



dalam ataupun yang dipaksakan dari luar, yang tak terelakkan? Maka berbagai
pasangan konflik pun bermunculan. Masyarakat yang sedang mengalami pro-
ses "'detradisionalisasi” itu seakan-akan merupakan jaringan-konflik yang sa-
ling berkaitan. Namun jarang suatu konflik yang demikian sentral sehingga
mengancam polarisasi sosial yang keras. Sebab konflik yang satu — antara dua
golongan pendapat — bisa dilunakkan oleh konflik yang lain, ketika komposisi
dari pro dan kontra telah berbeda. Jadi sesungguhnya kemajemukan konflik
tersebut bukan saja bisa merupakan faktor pembendung proses disintegrasi
sosial, tetapi juga sering menjadi unsur yang sangat menentukan bagi terjaga-
nya integrasi. Karena itulah proses detradisionalisasi ini — suatu proses yang
tentu saja tak terlepas dari perubahan sosial-ekonomis yang terjadi — bisa
berlangsung lama. Seandainya suatu perubahan tanpa diinginkan terjadi,
maka perubahan itu harus dilihat sedemikian rupa sehingga bukan saja secara
kultural bisa dimengerti, tetapi juga pemasukannya ke dalam perbendaharaan
kultural tidaklah merusak. Dengan ini chaos ingin dihindarkan dan dengan ini
pula keberlakuan yang berlanjut dari nilai dasar tradisional ingin diperta-
hankan. :

Tentu saja apa yang saya bicarakan di atas lebih merupakan suatu gejala
intelektual. Kesemuanya lebih merupakan pergumulan para cendekiawan,
para peserta kebudayaan yang paling sadar, untuk selalu ingin memberi makna
terhadap dunia sendiri dan yang mengitari diri. Meskipun gagasan di atas
memberi kesan bahwa saya ingin memberikan bentukan teoritis terhadap
gejala yang dihadapi masyarakat tradisional ketika berhadapan dengan per-
ubahan struktural yang terjadi, tetapi saya tidaklah bertolak dari pemikiran
spekulatif. Hal-hal di atas berasal dari hasil observasi saya atas peristiwa
sosial-kultural Sumatera Barat di awal abad 20 ini.

Tentu saja situasi itu tidaklah muncul begitu saja. Gerakan Padri yang
kemudian meletus menjadi “perang saudara”, yang terjadi di awal abad 19,
telah memaksa masyarakat Minangkabau merevisi lagi definisi dari dunianya,
dari "alam Minangkabau”. Bagaimanakah hal-hal yang paradoksal dari dasar
kultural harus secara kreatif diselesaikan? Pencarian definisi yang sesuai ini
tidaklah sekadar usaha untuk menemukan dasar “ideologi” yang baru yang
bisa selesai pada tingkat formalnya. Definisi baru tersebut langsung me-
nyentuh hal-hal yang bersifat struktural. Meskipun pemurnian kehidupan
keagamaan' merupakan tujuan utama gerakan Padri. hasil akhir yang ingin
ditemukan ialah suatu "alam Minangkabau” yang baru, yang diredhai dan

1 Mengenai aspek “pemurnian agama” dari gerakan Padri. lihat umpamanya H.A. Steyn Oarve, "Kaum
Padari (Padri) di Padang Darat Pulau Sumatera” (terj.) dalam Taufik Abdullah (ed.) Sejaral Lokal di
[ndonesia. Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1979: 108-127. Lihat juga memoir Fakih Saghir, yang
terkenal sebagai Syekh Jalaluddin, salah seorang ulama yang terlibat dalam konflik agama ini. Syekh



yang hagq.

Saya tak tahu bagaiman jadinya Minangkabau jika Belanda tak campur
tangan dalam Perang Padri ini. Tetapi sementara perang itu mengalami tran-
sformasi — dari pergolakan kultural menjadi perang kolonialisme — suatu
definisi baru makin memperlihatkan dirinya. “Alam Minangkabau” tidak saja
harus dianggap sebagai dunia yang berlandaskan adat dan Islam, tetapi hirarki
dari keduanya telah pula diperjelas. Tidak lagi adat dan Islam yang paling
mendukung, tetapi "adat bersandar syarah. Syarah bersandar Kitabullah.”
Selanjutnya dikatakan bahwa "agama mengata, adat memakai”. > Maka sejak
itu pemantulan struktural dari definisi kultural ini adalah merupakan salah
satu tema pokok dalam sejarah Minangkabau. Dari sudut kekuasaan dan
kewenangan, rumusan kultural ini mempertanyakan wibawa siapa yang harus
lebih berfungsi dan kata siapa yang harus lebih memutus. Pemasukan unsur
keulamaan ke dalam struktur kekuasaan, yang diwujudkan dalam keanggota-
an di dalam balai adat, ternyata hanyalah merupakan pelebaran dari elite
kekuasaan. Sedangkan esensi keulamaan tertinggal di luar. Keulamaan, yang
bertolak dari penguasaan ilmu dan pengakuan sosial, tak bisa terlibat dalam
proses pewarisan jabatan dengan memakai patokan matrilineal itu. Dari sudut
sistem pewarisan masalahnya bahkan lebih pelik. Berbagai konflik yang terjadi
makin memperlihatkan betapa “nikmatnya” hidup dalam kemajemukan
hukum.?

Konflik terbuka kadang-kadang terjadi dan perdebatan terus berlanjut.
Apalagi di samping itu masalah pemurnian (orthoksi) agama makin lama
makin menonjol pula. Dalam hal ini yang dipermasalahkan tidaklah sekadar
definisi "alam Minangkabau” tetapi sistem perilaku dan kebersihan keyakinan
keagamaan dari noda-noda yang bisa mengurangi kemutlakan ke-Esa-an Al-
lah. Betapapun fundamental dan mendasarnya hal-hal ini, kesemuanya ber-
sumber dari dinamik kebudayaan sendiri. Masalahnya menjadi sangat berbeda
ketika tantangan yang dihadapi bukan bertolak tiang-tiang "alam Minangka-
bau” sendiri. Soalnya menjadi lain sekali di saat tantangan yang datang itu

Dijilal-eddin, Verhaal van der aanvang der Padri oulusten op Simara (diselenggarakan oleh Dr. ]J. Hollander).
Leiden 1837. Ditulis dalam bahasa Melayu ("gaya” Minangkabau) huruf "Jawi”, memoir ini pernzh
ditranskripsikan oleh M. Radjab untuk keperluan Seminar Kebudayaan Minangkabau 1970. Studi
terhadap memoir ini dilakukan oleh Christine Dobbin, "lslamic Revivalism in Minangkabau at the Tum
of the Nineteenth Century”, Modernt Asian Studies, 8,3 (1979): 319-356. Lihat juga M. Radjab. Perang Padri,
Jakarta: Balai Pustaka, 1954.

2 Taufik Abdullah, “Adat and Islam": An Examination of Conflict in Minangkabau”, Indonesia, 2 (October
1966): 1-24.

3 Mengenai hal ini telah cukup banyak studi yang dihasilkan. Yang terakhir dan paling lengkap ialah Franz
von Benda-Beckman, Property in Secial Continuity. The Hague: Martinus Nijhoff, 1975.
Tentang corak konflik di Minangkabau, lihat Nancy Tanner, 'Disputing and Dispute Settlement Among
the Minangkabau of Indonesia”, Indonesia. 8: 21-67.



berasal dari kekuasaan asing. Perang Padri temyata tidak saja berakhir dengan
didapatkannya suatu definisi baru tentang "alam Minangkabau”, yang serta
merta juga menuntut pemecahan dalam sistem sosial dan hukum, tetapi juga,
dan lebih mudah dilihat dan dirasakan, bercokolnya dominasi politik dan
meliter Belanda. Dengan dominasi corak hubungan yang bersifat atasan-dan-
bawahan pun makin pula memperlihatkan dirinya.* Inilah suasana yang jelas
dirasakan di awal abad 20.

Berhadapan dengan situasi baru ini, beberapa penghulu adat Minangkabau,
para literati, yang tinggal di kota, berhadapan langsung dengan situasi dominasi
ini, mulai secara bersungguh-sungguh merenung tentang hakikat "alam Mi-
nangkabau” dan tuntutan-tuntutan kultural yang terlekat di dalamnya. Da-
lam mempertentangkan tuntutan kultural ini dengan kesempatan yang terbu-
ka dalam situasi baru yang dipaksakan dari luar itu, perenungan tersebut
tidaklah dibiarkan untuk menjadi kontemplatif yang melarikan diri. Per-
enungan itu bahkan menjadi agenda untuk tindakan yang dilakukan. Maka
berbagai kegiatan pun dijalankan. Sekolah kerajinan wanita didirikan, surat
kabar (termasuk sebuah surat kabar wanita) diterbitkan, dan studi-studi-fonds
digerakkan. Pada waktu itu barangkali tak ada kata yang lebih populer daripa-
da "kemajuan”, demi mencapai “dunia maju”. Bukankah Minangkabau ma-
syarakat matrilineal? Kalau begitu, mestinyalah wanita bersekolah. Bukankah
tuntutan bagi putra Minangkabau untuk "meninggikan semarak Gunung
Merapi?” Sebab itu mengapa tidak terjun dalam perlombaan untuk mendapat-
kan "kemajuan’? Begitu kata ajaran adat, demikian pula tambo melukiskan dan
bahkan kaba telah memberi contoh bagaimana jadinya jika ketentuan itu
diingkari. Sementara itu dari pihak lain, yang bertolak dari tiang "alam
Minangkabau” yang satu lagi, Islam, bukan saja menginginkan berlanjutnya
pemurmian dalam kehidupan keagamaan, tetapi juga menjadikan agama seba-
gai dasar yang kokoh bagi "kemajuan”. Dalam suasana yang tampaknya serba
optimis ini, konflik tak terelakkan. Kemajuan? Tetapi sampai di mana? Ke-
majuan barulah benar dan dibenarkan jika ia sadar akan batas antara "haram”
dan "halal”, antara haq dan bathil.” Belum lagi jika dipertimbangkan pula
reaksi mereka yang menentang peralihan dari tata cara "nenek moyang kita”.
Maka bukan saja perdebatan yang terjadi, segala makian pun diobral —
setidaknya demikianlah yang terpantul dalam tulisan-tulisan di surat-surat

4 Tentang "pemecahan kultural” terhadap masalah politik yang tak teratasi ini, lihat Taufik Abdullah,
"The Making of the schakel society” dalam Conference on Modern Indonesian History (July 18-19, 1975).
Madison: Center of Southeast Asian History, University of Wisconsin, 13-25. Dimuat juga dalam Majalah
-ilm Sastra Indonesia, V1, 3 (Agustus 1976): 13-30.

Situasi, digambarkan dalam Taufik Abdullah "Modemization in the Minangkabau world: West Sumatra
in the Early Decades of the 20th Century” dalam Claire Holt et.a, (eds.), Culture and Pelitics in Indonesia.
Ithaca, London: Cornell University Press, 1972, 179-245.

XII

W




kabar.

Dari situasi kompleks yang selintas terlukis di atas, saya memang ingin
mengatakan bahwa perenungan yang kreatif terhadap tradisi bukan saja meng-
hasilkan agenda tindakan, tetapi juga kontrol sampai di mana perubahan icu
harus berjalan. Dorongan dan sekaligus pembatasan yang diberikan tradisi
menghasilkan suasana intelektual dan sosial yang tak selalu menenteramkan.
Dalam suasana inilah pendidikan Barat, ataupun Islam "modern” berkembang
cukup pesat di Minangkabau. Suasana ini bukan saja menyebabkan dimulai-
nya tradisi merantau yang baru, yaitu menuntut ilmu modern ke Jawa, atau
bahkan ke Negeri Belanda, tetapi juga, menurut statistik pemerintah Hindia
Belanda, menjadikan Minangkabau sebagai "daerah Islam” yang paling ber-
pendidikan. Namun suasana ini juga yang.melatar belakangi berbagai kegiatan
politik, mulai dari pémberontakan-pemberontakan kecil (1908) dan yang
dibesar-besarkan dengan sebutan pemberontakan komunis di Silungkang
(1927), sampai dengan aktivitas partai-partai radikal di tahun 1930-an.

Dari sudut sejarah intelektual, maka ada dua aspek yang segera tampil di
hadapan saya. Pertama, di samping merupakan kancah perdebatan tentang
bagaimanakah bentuk dan corak "kemajuan” yang baik itu, suasana yang
diuraikan di atas memberikan pula bentuk literer dari perdebatan itu sendiri.
Saya kira "'sastra protes” yang dilahirkan para terpelajar Minangkabau, yang
biasa pula dianggap sebagai pelopor sastra Indonesia modern, bisa dikembali-
kan kepada suasana sosial-kultural yang terjadi sejak awal abad ini.¢ Bukankah
tragedi yang banyak dilukiskan itu berkisar pada ketidaksediaan untuk mene-
rima akibat logis dari sikap yang telah terbuka terhadap "dunia maju”?
Merantaulah jauh-jauh, sekolah tinggi-tinggi, tetapi sadarlah bahwa ninik-
mamaklah yang memungkinkan itu semua, dan pada ninik-mamak pulalah
kepatuhan harus diberikan. Ke rantau hanya selama "di rumah berguna
belum”. Rantau hanyalah peralihan sementara, begitu secara fisik, demikian
pula dalam panggilan kultural. Dan bagi saya, salah satu ketinggian nilai Salah
Asuhan dari Abdul Muis sebagai dokumen sosial, ialah kemampuannya melu-
kiskan tragedi keterombang-ambingan "dorongan” dan "hambatan” dari tra-
disi. Tetapi baiklah hal ini saya pulangkah saja pada berbagai studi sastra yang
telah dijalankan dan pada ahli serta kritikus sastra.” Hal yang kedualah, pada

6  Tentang literatur itu sendiri. lihat antara lain A Teeuw. Moders lidonesian Literature, Vol. 1. Tentang
kzmunv}\man hubungan suasana sosial dengan salah satu novel, Siti Nurbaja, telah sava bicarakan dalam
komentar ~mal\gt~aya terhadap tulisan Harry Aveling ("Siti Nurbaja”: Some reconsiderations™), Bijdrages,
126, 2 (1970): 242-248.

Salah Asuhan adalah satu novel Indonesia vang paling banyak dijadikan sasaran studi khusus. Antara lain,
David de Queljoe, Margisal Mas in a Colonial Sociery: Abdoel Mocis” "Salah Asuhan”, Athens, Ohio: Ohio
University Center for Romantic Tradition in the Early Indonesian Novel”, Moders Asian Studies, Vol. 2
(April 1973): 179-192.

~1

X1



kesempatan ini, yang lebih menarik perhatian saya.

Aspek yang kedua ialah berlanjutnya usaha untuk mengerti konsep ideal
atau nilai-nilai dasar yang diberikan tradisi. Hal ini juga diteruskan dengan
usaha untuk menerangkannya dengan secara rasional. Simbol-simbol yang
sering terpantul dalam tambo ditafsirkan sehingga bisa sesuatu yang lebih
plausible, yang kemungkinan kesejarahannya diperkirakan bisa masuk akal.
Legenda dan mithos tidak hanya dibiarkan berbicara melalui simbol-simbol
kultural yang telah berakar, tetapi dijadikan eksplisit. Misteri ingin dihilang-
kan, bukan dengan memperlihatkan realitas yang telah diselimutinya, tetapi,
terutama, mencari moral yang mendasarinya. Begitu sejak awal abad XX,
ketika tradisi mulai direnungkan, sampai kini, berbagai buku telah ditulis,
sekian perdebatan telah dilakukan, dan entah berapa pula pertemuan ilmiah
ataupun "setengah ilmiah" yang telah dijalankan. Kesemuanya memperlihat-
kan usaha mengerti dan menerungkan lagi dasar-dasar konseptual dari "alam
Minangkabau”.

Karena kecenderungan intelektual ini cukup penting untuk mengerti ma-
syarakat dan kebudayaan Minangkabau, barangkali tak ada salahnya saya
memberikan berbagai ilustrasi. Ketika Sekolah Raja (Kweekschool) di Bukitting-
gi merayakan lustrumnya di awal abad ini, maka murid-muridnya mengadakan
pertunjukan sandiwara, yang konon sangat memuaskan para hadirin. Mereka
mementaskan bagian-bagian yang paling menarik dari Kaba Cindua Mato.®
Sukses ini diulang lagi oleh berbagai sekolah dan organisasi pemuda, seperti
Jong Sumatranen Bond, di dalam ataupun di luar Sumatera Barat. Bahkan
Abdul Muis ketika masih asyik dalam Sarekat Islam, pernah pula menulis
drama dari kaba ini. Di samping Cindua Mato, ternyata yang paling populer di
kalangan pelajar, selama dasawarsa kedua sampai dengan keempat dari abad
ini, ialah Kaba Sabai Nan Aluik. Konon, menurut cerita orang tua-tua, di awal
tahun 1920-an, si penyair-politikus, Rustam Effendy, pernah menjadi “bintang
pentas” dari kaba ini di Sumatera Barat. Drama yang berbahasa Indonesia dari
kaba ini pernah ditulis oleh A.K. Gani, mahasiswa kedokteran, yang pernah
main film, kemudian aktif dalam Gerindo, partai nasionalis yang radikal.

Tetapi apa artinya ini semua? Abdul Muis mungkin bisa memberi jawaban.
Ia mengatakan, drama Cindua Mato sengaja ditulisnya agar kaum terpelajar
menyadari bahwa kehidupan demokrasi telah berurat-berakar dalam kebu-
dayaan kita. Jadi tidaklah terlalu mengherankan jika alasan yang sama dipakai
pula oleh Datuk Sutan Maharadja ("Bapak Jurnalistik Melayu,” kata Van

8  Berbagai edisi dari kaba ini diterbitkan. Edisi terakhir, yarig belum selesai, ditulis oleh M.R. Manggis Datuk
Radjo Panghoeloe, Cindue Mato. Bukittinggi: Pustaka Saadiah,1973(?). Studi anthropologis pendek
tentang kaba ini telah ditulis oleh Taufik Abdullah, "Some Notes on the Kaba Tjindue Mato: An Example of
Minangkabau Traditional Literature”, Indoxesia, 9 (April 1970): 1-22.

XV




Ronkel)? ketika ia, sebagai penghulu adat yang berasal dari Luhak Nan Tiga,
mengadakan "revolusi adat” di Padang, di awal abad ini. Dengan "revolusi” ini
ja dan kawan-kawannya dari pedalaman (dari darek, istilahnya) menantang
Tuanku Regen dan para bangsawan Padang, yang dikatakan telah mengikuti
adat-Aceh, yang mengenal hirarki kebangsawanan. Jadi tak "demokratis”. Dan
artinya juga tak "modem” dan bukan pula "Minangkabau”.*°

Dan sudut inilah barangkali usaha memperkenalkan dan mempopulerkan
kaba dan tambo bisa pula dilihat. Mungkin benar pula anggapan yang mengata-
kan bahwa Kaba Sabai Nan Aluil tidaklah sesuai dengan struktur masyarakat
Minangkabau. Tetapi masalahnya bukan pada plot dan juga bukan pula pada
wadah sosial dalam mana plot itu bermain yang lebih penting, tetapi pada pesan
moral yang ingin disampaikan. Maka apa yang lebih sesuai daripada kisah si
Sabai, yang lemah-lembut, tetapi tegas — "semut terinjak tak mati, alu berta-
rung patah tiga” — untuk menekankan pentingnya harga diri? Dan bukanlah
hal yang aneh jika kaba ini sangat populer di kalangan terpelajar di saat
perdebatan dengan "kaum kuno” sedang menjadi-jadi.

Peneguhan moral tradisional dalam menghadapi dan menjalani perubahan
"demi kemajuan”, adalah salah satu corak dari kecenderungan intelektual
yang telah saya singgung di atas. Dalam hal ini pulalah penciptaan Kaba Rancak
di Labuels bisa dilihat.!! Kaba bersajak karangan Datuk Paduko Alam (ahli adat
yang sangat terkemuka dari Payakumbuh) ini, bukan saja contoh dari puisi
indah yang dihasilkan oleh kebudayaan yang rhetoris, seperti Minangkabau,
tetapi juga adalah expose dari ajaran moral Minangkabau menghadapi zaman
peralihan. Dan dalam hal ini Datuk Paduko Alam tidaklah sendirian. Mung-
kin terasa berlebih-lebihan, tetapi kalau diperhatikan, 'sastra protes’, yang
entah karena apa sering disebut antiadat ity, sering sekali memakai moral lama
sebagai alat perlawanan kesewenang-wenangan wibawa dan kekuasaan adat
atau orang tua. Jadi ‘sastra protes’ itu lebih merupakan suatu tuntutan terha-
dap sistem perilaku daripada gugatan terhadap struktur dan dasar moralnya.

Penerbitan buku-buku dan tulisan tentang adat dan tambo dan kadang-
kadang diikuti dengan penekanan akan keberlakuannya dalam zaman seka-
rang adalah corak kedua. Dengan dasar inilah antara lain Datuk Sutan
Maharadja’? menerbitkan surat kabar Oetoesan Melajoe (1913-1922), Soenting

!

9. Ph.S.Van Ronkel, Rapport Betreffende de Godsdicnstige Verschijuselen ter Swmatra's Westhust. Batavia: Landsdruk-
kerij. 1916.

10 B. Schrieke. Pergolakan Agama di Swwmarra Barar. Jakarta: Bhratara, rerjemahan dari "Bijdrage tot de
Bibliographie van thuidige Godsdienstige beweging ter Sumatra’s Westkust™, Tijdschrift van het Bataviaasch
Genootschap, 59 (1920): 249-325.

11 A Johns telah menerjemahkan dengan indah kaba ini ke dalam bahasa Inggris. A Johns, The Kaba Rantiak
Dilabuah: A Specimen of Traditional Lireranure of Central Sumarma. Ithaca: Cornell Southeast Asia Program.
1958,

12 Lihat Taufik Abdullah "Modemization”.

XV



Melajoe (1915), surat kabar wanita yang "'resminya” dipimpin oleh putrinya,
Ratna Djoewita, dan Rohana Kudus ("Kartini dari Sumatra).!? Dalam kedua
surat kabar tersebut Datuk ini dan kawan-kawannya tak henti-hentinya
menggauli adat Minangkabau, sebagai pola ideal untuk bertindak dan mem-
perlihatkan "keagungannya” dalam menghadapi zaman baru. Dalam surat
kabar Oetoesan Melajoe diskusi adat diadakan antara para ahli adat. Dalam surat
kabar ini pula Datuk Sutan Maharadjo, menyerang para terpelajar Barat yang
telah melepaskan "pusaka nenek moyang kita”, Datuk Perpatih Nan Sabatang
dan Datuk Katemanggungan (perumus legendaris dari adat Minangkabau).

Datuk Sutan Maharadjo, pendiri pertama dari partai-adat, adalah pula
pelopor dalam usaha memperkenalkan norma adat dan tambo alam Minangka-
bau kepada masyarakat, yang makin mengenal tulis-baca. Hal ini pulalah yang
dilakuan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo. Otoritasnya dalam hukum adat
cukup diakui sehingga bukunya dipakai oleh Schrieke sebagai pegangan dalam
menguraikan masyarakat Minangkabau yang sedang dilanda krisis akibat
peralihan sosial-ekonomis.'*

Dengan gaya yang berbeda dan temperamen yang tak pula sama serta corak
aktivitas juga berlainan, saya kira Datuk Sutan Maharadjo dari Sulit Air, Datuk
Paduko Alam dari Payakumbuh, dan Datuk Sanggoeno Diradjo dari Su-
ngayang (Batusangkar), adalah tiga dari tokoh literati Minangkabau yang paling
kreatif pada perempat pertama dari abad ini. Setidaknya merekalah yang
mempelopori dalam usaha perumusan moral, ajaran, dan hukum adat Minang-
kabau dengan memakai media modern dan dengan sadar pula mengarahkan
pembicaraan mereka yang sedang mengalami proses urbanisme. Dengan begitu
mereka, terutama Datuk Sutan Maharadjo, yang tak pernah sempat me-
nyelesaikan satu pun buku yang lengkap, dan Datuk Sanggoeno Diradjo, yang
menulis beberapa buku,!* meletakkan dasar bagi penulisan adat Minangkabau
yang "modern”. Tetapi kecenderungan yang sangat keras Datuk Sutan Maha-
radja untuk menandakan identifikasi adat dengan ajaran tharekat (antara lain
Martabat Tujuh) serta kecurigaannya terhadap segala pikiran dan perubahan
yang dianggapnya telah menodai "adat yang sesungguhnya”, menyebabkan ia
terlibat dalam perdebatan yang tak henti dengan golongan Kaum Muda, yaitu
para reformis Islam dan pemuda terpelajar Barat. Usaha Datuk Sanggoeno

13 Tentang Rohana Kudus sebagai pelopor gerakan wanita di Sumatera Barat. lihat Tamar Diaja. Rohana
Kudus: Riwayar Hidup dan Perjuanganuya, Jakarta: Penerbit Mutiara, 1980. [a adalah kakak tertua dari Sutan
Sjahrir.

14 B. Schricke. "The Causes and Effects of Communism on the West Coast Sumatra”. dalam Indonesian
Secielogical Studies. The Hague/Bandung: W. van Hoeve. 1955, Part One.

15 Buku-buku Datuk Sanggoeno Diradjo antara lain:

1. Tjoerai Paparant Adar Lembaga Orang Alam Minangkabau, Fort de Kock. 19..
2. Kitab Perjateeran Adar Lessbaga Alaw Minangkabay, 2 jilid. Fort de Kock.1923.
3. Mocsiiko Adar Al Minangkaban (Djakarta: Balai Pustaka, 1953).



Diradjo untuk memperkenalkan kategorisasi baru tentang adat dan "menghi-
langkan” misteri dari tambo, sehingga diharap agar lebih merupakan suatu
“sejarah”, serta merta mendapat tanggapan yang keras dari Abdul Karim
Amaroellah Al danawi (Dr. Syekh A. Karim Amarullah, ayah almarhum Buya
Hamka). Ulama ini menentang kategori-kategori adat yang dikemukakan oleh
Datuk Sanggoeno Diradjo, yang menurut pikirannya seakan-akan melupakan
proses Islamisasi yang berkelanjutan dalam dunia pemikiran adat. la juga
mengejek usaha "rekonstruksi” sejarah dari tambo, yang dirasakannya bukan
saja salah dari sudut "kenyataan historis”, tetapi juga tak benar dari sudut
logika.'®

Masa awal dari usaha peneguhan adat di saat perubahan sosial, yang
dirasakan telah memperlihatkan akibatnya, memang dipenuhi oleh perdebat-
an. Masalahnya bukan saja sekadar untuk mempertahankan “adat lama,
pusaka usang”, tetapi juga menemukan moral tradisi yanglebih sesuai. Ketika
berbagai ketentuan hukum adat sudah tak lagi berlaku — “dahulu adat nan
bapakai, kini rodi nan paguno”” — dan di saat pranata kekuasaan adat telah makin
tak berarti, maka keinginan untuk merangkul adat, sebagai simbol dari ke-
Minangkabau-an, makin mendesak. Dalam usaha ini pluralisasi sosial yang
telah bermula sebagai akibat langsung dari dominasi politik dan ekonomi
Belanda, juga menimbulkan dirinya. Inilah salah satu faktor terjadinya perde-
batan tersebut. Jadi yang dihadapi para pendukung adat bukanlah sekadar
situasi kultural yang makin berubah, tetapi juga telah adanya kelompok-
kelompok sosial tertentu — yang memang masih sangat kecil — yang me-
nyangsikan keabsyahan mereka sebagai perumus adat yang sesungguhnya. Apa
yang harus mereka lakukan tidak sekadar perekaman kembali dasar-dasarideal
adat dan perumusannya yang lebih sistematis, tetapi juga proses ideologisasi
adat. Dengan begini sistematisasi dari nilai-nilai dan norma-norma adat
makin disempurnakan dan peranan adat Minangkabau sebagai kerangka kon-
septual makin diperkuat. Bukanlah apa yang sesungguhnya terjadi yang harus
dikemukakan, tetapi apa yang "semestinya harus begitu” yang mesti dite-

gaskan.
< Adat hanyalah selingkung aur,” kata pepatah. Maksudnya, dalam realitas

hidup sehari-hari setiap nagari mempunyai adat dan kebiasaannya yang

16 Abdul Karim Amrullah Alddanawi, Kitab Pertimbangan Adar Lembaga Orang Alam Minangkabax, 2 jilid, Forr

de Kock: Snelpersdrukkerij "Agama", 1921. Buku ini adalah kritik terhadap tulisan Datuk Sanggoeno
Diradjo, Tjoerai Paparan Adat Lembaga Orang Alam Minangkabau. Atas kritik ini Datuk Sanggoeno Diradjo
membalas dengan buku baru, Kirab Penjatoeran Adar Lembaga Alam Minangkabaw, 1923.
Di samping itu Datuk ini mengadukan ke pengadilan AbdulkarimaliasH. Rasul dengan tuduhan plagiat.
Soalnya ialah sebelum mendebat apa yang dikatakan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo, H. Rasul lebih dulu
menyalin secara.utuh paragraf-paragraf yang ingin didebatnva ~ tanpa izin pengarang dan penerbit.
Tentang kasus ini lihat HAMKA,  Djakarta: Djajamurni, 1962. '

XVII



bah banyak para penulis buku-buku adat, terutama yang memakai tambo
sebagai ancang-ancang penulisannya, untuk mempergunakan informasi
(yang memang tak terl lu mendalam) dan hasil penemuan sarjana-sarjana
asing. Maharad}a Alif”, yang konon raja Minangkabau di abad 17, mulai
dikenal, sebagai pengaruh laporan von Bazel dari abad ke 18, yang dimuat
dalam Encyclopedia van Nederlandsch-Indie.'® Demikian juga halnya dengan
nama Adityawarman, pangeran dari Majapahit yang menjadi raja di Minangka-
bau di abad ke 14.%° Di samping itu peristiwa-peristiwa historis yang terjadi
sejak Perang Padri mulai pula dipertimbangkan. Dari sudut hukum adat,
sebagian dari buku-buku tersebut secara populer mengutip pula pendapat atau
Klasifikasi yang diperkenalkan oleh ahli hukum adat, van Vollenhoven, dan
sebagainya.

Dalam kelompok yang ingin lebih mengilmiahkan penulisan tentang adat
"Minangkabau ini bisa disebut antara lain Datuk Batuah Sango, Aman Datuk
Madjo Indo, Datuk Maruhum Batuah dan Bagindo Tanameh, M. Rasjid
Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Darwis Thaib, dan Idrus Hakimi Datuk
Radjo Penghoeloe.?! Bertolak dari keinginan untuk lebih memperkenalkan
Minangkabau dengan berbagai aspek adat dan kebudayaannya, buku-buku
yang ditulis para ahli ini juga beranjak dari pemikiran yang "Minangkabau-
sentris”’. Dengan arti bahwa penulisan beranjak dari asumsi dasar akan keab-
syahan tradisi dan alam pikiran Minangkabau. Jadi para penulis itu, seperti
para pendahulunya, adalah juga para literati. Justru dalam hal inilah sifat kreatif
mereka kelihatan. Bagaimanakah harus diselesaikan penemuan ilmiah Barat
dengan tradisi sejarah, tambo? Bukan methodologi dalam penyesuaian yang
penting, tetapi keutuhan gambaran tradisi yang harus tetap terjaga. Dengan
begini buku-buku tersebut sangat berharga sebagai gambaran dari pemikiran

19 Tetapi berdasarkan rekonstruksi teoretis "kerajaan Minangkabau”, validitas sejarah dari kehadiran
“Maharaja Alif" atau "Rajo Alief” ini agak disangsikan juga, lihat P.E. de Josselin de Jong, Minangkabau and
Negeri Sembilan: Socio-palitical Structure in Indonesia. Djakarta: Bhratara, 1960 (reprint): 103-104.

20 Pitono Hardjowardjojo. Adityawarman. Jakarta: Bhratara, 1968.

21 Datuk Batuah Sango, Tambo Minangkabay. Payakumbuh: Pertjetakan Limbago.
M. Daruk Maruhum Batuah dan Datuk Bagindo Tanameh, Hukiss Adat dan Adar Minangkabau. Djakarta:
N.V. Poesaka Aseli (n.d.).
M. Rasjid Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Minangkabau: Sgiaral Ringkas dan Adarsja. Padang: Sri
Dharma, 1971.
Ahmad Datuk Batuah dan A. Datuk Madjoindo, Tambo Minangkaban. Djakarta: Balai Pustaka, 1956.
Bahar Datuk Nagari Basa, Tambo Silsilah Adar Minangkabaw. Payakumbuh: C.V. Honora, 1966.
Darwis Thaib Datuk Sidi Bandaro, Seluk Belum Adar Minangkaban. Bukitringgi: N.V. Nusantara, 1967.
ldrus Hakimi Datuk Radjo Penghulu adalah penulis adat yang paling produktif saat ini. Mungkin
kedudukannya sebagai “"pemelihara adat” dan Lembaga Kerapat Adat Alam Minangkabau (LKAAM)
mengharuskannya harus selalu tampil sebagai pembela norma dan nilai-nilai adat. Buku-bukunya antara
lain:
— Pokok-pokok Pengerahuan Adar Minangkabau, Padang: LKAAM, 1978.
~ Rangkaian Mutiara Mestika Adar di Minangkabay, Padang: LKAAM, 1973.



berbeda-beda. Tetapi realitas bisa menjaga diri sendiri. Yang penting ialah
bagaimana adat sebagai kerangka konseptual, bukan sebagai aktualitas, harus
dirumuskan. Demikianlah umpamanya, pada tahun 1875 hak penghulu dan
balai adat untuk mengadili masalah pidana dihapuskan oleh pemerintah
kolonial.'” Tetapi kenyataan itu tidaklah mengurangi keharusan untuk me-
ngetahui dan mendalami prinsip-prinsip hukum pidana dalam adat Minangka-
bau. Bukanlah keberlakuannya yang teramat penting, tetapi cara adat untuk
memelihara dan menyelesaikan berbagai bentuk perbuatan yang mengganggu
ketenteraman sosial. Jika seandainya perbuatan itu lebih menyangkut malu
keluarga ataupun nagari, bukankah ketentuan adat yang lebih bersifat redem-
tif itu akan lebih bisa berfungsi? Karena itulah ketentuan-ketentuan ini selatu
diulang, selalu diucapkan, selalu dikenang.

Jika penerbitan buku-buku adat biasa dipakai ukuran, saya kira sejak awal
1930-an kecenderungan ideologisasi adat telah mulai berkurang. Kegiatan
partai-partai adat tidak lagi seperti tahun-tahun sebelumnya, sedangkan di
kalangan penghulu telah makin banyak juga yang melibatkan diri dalam
berbagai kegiatan. Perubahan sosial-ekonomi yang terjadi makin tak memung-
kinkan para penghulu untuk hanya menggantungkan diri pada "anak buah”.
Sedangkan sementara itu kesadaran bahwa Minangkabau adalah suatu keu-
tuhan yang tunggal telah pula dikoyak-koyak. Bukan saja Islam, yang menjadi
dasar yang paling fundamental dari Perminangkabauan tak bisa terlepas dari
sifat citanya yang universal, tetapijuga pergerakan nasionalisme yang melanda
Minangkabau sejak pertengahan tahun 1920-an, telah pula menandingi ke-
satuan administratif dari pemerintahan kolonial. Bahkan sampai dengan per-
tengahan tahun 1930-an Sumatera Barat merupakan salah satu pusat pergera-
kan politik kebangsaan yang radikal. Di saat ini nagari-nagari, yang secara
formal tetap berada di bawah pemerintahan para penghulu dengan balai adat
mereka, dimasuki oleh partai dan organisasi sukarela. Apa yang terjadi, bila
berbagai laporan penjabat pemerintah bisa dipakai, ialah bermulanya "negara
dalam negara”. Maksudnya wibawa dan kekuasaan para penghulu adat telah
disaingi oleh tokoh-tokoh partai dan organisasi.'*

Dalam suasana seperti ini, tidaklah terlalu mengherankan bahwa salah satu
corak yang paling menonjol dari penulisan tentang adat Minangkabau ialah
makin naiknya kecenderungan informatif dan berkurangnya sifat ideologis.
Sifat argumentatif makin berkurang dan kedudukan Islam atau Kitabullah
sebagai dasar segala-galanya makin diperkuat. Yang menarik juga ialah bertam-

17  Tentang hal ini lihat Ph.S. Van Ronkel, "De invoering van ons Strafwetboek ter SWK naar
aanteekeningen in een Maleische Handschrift”, TBB, 46 (1914): 249-255.

18 Lihat Taufik Abdullah, Schools and Politics: The Kawss Muda Movement in West Sumarra. [thaca,
New York: Comell Modern Indonesia Project, 1971.

XVIII



literati Minangkabau tentang masyarakat dan zaman lampau. Mereka memberi
informasi dan, tanpa harus bersifat defensif, memperlihatkan keberlanjutan
validitas dari nilai dan norma dari "alam Minangkabau”.

Khusus mengenal hal yang belakangan ini barangkali buku yang ditulis
oleh Prof. Nasrun bisa dianggap salah satu puncak dari dalam tradisi penulisan
Minangkabau modern.2 Dalam bukunya Prof. Nasrun dengan sistematis dan
menarik mencoba menghidupkan kembali "kebesaran” nilai filosofis yang in
heren dalam ajaran adat Minangkabau. la memang tidak mempunyai orisinali-
tas seperti Datuk Paduko Alam, si penulis Rancak Dilabuah, atau Datuk Sutan
Maharadjo, tetapi dengan menempatkan dirinya sebagai "perantara” — antara
kebijaksanaan adat yang telah dirumuskan dengan para pembaca — Prof.
Nasrun, seorang ahli hukum tatanegara, berhasil dengan baik membuat inter-
pretasi tentang ajaran adat. Dan untuk ini ia pun mengadakan pula semacam
studi perbandingan.

Hal-hal yang telah saya bicarakan di atas adalah sekadar cuplikan selintas
dari sejarah pemikiran Minangkabau tentang dirinya, tentang dunianya. Ten-
tu saja di samping mereka yang ingin memperlihatkan keberlanjutan nilai
Minangkabau, bukan tak terdapat pula yang menyangsikannya. Salah satu
tulisan yang pernah menghebohkan, ialah buku kecil Hamka yang berjudul
Adat Minangkabay Menghadapi Revolusi. Ditulis di tahun 1946,2% sudah bisa
diduga bahwa buku ini lebih meragsang semangat revolusioner, daripada
mempertanyakan nilai dasar keminangkabauan. Buku ini lebih mengecam
struktur kekuasaan adat, yang pernah dibina oleh pemerintah kolonial, dan
kebiasan-kebiasaan yang dianggap tak lagi sesuai dengan "zaman perjuangan’.
Mungin terasa agak berlebih-lebihan, tetapi buku ini lebih membayangkan
hubungan “cinta” dan "benci” yang kadang-kadang sangat aneh, antara "per-
antau” dengan negeri kelahiran. Kritik terhadap struktur dan nilai adat lebih
banyak muncul dalam obrolan di warung atau lapau, yang kadang-kadang
berfungsi sebagai "balai rendah”, pembanding semua tata dan norma yang
dibelai-belai oleh "balai adat”, tempat para ninik-mamak bermusyawarah.
Meskipun hal-hal ini tak dapat digeneralisasi begitu saja, namun dapatlah
dikatakan, sejak Syekh Achmad Chatib melancarkan serangan yang paling
mendasar atas sistem pewarisan matrilineal Minangkabau di akhir abad 19,
kritik-kritik terhadap adat Minangkabau tidak lagi bersifat fundamental. Bu-

Prof. M. Nasrun, Dasar Falsafah Adar Minangkabau. Djakarta: Bulan Bintang, 1927.

Diterbitkan di Padang Panjang. Seberapa jauh HAMKA "konsisten” dengan serangannya, lihat antara lain
tulisannya dalam Mochtar Naim (ed.). Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris. Padang: Center for
Minangkabau Studies, 1968.

Umur yang menua dan berakhimya “situasi revolusioner” tampaknya sangat berpengaruh bagi perubah-
an sikap ini.

o
W



kan saja sifatnya fragmentaris, tetapi juga lebih merupakan titik terhadap
sistem perilaku, yang diberi dasar adat, dan “keterbelakangan” dari para
penghulu. Jika dibanding dengan periode ketika para ideologue adat masih
bersuaralantang, maka tulisan-tulisan yang menyangsikan keberlakuan norma
dan nilai adat telah jauh lebih berkurang. Barangkali kenyataan bahwa struk-
tur kekuasaan telah makin tak berdaya, antara lain karena tiada lagi kekuasaan
kolonial yang akan menahan erosi wibawa dan kekuasaan penghulu akibat
perubahan sosial-ekonomis. Di samping itu, kesadaran akan makin tumbuh-
nya "komunitas nasional” dalam pengertian kultural, adalah pula salah satu
faktor yang menentukan. Komunitas nasional yang berada dalam proses
menumbuhkan identitas nasional menyebabkan unsur-unsur pendukungnya
makin sadar untuk menjaga dasar esensial mereka. Tentu perlu pula dicatat
bahwa hal ini juga didorong oleh pemerintah dalam berbagai kegiatan kebu-
dayaan.

Mungkin dalam situasi ini pula berbagai seminar yang bertaraf nasional
untuk mempelajari adat dan kebudayaan Minangkabau diadakan. Kegiatan-
kegiatan ini mencapai puncaknya di tahun 1970. Ketika itu seminar besar
tentang kebudayaan Minangkabau diadakan di Batusangkar, dekat Paga-
ruyung, yang konon merupakan pusat "kerajaan Minangkabau dahulu kala”.

Dari uraian di atas barangkali satu hal yang menyolok bisa kelihatan,
penulisan tentang adat dan kebudayaan Minangkabau, baik yang ditulis oleh
para ahli adat ataupun yang ingin mengecam keberlakuan adat, bertolak dari
sikap bahwa apa yang ditulis itu haruslah fungsional. Ia tak berhenti pada
keinginan untuk memberitakan dan memberi penjelasan, tetapi lebih penting
lagi untuk dipakai sebagai pedoman dan sistem perilaku. Karena itulah kecen-
derungan "Minangkabau-sentris” kelihatan jelas sekali. Karena itu bisa pula
dimengerti terjadinya peralihan dalam sikap terhadap bagaimana ketentuan
dan norma serta nilai adat itu harus dikemukakan. Hal-hal inilah yang me-
nyebabkan mengapa tulisan-tulisan, yang disebut sepintas lalu di atas, tetap
penting, baik sebagai bahan studi, maupun sebagai penambah pengetahuan
dan pelajaran. Daripadanya kelihatan tidak sekadar “adat lama, pusaka u-
sang”, tetapi dinamik kesejarahan Minangkabau sendiri.

Studi tentang kebudayaan dan masyarakat sebagai sesuatu yang harus
berfungsi dalam kehidupan sosial dan pribadi adalah salah satu ciri utama dari
penulisan yang dilakukan oleh participant atau peserta kebudayaan. Studi atau
penulisan itu tidaklah habis pada dirinya, tetapi berusaha mencari kelanjutan
relevancy dari tradisi dalam proses peralihan sosial. Hal inilah terutama yang
membedakannya dengan studi yang dilakukan oleh para peninjau, observers,
atau mereka yang sadar menjadikan dirinya sebagai peninjau. Semacam jarak
antara ac*or atau pelaku kebudayaan dengan peninjau secara methodologis
dengan tegas diadakan. Yang ditinjau dan yang meninjau seakan-akan berada

XXl



dalam situasi yang saling berhadapan. Dengan begitulah mungkin "obyektivi-
tas” yang tertinggi bisa diharapkan. Sifat fungsionalnya bukanlah sesuatu yang
intrinsik dalam studi, tetapi sesuatu berada di luamnya. Setelah studi selesai,
maka pertanyaan tentang “apa yang bisa dilakukan”, barulah bisa diajukan
dengan keras. Terlepas dari hasrat untuk mempribumikan ilmu-ilmu kemanu-
siaan dan kemasyarakatan, tradisi ilmu yang membuat jarak yang ekstrim
antara sasaran penelitian dengan meneliti itu memang berasal dari Barat.
Dalam hal ini, dapatlah dikatakan bahwa studi tentang Minangkabau telah
makin bersifat internasional. Kecenderungan ini terutama sekali kelihatan
setelah tahun 1970.

Berbagai hal tentang ini telah pernah saya laporkan.2* Namun sepintas lalu
dapat saya sampaikan bahwa jika di zaman kolonial studi Minangkabau praktis
dimanopoli oleh sarjana-sarjana Belanda — antara lain menghasilkan setidak-
nya dua disertasi dan satu studi klasik dari Schrieke,?* di samping puluhan
artikel dan buku tebal ~ kini berbagai sarjana dari berbagai bangsa telah ikut
serta. Maka tidaklah terlalu berlebih-lebihan sesungguhnya jika di bulan
September 1980 diadakan seminar internasional tentang masyarakat, kebu-
dayaan, dan sastra Minangkabau di Bukittinggi. Panitia seminar tak mengada-
ada. Dan seminar itu menjadi "betul-betul internasional”, ketika di bulan
April 1981 hal yang sama juga diadakan di Amsterdam. :

Tradisi penulisan ilmiah modern ini, yang umumnya lebih memusatkan
perhatian pada hal-hal yang khusus dan lebih memperhatikan keadaan yang
secara empiris bisa diperhatikan, telah menghasilkan berbagai disertasi dan
buku. Meskipun sebagian terbesar studi-studi itu lebih bersifat teknis, setidak-
nya dua buku sejarah yang cukup populer telah dihasilkan. Yang pertama ialah
buku yang dikerjakan oleh M.D. Mansur dan kawan-kawan,2® yang mencoba
menyelusuri sejarah Minangkabau dari masa prasejarah sampai periode muta-
khir. Yang kedua dan juga jauh lebih berhasil, ialah karya Rusli Amran,?” yang
hampir secara exhaustive mempergunakan sumber-sumber tercetak Belanda.
Meskipun dikerjakan oleh seorang yang resminya tidak mendapat latihan
dalam ilmu sejarah, buku ini adalah buku sejarah-berkisah, narrative, terlengkap
dari zaman Hindu sampai 1833 yang pernah diterbitkan. Kelemahan dari
buku ini ialah keengganan penulisnya mempertimbangkan sumber asli dan
belum sempatnya ia menggarap arsip-arsip.

Demikianlah secara sepintas lalu "peta bumi” penulisan adat dan kebudaya-

(%)
KX

Taufik Abdullah, "Studi tentang Minangkabau' (Makalah pada Seminar Internasional Tentang Minang-
kabau, Bukittinggi, 6-8 September 1980), dimuat dalam Majalah Nagari, 2 (Mei 1980): 36-43.

B. Schrieke, "Causes and Effect” dan Pergolakan Agama.

M.D. Mansur dan kawan-kawan, Sedjarah Minangkabau. Djakarta: Bhratara, 1970.

Rusli Amran, Sumatra Barar Hingga Plakat Panjang. Jakarta: Penerbit Sinar Harapan, 1981.

XXII

N o
~N Oy W



an Minangkabau. Dari segi inilah kelihatan suatu keistimewaan dari buku yang
dihasilkan oleh Navis. Dari sudut tradisi penulisan ia termasuk golongan yang
sadar bahwa ia adalah participant dari masalah yang ingin dibicarakannya.
Tetapi catatan-catatan yang diberikannya, lebih mengarah kepada keinginan
untuk ikut serta sebagai observer. Lebih penting lagi sebenamnya ialah tanpa
menempatkan dirinya sebagai kritikus terhadap sasaran penelitiannya, dengan
jelas pula kelihatan bahwa ia bukanlah liferati yang ingin mengelus-elus hal-hal
yang ditulisnya. Apakah ini suatu pertanda pula?

Memang benar, kata pepatah sakali aie gadang, sakali tapian baraliah, tetapi
bagaimanapun juga adat indak lapuak dek hujan, indak lakang dek paneh.

Jakarta, Juli 1982
Taufik Abdullah

XXTII



e aktu saya bekerja di Jawatan Kebudayaan Provinsi Sumatera
{ [ Tengah pada tahun 1952 - 1955 banyak tamu yang datang
mencari informasi Adat dan Kebudayaan Minangkabau. Jawatan
tidak dapat membantu sebagaimana mestinya, sehingga mereka

S dibawa kepada orang yang menurut pendapat umum adalah
hlmya Namun, banyak pertanyaan tidak terjawab, tidak dapat dipahami,dan
tidak teruji kebenarannya. Sedangkan buku yang ada, bukan saja isinya tidak
memadai, melainkan juga sulit dipahami terutama oleh orang yang bukan
orang Minangkabau.

Semenjak itu saya mencoba mempelajari adat dan kebudayaan Minangka-
bau dengan mengumpulkan bahan dan informasi dari buku-buku dan dan
lapancan Setelah saya berhenti bekerja di jawatan itu, kegiatan yang telah
telanjur itu saya lanjutkan terus, meski tidak intensif. Kemudlan saya menco-
ba menulisnya dengan tujuan memberikan informasi yang lengkap, ringkas,
tetapi mudah dipahami semua pembaca. Ternyata tidaklah mudah menulis-
kannya, sehingga tidak kurang dari delapan kali saya mengulanginya sampai
buku ini terwujud seperti sekarang.

Tujuan penulisan buku ini bukan untuk membuahkan karya ilmiah melain-
kan sekadar usaha menyampaikan informasi. Namun, saya mendapat banyak
kesulitan dalam memilih bahan untuk ditulis. Kesulitan itu disebabkan antara

XXV




lain banyaknya perubahan yang terjadi dalam kehidupan sosial dan kebuaaya-
an Minangkabau serta banyaknya pula tulisan dan keterangan yang tidak
luput dari tafsiran menurut kecenderungan orang per orang. Oleh karena itu,
cara penulisan pokok buku ini diusahakan agar betul-betul bersifat informatif,
sedangkan setiap perubahan yang telah terjadi atau penafsiran yang pernah
ditulis dicantumkan pada catatan kaki berikut referensinya. Hal ini dimaksud-
kan agar pembaca yang ingin memperluas dan memperdalam pengetahuannya
tentang Minangkabau dapat menelusuri sumber-sumber tulisan ini dengan
mudah.

Dalam memilih bahan untuk tulisan pokok digunakan pendekatan seperti
falsafah Minangkabau yang berpangkal pada alasm terkembang jadi guru dan
digunakan pedoman pepatalr serta petitili yang merupakan produk asli kebu-
dayaan Minangkabau itu. Untuk bebagai pengertian yang ditimbulkan oleh
berbagai istilah dan nama yang khas, ditelusuri bahasa Sanskerta yang menjadi
bahasa cendekiawan Minangkabau kuno. Bahan-bahan yang tidak sesuai
dengan falsafah alam Minangkabau dan istilah serta nama yang tidak ditemui
dalam bahasa Sanskerta, tetapi telah menjadi bagian kehidupan dan kebu-
dayaan Minangkabau, dicoba diuraikan pada catatan kaki, Dengan demikian,
catatan kaki merupakan karangan tersendiri yang memuat berbagai tafsiran
dan analisa.

Beberapa bab yang tidak mencantumkan referensinya berarti bahwa bab itu
ditulis berdasarkan informasi yang diperoleh di lapangan. Sedangkan sistem
penulisannya tidak luput dari analisa atau tafsiran yang bertolak dari pende-
katan yang sama dengan bab lainnya.

Dalam menuliskan kalimat dan istilah digunakan dua cara. Kalimat yang
khas Minangkabau, seperti peribahasa, dicantumkan sebagaimana aslinya,
dalam tanda kursif dicantumkan alih bahasanya ke bahasa Indonesia secara
harfiah, dengan tujuan untuk memelihara irama gaya sastranya, kemudian
barulah diberikan penafsirannya. Mungkin penafsiran ini tidak cukup me-
muaskan karena terlalu pendek,. sedangkan penafsiran yang memuaskan
mungkin akan menjadikan uraian yang panjang. Dan hal itu tidaklah menjadi
tujuan buku ini. Sedangkan nama dan istilah yang dijadikan nama ditulis
dalam bentuk yang telah umum dipakai penulis lainnya.

Dengan mencantumkan gambar-gambar yang diperlukan, diharapkan buku
ini dapat memberikan informasi yang memuaskan dan juga dapat menjadi
pengantar untuk mengenal serta memahami adat dan kebudayaan Minang-
kabau.

Akhimya kepada semua teman yang telah membantu dan mendorong saya
menulis dan menyelesaikan naskah buku ini, saya menyampaikan terima

kasih.

Padang, 5 Januari 1982
XXVI



‘==—— ambo merupakan salah satu warisan kebudayaan Minangkabau
‘ | yang penting. la merupakan kisah yang disampaikan secara lisan
oleh tukangkaba' yang diucapkan oleh juru pidato pada upacara
adat. Orang cenderung membagi tambo itu dalam dua jenis.
Yakni tambo alam, yang mencqsahkan asal-usul nenek moyang
serta bancrunnya kerajaan Minangkabau, dan tambo adat, yang menglsahkan
adat atau sistem dan aturan pemermtahan Minangkabau pada masa lalu.?
Dalam menyampaikan kisah tambo tidak ada 51stemat1ka tertentu. Cara
mengisahkannya disesuaikan dengan keperluan dan keadaan. Sepenggal kisah
tambo dapat saja dikisahkan dengan merentang panjang. Ada kalanya dikait-
kaitkan dengan adat monografi suatu nagari, tempat tambo itu sedang disam-
paikan. Kadanc-kadang dlkaltkan dengan sejarah bangsa yang mereka kenal
secara selintas, seperti sejarah Melayu, sejarah Ma]apahlt, bahkan juga sejarah
Islam. Bukanlah sesuatu yang ganjil jika tambo dipandang sebagai karya sastra
yang menjadi milik umum yang isi kisahnya dapat berubah-ubah menurut

1 Tukangkaba semacam traubadour di Eropa. Ia selalu berkeliling memperagakan keahliannya
bercerita ke nagari yang sedang pasar, ke keramaian atau perhelatan yang diadakan orang,
Uraian lebih lanjut lihat bab "Kesusasteraan” dan bab “Permainan Rakyat™.

2 Tambo berasal dari bahasa Sanskerta, tambay atau tambe yang artinya bermula.

45



kesenangan pendengarnya. Di kala tambo ditulis dan kemudian dicetak dalam
bentuk buku, kebiasaan tukang kaba berkisah dilanjutkan penulisnya.®

Kisah tambo tidak mengenal jarak waktu, tetapi pada umumnya dimulai
dari keberangkatan Maharaja Diraja* ke Minangkabau. Tokoh yang dikisah-
kan berpusat pada Datuk Ketumanggungan dan Datuk Perpatih nan Sabatang
yang dimitoskan sebagai pendiri dua sistem pemerintahan Minangkabau, yang
didampingi tokoh lain yang bernama Cati Bilang Pandai. Sedangkan raja-raja
yang bersemayam di Pagaruyung, selain Bunda Kandung, tidak pernah
disebut-sebut dalam tambo. Kisah tambo juga melukiskan kedatangan raja-
raja asing yang mencoba menaklukkan mereka. Akan tetapi, nama raja-raja itu
dilukiskan dengan sindiran sebagai hewan, seperti Rusa dari laut yang tanduknya
bercabang-cabang dan Anggang dari laut yang telornya jatuh di tanah Minangkabau,a-
tau nama-nama lain yang dikiaskan dengan nama yang samar.’.

Asal-Usul

Pada awal tambo dikisahkan tiga orang putra Sultan Iskandar Zulkarnain.®
Yang tertua Maharaja Alif menjadi raja di benua Ruhum.” Yang tengah

3 Tidak ada suatu kisah tambo yang sama isinya, baik yang menggunakan tulisan Arab, apalagi
yang menggunakan tulisan Latin, yang baru dikenal pada awal abad ke-20 ini. Penulis tambo
yang menggunakan bahasa Indonesia menambah keragaman kisah tambo, karena umumnya
mereka mencoba memberikan tafsiran menurut ilmu dan orientasinya masing-masing. Kisah
tambo yang pertama ditulis dengan tulisan Arab. Oleh karena itu, pengaruh agama Islam dan
kisah-kisah yang bersumber dari Arab sangat dominan mewamai kisah tambo. Sedangkan
kisah tambo yang ditulis dengan tulisan Latin diberi tafsiran dengan menggunakan ilmu
sejarah Nusantara dari tangan kedua atau ketiga. Bagaimanapun bercampuraduknya imaji-
nasi, mitos, dan legenda dalam kisah tambo itu, ia masih dapat membantu para peneliti
untuk mengenal kebudayaan Minangkabau. Edwar Djamaris dalam makalahnya telah men-
coba menguraikan cerita tambo menurut strukturnya. Lihat Edwar Djamaris, makalah
Seminar luternasional Kebudayaan Minangkabau dalam judul "Tambo Minangkabau, Tinjauan
Struktural”, Bukittinggi, 1980.

4 Nama-nama tokoh dalam tambo umumnya beragam, demikian pula hubungan perkawinan

dan turunannya, bahkan fungsi atau peran beberapa nama bercampur aduk, seperti yang

tertera dalam Bagan Silsilah Menurut Berbagai Tambo pada hlm. 49.

Sebagai suatu suku bangsa yang tanpa catatan sejarah, sesungguhnya hal ini agak aneh. Jika

dikaji dari ajaran falsafahnya, maka sistem monarki tampaknya tidak disukai. Oleh karensz

itulah, nama raja-raja selalu disamarkan atau dilukiskan dengan kiasan, sehingga identitas:
nya hilang. Hampir boleh dikatakan seluruh kisah raja-raja dan turunannya dilukiskar
dengan wama yang gelap. Bahkan tokoh yang dimitoskan sekalipun dikisahkan dengar
warna yang gelap, seperti halnya Datuk Ketumanggungan dibanding Datuk Perpatih nar

Sabatang atau Dang Tuanku dibanding Cindur Mata.

6 Iskandar Zulkarnain ialah nama lain dari Alexander Yang Agung dari Masedonia yang
pernah menjarah dunia sampai ke India. Perihal pemakaian namanya dalam tambo lihat bat
"Sejarah” pada catatan 34.

7 Benua Ruhum diidentifikasi penulis tambo sebagai Romawi Timur. Gelar Maharaja Alif
seorang raja yang bukan bangsa Arab, yang ditafsirkan sebagai raja pertama, sama halny:

46

w



Maharaja Depang, menjadi raja di benua Cina.® Yang bungsu bernama Maha-
raja Diraja,berlayar ke selatan. Bersama Maharaja Diraja, selain istri-istrinya,
ikut pula Cati Bilang Pandai® seorang yang arif bijaksana. Dalam pelayaran,
mahkota Maharaja Diraja terjatuh ke laut dan tidak dapat diambil lagi karena
mahkota itu dililit naga laut yang sangat ganas. Cati Bilang Pandai menurun-
kan kaca dan dari pantulan kaca itulah ia membuat tirnan mahkota persis
seperti yang asli.'® Selain permaisuri, Maharaja Diraja membawa juga empat
perempuan lainnya: Harimau Campa, Kucing Siam, Kambing Hutan dan
Anjing yang Mualim. Nama-nama itu diberikan sesuai dengan tingkah
lakunya.!!

10

11

dengan penamaan atas nama raja Pagaruyung yang pertama memeluk Islam, yakni Sultan
Alif. Mungkin penamaan dengan memakai abjad pertama dari abjad Arab itu dimaksudkan
sebagai kiasan anak pertama Iskandar Zulkamnain.

Maharaja Depang kadang-kadang juga disebut Maharaja Dipang. Menurut tafsiran penulis
tambo, pengertian dipang adalah dinihari. Jadi, penamaan itu sebagai kias bahwa Negeri Cina
letaknya di timur. (Lihat M. Rasyid Manggis, Minangkabay, Sejarah Ringkas, dan Adatuya,
Padang, Sri Dharma, 1971, hlm. 143).

Cati Bilang Pandai merupakan tokoh yang tidak terkena kurun waktu dalam kisah tambo. Ia
ditafsirkan berdasarkan namanya, sebagai tokoh satria yang tersohor pandai, yang datang ke
Minangkabau bersama Maharaja Diraja. Di samping itu, ia hidup bersamaan dengan masa
Datuk Ketumanggungan dan Datuk Perpatih nan Sabatang. Namun, dalam tambo, Datuk
Ketumanggungan merupakan cucu, bahkan juga cicit Maharaja Diraja. Penafsir sejarah
mengidentifikasi ia sebagai Wiswarupakumara yang menjadi wakil kerajaan Singosari di
Minangkabau. (Lihat juga bab "Sejarah” pada catatan 23).

Peristiwa ini mengiaskan bahwa sistem pemerintahan yang dibawa dari benua Asia itu
bukanlah seperti aslinya, melainkan sekadar tiruan atau adaptasi cendekiawan asli Minang-
kabau berdasarkan penimbaan pengalaman sendiri dan ajaran tiga unsur kebudayaan yang
bertemu pada waktu penjarahan Iskandar Zulkarnain. Pembentukan nagari Minangkabau
menunjukkan persamaan dengan "polis” atau kota di Yunani kuno. Persamaan itu merupa-
kan pengaruh kebudayaan Yunani kuno. (Lihat juga M.D. Mansur dkk. Sejarah Minangkabau,
Jakarta, Bhratara, 1970, hlm. 23). Sedangkan pengaruh kebudayaan Cina ialah sistem
bersuku-suku (clan). Menurut sistem ini, perkawinan harus antarsuku, artinya orang yang
sama sukunya tidak boleh saling mengawini. Menurut M. Rasyid Manggis (op. cit. hlm. 144),
filsuf Cina Meng Tze (Mencius), yang hidup sezaman dengan Iskandar Zulkarnain, mengem-
bangkan ajaran persamaan antarmanusia sebagai unsur alam yang berada di bawah lindungan
satu langit. Unsur kebudayaan India, baik Hinduisme maupun Budhisme terlihat pada
sistem Laras nan Dua. Miral Manan dalam suatu diskusi pada Seminar Sejarah Minangkabau
mengemukakan teori bahwa lahimya matrilineal itu adalah akibat perang besar yang
berlangsung pada zaman Iskandar Zulkamain. Dalam perang besar, kelahiran anak yang sah
adalah dari ibunya. Hal ini berarti bahwa orang-orang yang bersaudara sekandung belum
tentu seayah. Dan sesuai dengan kodrat alam yang jadi sumber falsafah Minangkabau,
hubungan yang paling akrab dari semua insan di dunia adalah antara ibu dan anak.
Dari sumber kisah tambo lainnya, nama-nama itu bukanlah nama perempuan, tetapi
nama-nama anggota rombongan yang mengikuti Maharaja Diraja. Tiap-tiap nama merupa-
kan identifikasi negeri asal anggota rombongan itu. Umpamanya dari Campa, Kocin, Siam,
Kambay, dan Maumein di Burma.

47



Setelah lama berlayar sampailah dia ke suatu tempat yang bernama Lagundi
nan Beselo (Legundi yangbersila), seterusnya sampai ke Gunung Merapi, yang
semula sebesar telur lalu menyentak naik, sedangkan laut menyentak turun.
Kemudian dibangunlah sebuah nagari di lereng Gunung Merapi itu, yang lalu
diberi nama Pariangan.!? Karena penduduk kian banyak, dibangun lagi nagari
kedua, yakni Padang Panjang. Setelah kedua nagari itu kian ramai berpindah-
lah penduduk mendiami tanah yang luas di sekitar Gunung Merapi. Tanah
yang luas tempat kediaman baru itu dinamakan luhak.?? Tanah sebelah barat
dinamai Luhak Agam, sebelah utara Luhak Lima Puluh dan sebelah timur
Luhak Tanah Datar.'* Ketiga tanah itu dengan menggunakan perumpamaan
dilukiskan sangat subur, yakni untuk Agam dikatakan bahwa buminya hangat,
airnya keruh, dan ikannya liar. Untuk Lima Puluh dikiaskan bahwa buminya sejuk,
airnya jernih, dan ikaunya jinak. Sedangkan untuk Tanah Datar dikiaskan bahwa
buminya nyaman, airnya tawar, dan ikannya banyak.'®

12 Umumnya penulis tambo mengatakan bahwa Pariasgan berasal dari kata riang. Ketika negeri
itu dibangun Maharaja Diraja, rakyat sangat senang dan mereka bekerja dengan riang hati.
Demikian pula dengan nama negeri Padang Panjang, karena dibangun dengan mengguna-
kan pedang yang panjang untuk membabat semak belukar. Versi lain mengatakan negeri
Pariangan dibangun untuk tempat kediaman seorang raja yang mereka namakan "Rusa nan
Datang dari Laut” yang akan jadi semenda mereka. Mereka bekerja dengan riang karena raja,
yang semula hendak memerangi mereka, kini berbalik menjadi semenda berkat kebijakan
Datuk nan Bertiga, yaitu Datuk Ketumanggungan, Datuk Perpatih nan Sabatang, dan Cati
Bilang Pandai. Versi lain mengatakan bahwa ular naga yang besar di tempat itu telah
dibunuh “Rusa dari Laut” dengan pedangnya yang panjang, sehingga penduduk riang
gembira karena terbebas dari ancaman ular naga itu. Ular naga itu dikatakan sebagai
penyamaran si Kati Muno, seorang tokoh yang sakti dan menakutkan. Karena jasanya,
penduduk mengangkat "Rusa dari Laut” itu menjadi raja mereka dengan gelar Sri Maharaja
Diraja. Banyak penelaah tambo, di antaranya M. Rasyid Manggis, Darwis Dt. Majolelo,
berpendapat bahwa Pariangan itu berasal dari kata para hyang. Sedangkan tokoh "Rusa dari
Laut” ialah Sang si Purba (Sang Suparba), yaitu tokoh yang sama dengan yang disebut-sebut
dalam Sejarah Melayu karya Tun Seri Lanang.

13 Umumnya penulis tambo mengatakan luhak sama artinya dengan luak, dalam bahasa
Minangkabau yang artinya kurang. Ketika penduduk mencari permukiman baru, penduduk
di tempat asal menjadi luak, menjadi berkurang. Jika diambil dari bahasa Sanskerta, maka
Iuhak berasal dari lwa, artinya luas, lapang. Luhak merupakan suatu teritorial pemerintahan.
Pada waktu pemerintah Hindia Belanda membentuk wilayah administrasi di bawah keresi-
denan, yang disebut afdecling (kabupaten, sekarang) masyarakat menamakannya luhak dan
asisten residen yang Belanda disebut tuan luhak. Lihat juga bab "Undang-Undang dan
Hukum"”.

14 Menurut tambo, tiap-tiap luhak ditemukan dan dibangun oleh ketiga pimpinan mereka,
Luhak Agam oleh Datuk Ketumanggungan, Luhak Lima Puluh oleh Datuk Perpatih nan
Sabatang, dan Luhak Tanah Datar oleh Datuk Maharaja nan Banego-nego.

15 M. Rasyid Manggis menafsirkan ungkapan itu sebagai berikut. Penduduk Agam dilukiskan
sebagai penduduk yang keras hati, berani, dan suka berkelahi. Penduduk Lima Puluh sebagai
penduduk yang berhati lembut, tenang, dan suka damai. Sedangkan penduduk Tanah Datar

48



BAGAN

SILSILAH MENURUT BEBERAPA TAMBO

MAHARAJA DIRAJA
GELAR

(a) Sri

(b) Suitan Sri

(c) Datuk Sri

(1) (a) Suri Dirajo

(b) Dt. Suri Dirajo

(2) {a) Indah Juliah
(b) Indo Julita
(c) Indo Juita
(d

) Indo Jati

(1) Anak Raja
(2) Harimau Campa

{3) Kucing Siam

(4) Kambing Hutan

(5) Anjing Mualim

(1) Puti Indo Jalito

(2) Puti Cinto Dunia__ 8 &

1

(a) Cati Bilang Pandai
(b) Indo Jati

(a) Maharajo Basa

(A) (b) St. Paduko Basa
(c) St. Marajo Basa
(d) St. Cadiak

(a) Sri Maharaja
Diraja
{b) Tri Buanaraya

{c) Sang Suparba
(d) Si Pahit Lidah
(e) Raja Lebar Daun
f) Rusa dari Laut

Meuliawarmadewa

&= %(b)

(1) St. Balun (8)

(1) St. Balun (8)

(2) Puti Reno Mande

{2) Mambang Sutan(C)

(3) Puti Ambun Suri

(3) Reno Mandah

(4) Puti Cayo Dunia

(4) Reno Sudi

(a) Sultan Pandak

(b) Anggang dari
Laut

(c) Aditiawarman

(5) Puti Jamilan

(5) Reno Judah

(6) Cumatang [(®)

(6) Gadih Jamilan =

=]
(d)

(1) Parpatih (B)

) Jatang (B)

{2) Puti Lelo Suli

(1
(2) Kalok Dunia  (C)

(3) Puti Lelo Jati

= (3) Putih Jamilan

(4) Puti Ambun Suri

(5} Puti Jamilan

(4) Reno Sudah
(5) Mambang Sutan

Keterangan:

=

: garis keturunan (A)
: garis perkawinan (8)
Abjad: menurut versi beberapa tambo

Angka: jumiah istri atau anak

|

: nama kecil Dt. Ketumanggungan

: nama kecil Dt. Perpatib nan Sabatang

: nama kecil Di. Sakalok Dunia
nan Banego-nego

49



Sedangkan tempat yang pertama mereka dapati yang disebut Lagundi nan
Beselo, dilukiskan bahwa di sanalal pohon beringin sousang, di sanalah bukit tak
berangin, di sanalah lurak tak berair, dan di sanalak banto berayun.'®

Silsilah

Dari banyak versi tambo, salah satu mengisahkan bahwa dengan istrinya
yang bernama Indah Jalito, Maharaja Diraja memperoleh sepasang anak. Yang
laki-laki, yang tertua, bernama Suri Dirajo. Sedangkan yang perempuan berna-
ma Indah Juliah. Indah Juliah menikah dengan raja yang dinamai Ruso nan
Datang dari Lauik, Makotonyo Bacabang Tigo (Rusa yang Datang dari Laut,
Mahkotanya Bercabang Tiga). Raja ini kemudian bergelar Maharajo Basa, yang
setelah dewasa bergelar Datuk Ketumanggungan. Setelah Sri Maharaja Diraja
meninggal, Indah Juliah menikah dengan Cati Bilang Pandai. Pernikahan ini
melahirkan banyak anak. Dua orang yang terpenting ialah Sutan Balun yang
kemudian bergelar Datuk Perpatih nan Sabatang. Yang seorang perempuan,
Puti Jamilan. Puti Jamilan menikah dengan raja yang disebut Anggang nan
Datang dari Lauik, Ditembak dek Datuak nan Baduo, Badia Sadantam Duo Latuihnyo,
Jatuahlah Taluo Anggang ka Bumi Nangko (Enggang Datang dari Laut, Ditembak
oleh Datuk yang Berdua, Bedil Sedentam Dua Letusannya, Jatuhlah Telur
Enggang ke Bumi Ini).!” Dari perkawinan ini lahirlah Bunda Kandung yang
bersemayam di Pagaruyung. Bunda Kandung melahirkan Sutan Rumandung

sebagai peramah, sabar, dan suka damai. (Lihat M. Rasyid Manggis op. cit. hlm. 66).

16 Kalimat seperti itu sering ditemui dalam karya sastra Minangkabau yang sulit ditafsirkan
secara tepat, seperti halnya kalimat pemeo yang sulit ditafsirkan secara harfiah. Kalimat
seperti itu hanya dapat dirasakan dengan uraian yang panjang lebar dan pemahaman latar
belakang falsafahnya. (Lihat juga bab "Kesusasteraan™ pada bagian "pameo”). Namun,
kalimat itu mungkin dapat dipahami seperti halnya memahami karya sastra Melayu yang
mengisahkan negeri yang jauh dengan ungkapan segeri antah berantah. Secara imajiner
sekalipun tidak mungkin dapat ditafsirkan makna bentuk pohon beringin yang tumbuhnya
sonsang, yang uratnya menjulang ke atas, atau bukit yang tidak ditiup angin, atau lurah atau
ngarai yang tidak ada air di dasarnya, atau banto (sejenis rumput yang panjangnya sekitar 7
cm) berayun-ayun ditiup angin seperti berayunnya ilalang. Hal yang sama diungkapkan pula
dalam mengisahkan batas-batas wilayah Minangkabau seperti diuraikan dalam catatan21.

17  Para penulis tambo pada umumnya saling berbeda dalam menuliskan nama-nama tokoh,
periode, dan silsilah turunan, bahkan komposisi dan fungsinya. Umpamanya tambo yang
ditulis Bahar Datuk Nagari Basa menyebutkan bahwa Datuk Suri Dirajo dikatakan sebagai
salah seorang pengganti Maharaja Diraja. M. Rasyid Manggis mengatakannya sebagai tokoh
anggota rombongan Maharaja Diraja yang pertama datang ke Minangkabau, yang juga diberi
gelar Paduka Berhala. Sedangkan Djanuir Chalifah Sutan Indera mengatakan Datuk Suri
Dirajo sebagai anak Maharaja Diraja. Tokoh sentral yang sama pada semua buku tambo ialah
Datuk Ketumanggungan yang bersaudara seibu dengan Datuk Perpatih nan Sabatang, dan
yang terakhir ini ayahnya ialah Cati Bilang Pandai, sedangkan adiknya Puti Jamilan menikah
dengan raja yang digelari "Anggang dari Laut™.

50



yang kemudian bergelar Dang Tuanku. Bunda Kandung dan Dang Tuanku
terbunuh waktu diserang Tiang Bungkuk. Kemudian Tiang Bungkuk pun
terbunuh oleh Cindur Mato. Tambo tidak melanjutkan kisahnya setelah
peristiwa itu.'®

Asal Nama Minangkabau

Pada suatu masa datanglah bala tentara yang dipimpin Anggang dari Laut
yang hendak menaklukkan mereka. Melihat kekuatan pasukan itu, mufakat-
lah Datuk yang Berdua (Datuk Ketumanggungan dan Datuk Perpatih nan
Sabatang) beserta Cati Bilang Pandai untuk mencari akal bagaimana menang-
kis kedatangan musuh.

Akhirnya didapat kata sepakat bahwa untuk melawan pasukan yangkuat itu
haruslah dengan tipu muslihat. Muslihat yang dipilih ialah mengadu kerbau.

18  Cuplikan kisah Bundo Kandung tidak ditemui dalam tambo. la ditemui dalam cerita kaba
yang lebih terkenal dengan cerita kaba Cindua Mato. Kisah bermula dari mimpi Bundo
Kandung. la menyuruh bujangnya, yang bernama Selamat Panjang Gombak, memanjat
pohon nyiur gading yang sakti untuk mengambil buahnya. Air dua buah nyir itu diminum
Bundo Kandung. Akibatnya, Bundo Kandung pun hamil dan melahirkan seorang anak
laki-laki yang dinamai Sutan Rumandung dengan panggilan Dang Tuanku. Seorang dayang
juga meminum air nyiur itu sehingga ia hamil pula. Kemudian ia melahirkan seorang anak
laki-laki yang dinamai Sutan Kecinduan, yang lebih terkenal dengan Cindua Maro. Menurut
versi lain, Cindua Mato juga anak dari Bundo Kandung yang bersama-sama dengan Dang
Tuanku berayah  Bujang Selamat. Oleh karena tidak lazim pisang berbuah dua kali,
dikisahkan saja Cindua Mato itu adalah anak dayang-dayangnya. Dalam kisah itu dicerita-
kan Dang Tuanku bertunangan dengan Puti Bungsu, anak mamaknya yang menjadi raja di
Sungai Ngiang. Cindua Mato bertunangan dengan anak Bandaro di Sungai Tarab. Oleh
karena suatu fitnah yang mengatakan bahwa Dang Tuanku telah menderita sakit lepra, Puti
Bungsu ditunangkan dengan Rajo Imbang Jaya dari selatan. Diutuslah Cindua Mato ke
Sungai Ngiang, menculik Puti Bungsu. la membawa teman-temannya yang sakti, seperti
Gumarang, seekor kuda sembrani, Binuang, seekor kerbau yang buas, dan Kinantan, seekor
ayam jago yang pandai terbang jauh. Penculikan berhasil. Puti Bungsu dapat dibawa ke
Pagaruyung Tetapi Raja Imbang Jaya tidak senang hati. la mengirim panglimanya yang
bernama Tiang Bungkuk menyerbu Pagaruyung. Istana Bundo Kandung dihanguskan dan
Bundo Kandung beserta Dang Tuanku diceritakan mikraj ke langit. Kerajaan lalu dipimpin
Cindua Mato yang telah menikah dengan anak Bandaro di Sungai Tarab. Akan tetapi, kisah
lain mengatakan bahwa Cindua Mato juga mikraj bersama ke langit. Menurut penduduk
Lunang, di Kabupaten Pesisir Selatan sekarang, kedua ibu dan anak itu tidak mikraj ke langit,
melainkan pindah ke Lunang dan memerintah dari sana hingga ajalnya. Sampai kini-masih
didapati kubur ibu dan anak itu. Bahkan dikatakan masih ada turunan langsungnya, yaitu
seorang wanita yang semenjak usia 9 tahun telah dipanggil dengan "Mandeh Rubiah”.
Dalam majalah kebudayaan Minangkabau No. 10/Desember 1979, Prof. Drs. H. Amura
cenderung untuk mempercayai keterangan penduduk Lunang, sehingga ia pun mengatakan
bahwa kuburan yang terdapat di Lunang itu sama pentingnya dengan Borobudur. Akan
tetapi Drs. M.D. Mansur, dalam majalah yang sama, yaitu No. 12/Februari 1980, sangat
menyangsikan kebenaran pandangan profesor itu.

51



Kerbau siapa yang menang, itulah yang memenangkan pertempuran. Usul
diterima oleh panglima pasukan yang datang itu.*®

Pihak musuh mendatangkan kerbau yang sangat besar. Jarak kedua ujung
tanduknya empat depa. Untuk menandinginya tidak ada kerbau yang sepad-
an. Lalu dirundingkan lagi. Cati Bilang Pandai mengajukan saran agar kerbau
besar itu dilawan dengan anak kerbau yang lagi sarat menyusu. Sebelum
dilepas ke gelanggang, anak kerbau itu beberapa hari tidak dibiarkan menyusu
pada induknya. Pada hidungnya diikatkan sepotong besi yang runcing. Besi itu
disebut Minang,

Demikianlah, pada hari yang ditetapkan, pihak musuh melepaskan kerbau-
nya yang besar itu ke gelanggang. Kemudian pihak yang menanti melepaskan
anak kerbau yang kecil itu. Ketika melihat seekor kerbau besar di gelanggang,
anak kerbau itu menyangka itulah induknya. Berlarilah anak kerbau itu dan
menyeruduk ke perut kerbau besar untuk menyusu, lalu tembuslah perut
kerbau besar itu. Ia lari kesakitan. Di suatu kampung tersimpuruik (terburai) isi
perutnya. Lalu kampung itu dinamakan Simpuruik (Simpurut). Namun, ker-
bau besar itu berlari terus dan sampailah ia ke kampunglain. Ia rebah dan mati.

19 Pada umumnya ada dua versi kisah kedatangan kapal-kapal itu. Versi pertama ialah yang
mengisahkan bahwa Datuk Ketumanggungan ingin menyambut dengan kekerasan, sedang-
kan Datuk Perpatih nan Sabatang menghendaki agar disambut dengan perundingan. Versi
lainnya mengatakan Datuk Perpatih nan Sabatang yang menghendaki agar disambut dengan
kekerasan. Namun, kebijaksanaan dikemukakan Cati Bilang Pandai, yaitu unttuk me-
nyelidiki lebih dahulu apa yang diinginkan armada itu. Panglima armada itu mengusulkan
diadakan peraduan sebagai pengganti peperangan. Usul itu diterima ketiga pimpinan yang
menanti. Oleh pendatang diminta kepada penanti untuk menerka jenis kelamin anak itik
vang baru dilahirkan. Teka-teki itu dimenangkan penanti dengan mengatakan bahwa anak
itik yang pertama terjun ke air itulah yang betina. Versi lain mengatakan bahwa teka-teki itu
mengenai anak angsa. Penanti juga menerka bahwa anak itik yang lebih dahulu dapat
memasukkan kepalanya ke lubang yang berisi makanan itulah yang jantan. Kemudian
pendatang mengajukan sepotong ruyung yang diraut sama besamya untuk diterka ujung
pangkalnya. Penanti dapat juga menerka dengan mengatakan bahwa yang pangkal ialah
yang terbenam jika ruyung itu diletakkan ke kolam air. Namun, panglima armada itu
menghendaki peraduan fisik untuk menentukan kalah menang. Cati Bilang Pandai mengaju-
kan aduan kerbau bukan aduan manusia. Tawaran diterima. Lalu panglima armada meng-
irim kurir ke negeri asalnya untuk menjemput kerbau yang palingbesar.

52



Kulit kerbau itu diambil penduduk. Dan kampung itu dinamakan Sijangek
(sijangat = kulit). Sejak kemenangan itu, tempat gelanggang itu menjadi
kampung yang dinamai Minangkabau.®.

Batas Alam Minangkabau

Batas alam atau luas wilayah Minangkabau menurut kisah tambo dilukiskan
dengan cara yang tidak mudah diperkirakan. Wilayahnya atau tempat-
tempatnya seperti secara nyata ada, sehingga dapat menimbulkan fantasi atau
tafsiran kira-kira di mana letak perbatasan itu.

Sebagaimana halnya dengan lukisan asal mula Maharaja Diraja menjejakkan
kakinya ke darat, yaitu dengan kalimat-kalimat yang muskil maknanya, de-
mikian pula cara mengisahkan perbatasan wilayah Minangkabau masa lalu.
Tempat Maharaja Diraja pertama menjejakkan kakinya dikisahkan sebagai
berikut: Digalundi nan baselo, dakek bukik siguntang-guntang, di sinan lurah satuka
banang, itulah lurah nan indak baraia, di situlah bukik nan indak barangin-barangin, di
situlah banto nan barayun, di bawah batu hamparan putiah, di situlah sirangkak nan
badangkuang, di situlah buayo putiah daguak, di mano aia basimpang tigo. Artinya:
pohon galundi yang bersila, dekat.bukit siguntang-guntang, di sana lurah
setukar benang, itulah lurah yang tidak berair, di situlah bukit yang tidak
berangin, di situlah rumput yang berayun, di bawah batu hamparan putih, di
situlah sirangkak yang berdangkung, di situlah buaya berdagu putih, di mana
air bersimpang tiga.

Dengan cara dan gaya demikian pulalah wilayah perbatasan Minangkabau
dikisahkan, yakni: Dari sikilang aia bangih sampai ke taratak aia itam, dari sipisok-pisok

20 Kampung yang bernama Simpurut, Sijangat, dan Minangkabau itu hingga kini masih ada.
Oleh karena itu, peristiwa yang dikisahkan tambo itu sangat dipercayai orang Minangkabau
sebagai peristiwa sejarah. Namun, penamaan atas suatu suku bangsa berdasarkan suatu
peristiwa aduan kerbau tidak meyakinkan banyak penulis. Penulis Minangkabau pun meng-
emukakan berbagai pendapat, antara lain mengatakan bahwa asal kata sinang dari nama besi
runcing yang dipasang di ujung hidung anak kerbau. Penulis lain mengatakan bahwa asalnya
dari kata mainang kabay, yang artinya memclihara kerbau. Nama Minangkabau yang tertua
dalam catatan sejarah ditemui dalam Nagarakertagama yang ditulis pada tahun 1365 oleh
Prapanca, pujangga Majapahit. Dan penulis bukan orang Minangkabau pada umumnya tidak
menerima asal nama Minangkabau seperti yang dikisahkan tambo itu. Mereka umumnya
lebih suka mencari sumbemya dari bahasa-bahasa yang hidup di India. Ven der Tuuk,
umpamanya, mengatakan asal katanya dari phinang khabu yang artinya tanak asal. Dr. Muh.
Hussein Nainar mengatakan bahwa asalnya dari menon khabu yang artinya tanah mulia. (Lihat
juga M. Rasyid Manggis, op. cit. hlm. 41-42). Dalam buku Sumatera Tengah, yang diterbitkan
Jawatan Penerangan Sumatera Tengah, dikemukakan juga bahwa kata itu berasal dari
bahasa Sri Lanka ma angka bahy, yang artinya yang memerintah. Pendapat yang terakhir yang
mengatakannya berasal dari kata minanga tamwan, minanga menjadi minang, tamwan berubah
menjadi kabau. Kata itu ditemukan pada prasasti Kedudukan Bukit (lihat juga bab "Sejarah”
pada catatan 17.

53



pisau hanyuik sampai ka sialang balantak besi, dari riak nan badabua sampai ka durian
ditakuak rajo. Artinya: Dari sikilang air bangis sampai ke teratak air hitam, dari
sipisok-pisok pisau hanyut sampai ke sialang bersengat besi, dari riak yang
berdebur sampai ke durian ditekuk raja.?!.

Laras nan Dua

Tambo menyebutkan bahwa pemerintahan di Minangkabau menganut dua
sistem, yaitu Koto Piliangdan Bodi Caniago.** Sistem Koto Piliang digagaskan
Datuk Ketumanggungan, sedangkan sistem yang lain oleh Datuk Perpatih nan
Sabatang. Kelahiran kedua sistem itu berlatar belakang sejarah kelahiran dua
tokoh itu. keduanya mempunyai ibu yang sama, tetapi berlainan ayah. Ayah
Datuk Ketumanggungan seorang raja yang bergelar Sri Maharaja Diraja. Se-
dangkan Datuk Perpatih nan Sabatang, ayahnya pembantu utama raja yang
bernama Cati Bilang Pandai. Sedari kecil keduanya telah digambarkan selalu
berkelahi. Sampai dewasa pun mereka selalu bertentangan dalam menentukan
sistem pemerintahan.?* Dalam suatu adu pendapat, yang digambarkan sangat
sengit dan menentukan, Datuk Ketumanggungan sampai menyentakkan ke-
risnya lalu menikamkannya pada sebuah batu sehingga batu itu berlubang
tetapi tidak tembus. Datuk Perpatih nan Sabatang juga menyentakkan keris-
nya dan menikam batu itu pula tepat pada bekas tikaman sebelumnya, sehing-

21 Banyak penulis tambo menafsirkan kalima itu secara harfiah karena berbagai kata, seperti:
sikilang, air bangis, teratak, air hitam. sipisok-pisok. dan sialang juga merupakan nama
berbagai nagari. Dengan tafsiran itu diperkirakan batas Minangkabau dahulu kira-kira di
sebelah barat daya ialah Air Bangis sekarang, di sebelah tenggara Desa Taratak dekat Teluk
Kuantan, di sebelah urara dekat Desa Sipisok--pisok sampai ke Sialang dekat perbatasan
Riau, dan di sebelah selatan di Pesisir sampai ke Desa Durian dekat perbatasan Jambi. Jadi,
luas wilayah Minangkabau dilukiskan sebagaimana wilayah Provinsi Sumatera Barat seka-
rang. Penulis tambo lainnya menyesuaikan peta wilayah Minangkabau dengan wilayah masa
jayanya dengan mengatakan bahwa desa (kini nagari) yang ditemukan dalam tambo itu
merupakan batas bagian barat, utara, dan selatan saja, sedangkan ke timurnya sampai ke
seluruh wilayah Riau, bahkan sampai ke Negeri Sembilan di Malaysia sekarang. Akan tetapi,
bila dikaji menurut ilmu kesusasteraan Minangkabau. batas yang dilukiskan itu sama dengan
pengertian “antah berantah”. Misalnya, kalimat Sikilang air bangis merupakan suatu pengerti-
an vang tidak dapat dinyatakan secara kongkret. Karena kilang (kincir) takkan dapat diputar
rodanya oleh air yangbengis. Demikian pula halnya dengan teratak air hitam yang tidak dapat
diartikan orang akan mendirikan permukiman yang aimnya hitam, sedangkan orang me-
merlukan air yang jernih. Demikian pula dengan sialaig balautak besi yang artinya lebah yang
mempunyai pemantak dari besi. Atau riak nan berdebur yang artinya riak memecah di pantai
dan berdebur bunyinya bagai gelombang laut. Padahal pengertian riak ialah alunan air yang
ditiup angin lemah dan takkan memecah di pantai dengan menimbulkan suara yang
berdebur.

Perihal asal kata Koto Piliang dan Bodi Caniago lihat bab "Penghulu” pada catatan 4.
Dalam kisah tambo diceritakan bahwa sejak semula Datuk Ketumanggungan bersikap kaku
dan selalu tidak mau mengubah putusan. Demikianlah ketika Datuk Perpatih nan Sabatang

[V )
ur o



ga tembus sampai ke sebelahnya. Batu itu dinamakan rakyat dengan batu
batikam yang terletak di Nagari Lima'Kaum.**

Karena sama-sama bertuah, keduanya pun berdamai dengan menyepakati
bahwa kedua sistem itu dapat digunakan oleh nagari masing-masing, sesuai
dengan pilihannya. Sistem itu dinamakan lareh.?* Yang digagaskan Datuk Ketu-
manggungan disebut Lareh Koto Piliang, yang lain disebut Lareh Bodi Caniago.
Kedua-duanya disebut lareh san duo (laras nan dua).

Perbedaan antara keduanya ialah yang berkenaan dengan kedudukan raja
dan sistem pemerintahan. Menurut Koto Piliang, raja adalah kepala pemerin-
tahan seluruh alam Minangkabau, karena itu raja digelari Raja Alam. Menurut
Bodi Caniago, raja mempunyai kekuasaan yang terbatas pada wilayah yang
berbeda. Kekuasaan raja hanyalah di rantau sedangkan di luhak ia berperan
sebagai lambang, seperti yang diungkapkan dalam mamang: Luhak berpenghulu,
rantay beraja. Yang artinya kepala pemerintahan di luhak adalah penghulu,
sedangkan kepala pemerintahan di rantau adalah raja.2® Sistem pemerintahan

masih bernama Sutan Balun, ia ingin mengubah sanksi hukum yang bernama “tarik balas”,
yaitu hukuman bunuh bagi yang membunuh, dan dilukai bagi yang melukai. Datuk Ketu-
manggungan tidak mengacuhkan keinginan adiknya itu karena adiknya tidak punya hak
apa-apa, sebab ia bukan anak raja. Sutan Balun bersedih hati. Lalu ia pergi.merantau
beberapa tahun lamanya. Ketika pulang, ia membawa seekor anjing. Anjing itu disuruhnya
menggigit pengawal Datuk Ketumanggungan. Hukum yang adil harus dijalankan. Akan
tetapi, bagaimana melaksanakan hukum "tarik balas” kepada anjing? Datuk Ketumanggung-
an sadar bahwa hukum “tarik balas” sudah harus diganti. Di wakeu lain, Sutan Balun
mengusulkan kepada kakaknya agar dalam pemerintahan dipakai sistem permusyawaratan
yang keputusannya diambil dengan suara bulat. Datuk Ketumanggungan menyangka bahwa
hak kepemimpinannya akan dikurangi, tetapi karena enggan mengecilkan hati adik, i
menerima saja apa yang diinginkan Sutan Balun. Kemudian alangkah menyesalnya dia
dalam hati karena adiknya ternyata tetap menghendaki kepemimpinannya. Ketika suatu
kesepakatan diikrarkan, Datuk Ketumanggungan memukul kerisnya dengan telapak ta-
ngannya sebagai tanda ikrarnya. Sutan Balun malah menusukkan keris itu ke batu yang telah
tersedia sehingga tembus. (Lihat juga Bahar St. Nagari Basa op. cit. hlm. 22-26).

24  Menurut versi Bahar St. Nagari Basa yang menikam batu itu ialah Datuk Perpatih nan
Sabatang seorang diri (Lihat catatan 23). Menurut sumber lain, pada peristiwa yang sama
Datuk Ketumanggungan pun menikam sebuah batu dengan tombaknya. “Batu Batikam” itu
tersimpan di Nagari Dusun Tuo (Lihat St. Mahmoed, B.A., Himpunan Tasnbo Minangkabay day
Bukti Sejarah, tanpa penerbit dan tanpa tahun, hlm. 33).

o
W

Lareh atau laras yang artinya kesesuaian, seperti dalam istilah musik Jawa, laras slendro dan
laras pelog. Makna dalam hal ini ialah aliran dari sistem pemerintahan.

26 Ada baiknya juga diketahui apa yang ditulis seorang Belanda, De Rooy, pada tahun 1889,
tentang kerajaan Minangkabau dan hubungannya dengan nagari serta penghulu , sebagai-
mana yang dikutip Rusli Amran dalam bukunya Swmatera Barar hingga Plakar Panjang:
"Kerajaan Minangkabau tua terdiri atas daerah-daerah yang berdiri sendiri, masing-masing
di bawah pemerintahan yang terdiri dari penghulu-penghulu dan semua daerah itu tunduk
pada kedaulatan raja. Daerah-daerah atau nagari-nagari tidak ada hubungannya satu sama
lain dan sebetulnya bebas sama sekali. Nagari-nagari juga bebas membuat hukum dan

55



antara keduanya pun berbeda. Menurut Koto Piliang status penghulu
bertingkat-tingkat dengan wewenangnya yang bersifat vertikal, yang menurut
mamang dikatakan "berjenjang naik, bertangga turun”. Sedangkan menurut
Bodi Caniago, status penghulu sederajat dengan kewenangan yang bersifat
horisontal, seperti yang diungkapkan dalam mamang "duduk sehamparan,
tegak sepematang”.?’.

Kompromi antara kedua sistem itu terjadi pada perdamaian yang berlang-
sung di Lima Kaum pada peristiwa Batu Batikam. Yang pokoknya ialah: pada
nagari yang didirikan penganut Koto Piliang, hukum Koto Pilianglah yang
berlaku. Demikian pula hukum Bodi Caniago akan berlaku di nagari yang
didirikan kaum itu. Setiap nagari berhak menentukan pilihannya masing-
masing. Juga penduduk suatu nagari boleh memakai kedua-duanya.*®

Untuk menyatakan eksistensi lareh masing-masing dalam menyusun dan
mengatur pemerintahan, bahkan dalam arsitektur, keduanya memperlihatkan

peraturan-peraturan dan menjalankannya sekalian, tetapi lembaga-lembaga tua dan raja
sebagai dasar pemerintahan dan pembuat hukum, tetap berfungsi juga. Kekuasaan, lebih
baik dikatakan kekuasaan tradisional atas semua nagari itu yang jumlahnya selalu bertam-
bah, berpusat pada raja Minangkabau yang mereka anggap sebagai inkarnasi keturunan dan
asal yang sama, yakni Pariangan-Padang Panjang, serta lembaga tua yang tumbuh daripada-
nya. Hanya di sinilah berada kekuasaan raja, bukan dalam bentuk pemerintahan atau
pemameran kekuasaan yang disokong dari belakang oleh kekuatan nyata.” Raja dalam
menjalankan tugas tradisionalnya mempunyai hubungan langsung dengan nagari-nagari
tanpa perantara. Rakyatnya bukan perorangan atau pribadi. tetapi cellectieven (kumpulan,
kelompok. golongan, atau mungkin apa yang disebut kausm, pen.), yakni nagari yang diwakili
para penghulu. Oleh karena para penghulu dipilih langsung oleh rakyat, mempunyai
tanggung jawab, dan mengambil keputusan-keputusan bersama, maka mereka tidaklah
pernah menyalahgunakan kekuasaan. Dari luar, kerajaan bisa terlihat megah atau bobrok,
tetapi organisasi nagari itu tetap utuh karena dilindungi adat. Peranan raja akan terlihat
apabila terjadi perselisihan antarnagari. Meski tidak akan terjadi peperangan sampai alah-
mengalahkan, kehadiran raja atau wakilnya sudah cukup alasan bagi kedua belah pihak yang
berselisih untuk menghentikan perselisihan mereka. (Lihat juga Rusli Amran. op. cit. hlm.
53-54).

27  Lihat juga lebih lanjut bab "Penghulu”.

28  Diduga nagari-nagari yang menganut kedua sistem kelarasan itu sering pula disebut larch
(laras). Seperti halnya di Luhak Agam, nagari-nagari yang menganut kedua sistem itu
menyebut “lareh nan bunta” (laras yang bulat), sedangkan di Luhak Tanah Datar disebut
"lareh nan panjang”. Makna kata bunta dan panjang itu dapat dipahamkan sebagai ungkap-
an yang sama artinya, yakni sesuatu yang berbentuk bulat atau berbentuk panjang adalah
suatu kesatuan yang utuh. Meski di nagari itu ada dua aliran, mereka tetap satu, homogen.
Mungkin karena kekeliruan penafsiran, maka pemerintah Belanda, yang ingin membentuk
lembaga pemerintahan yang akan mengkoordinasikan beberapa nagari, lalu membentuk
suatu jabatan yang mereka namakan tuanku laras dan pada setiap nagari diadakan jabatan
kepala nagari. Akan tetapi, setelah 65 tahun berjalan, jabatan tuanku laras dihapus dan
diganti dengan jabatan demang (districschoofd) dan asisten demang (onderdistrictschoofd) sejak
tahun 1913.Denganlahimya jabatan demang itu, maka jabatan regent pun dihapuskan.

56



langgamnya masing-masing. Umpamanya, nagari yang menganut Lareh Koto
Piliang membagi wilayah nagari dalam jumlah yang genap, seperti Empat Koo,
Enam Koto, Sepuluh Koto, atau Nan Ewmpat dan Naun Enam. Arsitektur rumah
gadang dan balairungnya mempunyai lantai yang bertingkat-tingkat.
Sedangkan Bodi Caniago membagi wilayah nagari dengan jumlah yang
ganjil, seperti Tiga Koto, Tujuh Koto, Sebelas Lingkung, dan Tiga Belas Jorong.
Arsitektur rumah gadang dan balairungnya mempunyai lantai yang rata.®

Raja Tiga Sila

Setelah periode zaman pemerintahan Datuk Ketumanggungan, Datuk Per-
patih nan Sabatang, dan Cati Bilang Pandai yang lazim disebut "ninik nan
batigo” (tiga serangkai), pucuk pemerintahan di Pagaruyung mempunyai
struktur yang lain. Kekuasaan raja tampaknya terbagi tiga. Yakni Raja Alam
yang berkedudukan di Pagaruyung, Raja Adat yang berkedudukan di Buo,
Raja Ibadat yang berkedudukan di Sumpur Kudus. Ketiganya lazim disebut
Rajo Tigo Selo (Raja Tiga Sila). Masing-masing dengan kewenangan yang
berbeda. Raja Alam merupakan kepala pemerintahan. Raja Adat memegang
urusan Undang-undang dan Hukum, sedangkan Raja Ibadat memegang urus-
an keagamaan. Raja Adat dan Raja Ibadat lazim pula disebut dengan nama
Raja Dua Sila. Pimpinan Raja Tiga Sila berada di tangan Raja Alam. Dan yang
diartikan dengan Raja Alam ialah Raja Alam Minangkabau.?®

Basa Empat Balai

Raja Alam di Pagaruyung selaku kepala pemerintahan dibantu oleh suatu
lembaga yang dinamakan Basa Empat Balai (Pembesar Empat Balai). Keempat
pembesar yang membantu raja itu adalah seperti berikut. (1) Bandaro di Sungai
Tarab, pembesar pemerintahan yang berkedudukan di Nagari Sungai Tarab. Ia
dijuluki sebagai Pamuncak Koto Piliang, (2) Andomo di Saruaso, pembesar perben-
daharaan. la dijuluki sebagai Puro Panuah Koto Piliang (Pura Penuh Koto
Piliang) yang berkedudukan di Nagari Saruaso; (3) Mangkudum di Sumanik,
pembesar keamanan yang berkedudukan di Nagari Sumanik. la dijuluki Aluang
Busian Koto Piliang (Alung Bunian Koto Piliang); (4) Tuan Kadi di Padang
Ganting, pembesar keagamaan yang berkedudukan di Nagari Padang Ganting.

29  Perihal perbedaan arsitektur dari kedua kelarasan itu lihat lebih lanjut bab "Rumah Ga-
dang”.

30 Antara anggota Raja Tiga Sila ini selalu ada hubungan kekerabatan yang sangat dekatkarena
anggota kerabat mereka saling mengawini. Motivasinya boleh jadi karena hendak memurni-
kan darah "bangsawan” mereka. Akan tetapi, mungkin ada motivasi yang lebih kukuh, yakni
menjaga struktur "tiga serangkai” kekuasaan mereka agar tidak mudah terpecah belah. Jika
dalam sejarah, terutama yang diperoleh dari sumber-sumber Belanda, sering dikemukakan
terjadinya perpecahan antara pusat pemerintahan itu, sebenamya perpecahan yang terjadi

57



la dijuluki dengan Suluah Bendang Koto Piliang (Suluh Benderang Koto
Piliang).

Sebagai pejabat tertinggi, Bandaro di Sungai Tarab dibantu enam orang
gadang (enam orang besar). Bersama-sama, mereka dinamakan Gadang nan
Batujuah (Besar yang Bertujuh). Ketujuhnya ialah: (1) Pamuncak Koto Piliang
yvang berkedudukan di Sungai Tarab dan bertugas sebagai pimpinan; (2)
Pardamaian Koto Piliang yang berkedudukan di Simawang/Bukit Kandung yang
bertugas sebagai pendamai nagari-nagari yang bersengketa; (3) Pasak Kung-
kuang Koto Piliang (Pasak Kungkung Koto Piliang) dengan kedudukan di
Nagari Sungai Jambu, tugasnya ialah mengawasi keamanan dalam negeri; (4)
Harimau Campo Koto Piliang (Harimau Campa Koto Piliang) dengan kedudu-
kan di Nagari Batipuh, tugasnya ialah sebagai panglima perang; (5) Camin
Taruil Koto Piliang (Cermin Terus Koto Piliang) yang berkedudukan di Nagari
Saningbakar, bertugas sebagai badan penyelidik; (6) Cumati Koto Piliang (Ce-
meti Koto Piliang) dengan kedudukan di Nagari Sulit Air, bertugas sebagai
pelaksana hukum; (7) Gajah Tongga Koto Piliang (Gajah Tunggal Koto Piliang)
dengan kedudukan di Nagari Silungkang, bertugas sebagai kurir.3

Wilayah di luar luhak yang dipimpin penghulu pada nagari yang berstatus
otonomi dinamakan wilayah rantau. Statusnya langsung di bawah raja alam.
Dalam mamang diungkapkan dengan luhak bapangulu rautau barajo (Luhak
berpenghulu rantau beraja). Kepala pemerintahan di wilayah rantau adalah
orang yang diangkat raja, yang pada umumnya adalah anggota kerabatnya
sendiri, baik karena hubungan darah maupun karena hubungan perkawinan.
Panggilan atas kepala pemerintahan itu tidak seragam. Tampaknya disesuai-
kan dengan panggilan setempat yang telah ada sebelumnya. Umpamanya Raja
Muda di rantau Indrapura, Rajakacik di Padang, Bendahara di Kawmpar, danTan
Tuah di Indragiri.””

adalah antara anggoa Basa Empat Balai yang masing-masing mempunyai kewenangan
mengutip “emas manah” (upeti) dari raja-raja bawahan yang berkuasa di rantau, atas nama
Raja Pagaruyung. (Lihat juga bab "Sejarah”).

31  Struktur pucuk pemerintahan yang dilukiskan tambo ini sama dengan struktur pucuk
pemerintahan Majapahit. Lihat bab "Sejarah” pada bagian "Zaman Pagaruyung”.

32 Lihat A Dt. Batuah & A. Dt. Madjoindo, Tasmbo Minangkabau, Jakarta, Balai Pustaka, 1957.

58



Abdul Gaffar. "Sebuah Tinjauan tentang Arsitektur Minangkabau”, Seminar
Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan, dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Abdul Samad Idris, Datok. Hubungan Minangkabau dengan Negeri Sembilan dari
Segi Sejarah dan Kebudayaan, Seremban, Pustaka Azaz Negeri, 1970.

Alfian. "Tan Malaka: Pejuang Revolusioner yang Kesepian”, Manusia dalam
Kemelut Sejarah, Jakarta, LP3ES, 1979.

Arby Samah. Seni Ukir Tradisional Minangkabau, arsip Bidang Kesenian Kantor
Wilayah Dep. P. dan K. Provinsi Sumatera Barat, Padang.

Asmaniar Z. Idris. "Kerajaan Minangkabau Pagaruyung” Seminar Sejarah dan
Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Bahar Dt. Nagari Basa. Falsafah Pakaian Penghulu, Payakumbuh, Eleonora,
1966.

Bahar Dt. Nagari Basa. Tambo dan Silsilah Adat Alam Minangkabau, Payakum-
buh, Eleonora, 1966.

Bank Nasional 40 Tahun, Bukittinggi, 1970.

Batuah, A Dt. dan A. Dt. Madjoindo. Tambo Minangkabay, Jakarta, Balai
Pustaka, 1957.

Batuah Sango, Dt. Tambo Alam Minangkabay, Payakumbuh, Limbago, 1954.

Berg, C.C. Lintasan Sejarah Majapahit, Indouesia 1952

Boechari. An old-Malay Inscription of Sriwijaya at Palas Pasemah (South Lampung),

285



Praseminar Penelitian Sriwijaya. Pusat Penelitian Purbakala dan Pening-
galan Nasional. Jakarta, 1979.

Boestanul Arifin Adam. "Musik Tradisional Minangkabau”, Himpunau Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusang-
kar, 1970.

Chidir ALi. Hukum Adat Minangkabau dalam Yurisprudensi Indownesia, Jakarta,
Pradnya Paramita, 1972.

Daramin Dt. Madjo Indo nan Gadang. "Kedudukan Sungai Jambu di tengah
Lembaga Adat Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Sewi-
nar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusangkar, 1970.

Darwas, D. Dt. Rajo Malano. Filsafat Adat Minangkabau, Yayasan Lembaga Studi
Minangkabau.

Darwis Thaib Dt. Sidi Bandaro. Seluk Beluk Adat Minangkabau, Bukittinggi,
Nusantara, 1965.

Djawatan Penerangan Propinsi Sumatera Tengah. Propinsi Sumatera Tengah,
Bukittinggi, 1955.

Edwar Djamaris. "Tambo Minangkabau, Tinjauan Struktural”, Seminar Inter-
nasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan
Minangkabau, Bukittinggi 1980.

Ensiklopedia Indonesia. Bandung — 's-Gravehage, W. Van Hoeve.

Eusiklopedi Indonesia (1). Jakarta, ichtiar Baru-Van Hoeve, 1980.

Gazalba.”Pokok-Pokok Pikiran tentang Konflik dan Penyesuaian Antara Adat, Aga-
ma, dan Pengaruh Barat”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam
di Minangkabau, Padang, 1969.

Gunawan, [. dan J. Banunaek. "Peranan Faktor Sosial-Budaya dalam
Gangguan-Gangguan Jiwa pada Orang Minangkabau”, Djiwa, I, 1968.

Hamka. Adat Minangkabau Menghadapi Revolusi, Jakarta, Fa. Tekad, 1963.

Hamka. Ajahku, Jakarta, Djajamurni, 1960.

Hambka. Antara Fakta dan Khayal "Tuanku Rao’, Jakarta, Bulan Bintang, 1974.

Hamka. Sejarah Islawm di Sumatera, Medan, Pustaka Nasional, 1950.

Hamka. Kenang-Kenangan Hidup I Jakarta, Bulan Bintang, 1979.

Hamka. Tenggelamnya Kapal van der Wijck, Bukittinggi, Nusantara, 1966.

Hanafiah S.M, AM. Tinjauan Adat Minangkabau, Jakarta, 1970.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam di Minangkabau, Padang, 1969.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau,
Batusangkar, 1970.

Himpunan Makalah Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan,
dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Hurgronje, Snouck C. De Atjehers, Leiden, EJ. Brill, 1893.

Hurgronje, Snouck C. Islam di Hindia Belanda, Jakarta, Bhratara, 1973.

Ibenzani Usman. "Seni Ukir Tradisional Minangkabau dalam Konteks Adat

286



Istiadat”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan' dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Iskandar Kemal. "Beberapa Aspek dari Hukum Kewarisan Matrilineal ke
Bilateral di Minangkabau”, Menggali Hukusm Tanah dan Hukuw Waris
Minangkabau, Padang, Center for Minangkabau Studies Press.

Ismail Suny. Bunga Rampai tentang Aceh, Jakarta, Bhratara, 1980.

Jahja. "Hukum Waris dan Tanah dan Praktek-Praktek Pengadilan”, Menggali
Hikusmt Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang, Center for Mi-
nangkabau Studies Press.

Januir Khalifah St. Indera. "Sejarah Kerajaan Inderapura”. Himpunan Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusang-
kar, 1970.

Johns, AH. The Kaba Rautjak Dilabueh: A Specimen of Traditional Literature of
Central Sumatra, Ithaca, N.Y, Comnell University, 1958.

Koentjaraningrat. Manusia dan Kebudayaan di Indonesia, Jakarta, Jambatan,
1971.

Madjelis Tahkim. Adat Contra Islam, Mosi Besar Partij Sjarikat Islam Indouesia,
1934.

Mahmoed, St. BA. dan A. Manan Rajo Pangulu. Himpunan Tambo Minangkabau
dan Bukti Sejarah, tanpa penerbit dan tanpa tahun.

Mahmud Junus. Sejarah Islasm di Minangkabau (Sumatra Barat), Jakarta, Al Hida-
jah, 1971.

Mansoer, M.D., dkk. Sedjarah Minangkabau, Jakarta, Bhratara, 1970.

Maruhum Batuah, AM. Dt. dan H. Dt. Bagindo Tanameh. Hukum Adat dan
Adat Minangkabau, Jakarta, Pustaka Aseli, 1956.

Mattulada. "Minangkabau dalam Kebudayaan Orang Bugis-Makassar di Sula-
wesi Selatan”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Miral Manan. Aturan Alam: Mengenal Kembali Adat Alam Minangkabau. (sten-
silan). ,

Mochtar Naim. Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang,
Center for Minangkabau Studies, 1968.

Mochtar Naim. Merantau, Pola Migrasi Suku Minangkabau, Yogyakarta, Gajah
Mada University Press, 1979.

Moens, J.L. Buddhisme di Jawa dan Sumatra dalam Masa Kejayaar Terakhir, Jakarta,
Bhratara, 1974. i

Moens, J.L. Crivijaya, Yava en Kataha, TBG LXXVII, 1937. e

Mohammad Hasbi. "Talikerabat-Talikerabat pada Kekerabatan Orang Mi-
nangkabau”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980 -

Mohammad Said. "Sejarah Minangkabau dengan meminjam dan memper-

287



gunakan Karya Penulis Asing”, Seminar Sejarah dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Batusangkar, 1970.

Mohammad Sjafei. Dasar-Dasar Peudidikan, Jakarta, CSIS, 1979.

Mohammad Zain, St. Kamus Modern Bahasa Indonesia, Jakarta, Grafica. .

Muhammad Amir. Bunga Rampai, Medan, 1938.

Muhammad Radjab. "Kesusasteraan Kaba di Minangkabau”, Seminar Sejarah
dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Muhammad Radjab. Perang Paderi, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.

Muhammad Radjab. Sistem Kekerabatan di Minangkabau, Padang, Center for
Minangkabau Studies, 1969.

Muhammad Radjab. Tjatatan di Sumatera, Jakarta, Balai Pustaka, 1949.

Muhammad Yamin. Atlas Sedjarah, Jakarta, Djambatan, 1956.

Muhammad Yamin. Gajah Mada, Jakarta, Balai Pustaka, 1977.

Muhammad Yamin. 6000 Tahun Sang Saka Merah Putih, Jakarta, Balai Pustaka,
1956.

Muluk Nasution, A. Pemberontakan Rakyat Silungkang, Sumatera Barat 1926-
1927, Jakarta, Mutiara, 1981.

Nasroen, M. Dasar Falsafah Adat Minangkabay, Jakarta, Bulan Bintang, 1971.

Navis, A.A. "Korelasi Agama Islam dan Adat Minangkabau dalam Pembangun-
an”, Himpunan Prasaran dan Kertas Ketja Seminar Islam di Minangkabau,
Padang, 1969.

Navis, A.A. "Sastra tradisional Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas
Kerja Seminar Sejaral dan Kebudayaan Minangkabay, Padang, 1970.
Navis, A A. "Meninjau Masalah Adat Minangkabau dalam Novel Indonesia”

Budaya Jaya, No. 99/1976.

Navis, AA. "Kaba: Cerita Rakyat Minangkabau”, Pertemuan Sastrawan Nu-
santara Ill, Kuala Lumpur, 1981.

Navis, A.A. "Sekitar Kesenian Minangkabau Tradisional” Pertemuan Seniman
se-Sumatera Barat, Padang, 1981.

Navis, A.A. "Tingkah laku Gerakan Politik di Sumatra Barat” Seminar Interna-
sional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Bukittinggi, 1980.

Nooteboom, C. Sumatra dan Pelayaran di Samudera Hindia, Jakarta, Bhratara,
1972.

Optimis, Majalah no. 25/Februari 1982.

Pitono Hardjowardojo, R. Adityawarman, Jakarta, Bhratara, 1966.

Purbatjaraka, R. NG. Riwayar Indonesia I, Jajasan Pembangunan, 1952.

Poerwadarminta, W.J.S. Kawmus Umusm Bahasa Indonesia, Jakarta, Balai Pustaka,
1976.

Rasjid Manggis, M. Dt. Radjo Panghoeloe, Minangkabau, Sedjarah Ringkas dan
Adatnya, Padang, Sri Dharma, 1971.

288



Rusli Amran. Sumatera Barat hingga Plakat Panjang, Jakarta, Sinar Harapan, 1981.
Sangguno Diradjo, Dt. Tambo Alam Minangkabau, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.
Sanusi Pane. Sejarah Indouesia II, Jakarta, Balai Pustaka, 1965.

Schriek, BJ.O. Pergolakan Agama di Sumatra Barat, Jakarta, Bhratara, 1973.

Slamet Muljana. Kuutala, Sriwijaya dan Suwarmabhumi, Jakarta, Idayu, 1981.

Slamet Muljana. Nagarakertagama dan Tafsir Sejarahnya, Jakarta, Bhratara, 1979.

Soekmono. "Sekali Lagi tentang Lokasi Sriwijaya”, Praseminar Penelitian Sriwi-
jaya, Pusat Penelitian Purbakala dan Peninggalan Nasional, Jakarta,
1979.

Soekmono. "Tinjauan Sejarah Kuno Minangkabau Berdasarkan Peninggalan
Purbakala”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Stoddard, L. Dusia Baru Islam, Jakarta, Pembangunan, 1979.

Sjafnir Abu Nain, "Pakaian Adat Minangkabau”, Seminar Internasional Meng-
enai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangkabau,
Bukittinggi, 1980.

Toomn, J.L. van der. Aanteckeningen uit het Familicleven bij den Maleier in de
Padangsche Bovenlanden [ & II, 1817.

Umar Junus. “Kaba dan Sistem Sosial Minangkabau: Suatu Problem”, Seminar

Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangka-
bau, Bukittinggi, 1980.

Syed Ameer Ali, Api Islam, Jakarta, Bulan Bintang, 1978.

Wojowasito, S. Kamus Kawi — Indonesia, CV. Pengarang.

Zuber Usman. "Fungsi dan Peranan Bahasa dan Sastra Minang dalam Kebu-
dayaan Lokal maupun Nasional”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja
Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabay, Batusangkar, 1970.

Zuber Usman. Kesusasteraan Lama Indonesia, Jakarta, Gunung Agung, 1957.

Zuber Usman. "Orang Talang Mamak”, Himpunan Prasaran dau Kertas Kerja
Sewminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

289



A

Abbasiyah, Dinasti 25

Abdul, Muhammad 40, 42
Abdurrauf, Syekh 27

Aceh 22, 23, 25~7

adaik babuhua sentak 87
Aditiawarman 11, 14—6

adok 273

Agam, luhak 31, 335, 48, 105, 134
Ahmad, Haji Abdullah 39, 40, 42
Ahmadsyah, Sultan 18

aka 97

Alahan Panjang, nagari 31. 33, 35, 37
Alam Minanghabay 59

Alamsyah, Sultan Bagagar 20, 23
Alamsyah, Sultan Muning 20, 31
alam takambang jadi guru 59, 69, 264
Ali, Khatib 42

Alif, Maharaja 46

Alif, Raja 18

Alif, Sultan 17, 18, 26

Aluang Bunian Kote Piliang 57
Ambon 22

Amoghapasa, arca 11, 15, 26
Amrullah, Haji Adul Karim 39, 42
anak silek 265

Ananggawarman 16

Andalas 35

Andomo 24

Andomo di Saruaso 57

Anesecritus 4

Anggang nan Datang dari Lauik 50
angku-angku, golongan 264, 283
Anjing yang Mualim 47

arato gantuang 153

Argyre lihar Kota Perak

Aryadamar likar Aditiawarman

Arya Wangsadiraja lihar Aditiawarman
As-Salib, Sultan Malik 25

Aur, Tuanku Lubuk 31

Aziz, Khalifah Umar bin Abdul 25

B

batiliak ketek babiliak gadang 71. 81
badikaa 274

Bagagarsyah, Sultan Alam 20, 31, 34
bagindo 108, 133

bajulo-julo 75

bakarano bakajadian €0, 80, 172

bak pituak urang me-ruo 260

balah bubuang 174

balairung 188, 189, 252, 255
Balaputra 8

Balun, Sutan 50

Bandang. Dato Ri 28

Baudaro di Sungai Tarab 57, 58
Bangkinang 3

Bank Nasional 43

bansi 279, 281

Banten 21

Banuhampu, suku 122, 129
Bapak Wartawair Melayy 41
Barapi, Tuanku 31
Barus 15, 24, 25. 27
Basa Empar Balai 17.
basandiang 204
baso-basi 262
Basyah, Sentor Ali 34

batagak gadang 146

Batanghari, sungai 6. 10, 15. 1o, 1
Batangkampar. sungai 7. 15, 18
Batavia lilar Jakarta

batimbang tando 199

Batipuh. uagari 17
Batu Barikam 33,
Batusangkar 33, 3
Batutah. Ibnu 26
Bendahara di Kampar 58
Bendang, suki 129

31, 37

o
Y]

—

1
7

.
36,
56

7

-Biaro, Tuanku 31

Bodi Caniago 54-7, 92, 123-5, 178
Bodi Caniago, kelarasan 129, 144, 1
Bonjol, Tuanku Imam 31. 34, 36

~1



buang 115 Diniyah School 40, 42

BL""nnvai 34, 35, 37 dipaman 18
Bunda Kandung 4e. 50, 51 Diponegoro, Pangeran 33, 34
Bungsu. Tuan likar Aditiawarman dubalang 106

Buo. kerajuau 17, 19. 28, 35, 37. dusun 94

Burhanuddin, Syekh 26, 27

C E

Casstine Taril Koto Piliang 58 Enggano. pulay 21
Candung 31
7 , 38 F
5 37,25

Canking, magari 27-9, 3
Cati Bllan» Pandai 46
suri. Svek -ah 27
carur rakrian 16 Fansuri. Syekh Hamzah 27
cema 112 Fort de Kock 37
7 2
Fort van der Capellen 33, 37

Cianjur 36, 37

Cindur Mato 51, 249, 273, 275
Cingkuk, pulay 23 G
cisto buio 198

la, kerajaan 9. 10
uci, suky 123

Gadang 134, 143

Gadang. Tuan 36, 37

iy stelsel 37 gadang bagilia 144, 145

amati Koto Piliane 38 gadang kayy gadang bahamiyo 76, 82
ak 90 i gadang lagak 76

| Gadang nan Baryjual 17. 58
Gadih, Tuan 20

Gadis, Tuan 31, 32

O2 OO0
o

o

cupak diisi limbago dinnang 128

D gadis gadang 210
gadis gack 210
Dalima. suku 124 Gajah Mada 12. 14-6, 26
Dalu-dalu 3¢ gajal maharam 174, 175
dampeang 268 Gajah Tongga Koro Piliang 58
Dang Tuanku litar Rumandung, Sutan galanggang 190
darmajaksa yang berdua 16 Gama. Vascoda 21
Darmasraya 10-2. 26 gambus 282
Datuk Bandaro 31 Gandhara 5
Datuk Batuzh. Haji 42 ganti lapik 198
Datuk Ketumanggungan 4e. 50. 51, 54. 57, Gea, Raja 28
92, 122, 175,250 golden Khersonese 4
Daiuk sasn Sakelap Dumia 122, 123, 129, 175 gonich pucuak 20
Datuk Perpatih nan b"bam 1g 16,26, 46,50, Gresik 21
. 54, 57,92, 122, 175, 250 Gudam, sk 123
Daruk Sutan Maharaja 41. 42 Guguk Sigandang 33
debus 278, 280 Galung Tuanku 31
Depang, Maharaja 47 Gunung, nagari 32

dein saluak 107

Dewa Tuhan Prapatih 16
Diaz, Thomas 19

Digul 43 habils adaik bakarelaar 140
Dlmwh Purri 282 Harimau Campa 47

292

D:‘



Hariman Campa Koto Piliang 58
Harimay nan Salapan 31

Hayam Wuruk 13, 16

hercanggendang 262

Hikayar Raja-Raja Pasc 26

hinggok wancakam tabang manumpy 128
hutan lalch 151

I

llalang 24
[lappai 27
indang 278, 280, 282
Indragiri. kerajaan 17
Indrapura 15, 17, 18, 23
Indraswari likar Perak Dara
INS Kayutanam 43, 282
Islam
masuk Aceh 26
masuk Filipina Selatan 26
masuk Sulawesi Selatan 28
menyebar di Sumatera Barat 2¢-8
Ismail, Syekh 38, 41

J

Jabadicu lilar Jawadwipa
Jakarta 18, 32-4

Jalito. Indah s0

Jambak. suky 122, 123, 129
Jambek, Haji Jamil 39
Jamilan, Puti 50

janang 253, 268

jarials wanamang buliah 1553
Jawadwipa 4

Jayakatwang 11
Javanagara 11. 14. 15
Jayawisnuwardani 15
Jingga, Dara 11

Juliah, Indah 50

julo-julo 154

K

Kaba 243, 244. 251, 252, 265, 272, 273,

kabay haji masuak parak haji 72
kabuang barang 209
kahuripan 15

Kamang, magari 31, 33, 5, 37
Kambing Hutan' 47

Kampai, suku 130.

Kantoli lihar Kuntala, kerajaan
Kapau, nagari 33

Kapau, Tuanku 31

Katiagan 33

kato 98, 99

kato malereang 262

kato marandal 207

karo was ampek 230

kawin wakil 198

Keringi 3

Kertanegara, Raja 10-2,

ketek bawamo gadang bagala 132
Khaidir, Nabi 18

Khalifatullah, Sultan 18

Khatib, Syekh Ahmad 39, 41, 42

Kubuang Tigo Baleh, luhak liliar Solok, kabu-

_ paten

Kucing Siam 47

Kunteala, kerajaan 5, 6

Kuntu, kerajaan 15, 26
kuresnal kato 100

busuik buly ayam 72

Kuti, Pemberontakan 14
Kutianyir, sukn 122, 125, 129

L

Lagundi nan Basclo 48, 50
lasbang urok 209

Lamuri 25

langgam karo 101

lanjar 177, 179, 180

larelt 55, 56

lareh nan duo 55

Lawas, Tuanku Ladang 31
Lelo, Tuanku 31

Lho Semawe 25

Lima Kaum, nagari 55

Limo Puluh Koto. hdak 33-5, 48, 10
Lintau, Tuanku 29-31, 33, 34
lipek pandan 174

Lokitawarman, Sri Maharaja 24
Luar, Tuanku Padang 31
Lubuk Alung 37

Lubuk Ambalau 34

Lufti. Mochtar 43

0

293



lthak 104, 105, 229
[uhak nan tiga 107, 123

M

Madagaskar 3, 24
Madrasah Irsyadunnas 282
maelo kayn 182
Maharaja Basa Jiar Datuk Ketumanggungan
Mahat, kampung 7
Majapahit, kerajaan 11, 13
ekspedisi ke Pase 26
sistem pemerintahan 16, 17
Majelis Tinggi Kerapatan Adat Alam Minang-
kabau (MTKAAM) 43
Makassar 22
Malaei Colon 35
Malaka, kora 21
Malaka, Tan 42
malakok 150
malam bainai 201
malawan dunia urang 62, 69, 72, 80, 82
Malayapura 10, 15
Maluku 21
mamaga 81, 82
mamak 130, 131
maimak kepalo alek 253-5
mancatak tiang tua 182
Mandahiling, suky 122, 125, 129
Manggopoh 37
Mangkudum di sumanik 57
wenjalang 203, 206
Mansiangan, Tuanku 29-31, 33, 35
‘wanti 106
wantri katrini 16
warah 108, 133
Marapalam, bukir 33
marapulai 199-208, 269
Mataram, kerajaan 8
Matur, nagari 34, 35
Mauliawarmadewa likat Aditiawarman
Mauliawarman 10, 12
Melayn, suku 122-5, 129
Merapi, gunung 26, 27, 33, 48, 104
Meurah Silu lihat As-Salib, Sultan Malik
Minang 52
Minangkabau
adat 88-90, 179-81

294

aktivis muda 42, 43
asal usul nama 52, 53
aspek perekonomian 149, 150, 153-6
aspek wilayah 53, 104, 105, 151-3
dikuasai Belanda 34, 36
dikuasai kaum Paderi 32
etika hidup 65-8, 72, 73, 76
filsafat alam 59, 60, 78, 79, 255, 256
filsafat manusia 61-5, 69, 80-3, 95-8, 179,
257, 258
gaya bahasa 98-104, 229-31, 246, 247
gelar 130-5
gerakan politik Islam 41, 42
hasutan komunis 38
hukum adat 112-8
kebudayaan lisan 45, 46
kekerabatan 221-8
kesenian 281. 282
masuknya Islam 26-8, 30
menentang rodi 37
perang saudara 18-20, 23
pembaharuan ajaran [slam 38-42
pengaruh asing 263, 264, 281, 282
perdagangan masa VOC 18, 19, 22, 23, 32
perlawanan terhadap Belanda 23, 24, 34-7
sistem kemasyarakatan 69-72, 74-8, 106-9,
119, 120, 130, 258
sistem kesukuan 121-7, 129, 130
sistem pemerintahan 54-8, 94, 105, 106
sistem pendidikan Islam 40
undang-undang 91-3, 109-12
warisan 158-65
Miskin, Haji 29, 30
Moro 26
Muara Panas 37
Muaratakus, candi 7, 10
Muawiyah, Khalifah 24
Muda, Iskandar 23
Muhammadiyah 43
Muhammadsyah, Sultan 18,23
Muko-Muko 18
Musi, sungai 7, 8, 10

N
Nagan’

Nambi, Pemberontakan 14
nan Tungga Magek Jabang 274
Napoleon, Perang 20



nikah ganggang 197
inik nan barigo 57

Ophir, gumung 3
QOrang nan Empat 29

P

Padang 23, 24. 31, 32,
Padang Candi 15
Padang Ganting. nagari 57
Padang Sibusuk 16, 17
Padangpanjang 36, 438
Paderi
menguasai Minangkabau 32
pembersihan umat Islam 29, 32, 38
perlawanan terhadap Belanda 33-¢
Pagaruyung, kerajaan 10, 15, 16, 18-
46, 50, 57, 91. 107, 123
dikuasai kaum Paderi 32
masuknya lslam 26
pusat kerajaan 31
sistem pemerintahan 17, 28, 29
panca ring wilwarika 16
Painan, Perjanjian 23
palambok talabual 147
Palembayan 34
pamacah wbo 67
Pamaluyu, Ekspedisi 10
Pamuncak Koto Piliang 57, 58
pananti 201
Pandai Sikat 29, 30, 33
pandeka 265, 266
panibo 200, 201
paninghah 280
Pantar 35
panunghek 135, 143
Perdamaian Koto Piliang 58
parewa. golongai 264, 281, 283
Pariaman 23. 33. 133
Pariaman Tiku 108
Pariangan 27, 48
Partai Nasional Indonesia (PNI) 43
Pasak Kungkuang Koto Piliang 58
Pasaman 31, 33, 34
Pasaman, Tuanku lilat Lintau, Tuanku
Pase 25, 26

133, 201

to W
o
[
s
o
4

patahankan 81
Patapang, suku 122, 129
Pauh 23, 24, 37
pegang gadai 165
Pelita Kecil 41
Pemedanan 189
penghulu
gelar 132-5
jabatan 131, 136, 138, 139, 143-5
pakaian 142, 143
pantangan 140-2
pidato penobaran 253, 254
upacara penobatan 145-7
penghulu pucuk 94
penghulu suku 106
perkawinan
aspek sosial 210, 211, 213-9
hukum 195-7
mahar 200, 201
peminangan 199, 200
perjamuan 209
pola 193-3
tata-cara 197-9, 203-8, 269
Persatuan Dagang Indonesia (Persdi) 43
Persatuan Guru Agama 42
Persatuan Muslimin Indonesia (Permi) 43
Persatuan Tarbiyah Istamiyah (Perti) 43
Persatuan Ulama Sumarera 42
perut 106
Petak, Dara 11
Pinawan, suky 123
Piobang, Haji 29
plakat panjang 35
Polo. Marco 25
Pono likar Burhanuddin, Syekh
Prasasti Kedudukas Bukir 7
Prolomeus. Claudius 4, 5
pulang ke mamak 194
punggawa 1Qe
pupuik batang padi 268-70, 279

pusako 158, 160
pusako barolong 226
pusako rendah 162
putuih 117

R

Rachias 4
Raffles. Thomas Stanford 20



Raja Adat 28, 57

Raja Alam 57

Raja Dua Sela 17

Raja Hitam 37

Raja Ibadar 23, 57

Raja Muda 58

Raja Putih 24

Rajakacik 58

Rajapatni 15

Raja Tiga Sila 17, 19, 28, 57

rajo babandiang 107, 175, 176

rang mudo 208

Rangga Lawe, Pemberontakan 14

ranghiang 187

rantau 104, 105, 107, 108

Rao 34

Taso jo pareso 73, 74, 76, 196

Rasyod. Syahbilal 43

rebana 280, 282

regent 36, 37

renah, Tuanku nan 29, 30, 33

Rokan, sungai 15

ruang 174, 177

Ruhum 46

nomak baanjuang 175, 176

rumah batingkok 175

rumalh gadang

arsitektur 172

aspek kekerabatan 223-6

fungsi sosial 176-81

jenis 174, 175, 188, 189

motif hiasan 183-6

tata cara pendirian 181-3

Rumandung, Sutan 50, 51

Rusa man Datang dari Lauik lihar Datuk Keru-
manggungan

S

Sabak 24

Sadeng, Pemberontakan 13
saduo 155, 156

Saidi. Anwar St. 43
Sailendra 8

saiyo sakato 76, 77

sako 158, 160

salawar dulang 282

Salo; suku 129

salung 275, 279, 281

296

sanak sudaro 230

sandaro 166

Sang Dewaraya lilar Aditiawarman
Sanggaramawijaya, Sri Maharaja 10
Saningbakar, #agari 58, 273, 275, 276
saparuik 223, 224

saptapatri 17

Sarekar Dagang Islam 42

Sarekat Usaha 42

Sarikat Adat Alam Minangkabau (SAAM) 42
Sarikat Islam 42, 43

Saruaso, nagari 17, 18. 24, 57

sasaran 190

Sekolah Adabiyah 40, 42
Sewatang. Patih 26

si rinjau laink 107, 174, 176

sidi 108

Siguntur 10, 15

Sijangek 53

sijobang 274

Sijunjung 31, 37

silat lintan 266

silat pauh 266

silek 174

Silungkang, nagari 38, 42, 58
Simabur, nagan 32

Simabur, Tuanku lihar lsmail, Syekh
Simawang 20, 31, 32, 34, 58
Simpuruik 52

sindia 262

Singasari lihar Majapahit
Singkarak, danau 20

Singkawang lilat Singkuang
Singkuang, suku 122, 125, 129
Sintuk 18, 27

Sipisang 34. 35

sirih dalass carano 128

sitaralak 266

salo, suku 122

sofinisme 41

Solok, kabupaten 34, 36, 37, 105
Sri Maharaja Diraja 10, 20, 25, 46, 50, 53, 54
Sriwijaya, kerajaan 6, 8, 10, 24, 25
syarang 165

Sukarno 43

Sulit Air uagari 58

Suluah Bendeng Koto Piliang 58
Sumanik, nagari 17, 29, 57
Sumatera Thawalib 41-3



Sumpah Palapa 13

Sumpur Kudus 17, 28. 57
Sungai Jambu, nagari 58

Sungai Pagu 37

Sungai Puar 34, 35

Sungai Tarab 17, 24, 57, 58
surambi papek 107, 175, 176, 179
Suran, Putri 18

surau 189

surau, golongan 264, 283

Suri Dirajo 50

sutan 108

Sutan, Taher Marah 43
Suwamabhumi, kerajaan 9, 10
Suwarnadwipa 4. 5

Syafei, M. 43, 282

Syarif, Peto lihar Bonjol, Tuanku Imam

T

Tajadi, bukit 36

takanai baragiah 76

Talang, gunung 105
talibun 237

Tambangan 35

Tambusai, Tuanku 36
Tan Tuah 58

Tanah Datar, lithak 20, 31, 33-5. 48, 105, 123
Tanca 14

Tandikat, guimung 34

Tang, Dinasti 25
Tanjung. suky 123, 124
Tanjung Barulak, nagari 31
tansa 278, 280

Tapanuli 35

Tarantang Gadang 34

taratak 9

Tarekat Canking 38

Tarekat Naksabandiyah 38-43
Tarekat Satariyah 27, 28, 39, 41
Tarekat Ulakan 38

Tarekat Wujudiyah 24, 28
telempong 269. 270, 272, 280
tembilang besi 159

fenggang raso 74

Ternate 22

Thaib, Jalaludin 43

Thawalib School 40

Tiang Bungkuk 51

Tidore 22

Tiku 23

Tilatang, nagari 33

tirai takasbang 147

Tribuanaraya Mauliawarmadewa liliar Aditia-
warman

tuah kato 99

Tuan Kadi di Padang Ganting 57

tudul 111

Tunggal. Khatib lihar Bandang, Dato Ri

ngganai 106, 131, 180, 224

Tuo, Tuanku nan 29, 31

to dusis 94

e kampung 106

Tupai Janjang 276

Turki Muda 42

u

Ulakan 23, 27, 28. 37

ulayat 151. 152

wisbuak wisbai 111

Ummayah, Dinasti 25
Undang-undang Delapan 109, 110
Undang-undang Dua Belas 109. 111, 112
Undang-undang Dua Puluh 89, 109
Undang-undang Luhak dan Rantau 89
urang ampek jinil 145, 146

urang awak 70

uraig kurang 157

urang nan ampek 106

Usmaniyah, Khalifah 30

Vereenigde Qost-Indische Compagnic (VOC) 22

W

Wahabi, kaws 30

Walmiki 4

warih bajawck 223

warih dijawek 144, 145

Waruyu, Tuan lihat Aditiawarman
Wijaya, Raden 11, 14, 15

Wisnu, Raja 8

Wiswarupakumara, Mahamenteri 11

297



X
Yahya, Haji 30. 41, 42
Yakub, Ilyas 43

Z

Zulkarnaen, Iskandar 4. 18, 24, 46



