.
-

e




ADAT DAN KEBUDAYAAN MINANGKABAU



e

§ %
Foama¥

grafitipers



ALAM TERKEMBANG JADIGURU
Adat dan Kebudayaan Minangkabau
© A.A.Navis

No. 16/84

Pengantar: Dr. Taufik Abdullah

Pendesain Grafis & Kulit Muka: T. Ramadhan Bougie

Penerbit PT Pustaka Grafitipers

Pusat Perdagangan Senen Blok I, Lantai lll
Jakarta 10410

Anggota IKAPI

Cetakan Pertama 1984
Cetakan Kedua 1986

Percetakan PT Temprint, Jakarta




dat Minang merupakan salah satu adat yang unik di Indonesia,
antara lain karena sifat matrilineal yang ada pada masyarakat itu.
Beberapa buku dan telaah tentang adat Minang telah diterbit-
\ kan, namun rasanya masih ada saja yang “tertinggal” tidak
‘ £ tersampaikan atau tercatat. Dan tidak jarang yang "tertinggal”
itu ternyata penting, atau setidaknya menarik, untuk diketahui.

Dalam buku yang disusun A.A. Navis ini, hal-hal yang penting dan menarik
tentang adat Minang itu banyak ditemukan. Di samping sebagai budayawan,
Navis adalah seorang sastrawan; dan buku ini pun ditulis dengan gaya yang
lancar dan berkadar informasi tinggi. Kami yakin, buku ini akan bisa menam-
bah pengetahuan kita tentang adat Minang pada khususnya, dan kebudayaan
Indonesia pada umumnya. Dan karangan Navis ini mungkin malah bisa
menjadi salah satu buku baku tentang adat dan kebudayaan Minang.

Jakarta, Juli 1984



r Isi

Pengantar Penerbit
"Studi Adat sebagai Pantulan Perubahan Sosial di Minangkabau”
oleh Taufik Abdullah

Pengantar Penulis

Sejarah
Tambo

Undang-undangdan Hukum .........oooooooiii
Penghulu ..o,
HartadanPusaka .......cccooooiiiiiieeeeeeeeee e,
Rumah Gadang ...l e
Perkawinan ..o,
KeSUSASEIAAN ....ooiviviieceeee oo
Permainan Rakyat ......ccoooiiooieieeeeeeeeeeeee e,
Daftar Bacaan.........coooiuoiiieecoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e,

Indeks

ViI

45

59

85
119
149
171
193
229
263
285
291

viI



¥ katan saya dipakai, maka salah satu indikator untuk menentu-
kan bahwa proses melemahnya kemantapan tradisional telah
bermula ialah ketika peserta (participant) kebudayaan mulai seca-
ra kreatif mempersoalkan tuntutan dari dasar nilai kulturalnya.
Kelanjutan proses itu akan makin jelas di saat mereka mencoba pula membuat
jarak dengan dasar nilai kultural itu dan secara sadar mencoba menerangkan
apa makna yang sesungguhnya dari dasar nilai itu. Dengan kata lain mereka
bukan saja tidak membiarkan diri terlarut dan terkulai dalam keberlakuan
dasar nilai kultural, tetapi bahkan juga ingin merangkul lebih keras. Mereka
sebagai peserta makin sadar, bahwa nilai dasar yang dimiliki itu merupakan
sesuatu yang berharga untuk selalu dipelihara. Dalam situasi seperti inilah
biasanya patokan-patokan dasar nilai kultural tersebut diperjelas. Dengan
begini dasar nilai itu di satu pihak secara rasional bisa dimengerti, dan di pihak
lain ia dijadikan pula sebagai ukuran dalam menghadapi dan menjalankan
perubahan. Sikap inilah biasanya disebut tradisionalisme — perubahan yang
terjadi semestinyalah berlandaskan pada kelanjutan berlakunya tradisi.
Tentu bisa diduga bahwa tradisionalisme mengandung unsur-unsur konflik
yang kadang-kadang juga tak terlalu mudah diatasi. Sampai dimanakah per-
ubahan itu masih sah, tanpa mengorbankan keberlanjutan berlakunya nilai
dasar tradisional. Sebaliknya revisi apakah yang harus dilakukan untuk me-
niadakan akibat negatif dari perubahan struktural, baik yang bersumber dari

IX



dalam ataupun yang dipaksakan dari luar, yang tak terelakkan? Maka berbagai
pasangan konflik pun bermunculan. Masyarakat yang sedang mengalami pro-
ses "'detradisionalisasi” itu seakan-akan merupakan jaringan-konflik yang sa-
ling berkaitan. Namun jarang suatu konflik yang demikian sentral sehingga
mengancam polarisasi sosial yang keras. Sebab konflik yang satu — antara dua
golongan pendapat — bisa dilunakkan oleh konflik yang lain, ketika komposisi
dari pro dan kontra telah berbeda. Jadi sesungguhnya kemajemukan konflik
tersebut bukan saja bisa merupakan faktor pembendung proses disintegrasi
sosial, tetapi juga sering menjadi unsur yang sangat menentukan bagi terjaga-
nya integrasi. Karena itulah proses detradisionalisasi ini — suatu proses yang
tentu saja tak terlepas dari perubahan sosial-ekonomis yang terjadi — bisa
berlangsung lama. Seandainya suatu perubahan tanpa diinginkan terjadi,
maka perubahan itu harus dilihat sedemikian rupa sehingga bukan saja secara
kultural bisa dimengerti, tetapi juga pemasukannya ke dalam perbendaharaan
kultural tidaklah merusak. Dengan ini chaos ingin dihindarkan dan dengan ini
pula keberlakuan yang berlanjut dari nilai dasar tradisional ingin diperta-
hankan. :

Tentu saja apa yang saya bicarakan di atas lebih merupakan suatu gejala
intelektual. Kesemuanya lebih merupakan pergumulan para cendekiawan,
para peserta kebudayaan yang paling sadar, untuk selalu ingin memberi makna
terhadap dunia sendiri dan yang mengitari diri. Meskipun gagasan di atas
memberi kesan bahwa saya ingin memberikan bentukan teoritis terhadap
gejala yang dihadapi masyarakat tradisional ketika berhadapan dengan per-
ubahan struktural yang terjadi, tetapi saya tidaklah bertolak dari pemikiran
spekulatif. Hal-hal di atas berasal dari hasil observasi saya atas peristiwa
sosial-kultural Sumatera Barat di awal abad 20 ini.

Tentu saja situasi itu tidaklah muncul begitu saja. Gerakan Padri yang
kemudian meletus menjadi “perang saudara”, yang terjadi di awal abad 19,
telah memaksa masyarakat Minangkabau merevisi lagi definisi dari dunianya,
dari "alam Minangkabau”. Bagaimanakah hal-hal yang paradoksal dari dasar
kultural harus secara kreatif diselesaikan? Pencarian definisi yang sesuai ini
tidaklah sekadar usaha untuk menemukan dasar “ideologi” yang baru yang
bisa selesai pada tingkat formalnya. Definisi baru tersebut langsung me-
nyentuh hal-hal yang bersifat struktural. Meskipun pemurnian kehidupan
keagamaan' merupakan tujuan utama gerakan Padri. hasil akhir yang ingin
ditemukan ialah suatu "alam Minangkabau” yang baru, yang diredhai dan

1 Mengenai aspek “pemurnian agama” dari gerakan Padri. lihat umpamanya H.A. Steyn Oarve, "Kaum
Padari (Padri) di Padang Darat Pulau Sumatera” (terj.) dalam Taufik Abdullah (ed.) Sejaral Lokal di
[ndonesia. Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1979: 108-127. Lihat juga memoir Fakih Saghir, yang
terkenal sebagai Syekh Jalaluddin, salah seorang ulama yang terlibat dalam konflik agama ini. Syekh



yang hagq.

Saya tak tahu bagaiman jadinya Minangkabau jika Belanda tak campur
tangan dalam Perang Padri ini. Tetapi sementara perang itu mengalami tran-
sformasi — dari pergolakan kultural menjadi perang kolonialisme — suatu
definisi baru makin memperlihatkan dirinya. “Alam Minangkabau” tidak saja
harus dianggap sebagai dunia yang berlandaskan adat dan Islam, tetapi hirarki
dari keduanya telah pula diperjelas. Tidak lagi adat dan Islam yang paling
mendukung, tetapi "adat bersandar syarah. Syarah bersandar Kitabullah.”
Selanjutnya dikatakan bahwa "agama mengata, adat memakai”. > Maka sejak
itu pemantulan struktural dari definisi kultural ini adalah merupakan salah
satu tema pokok dalam sejarah Minangkabau. Dari sudut kekuasaan dan
kewenangan, rumusan kultural ini mempertanyakan wibawa siapa yang harus
lebih berfungsi dan kata siapa yang harus lebih memutus. Pemasukan unsur
keulamaan ke dalam struktur kekuasaan, yang diwujudkan dalam keanggota-
an di dalam balai adat, ternyata hanyalah merupakan pelebaran dari elite
kekuasaan. Sedangkan esensi keulamaan tertinggal di luar. Keulamaan, yang
bertolak dari penguasaan ilmu dan pengakuan sosial, tak bisa terlibat dalam
proses pewarisan jabatan dengan memakai patokan matrilineal itu. Dari sudut
sistem pewarisan masalahnya bahkan lebih pelik. Berbagai konflik yang terjadi
makin memperlihatkan betapa “nikmatnya” hidup dalam kemajemukan
hukum.?

Konflik terbuka kadang-kadang terjadi dan perdebatan terus berlanjut.
Apalagi di samping itu masalah pemurnian (orthoksi) agama makin lama
makin menonjol pula. Dalam hal ini yang dipermasalahkan tidaklah sekadar
definisi "alam Minangkabau” tetapi sistem perilaku dan kebersihan keyakinan
keagamaan dari noda-noda yang bisa mengurangi kemutlakan ke-Esa-an Al-
lah. Betapapun fundamental dan mendasarnya hal-hal ini, kesemuanya ber-
sumber dari dinamik kebudayaan sendiri. Masalahnya menjadi sangat berbeda
ketika tantangan yang dihadapi bukan bertolak tiang-tiang "alam Minangka-
bau” sendiri. Soalnya menjadi lain sekali di saat tantangan yang datang itu

Dijilal-eddin, Verhaal van der aanvang der Padri oulusten op Simara (diselenggarakan oleh Dr. ]J. Hollander).
Leiden 1837. Ditulis dalam bahasa Melayu ("gaya” Minangkabau) huruf "Jawi”, memoir ini pernzh
ditranskripsikan oleh M. Radjab untuk keperluan Seminar Kebudayaan Minangkabau 1970. Studi
terhadap memoir ini dilakukan oleh Christine Dobbin, "lslamic Revivalism in Minangkabau at the Tum
of the Nineteenth Century”, Modernt Asian Studies, 8,3 (1979): 319-356. Lihat juga M. Radjab. Perang Padri,
Jakarta: Balai Pustaka, 1954.

2 Taufik Abdullah, “Adat and Islam": An Examination of Conflict in Minangkabau”, Indonesia, 2 (October
1966): 1-24.

3 Mengenai hal ini telah cukup banyak studi yang dihasilkan. Yang terakhir dan paling lengkap ialah Franz
von Benda-Beckman, Property in Secial Continuity. The Hague: Martinus Nijhoff, 1975.
Tentang corak konflik di Minangkabau, lihat Nancy Tanner, 'Disputing and Dispute Settlement Among
the Minangkabau of Indonesia”, Indonesia. 8: 21-67.



berasal dari kekuasaan asing. Perang Padri temyata tidak saja berakhir dengan
didapatkannya suatu definisi baru tentang "alam Minangkabau”, yang serta
merta juga menuntut pemecahan dalam sistem sosial dan hukum, tetapi juga,
dan lebih mudah dilihat dan dirasakan, bercokolnya dominasi politik dan
meliter Belanda. Dengan dominasi corak hubungan yang bersifat atasan-dan-
bawahan pun makin pula memperlihatkan dirinya.* Inilah suasana yang jelas
dirasakan di awal abad 20.

Berhadapan dengan situasi baru ini, beberapa penghulu adat Minangkabau,
para literati, yang tinggal di kota, berhadapan langsung dengan situasi dominasi
ini, mulai secara bersungguh-sungguh merenung tentang hakikat "alam Mi-
nangkabau” dan tuntutan-tuntutan kultural yang terlekat di dalamnya. Da-
lam mempertentangkan tuntutan kultural ini dengan kesempatan yang terbu-
ka dalam situasi baru yang dipaksakan dari luar itu, perenungan tersebut
tidaklah dibiarkan untuk menjadi kontemplatif yang melarikan diri. Per-
enungan itu bahkan menjadi agenda untuk tindakan yang dilakukan. Maka
berbagai kegiatan pun dijalankan. Sekolah kerajinan wanita didirikan, surat
kabar (termasuk sebuah surat kabar wanita) diterbitkan, dan studi-studi-fonds
digerakkan. Pada waktu itu barangkali tak ada kata yang lebih populer daripa-
da "kemajuan”, demi mencapai “dunia maju”. Bukankah Minangkabau ma-
syarakat matrilineal? Kalau begitu, mestinyalah wanita bersekolah. Bukankah
tuntutan bagi putra Minangkabau untuk "meninggikan semarak Gunung
Merapi?” Sebab itu mengapa tidak terjun dalam perlombaan untuk mendapat-
kan "kemajuan’? Begitu kata ajaran adat, demikian pula tambo melukiskan dan
bahkan kaba telah memberi contoh bagaimana jadinya jika ketentuan itu
diingkari. Sementara itu dari pihak lain, yang bertolak dari tiang "alam
Minangkabau” yang satu lagi, Islam, bukan saja menginginkan berlanjutnya
pemurmian dalam kehidupan keagamaan, tetapi juga menjadikan agama seba-
gai dasar yang kokoh bagi "kemajuan”. Dalam suasana yang tampaknya serba
optimis ini, konflik tak terelakkan. Kemajuan? Tetapi sampai di mana? Ke-
majuan barulah benar dan dibenarkan jika ia sadar akan batas antara "haram”
dan "halal”, antara haq dan bathil.” Belum lagi jika dipertimbangkan pula
reaksi mereka yang menentang peralihan dari tata cara "nenek moyang kita”.
Maka bukan saja perdebatan yang terjadi, segala makian pun diobral —
setidaknya demikianlah yang terpantul dalam tulisan-tulisan di surat-surat

4 Tentang "pemecahan kultural” terhadap masalah politik yang tak teratasi ini, lihat Taufik Abdullah,
"The Making of the schakel society” dalam Conference on Modern Indonesian History (July 18-19, 1975).
Madison: Center of Southeast Asian History, University of Wisconsin, 13-25. Dimuat juga dalam Majalah
-ilm Sastra Indonesia, V1, 3 (Agustus 1976): 13-30.

Situasi, digambarkan dalam Taufik Abdullah "Modemization in the Minangkabau world: West Sumatra
in the Early Decades of the 20th Century” dalam Claire Holt et.a, (eds.), Culture and Pelitics in Indonesia.
Ithaca, London: Cornell University Press, 1972, 179-245.

XII

W




kabar.

Dari situasi kompleks yang selintas terlukis di atas, saya memang ingin
mengatakan bahwa perenungan yang kreatif terhadap tradisi bukan saja meng-
hasilkan agenda tindakan, tetapi juga kontrol sampai di mana perubahan icu
harus berjalan. Dorongan dan sekaligus pembatasan yang diberikan tradisi
menghasilkan suasana intelektual dan sosial yang tak selalu menenteramkan.
Dalam suasana inilah pendidikan Barat, ataupun Islam "modern” berkembang
cukup pesat di Minangkabau. Suasana ini bukan saja menyebabkan dimulai-
nya tradisi merantau yang baru, yaitu menuntut ilmu modern ke Jawa, atau
bahkan ke Negeri Belanda, tetapi juga, menurut statistik pemerintah Hindia
Belanda, menjadikan Minangkabau sebagai "daerah Islam” yang paling ber-
pendidikan. Namun suasana ini juga yang.melatar belakangi berbagai kegiatan
politik, mulai dari pémberontakan-pemberontakan kecil (1908) dan yang
dibesar-besarkan dengan sebutan pemberontakan komunis di Silungkang
(1927), sampai dengan aktivitas partai-partai radikal di tahun 1930-an.

Dari sudut sejarah intelektual, maka ada dua aspek yang segera tampil di
hadapan saya. Pertama, di samping merupakan kancah perdebatan tentang
bagaimanakah bentuk dan corak "kemajuan” yang baik itu, suasana yang
diuraikan di atas memberikan pula bentuk literer dari perdebatan itu sendiri.
Saya kira "'sastra protes” yang dilahirkan para terpelajar Minangkabau, yang
biasa pula dianggap sebagai pelopor sastra Indonesia modern, bisa dikembali-
kan kepada suasana sosial-kultural yang terjadi sejak awal abad ini.¢ Bukankah
tragedi yang banyak dilukiskan itu berkisar pada ketidaksediaan untuk mene-
rima akibat logis dari sikap yang telah terbuka terhadap "dunia maju”?
Merantaulah jauh-jauh, sekolah tinggi-tinggi, tetapi sadarlah bahwa ninik-
mamaklah yang memungkinkan itu semua, dan pada ninik-mamak pulalah
kepatuhan harus diberikan. Ke rantau hanya selama "di rumah berguna
belum”. Rantau hanyalah peralihan sementara, begitu secara fisik, demikian
pula dalam panggilan kultural. Dan bagi saya, salah satu ketinggian nilai Salah
Asuhan dari Abdul Muis sebagai dokumen sosial, ialah kemampuannya melu-
kiskan tragedi keterombang-ambingan "dorongan” dan "hambatan” dari tra-
disi. Tetapi baiklah hal ini saya pulangkah saja pada berbagai studi sastra yang
telah dijalankan dan pada ahli serta kritikus sastra.” Hal yang kedualah, pada

6  Tentang literatur itu sendiri. lihat antara lain A Teeuw. Moders lidonesian Literature, Vol. 1. Tentang
kzmunv}\man hubungan suasana sosial dengan salah satu novel, Siti Nurbaja, telah sava bicarakan dalam
komentar ~mal\gt~aya terhadap tulisan Harry Aveling ("Siti Nurbaja”: Some reconsiderations™), Bijdrages,
126, 2 (1970): 242-248.

Salah Asuhan adalah satu novel Indonesia vang paling banyak dijadikan sasaran studi khusus. Antara lain,
David de Queljoe, Margisal Mas in a Colonial Sociery: Abdoel Mocis” "Salah Asuhan”, Athens, Ohio: Ohio
University Center for Romantic Tradition in the Early Indonesian Novel”, Moders Asian Studies, Vol. 2
(April 1973): 179-192.

~1

X1



kesempatan ini, yang lebih menarik perhatian saya.

Aspek yang kedua ialah berlanjutnya usaha untuk mengerti konsep ideal
atau nilai-nilai dasar yang diberikan tradisi. Hal ini juga diteruskan dengan
usaha untuk menerangkannya dengan secara rasional. Simbol-simbol yang
sering terpantul dalam tambo ditafsirkan sehingga bisa sesuatu yang lebih
plausible, yang kemungkinan kesejarahannya diperkirakan bisa masuk akal.
Legenda dan mithos tidak hanya dibiarkan berbicara melalui simbol-simbol
kultural yang telah berakar, tetapi dijadikan eksplisit. Misteri ingin dihilang-
kan, bukan dengan memperlihatkan realitas yang telah diselimutinya, tetapi,
terutama, mencari moral yang mendasarinya. Begitu sejak awal abad XX,
ketika tradisi mulai direnungkan, sampai kini, berbagai buku telah ditulis,
sekian perdebatan telah dilakukan, dan entah berapa pula pertemuan ilmiah
ataupun "setengah ilmiah" yang telah dijalankan. Kesemuanya memperlihat-
kan usaha mengerti dan menerungkan lagi dasar-dasar konseptual dari "alam
Minangkabau”.

Karena kecenderungan intelektual ini cukup penting untuk mengerti ma-
syarakat dan kebudayaan Minangkabau, barangkali tak ada salahnya saya
memberikan berbagai ilustrasi. Ketika Sekolah Raja (Kweekschool) di Bukitting-
gi merayakan lustrumnya di awal abad ini, maka murid-muridnya mengadakan
pertunjukan sandiwara, yang konon sangat memuaskan para hadirin. Mereka
mementaskan bagian-bagian yang paling menarik dari Kaba Cindua Mato.®
Sukses ini diulang lagi oleh berbagai sekolah dan organisasi pemuda, seperti
Jong Sumatranen Bond, di dalam ataupun di luar Sumatera Barat. Bahkan
Abdul Muis ketika masih asyik dalam Sarekat Islam, pernah pula menulis
drama dari kaba ini. Di samping Cindua Mato, ternyata yang paling populer di
kalangan pelajar, selama dasawarsa kedua sampai dengan keempat dari abad
ini, ialah Kaba Sabai Nan Aluik. Konon, menurut cerita orang tua-tua, di awal
tahun 1920-an, si penyair-politikus, Rustam Effendy, pernah menjadi “bintang
pentas” dari kaba ini di Sumatera Barat. Drama yang berbahasa Indonesia dari
kaba ini pernah ditulis oleh A.K. Gani, mahasiswa kedokteran, yang pernah
main film, kemudian aktif dalam Gerindo, partai nasionalis yang radikal.

Tetapi apa artinya ini semua? Abdul Muis mungkin bisa memberi jawaban.
Ia mengatakan, drama Cindua Mato sengaja ditulisnya agar kaum terpelajar
menyadari bahwa kehidupan demokrasi telah berurat-berakar dalam kebu-
dayaan kita. Jadi tidaklah terlalu mengherankan jika alasan yang sama dipakai
pula oleh Datuk Sutan Maharadja ("Bapak Jurnalistik Melayu,” kata Van

8  Berbagai edisi dari kaba ini diterbitkan. Edisi terakhir, yarig belum selesai, ditulis oleh M.R. Manggis Datuk
Radjo Panghoeloe, Cindue Mato. Bukittinggi: Pustaka Saadiah,1973(?). Studi anthropologis pendek
tentang kaba ini telah ditulis oleh Taufik Abdullah, "Some Notes on the Kaba Tjindue Mato: An Example of
Minangkabau Traditional Literature”, Indoxesia, 9 (April 1970): 1-22.

XV




Ronkel)? ketika ia, sebagai penghulu adat yang berasal dari Luhak Nan Tiga,
mengadakan "revolusi adat” di Padang, di awal abad ini. Dengan "revolusi” ini
ja dan kawan-kawannya dari pedalaman (dari darek, istilahnya) menantang
Tuanku Regen dan para bangsawan Padang, yang dikatakan telah mengikuti
adat-Aceh, yang mengenal hirarki kebangsawanan. Jadi tak "demokratis”. Dan
artinya juga tak "modem” dan bukan pula "Minangkabau”.*°

Dan sudut inilah barangkali usaha memperkenalkan dan mempopulerkan
kaba dan tambo bisa pula dilihat. Mungkin benar pula anggapan yang mengata-
kan bahwa Kaba Sabai Nan Aluil tidaklah sesuai dengan struktur masyarakat
Minangkabau. Tetapi masalahnya bukan pada plot dan juga bukan pula pada
wadah sosial dalam mana plot itu bermain yang lebih penting, tetapi pada pesan
moral yang ingin disampaikan. Maka apa yang lebih sesuai daripada kisah si
Sabai, yang lemah-lembut, tetapi tegas — "semut terinjak tak mati, alu berta-
rung patah tiga” — untuk menekankan pentingnya harga diri? Dan bukanlah
hal yang aneh jika kaba ini sangat populer di kalangan terpelajar di saat
perdebatan dengan "kaum kuno” sedang menjadi-jadi.

Peneguhan moral tradisional dalam menghadapi dan menjalani perubahan
"demi kemajuan”, adalah salah satu corak dari kecenderungan intelektual
yang telah saya singgung di atas. Dalam hal ini pulalah penciptaan Kaba Rancak
di Labuels bisa dilihat.!! Kaba bersajak karangan Datuk Paduko Alam (ahli adat
yang sangat terkemuka dari Payakumbuh) ini, bukan saja contoh dari puisi
indah yang dihasilkan oleh kebudayaan yang rhetoris, seperti Minangkabau,
tetapi juga adalah expose dari ajaran moral Minangkabau menghadapi zaman
peralihan. Dan dalam hal ini Datuk Paduko Alam tidaklah sendirian. Mung-
kin terasa berlebih-lebihan, tetapi kalau diperhatikan, 'sastra protes’, yang
entah karena apa sering disebut antiadat ity, sering sekali memakai moral lama
sebagai alat perlawanan kesewenang-wenangan wibawa dan kekuasaan adat
atau orang tua. Jadi ‘sastra protes’ itu lebih merupakan suatu tuntutan terha-
dap sistem perilaku daripada gugatan terhadap struktur dan dasar moralnya.

Penerbitan buku-buku dan tulisan tentang adat dan tambo dan kadang-
kadang diikuti dengan penekanan akan keberlakuannya dalam zaman seka-
rang adalah corak kedua. Dengan dasar inilah antara lain Datuk Sutan
Maharadja’? menerbitkan surat kabar Oetoesan Melajoe (1913-1922), Soenting

!

9. Ph.S.Van Ronkel, Rapport Betreffende de Godsdicnstige Verschijuselen ter Swmatra's Westhust. Batavia: Landsdruk-
kerij. 1916.

10 B. Schrieke. Pergolakan Agama di Swwmarra Barar. Jakarta: Bhratara, rerjemahan dari "Bijdrage tot de
Bibliographie van thuidige Godsdienstige beweging ter Sumatra’s Westkust™, Tijdschrift van het Bataviaasch
Genootschap, 59 (1920): 249-325.

11 A Johns telah menerjemahkan dengan indah kaba ini ke dalam bahasa Inggris. A Johns, The Kaba Rantiak
Dilabuah: A Specimen of Traditional Lireranure of Central Sumarma. Ithaca: Cornell Southeast Asia Program.
1958,

12 Lihat Taufik Abdullah "Modemization”.

XV



Melajoe (1915), surat kabar wanita yang "'resminya” dipimpin oleh putrinya,
Ratna Djoewita, dan Rohana Kudus ("Kartini dari Sumatra).!? Dalam kedua
surat kabar tersebut Datuk ini dan kawan-kawannya tak henti-hentinya
menggauli adat Minangkabau, sebagai pola ideal untuk bertindak dan mem-
perlihatkan "keagungannya” dalam menghadapi zaman baru. Dalam surat
kabar Oetoesan Melajoe diskusi adat diadakan antara para ahli adat. Dalam surat
kabar ini pula Datuk Sutan Maharadjo, menyerang para terpelajar Barat yang
telah melepaskan "pusaka nenek moyang kita”, Datuk Perpatih Nan Sabatang
dan Datuk Katemanggungan (perumus legendaris dari adat Minangkabau).

Datuk Sutan Maharadjo, pendiri pertama dari partai-adat, adalah pula
pelopor dalam usaha memperkenalkan norma adat dan tambo alam Minangka-
bau kepada masyarakat, yang makin mengenal tulis-baca. Hal ini pulalah yang
dilakuan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo. Otoritasnya dalam hukum adat
cukup diakui sehingga bukunya dipakai oleh Schrieke sebagai pegangan dalam
menguraikan masyarakat Minangkabau yang sedang dilanda krisis akibat
peralihan sosial-ekonomis.'*

Dengan gaya yang berbeda dan temperamen yang tak pula sama serta corak
aktivitas juga berlainan, saya kira Datuk Sutan Maharadjo dari Sulit Air, Datuk
Paduko Alam dari Payakumbuh, dan Datuk Sanggoeno Diradjo dari Su-
ngayang (Batusangkar), adalah tiga dari tokoh literati Minangkabau yang paling
kreatif pada perempat pertama dari abad ini. Setidaknya merekalah yang
mempelopori dalam usaha perumusan moral, ajaran, dan hukum adat Minang-
kabau dengan memakai media modern dan dengan sadar pula mengarahkan
pembicaraan mereka yang sedang mengalami proses urbanisme. Dengan begitu
mereka, terutama Datuk Sutan Maharadjo, yang tak pernah sempat me-
nyelesaikan satu pun buku yang lengkap, dan Datuk Sanggoeno Diradjo, yang
menulis beberapa buku,!* meletakkan dasar bagi penulisan adat Minangkabau
yang "modern”. Tetapi kecenderungan yang sangat keras Datuk Sutan Maha-
radja untuk menandakan identifikasi adat dengan ajaran tharekat (antara lain
Martabat Tujuh) serta kecurigaannya terhadap segala pikiran dan perubahan
yang dianggapnya telah menodai "adat yang sesungguhnya”, menyebabkan ia
terlibat dalam perdebatan yang tak henti dengan golongan Kaum Muda, yaitu
para reformis Islam dan pemuda terpelajar Barat. Usaha Datuk Sanggoeno

13 Tentang Rohana Kudus sebagai pelopor gerakan wanita di Sumatera Barat. lihat Tamar Diaja. Rohana
Kudus: Riwayar Hidup dan Perjuanganuya, Jakarta: Penerbit Mutiara, 1980. [a adalah kakak tertua dari Sutan
Sjahrir.

14 B. Schricke. "The Causes and Effects of Communism on the West Coast Sumatra”. dalam Indonesian
Secielogical Studies. The Hague/Bandung: W. van Hoeve. 1955, Part One.

15 Buku-buku Datuk Sanggoeno Diradjo antara lain:

1. Tjoerai Paparant Adar Lembaga Orang Alam Minangkabau, Fort de Kock. 19..
2. Kitab Perjateeran Adar Lessbaga Alaw Minangkabay, 2 jilid. Fort de Kock.1923.
3. Mocsiiko Adar Al Minangkaban (Djakarta: Balai Pustaka, 1953).



Diradjo untuk memperkenalkan kategorisasi baru tentang adat dan "menghi-
langkan” misteri dari tambo, sehingga diharap agar lebih merupakan suatu
“sejarah”, serta merta mendapat tanggapan yang keras dari Abdul Karim
Amaroellah Al danawi (Dr. Syekh A. Karim Amarullah, ayah almarhum Buya
Hamka). Ulama ini menentang kategori-kategori adat yang dikemukakan oleh
Datuk Sanggoeno Diradjo, yang menurut pikirannya seakan-akan melupakan
proses Islamisasi yang berkelanjutan dalam dunia pemikiran adat. la juga
mengejek usaha "rekonstruksi” sejarah dari tambo, yang dirasakannya bukan
saja salah dari sudut "kenyataan historis”, tetapi juga tak benar dari sudut
logika.'®

Masa awal dari usaha peneguhan adat di saat perubahan sosial, yang
dirasakan telah memperlihatkan akibatnya, memang dipenuhi oleh perdebat-
an. Masalahnya bukan saja sekadar untuk mempertahankan “adat lama,
pusaka usang”, tetapi juga menemukan moral tradisi yanglebih sesuai. Ketika
berbagai ketentuan hukum adat sudah tak lagi berlaku — “dahulu adat nan
bapakai, kini rodi nan paguno”” — dan di saat pranata kekuasaan adat telah makin
tak berarti, maka keinginan untuk merangkul adat, sebagai simbol dari ke-
Minangkabau-an, makin mendesak. Dalam usaha ini pluralisasi sosial yang
telah bermula sebagai akibat langsung dari dominasi politik dan ekonomi
Belanda, juga menimbulkan dirinya. Inilah salah satu faktor terjadinya perde-
batan tersebut. Jadi yang dihadapi para pendukung adat bukanlah sekadar
situasi kultural yang makin berubah, tetapi juga telah adanya kelompok-
kelompok sosial tertentu — yang memang masih sangat kecil — yang me-
nyangsikan keabsyahan mereka sebagai perumus adat yang sesungguhnya. Apa
yang harus mereka lakukan tidak sekadar perekaman kembali dasar-dasarideal
adat dan perumusannya yang lebih sistematis, tetapi juga proses ideologisasi
adat. Dengan begini sistematisasi dari nilai-nilai dan norma-norma adat
makin disempurnakan dan peranan adat Minangkabau sebagai kerangka kon-
septual makin diperkuat. Bukanlah apa yang sesungguhnya terjadi yang harus
dikemukakan, tetapi apa yang "semestinya harus begitu” yang mesti dite-

gaskan.
< Adat hanyalah selingkung aur,” kata pepatah. Maksudnya, dalam realitas

hidup sehari-hari setiap nagari mempunyai adat dan kebiasaannya yang

16 Abdul Karim Amrullah Alddanawi, Kitab Pertimbangan Adar Lembaga Orang Alam Minangkabax, 2 jilid, Forr

de Kock: Snelpersdrukkerij "Agama", 1921. Buku ini adalah kritik terhadap tulisan Datuk Sanggoeno
Diradjo, Tjoerai Paparan Adat Lembaga Orang Alam Minangkabau. Atas kritik ini Datuk Sanggoeno Diradjo
membalas dengan buku baru, Kirab Penjatoeran Adar Lembaga Alam Minangkabaw, 1923.
Di samping itu Datuk ini mengadukan ke pengadilan AbdulkarimaliasH. Rasul dengan tuduhan plagiat.
Soalnya ialah sebelum mendebat apa yang dikatakan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo, H. Rasul lebih dulu
menyalin secara.utuh paragraf-paragraf yang ingin didebatnva ~ tanpa izin pengarang dan penerbit.
Tentang kasus ini lihat HAMKA,  Djakarta: Djajamurni, 1962. '

XVII



bah banyak para penulis buku-buku adat, terutama yang memakai tambo
sebagai ancang-ancang penulisannya, untuk mempergunakan informasi
(yang memang tak terl lu mendalam) dan hasil penemuan sarjana-sarjana
asing. Maharad}a Alif”, yang konon raja Minangkabau di abad 17, mulai
dikenal, sebagai pengaruh laporan von Bazel dari abad ke 18, yang dimuat
dalam Encyclopedia van Nederlandsch-Indie.'® Demikian juga halnya dengan
nama Adityawarman, pangeran dari Majapahit yang menjadi raja di Minangka-
bau di abad ke 14.%° Di samping itu peristiwa-peristiwa historis yang terjadi
sejak Perang Padri mulai pula dipertimbangkan. Dari sudut hukum adat,
sebagian dari buku-buku tersebut secara populer mengutip pula pendapat atau
Klasifikasi yang diperkenalkan oleh ahli hukum adat, van Vollenhoven, dan
sebagainya.

Dalam kelompok yang ingin lebih mengilmiahkan penulisan tentang adat
"Minangkabau ini bisa disebut antara lain Datuk Batuah Sango, Aman Datuk
Madjo Indo, Datuk Maruhum Batuah dan Bagindo Tanameh, M. Rasjid
Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Darwis Thaib, dan Idrus Hakimi Datuk
Radjo Penghoeloe.?! Bertolak dari keinginan untuk lebih memperkenalkan
Minangkabau dengan berbagai aspek adat dan kebudayaannya, buku-buku
yang ditulis para ahli ini juga beranjak dari pemikiran yang "Minangkabau-
sentris”’. Dengan arti bahwa penulisan beranjak dari asumsi dasar akan keab-
syahan tradisi dan alam pikiran Minangkabau. Jadi para penulis itu, seperti
para pendahulunya, adalah juga para literati. Justru dalam hal inilah sifat kreatif
mereka kelihatan. Bagaimanakah harus diselesaikan penemuan ilmiah Barat
dengan tradisi sejarah, tambo? Bukan methodologi dalam penyesuaian yang
penting, tetapi keutuhan gambaran tradisi yang harus tetap terjaga. Dengan
begini buku-buku tersebut sangat berharga sebagai gambaran dari pemikiran

19 Tetapi berdasarkan rekonstruksi teoretis "kerajaan Minangkabau”, validitas sejarah dari kehadiran
“Maharaja Alif" atau "Rajo Alief” ini agak disangsikan juga, lihat P.E. de Josselin de Jong, Minangkabau and
Negeri Sembilan: Socio-palitical Structure in Indonesia. Djakarta: Bhratara, 1960 (reprint): 103-104.

20 Pitono Hardjowardjojo. Adityawarman. Jakarta: Bhratara, 1968.

21 Datuk Batuah Sango, Tambo Minangkabay. Payakumbuh: Pertjetakan Limbago.
M. Daruk Maruhum Batuah dan Datuk Bagindo Tanameh, Hukiss Adat dan Adar Minangkabau. Djakarta:
N.V. Poesaka Aseli (n.d.).
M. Rasjid Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Minangkabau: Sgiaral Ringkas dan Adarsja. Padang: Sri
Dharma, 1971.
Ahmad Datuk Batuah dan A. Datuk Madjoindo, Tambo Minangkaban. Djakarta: Balai Pustaka, 1956.
Bahar Datuk Nagari Basa, Tambo Silsilah Adar Minangkabaw. Payakumbuh: C.V. Honora, 1966.
Darwis Thaib Datuk Sidi Bandaro, Seluk Belum Adar Minangkaban. Bukitringgi: N.V. Nusantara, 1967.
ldrus Hakimi Datuk Radjo Penghulu adalah penulis adat yang paling produktif saat ini. Mungkin
kedudukannya sebagai “"pemelihara adat” dan Lembaga Kerapat Adat Alam Minangkabau (LKAAM)
mengharuskannya harus selalu tampil sebagai pembela norma dan nilai-nilai adat. Buku-bukunya antara
lain:
— Pokok-pokok Pengerahuan Adar Minangkabau, Padang: LKAAM, 1978.
~ Rangkaian Mutiara Mestika Adar di Minangkabay, Padang: LKAAM, 1973.



berbeda-beda. Tetapi realitas bisa menjaga diri sendiri. Yang penting ialah
bagaimana adat sebagai kerangka konseptual, bukan sebagai aktualitas, harus
dirumuskan. Demikianlah umpamanya, pada tahun 1875 hak penghulu dan
balai adat untuk mengadili masalah pidana dihapuskan oleh pemerintah
kolonial.'” Tetapi kenyataan itu tidaklah mengurangi keharusan untuk me-
ngetahui dan mendalami prinsip-prinsip hukum pidana dalam adat Minangka-
bau. Bukanlah keberlakuannya yang teramat penting, tetapi cara adat untuk
memelihara dan menyelesaikan berbagai bentuk perbuatan yang mengganggu
ketenteraman sosial. Jika seandainya perbuatan itu lebih menyangkut malu
keluarga ataupun nagari, bukankah ketentuan adat yang lebih bersifat redem-
tif itu akan lebih bisa berfungsi? Karena itulah ketentuan-ketentuan ini selatu
diulang, selalu diucapkan, selalu dikenang.

Jika penerbitan buku-buku adat biasa dipakai ukuran, saya kira sejak awal
1930-an kecenderungan ideologisasi adat telah mulai berkurang. Kegiatan
partai-partai adat tidak lagi seperti tahun-tahun sebelumnya, sedangkan di
kalangan penghulu telah makin banyak juga yang melibatkan diri dalam
berbagai kegiatan. Perubahan sosial-ekonomi yang terjadi makin tak memung-
kinkan para penghulu untuk hanya menggantungkan diri pada "anak buah”.
Sedangkan sementara itu kesadaran bahwa Minangkabau adalah suatu keu-
tuhan yang tunggal telah pula dikoyak-koyak. Bukan saja Islam, yang menjadi
dasar yang paling fundamental dari Perminangkabauan tak bisa terlepas dari
sifat citanya yang universal, tetapijuga pergerakan nasionalisme yang melanda
Minangkabau sejak pertengahan tahun 1920-an, telah pula menandingi ke-
satuan administratif dari pemerintahan kolonial. Bahkan sampai dengan per-
tengahan tahun 1930-an Sumatera Barat merupakan salah satu pusat pergera-
kan politik kebangsaan yang radikal. Di saat ini nagari-nagari, yang secara
formal tetap berada di bawah pemerintahan para penghulu dengan balai adat
mereka, dimasuki oleh partai dan organisasi sukarela. Apa yang terjadi, bila
berbagai laporan penjabat pemerintah bisa dipakai, ialah bermulanya "negara
dalam negara”. Maksudnya wibawa dan kekuasaan para penghulu adat telah
disaingi oleh tokoh-tokoh partai dan organisasi.'*

Dalam suasana seperti ini, tidaklah terlalu mengherankan bahwa salah satu
corak yang paling menonjol dari penulisan tentang adat Minangkabau ialah
makin naiknya kecenderungan informatif dan berkurangnya sifat ideologis.
Sifat argumentatif makin berkurang dan kedudukan Islam atau Kitabullah
sebagai dasar segala-galanya makin diperkuat. Yang menarik juga ialah bertam-

17  Tentang hal ini lihat Ph.S. Van Ronkel, "De invoering van ons Strafwetboek ter SWK naar
aanteekeningen in een Maleische Handschrift”, TBB, 46 (1914): 249-255.

18 Lihat Taufik Abdullah, Schools and Politics: The Kawss Muda Movement in West Sumarra. [thaca,
New York: Comell Modern Indonesia Project, 1971.

XVIII



literati Minangkabau tentang masyarakat dan zaman lampau. Mereka memberi
informasi dan, tanpa harus bersifat defensif, memperlihatkan keberlanjutan
validitas dari nilai dan norma dari "alam Minangkabau”.

Khusus mengenal hal yang belakangan ini barangkali buku yang ditulis
oleh Prof. Nasrun bisa dianggap salah satu puncak dari dalam tradisi penulisan
Minangkabau modern.2 Dalam bukunya Prof. Nasrun dengan sistematis dan
menarik mencoba menghidupkan kembali "kebesaran” nilai filosofis yang in
heren dalam ajaran adat Minangkabau. la memang tidak mempunyai orisinali-
tas seperti Datuk Paduko Alam, si penulis Rancak Dilabuah, atau Datuk Sutan
Maharadjo, tetapi dengan menempatkan dirinya sebagai "perantara” — antara
kebijaksanaan adat yang telah dirumuskan dengan para pembaca — Prof.
Nasrun, seorang ahli hukum tatanegara, berhasil dengan baik membuat inter-
pretasi tentang ajaran adat. Dan untuk ini ia pun mengadakan pula semacam
studi perbandingan.

Hal-hal yang telah saya bicarakan di atas adalah sekadar cuplikan selintas
dari sejarah pemikiran Minangkabau tentang dirinya, tentang dunianya. Ten-
tu saja di samping mereka yang ingin memperlihatkan keberlanjutan nilai
Minangkabau, bukan tak terdapat pula yang menyangsikannya. Salah satu
tulisan yang pernah menghebohkan, ialah buku kecil Hamka yang berjudul
Adat Minangkabay Menghadapi Revolusi. Ditulis di tahun 1946,2% sudah bisa
diduga bahwa buku ini lebih meragsang semangat revolusioner, daripada
mempertanyakan nilai dasar keminangkabauan. Buku ini lebih mengecam
struktur kekuasaan adat, yang pernah dibina oleh pemerintah kolonial, dan
kebiasan-kebiasaan yang dianggap tak lagi sesuai dengan "zaman perjuangan’.
Mungin terasa agak berlebih-lebihan, tetapi buku ini lebih membayangkan
hubungan “cinta” dan "benci” yang kadang-kadang sangat aneh, antara "per-
antau” dengan negeri kelahiran. Kritik terhadap struktur dan nilai adat lebih
banyak muncul dalam obrolan di warung atau lapau, yang kadang-kadang
berfungsi sebagai "balai rendah”, pembanding semua tata dan norma yang
dibelai-belai oleh "balai adat”, tempat para ninik-mamak bermusyawarah.
Meskipun hal-hal ini tak dapat digeneralisasi begitu saja, namun dapatlah
dikatakan, sejak Syekh Achmad Chatib melancarkan serangan yang paling
mendasar atas sistem pewarisan matrilineal Minangkabau di akhir abad 19,
kritik-kritik terhadap adat Minangkabau tidak lagi bersifat fundamental. Bu-

Prof. M. Nasrun, Dasar Falsafah Adar Minangkabau. Djakarta: Bulan Bintang, 1927.

Diterbitkan di Padang Panjang. Seberapa jauh HAMKA "konsisten” dengan serangannya, lihat antara lain
tulisannya dalam Mochtar Naim (ed.). Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris. Padang: Center for
Minangkabau Studies, 1968.

Umur yang menua dan berakhimya “situasi revolusioner” tampaknya sangat berpengaruh bagi perubah-
an sikap ini.

o
W



kan saja sifatnya fragmentaris, tetapi juga lebih merupakan titik terhadap
sistem perilaku, yang diberi dasar adat, dan “keterbelakangan” dari para
penghulu. Jika dibanding dengan periode ketika para ideologue adat masih
bersuaralantang, maka tulisan-tulisan yang menyangsikan keberlakuan norma
dan nilai adat telah jauh lebih berkurang. Barangkali kenyataan bahwa struk-
tur kekuasaan telah makin tak berdaya, antara lain karena tiada lagi kekuasaan
kolonial yang akan menahan erosi wibawa dan kekuasaan penghulu akibat
perubahan sosial-ekonomis. Di samping itu, kesadaran akan makin tumbuh-
nya "komunitas nasional” dalam pengertian kultural, adalah pula salah satu
faktor yang menentukan. Komunitas nasional yang berada dalam proses
menumbuhkan identitas nasional menyebabkan unsur-unsur pendukungnya
makin sadar untuk menjaga dasar esensial mereka. Tentu perlu pula dicatat
bahwa hal ini juga didorong oleh pemerintah dalam berbagai kegiatan kebu-
dayaan.

Mungkin dalam situasi ini pula berbagai seminar yang bertaraf nasional
untuk mempelajari adat dan kebudayaan Minangkabau diadakan. Kegiatan-
kegiatan ini mencapai puncaknya di tahun 1970. Ketika itu seminar besar
tentang kebudayaan Minangkabau diadakan di Batusangkar, dekat Paga-
ruyung, yang konon merupakan pusat "kerajaan Minangkabau dahulu kala”.

Dari uraian di atas barangkali satu hal yang menyolok bisa kelihatan,
penulisan tentang adat dan kebudayaan Minangkabau, baik yang ditulis oleh
para ahli adat ataupun yang ingin mengecam keberlakuan adat, bertolak dari
sikap bahwa apa yang ditulis itu haruslah fungsional. Ia tak berhenti pada
keinginan untuk memberitakan dan memberi penjelasan, tetapi lebih penting
lagi untuk dipakai sebagai pedoman dan sistem perilaku. Karena itulah kecen-
derungan "Minangkabau-sentris” kelihatan jelas sekali. Karena itu bisa pula
dimengerti terjadinya peralihan dalam sikap terhadap bagaimana ketentuan
dan norma serta nilai adat itu harus dikemukakan. Hal-hal inilah yang me-
nyebabkan mengapa tulisan-tulisan, yang disebut sepintas lalu di atas, tetap
penting, baik sebagai bahan studi, maupun sebagai penambah pengetahuan
dan pelajaran. Daripadanya kelihatan tidak sekadar “adat lama, pusaka u-
sang”, tetapi dinamik kesejarahan Minangkabau sendiri.

Studi tentang kebudayaan dan masyarakat sebagai sesuatu yang harus
berfungsi dalam kehidupan sosial dan pribadi adalah salah satu ciri utama dari
penulisan yang dilakukan oleh participant atau peserta kebudayaan. Studi atau
penulisan itu tidaklah habis pada dirinya, tetapi berusaha mencari kelanjutan
relevancy dari tradisi dalam proses peralihan sosial. Hal inilah terutama yang
membedakannya dengan studi yang dilakukan oleh para peninjau, observers,
atau mereka yang sadar menjadikan dirinya sebagai peninjau. Semacam jarak
antara ac*or atau pelaku kebudayaan dengan peninjau secara methodologis
dengan tegas diadakan. Yang ditinjau dan yang meninjau seakan-akan berada

XXl



dalam situasi yang saling berhadapan. Dengan begitulah mungkin "obyektivi-
tas” yang tertinggi bisa diharapkan. Sifat fungsionalnya bukanlah sesuatu yang
intrinsik dalam studi, tetapi sesuatu berada di luamnya. Setelah studi selesai,
maka pertanyaan tentang “apa yang bisa dilakukan”, barulah bisa diajukan
dengan keras. Terlepas dari hasrat untuk mempribumikan ilmu-ilmu kemanu-
siaan dan kemasyarakatan, tradisi ilmu yang membuat jarak yang ekstrim
antara sasaran penelitian dengan meneliti itu memang berasal dari Barat.
Dalam hal ini, dapatlah dikatakan bahwa studi tentang Minangkabau telah
makin bersifat internasional. Kecenderungan ini terutama sekali kelihatan
setelah tahun 1970.

Berbagai hal tentang ini telah pernah saya laporkan.2* Namun sepintas lalu
dapat saya sampaikan bahwa jika di zaman kolonial studi Minangkabau praktis
dimanopoli oleh sarjana-sarjana Belanda — antara lain menghasilkan setidak-
nya dua disertasi dan satu studi klasik dari Schrieke,?* di samping puluhan
artikel dan buku tebal ~ kini berbagai sarjana dari berbagai bangsa telah ikut
serta. Maka tidaklah terlalu berlebih-lebihan sesungguhnya jika di bulan
September 1980 diadakan seminar internasional tentang masyarakat, kebu-
dayaan, dan sastra Minangkabau di Bukittinggi. Panitia seminar tak mengada-
ada. Dan seminar itu menjadi "betul-betul internasional”, ketika di bulan
April 1981 hal yang sama juga diadakan di Amsterdam. :

Tradisi penulisan ilmiah modern ini, yang umumnya lebih memusatkan
perhatian pada hal-hal yang khusus dan lebih memperhatikan keadaan yang
secara empiris bisa diperhatikan, telah menghasilkan berbagai disertasi dan
buku. Meskipun sebagian terbesar studi-studi itu lebih bersifat teknis, setidak-
nya dua buku sejarah yang cukup populer telah dihasilkan. Yang pertama ialah
buku yang dikerjakan oleh M.D. Mansur dan kawan-kawan,2® yang mencoba
menyelusuri sejarah Minangkabau dari masa prasejarah sampai periode muta-
khir. Yang kedua dan juga jauh lebih berhasil, ialah karya Rusli Amran,?” yang
hampir secara exhaustive mempergunakan sumber-sumber tercetak Belanda.
Meskipun dikerjakan oleh seorang yang resminya tidak mendapat latihan
dalam ilmu sejarah, buku ini adalah buku sejarah-berkisah, narrative, terlengkap
dari zaman Hindu sampai 1833 yang pernah diterbitkan. Kelemahan dari
buku ini ialah keengganan penulisnya mempertimbangkan sumber asli dan
belum sempatnya ia menggarap arsip-arsip.

Demikianlah secara sepintas lalu "peta bumi” penulisan adat dan kebudaya-

(%)
KX

Taufik Abdullah, "Studi tentang Minangkabau' (Makalah pada Seminar Internasional Tentang Minang-
kabau, Bukittinggi, 6-8 September 1980), dimuat dalam Majalah Nagari, 2 (Mei 1980): 36-43.

B. Schrieke, "Causes and Effect” dan Pergolakan Agama.

M.D. Mansur dan kawan-kawan, Sedjarah Minangkabau. Djakarta: Bhratara, 1970.

Rusli Amran, Sumatra Barar Hingga Plakat Panjang. Jakarta: Penerbit Sinar Harapan, 1981.

XXII

N o
~N Oy W



an Minangkabau. Dari segi inilah kelihatan suatu keistimewaan dari buku yang
dihasilkan oleh Navis. Dari sudut tradisi penulisan ia termasuk golongan yang
sadar bahwa ia adalah participant dari masalah yang ingin dibicarakannya.
Tetapi catatan-catatan yang diberikannya, lebih mengarah kepada keinginan
untuk ikut serta sebagai observer. Lebih penting lagi sebenamnya ialah tanpa
menempatkan dirinya sebagai kritikus terhadap sasaran penelitiannya, dengan
jelas pula kelihatan bahwa ia bukanlah liferati yang ingin mengelus-elus hal-hal
yang ditulisnya. Apakah ini suatu pertanda pula?

Memang benar, kata pepatah sakali aie gadang, sakali tapian baraliah, tetapi
bagaimanapun juga adat indak lapuak dek hujan, indak lakang dek paneh.

Jakarta, Juli 1982
Taufik Abdullah

XXTII



e aktu saya bekerja di Jawatan Kebudayaan Provinsi Sumatera
{ [ Tengah pada tahun 1952 - 1955 banyak tamu yang datang
mencari informasi Adat dan Kebudayaan Minangkabau. Jawatan
tidak dapat membantu sebagaimana mestinya, sehingga mereka

S dibawa kepada orang yang menurut pendapat umum adalah
hlmya Namun, banyak pertanyaan tidak terjawab, tidak dapat dipahami,dan
tidak teruji kebenarannya. Sedangkan buku yang ada, bukan saja isinya tidak
memadai, melainkan juga sulit dipahami terutama oleh orang yang bukan
orang Minangkabau.

Semenjak itu saya mencoba mempelajari adat dan kebudayaan Minangka-
bau dengan mengumpulkan bahan dan informasi dari buku-buku dan dan
lapancan Setelah saya berhenti bekerja di jawatan itu, kegiatan yang telah
telanjur itu saya lanjutkan terus, meski tidak intensif. Kemudlan saya menco-
ba menulisnya dengan tujuan memberikan informasi yang lengkap, ringkas,
tetapi mudah dipahami semua pembaca. Ternyata tidaklah mudah menulis-
kannya, sehingga tidak kurang dari delapan kali saya mengulanginya sampai
buku ini terwujud seperti sekarang.

Tujuan penulisan buku ini bukan untuk membuahkan karya ilmiah melain-
kan sekadar usaha menyampaikan informasi. Namun, saya mendapat banyak
kesulitan dalam memilih bahan untuk ditulis. Kesulitan itu disebabkan antara

XXV




lain banyaknya perubahan yang terjadi dalam kehidupan sosial dan kebuaaya-
an Minangkabau serta banyaknya pula tulisan dan keterangan yang tidak
luput dari tafsiran menurut kecenderungan orang per orang. Oleh karena itu,
cara penulisan pokok buku ini diusahakan agar betul-betul bersifat informatif,
sedangkan setiap perubahan yang telah terjadi atau penafsiran yang pernah
ditulis dicantumkan pada catatan kaki berikut referensinya. Hal ini dimaksud-
kan agar pembaca yang ingin memperluas dan memperdalam pengetahuannya
tentang Minangkabau dapat menelusuri sumber-sumber tulisan ini dengan
mudah.

Dalam memilih bahan untuk tulisan pokok digunakan pendekatan seperti
falsafah Minangkabau yang berpangkal pada alasm terkembang jadi guru dan
digunakan pedoman pepatalr serta petitili yang merupakan produk asli kebu-
dayaan Minangkabau itu. Untuk bebagai pengertian yang ditimbulkan oleh
berbagai istilah dan nama yang khas, ditelusuri bahasa Sanskerta yang menjadi
bahasa cendekiawan Minangkabau kuno. Bahan-bahan yang tidak sesuai
dengan falsafah alam Minangkabau dan istilah serta nama yang tidak ditemui
dalam bahasa Sanskerta, tetapi telah menjadi bagian kehidupan dan kebu-
dayaan Minangkabau, dicoba diuraikan pada catatan kaki, Dengan demikian,
catatan kaki merupakan karangan tersendiri yang memuat berbagai tafsiran
dan analisa.

Beberapa bab yang tidak mencantumkan referensinya berarti bahwa bab itu
ditulis berdasarkan informasi yang diperoleh di lapangan. Sedangkan sistem
penulisannya tidak luput dari analisa atau tafsiran yang bertolak dari pende-
katan yang sama dengan bab lainnya.

Dalam menuliskan kalimat dan istilah digunakan dua cara. Kalimat yang
khas Minangkabau, seperti peribahasa, dicantumkan sebagaimana aslinya,
dalam tanda kursif dicantumkan alih bahasanya ke bahasa Indonesia secara
harfiah, dengan tujuan untuk memelihara irama gaya sastranya, kemudian
barulah diberikan penafsirannya. Mungkin penafsiran ini tidak cukup me-
muaskan karena terlalu pendek,. sedangkan penafsiran yang memuaskan
mungkin akan menjadikan uraian yang panjang. Dan hal itu tidaklah menjadi
tujuan buku ini. Sedangkan nama dan istilah yang dijadikan nama ditulis
dalam bentuk yang telah umum dipakai penulis lainnya.

Dengan mencantumkan gambar-gambar yang diperlukan, diharapkan buku
ini dapat memberikan informasi yang memuaskan dan juga dapat menjadi
pengantar untuk mengenal serta memahami adat dan kebudayaan Minang-
kabau.

Akhimya kepada semua teman yang telah membantu dan mendorong saya
menulis dan menyelesaikan naskah buku ini, saya menyampaikan terima

kasih.

Padang, 5 Januari 1982
XXVI



« rang Minangkabau menamakan tanah airnya Alam Minangkabau.

\ Pemakaian kata alan itu mengandung makna yang tidak bertara.
| Alam bagi mereka ialah segala-galanya, bukan hanya sebagai
tempat lahir dan tempat mati, tempat hidup dan berkembang,
melainkan juga mempunyai makna filosofis, seperti yang d1unc-
kapkan dalam mamangannya: Alam takambang jadi guru (Alam terkembang ]adl
guru). Oleh karena itu, ajaran dan pandangan hidup mereka yang dinukilkan
dalam pepatah, petitih, pituah, mamangan, serta lain-lainnya mengambil ungkapan dari
bentuk, sifat, dau kehidupan alam.!

Alaw dan segenap unsurnya mereka lihat senantiasa terdiri dari empat atau dapat
dibagi dalasm empat, yang mereka sebut nan ampek (yang empat)?. Seperti halnya:
ada matahari, ada bulan, ada bumi, ada bintang, ada siang, ada malam, ada
pagi, ada petang; ada timur, ada barat, ada utara, ada selatan; ada api, ada air,
ada tanah, ada angin. Semua unsur alam yang berbeda kadar dan perannya itu
saling berhubungan tetapi tidak saling mengikat, saling berbenturan tapi tidak
saling melenyapkan, dan saling mengelompok tapi tidak saling meleburkan.
Unsur-unsur itu masing-masing hidup dengan eksistensinya dalam suatu harmo-

1 Perihal pepatah, petitih, dan sebagainya lihat bab "Kesusastraan™.
2 Pengertian Nan Ampek lihat lebih lanjut bab "Undang-Undang dan Hukum™.

59



ni, tetapi dinamis sesuai dengan dialektika alam yang mereka namakan bakara-
o bakajadian (bersebab dan berakibat).?

Bila alam dengan segala unsurnya itu dikiaskan kepada kehidupan manusia,
sebagaimana mereka mengiaskan alam sebagai tanah air Minangkabaunya,
maka pemahaman unsur alam bermakna sebagai lembaga atau individu dalam
masyarakat mereka. Dan masing-masing berhak mempertahankan eksistensi
dalam perjalanan hidupnya. Sebaliknya, setiap lembaga mempunyai kewajiban
untuk memelihara eksistensi individu dalam lembaganya masing-masing, di
samping setiap individu pun berkewajiban memelihara eksistensi lembaganya
pula. Sedangkan harmoni dipahamkan sebagai keselarasan atau kesesuaian
hidup sesama lembaga dan sesama individu, antara lembaga dan individu, dan
sebaliknya. Setiap lembaga atau individu mempunyai perbedaan dalam kadar
dan perannya. Oleh karena itu, mereka tidak akan dapat bersatu dengan yang
lain, tetapi akan tetap sama dengan yang lain. Jadi, dalam dinamika harmoni,
mereka dalam masing-masing menjadi satu untuk bersama dan masing-masing
menjadi sama untuk bersendiri-sendiri.*

Manusia dan individu

Falsafah alam Mjnangkabau meletakkan manusia sebagai salah satu unsur
yang statusnya sama dengan unsur lainnya, seperti tanah, rumah, suku, dan
nagari. Persamaan status itu mereka lihat dari keperluan budi daya manusia itu
sendiri. Setiap manusia, secara bersama atau sendiri-sendiri, memerlukan
tanah, rumah, suku, dan nagari sebagaimana mereka memerlukan manusia
atau orang lain bagi kepentingan lahir dan batinnya. Oleh karena itu, sangat
sulit menurut alam pikiran mereka jika seseorang tidak memiliki keperluan
hidup lahir dan batin itu.* Menurut alam pikiran mereka, manusia atau orang
merupakan sesuatu yang sempurna, seperti sempurnanya matahari dengan
sinarnya, bulan dengan cahayanya, api dengan panasnya, angin dengan hem-

3 Lih. M. Nasroen, Dasar Falsafah Adat Minangkabau, Jakarta, Bulan Bintang, 1971, him.
146-150.

4. Ibid. hlm. 77 - 82 dan 127 - 130. Menyusun sistematika falsafah adat Minangkabau tidaklah
mudah karena tidak mungkin menyusunnya dengan menggunakan pola ilmu falsafah
lainnya, lebih-lebih dalam karangan yang bertujuan memberikan informasi secara singkat.
M. Nasroen yang telah menyusun buku setebal 232 halaman pun merasakan kesulitannya.
Lih. ibid him. 46.

5 Menurut pemahaman orang Minangkabau, setiap orang harus jelas asal-usulnya, jelas
sukunya, jelas nagarinya. Di samping itu harus pula jelas sasok jaramsinya (sawah ladangnya),
harus jelas pendam pekuburannya. Maksudnya, setiap orang Minangkabau tentulah mem-
punyai harta pusaka yang berupa tanzh dan tempat nenek moyangnya dikuburkan. Tanpa
dapat menjelaskan kedua hal itu, ia akan dipandang bukan orang Minangkabau. Dan sebagai
manusia ia akan dipandang "orang kurang”

60



busannya. Yang tidak mempunyai salah satu atau semua keperluan budi daya
akan dipandang sebagai orang kurang. Oleh karena itu, setiap manusia atau
orang dipandang dalam status yang sama. Tagak samo tinggi, duduak samo randah
(tegak sama tinggi, duduk sama rendah), kata pituah mereka.

Kenyataan alam sebagaimana mereka lihat, secara fungsional, mempunyai
perbedaan. Perbedaan fungsional itu tidaklah menyebabkan penilaiannya
berbeda. Api dengan panasnya, air dengan basahnya, angin dengan hembusan-
nya, dan tanah dengan padatnya mempunyai fungsi atau peran yang berbeda,
tetapi nilainya tidak dapat dibedakan karena mereka sama dibutuhkan. De-
mikian pulalah dengan manusia dalam fungsi dan perannya yang saling berbe-
da menurut kodrat dan harkat yang diberikan alam kepadanya, tetapi nilainya
tetaplah sama. Mamangan mereka mengatakan: Nan buto paambuilt lasuang, nan
pakak palapel badia, nan lumpuak pavnyi rumah, nan kuaik pambao baban, nau
binguang disuruah-suruah, nan cadiak lawan barundiang (yang buta penghembus
lesung, yang pekak pelepas bedil, yang lumpuh penghuni rumah, yang kuat
pemikul beban, yang bodoh disuruh-suruh, yang pintar lawan berunding).
Pengertiannya, dapat secara tersurat ataupun secara tersirat, adalah peman-
faatan peran seseorang menurut kodratnya masing-masing. Menurut harkat-
nya, fungsi seseorang pun akan berbeda dari yang lain karena ada yang jadi
petani, tukang, pedagang, penghulu, ulama atau, hulubalang. Namun, karena
mereka manusia atau orang, dan saling membutuhkan dalam kehidupan
mereka masing-masing, maka penilaian dan kedudukannya sama. Misalnya,
dibutuhkan angin untuk menghembus bara api agar menyala untuk memanas-
kan air supaya buah tanah menjadi masak.

Secara sosio-psikologis, kemampuan manusia dalam berbuat sesuatu tidak-
lah sama. Sesuai dengan contoh yang diberikan alam ada bermacam-macam
pohon dengan bermacam-macam buah yang berbeda bentuk dan rasanya.
Buah yang disukai ialah buah yang paling lezat rasanya, apa itu manggis, apa
itu mangga, apa itu pisang, apa itu duren dan nangka. Oleh karena itu,
pembedaan pandangan terhadap manusia ditentukan prestasinya dalam ber-
usaha menjadi mulia, ternama, pintar, atau kaya. Mamangan memberi petun-
juk untuk prestasi yang terbaik bagi masing-masing usaha yang mungkin dapat
dicapai manusia, katanya: Nak sulia batabua urai, nak tuah tagak di nan manang,
nak cadiak sunggual bagury, nak kayo kuaik mancari (hendak mulia suka memberi,
hendak ternama dirikan kemenangan, hendak pandai rajin berguru, hendak
kaya kuat berusaha). Maksudnya setiap orang harus berusaha sekuat-kuatnya
bila ingin mendapat tempat yang terkemuka.

Untuk memperoleh hasil yang paling baik dan bernilai, sama dengan yang
lain, tergantung pada kondisi dan situasinya pula. Umpamanya contoh yang
diberikan alam, dari pohon yang jenisnya sama akan dihasilkan buah yang
sama, tetapi tidak selalu bobot dan mutu kelezatannya akan sama. Pohon

61



membutuhkan pupuk dan pengolahan. Demikian pula dengan manusia, yang
menjadi besar karena dibesarkan, seperti kata petitihnya: Gadang dek diambak,
tinggi dek dianjuang (besar karena diambak, tinggi karena dianjung). Maksud-
nya, seseorang yang mencapai prestasi ialah karena dibantu dan ditopang
orang lain.

Menurut strukturnya, seseorang adalah individu dan semua individu adalah
anggota masyarakat etnis dan lingkungannya. Sedangkan menurut sistem
masyarakatnya yang komunal, setiap individu adalah milik masyarakatnya dan
masyarakat itu sendiri adalah milik bersama dari setiap individu. Oleh karena
saling memiliki, kedua belah pihak tidak dapat saling menguasai. Uraiannya
ialah bahwa setiap individu dapat membangun dirinya. Sebagai anggota ma-
syarakat, ia akan dibela dan didorong kerabat dan lingkungannya agar menjadi
orang.® Oleh karena setiap individu menjadi besar dan tinggi berkat ma-
syarakat sendiri, setiap individu akan merasa dirinya berutang budi. Dan
betapa pun besar egonya, ia tidak akan dapat mengembangkan ambisi yang
akan merugikan orang lain, apalagi masyarakatnya sendiri. Malah sebaliknya,
karena ia selalu merasa berutang, ia senantiasa merasa perlu membayarnya
kembali sepanjang hidupnya. Oleh karena ia telah membayar di sepanjang
hidupnya, lambat laun ia akan merasakan bahwa masyarakat itu adalah
sebagian dari dirinya sendiri, miliknya juga, yang harus dibela dan didorong
agar menjadi berharga seperti masyarakat lain yang berada di luar lingku-
ngannya.

Harga Diri

Meletakkan kedudukan seseorang agar menjadi berarti dan penting atau
setidak-tidaknya sama dengan orang lain ditopang ego manusia sendiri. Ego
itu didorong motivasi yang bertema malawan dunia urang (melawan dunia

6 Menjadi orang adalah suatu ucapan simbolis bagi masyarakat Minangkabau. Sejak kecil
anak-anak telah diajar untuk mewjadi orang, baik dalam nyanyian ibunya maupun dalam
ajaran dan nasihat orang tua-tua. Apa yang dimaksud dengan orang lihat bab "Undang-
Undang dan Hukum" pada bagian Orang. Dalam nyanyian atau nasihat mereka kepada
anak-anak mereka tidak pernah dianjurkan agar anak-anak mereka menjadi seorang fungsio-
nal, karena jabatan bukanlah suatu fungsi yang harus diperjuangkan untuk memperolehnya.
Dalam kehidupan modem, nyanyian atau nasihat itu tidak berubah pada prinsipnya. Yang
menjadi buah nyanyian tetaplah agar menjadi orang yang berilmu, seperti dokter atau mister
(maksudnya sarjana hukum), menjadi orang alim dan orang kaya atau semua gelar yang
dapat diperjuangkan oleh setiap orang tanpa merugikan atau mengurangkan hak-hak orang
lain. Jadi, menurut alam pikiran mereka, suatu jabatan, seperti penghulu, imam, atau
menjadi priayi tidaklah dijadikan sasaran perjuangan sebagai suatu cita-cita. Mungkin,
memperjuangkan jabatan akan menimbulkan perebutan, bahkan juga persengketaan, antara
sesamanya. Perebutan dan persengketaan bukanlah hal yang terpuji dalam ajaran falsafah
Minangkabau, apa pun motifnya.



orang). Tema itu mengandung amanat untuk hidup bersaing terus-menerus
dalam mencapai kemuliaan, kenamaan, kepintaran, dan kekayaan seperti yang
dimiliki orang lain, seperti yang diungkapkan pituah: Mau mulia bertabur urai,
wan ternama dirikan kemenangan, mau pintar rajin bergury, mau kaya kuat berusaha.
Nilai yang dicapai pada persaingan dalam "melawan dunia orang” diukur
dengan kondisi dan prestasi orang lain, seperti yang diungkapkan mamangan
dan»pituah, yang antara lain ialah: Baa di urang, baa di awak (bagaimana orang,
demikian kita). Artinya bila orang mampu, kita pun tentulah mampu pula, dan
sebaliknya bila kita mampu, orang lain pun tentulah mampu pula.
Oleh karena setiap orang dengan egonya masing-masing membuahkan
ambisi, persaingan antara sesama dapat menjadi pertarungan untuk saling
mengalahkan. Terjadilah disharmoni yang tidak sesuai dengan ajaran alam
yang dijadikan guru itu. Untuk menghindarkan bentrokan itu, mereka mem-
buat hukum dan aturan yang mengikat setiap individu agar tidak terlepas dari
“kendali, yaitu dengan sistem kekerabatan dan ekonomi komunal berdasarkan
paham etnis yang menganut stelsel matrilineal serta sistem perkawinan anta-
retnis dengan cara eksogami.”
Di samping itu, ajaran dalam bentuk pepatah, petitih, pituah, dan mamang-
an, yang setiap kesempatan diulang-ulang penyampaiannya, menanamkan
bahwa persaingan hidup itu penting, tetapi keselarasan untuk menjaga keseim-
bangan pun sama pentingnya. Pituah yang paling penting, di samping ungkap-
an lain, dalam menjaga keseimbangan itu ialah: Kurang sio-sio, labiak ancak-
ancak (kurang adalah sia-sia, berlebih adalah kegilaan). Artinya, adalah suatu
kesia-siaan jika merasa diri kurang dari orang lain, tetapi juga adalah suatu
kegilaan bila menganggap diri lebih dari orang lain. Sebab, manusia mempu-
-nyai peralatan yang terbatas, sehingga kemampuannya pun terbatas, seperti
yang diungkapkan pituah; Manjangkau sarantang tangan, mamikua sakuaik bahu,
“malompek saayun langkah, bakato sapanjang aka (menjangkau serentang tangan,
memikul sekuat bahu, melompat seayun langkah, berkata sepanjang akal).
Maksudnya dalam hidup melawan dunia orang, diperlukan pengetahuan atas
kemampuan diri, yang lazimnya disebut dengan tahu diri (mawas diri).
Pemahaman atas makna tahu diri berlaku untuk semua orang, bagi yang
berposisi lemah dan juga bagi yang berposisi kuat. Yang lemah disuruh berlaku
“sesuai dengan kemampuannya, yaitu jika: Bakato di bawah-bawah, wandi di
ilia-ilia (berkata di bawah-bawah, mandi di hilir-hilir). Maksudnya yanglemah
posisinya agar bertingkah laku yang sesuai dengan kondisi dan kemampuan-
nya tanpa mengurangkan harga dirinya sebab kurang adalah sia-sia. Sedangkan
kalau ia bertingkah laku menyamakan dirinya dengan orang yang besar ke-
mampuannya, maka yang dilakukannya merupakan ancak-ancak atau kegilaan.

7 Tentang sistem perkawinan lihat bab "Perkawinan”

AR



Orang yang berposisi kuat juga harus tahu diri bahwa dia kuat. Namun,
pituah memberi peringatan: Nan gadang ijan malendan (yang besar jangan
melanda), yang maksudnya orang besar atau kuat jangan meremehkan orang
yang kecil dan lemah karena orang kecil itu pun tahu harga dirinya pula. Posisi
orang besar di mata orang kecil ibarat pohon beringin, yaitu: Dausnnyo tampek
balinduang, batanguyo tampek basanda, dahannyo tampek bagantuang, ureknyo tampek
baselo (daunnya tempat berlindung, batangnya tempat bersandar, dahannya
tempat bergantung, uratnya tempat bersila).* Sungguhpun demikian, orang
besar atau orang kuat itu harus tahu diri sesuai pituah bahwa: Kok kayo, urang
indak ka mamintak; kok cadiak, urang indak ka batanyo; kok kuaik, urang indak ka
balinduang; kok bagak, urang indak ka baparang (jika kaya, orang takkan meminta;
jika pintar, orang takkan bertanya; jika kuat orang takkan berlindung; jika
berani, orang takkan berperang), yang maksudnya bahwa terhadap orang besar

8  Nahuys van Burgst, doktor dalam ilmu hukum berpangkat mayor jenderal, membuat laporan
yang diterbitkan pada tahun 1825 tentang tingkah laku orang Minangkabau yang tidak
merasa rendah dari orang lain. Ketika ia berkunjung ke istana Sutan Alam Bagagarsyah (yang
tidak dapat dibandingkan dengan istana raja-raja di Jawa), ia melihat orang-orang hilir
mudik dekat raja tanpa memperlihatkan sikap hormat sama sekali. Tidak terlihat iring-
iringan kebesaran. Sutan Alam Bagagarsyah membawa keperluannya sendiri, seperti tempat
rokok, tempat sirih, tempat tusuk gigi, atau korek telinga, yang masing-masing dimasukkan
dalam uncang (pundi-pundi) yang bergantungan di ikat pinggangnya. [a memang dipayungi
seseorang. tetapi payungnya hanyalah seperti payung yang oleh banyak orang digunakan di
Jawa. Penghormatan terhadap Sutan Alam Bagagarsyah semacam itu bukan karena peng-
aruh Paderi. Terhadap pimpinan lainnya pun rakyat tidak bersikap hormat, seperti yang
dilihatnya pada rakyat di Pulau Jawa terhadap bangsawan keraton. la berpendapat bahwa
tingkah laku rakyat seperti itu sebagai tanda orang yang tidak merasa rendah diri. Dan ketika
rombongannya datang, para penghulu yang menyambut bersikap acuh tak acuh saja. Bahkan
ketika rombongan Belanda yang menyertai Nahuys kembali melewati Bukit Ambacang tidak
seorang pun dari dua belas orang kuli yang telah disewa yang menanti kedatangan mereka
untuk mengangkut barang-barang rombongan itu. Terpaksalah rombongan itu mengangkut
barang masing-masing menuruni dan mendaki bukit-bukit. Katanya, rakyat Minangkabau
sangat bersikap merdeka. Bahkan ketika ditanyai bagaimana sikap para penghulu seandainya
Belanda pergi, maka jawaban mereka ialah: "Kalau kami bisa hidup damai dengan Paderi,
kami tidak lagi membutuhkan orang Belanda lagi di sini.” (Lihat Rusli Amran, Sumatra Barat
hingga Plakat Panjang, Jakarta, Sinar Harapan, hlm. 428). De Steurs dalam laporannya
mengatakan bahwa orang Minangkabau tidak atau sedikit sekali menganggap dirinya
sebagai orang bawahan. Kemerdekaan pribadi mereka begitu tinggi sehingga praktis tidak
ada perbedaan antara pemimpin/penghulu dan orang biasa, kecuali mengenai nama-nama
saja. Semua orang mau memerintah dan tidak ada yang mau diperintah. Tidak ada perbeda-
an antara yang kaya dan yang tidak kaya. Mereka tidak memandang tinggi supremasi
pemerintah. Berbeda dengan orang Jawa, katanya, orang Minangkabau selalu saja menjawab
"lyo, iyo", terhadap peraturan pemerintah, tetapi mereka tidak melaksanakan, sedangkan
orang Jawa akan mematuhinya. Kalau dipaksa dan diancam, mereka akan meninggalkan
kampung halamannya dan berdiam di hutan-hutan untuk menghindarkan diri dari peng-
uasaan orang lain. (Rusli Amran, op. cit, hlm. 445). Sebaliknya Hendriks, seorang kapten,

64



atau kuat, orang kecil tidak akan mau merendahkan diri kepadanya.’ Terha-
dap tindakan orang besar atau orang kuat yang suka memamerkan dirinya,
pemeo memberikan peringatan dengan ungkapan: Elok-elok urang di ateh, nan di
bawah kok manimpo (hati-hatilah orang atasan, yang di bawah mungkin menim-
pa). Yang maksudnya jika orang kecil melakukan perlawanan, maka keserasian
alam akan rusak dan itu tentulah merupakan kiamat.'®

Malu yang Tidak Dapat Dibagi

Merasa diri kurang berharga merupakan kesia-siaan. Merasa diri lebih ber-
harga merupakan kegilaan. Akan tetapi, harga diri yang jatuh merupakan aib
yang memalukan. Tingkah laku yang merupakan aib bukan hanya menurut
ukuran moral dan etik yang umum, juga meletakkan harga diri lebih rendah
dari orang lain, terutama pada orang lain yang berada di luar lingkungan dan
kerabat sendiri, merupakan keaiban yang paling tidak bisa dimaafkan. Keaiban
demikian akan "menampar’ semua muka kaum kerabat secara etnis atau
lingkungan. Menurut peribahasa mereka: Seekor kerban berkubang semuanya kena

menulis bahwa bagaimanapun berani dan nekatnya orang-orang Paderi dalam peperangan,
jika mereka sekali menyerah, mereka sangat menurut, damai, dan banyak yang dapat kita
kerjakan dari mereka. Syaratnya ialah asal kita perlakukan mereka dengan wajar. Tegas
boleh, tetapi wajar. (Rusli Amran, op. cit. "hlm. 405). Sedangkan Jenderal Michiels heran
melihat rakyat Bonjol yang telah dikalehkan menjadi penduduk yang patuh, sehingga
mereka tidak mengeluh ketika tertimpa malapetaka dan kesengsaraan pada waktu melak-
sanakan "kopie stelsel” yang berat itu. Suatu hal yang sangat mengherankan mengapa rakyat
yang begitu gigih dalam melakukan pemberontakan menjadi diam saja terhadap tekanan
hidup yang dipaksakan bekas musuhnya. Lain lagi pengalaman De Steurs. la berkata bahwa
orang Minangkabau merupakan bangsa yang tidak mempunyai perasaan rendah diri sama
sekali terhadap orang Belanda. Mereka biasa saja menegur De Steurs di jalan, menyetop
danminta menyalakan rokok dari api cerutu yang sedang diisap residen dan komandan
militer itu. Jenderal Van Swieten (pengganti Michiels) mengatakan bahwa yang dialami De
Steurs sudah baik kalau mereka memintanya lebih dahulu. Tidak jarang terjadi cerutu itu
mereka cabut begitu saja dari mulut si Belanda untuk mengambil apinya, tanpa berkata
apa-apa. (Lihat juga Rusli Amran, op. cit, Im. 406).

9  Orang Minangkabau pantang mengeluh, menangis, atau mengadukan kesulitannya kepada
orang lain. Untuk mengatasi kesulitan pribadinya, ia lebih suka menyanyikannya atau pergi
merantau dengan membawa hati yang iba. Lihat juga M. Rajab, Perjalanan di Sumatra, Jakarta
Balai Pustaka, 1949. hlm. (?). Bahkan kepada pasangan hidupnya pun, mereka tidak suka

) menyampaikan kesulitan pribadinya.

10 Orang Minangkabau mempunyai naluri, berkat ajaran falsafahnya, untuk menentang setiap
perkosaan terhadap nilai-nilai falsafah hidupnya, yaitu harga diri yang sama. Pemberonta-
kan yang terjad} dalam sejarah Minangkabau pada dasarnya bermotifkan hal itu. Lihat juga
bab "Sejarah". Secara individual dapat dilihat pada tingkah laku dr. A. Rivai, yang merasa
dirinya sama dengan orang lain, sehingga ia tidak mau diperintah dan dihina orang lain,
bahkan oleh orang Belanda yang menjadi penguasa masa itu. Untuk menyatakan dirinya
sama dengan Belanda, ia berlagak seperti Belanda, menaturalisasi diri sebagai Belanda dan
menikahi gadis-gadis Eropa, seperti Belanda, Inggris, dan Jerman. la memaki-maki bangsanya

65



lumpurnya. Keaiban karena merendahkan diri pada orang lain adalah keaiban
yang tidak dapat ditebus, tidak dapat dibayar, bahkan tidak dapat dibagi-
bagikan. Hal ini disebabkan rasa malu yang diderita. Mamang mereka meng-
atakan: Kok tanal sebingkah alah bamiliak, kok rumpuik salai alah bapunyo, malu nan
alun babagi (jika tanah sebongkah telah bermilik, rumput sehelai telah berpu-
nya, malu yang tidak dapat dibagikan). Menurut alam pikiran mereka, meren-
dahkan harga diri yang tidak bisa dimaafkan antara lain mengemis dan
menjadi budak yang sama dengan menjual diri atau melacur. Sedangkan,
mengeluh atau menangisi kesulitan hidup sudah merupakan pantangan dan
bila dilakukan sudah merupakan keaiban, apalagi mengemis yang bersifat
meminta belas kasthan atau menjual diri kepada orang lain. Rasa malu yang
diderita itu melibatkan seluruh kerabat dan lingkungan masyarakatnya sendiri
karena perbuatan itu mencemarkan mereka seolah-olah tidak mampu menghi-
raukan dan melindungi kerabat sendiri atau warga masyarakat sendiri. Seolah-
olah lingkungan kerabat dan masyarakatnya telah mengabaikan sistem hidip
yang mereka muliakan dan pegang seumur hidup, yaitu adat mereka yang
tinggi.!

Untuk menjaga agar tidak seorang pun akan "kena lumpur” aib itu, ajaran

yvang "inlander” dan menghasut mereka agar menjadi bangsa yang sederajat dengan bangsa
Belanda. (tentang dr. A. Rivai lihat lebih lanjut, Dr. M. Amir. Bunga Raspai, Medan, 1983).
H. Agus Salim berbuat yang sama dengan dr. A. Rivai dalam berhadapan dengan Belanda
vang otaknya tidak pintar tetapi mendapat kesempatan yang lebih luas. la menentang
perlakuan yang tidak adil dan meremehkannya. Memang, ia tidak ekstrem seperti Rivai,
tetapi ia tidak kurang radikalnya. la memilih hidup yang kontras dengan Belanda. Ia hidup
bertahan dalam kemiskinan asal bisa hidup merdeka di atas kakinya sendiri, sehingga
anak-anaknya pun tidak disekolahkannya. Namun, pada setiap kesempatan ia senantiasa
menunjukkan dirinya lebih dari Belanda. Ia memimpin bangsanya untuk kebebasan. Dan ia
menjadi anggota Dewan Rakyat demi persamaan perlakuan terhadapnya. Kemudian ia
berhenti untuk menyatakan kebebasan dan harga dirinya. Sedangkan Tan Malaka menjadi
revolusioner karena menentang penghinaaan Belanda yang ia terima ketika ia menjadi guru
di perkebunan. Ia menjadi komunis dan melakukan pemberontakan untuk mempercepat
proses kemerdekan bangsanya. Ketika ia melihat komunisme yang diterapkan komintern di
bawah Stalin, ia keluar dari partai itu lalu mendirikan partai tandingan khusus untuk
bangsanya. Ketika ia ditangkap, ia memilih buangan ke luar negeri daripada dipenjarakan
atau dibuang ke Digul karena di luar negeri ia merasa lebih merdeka. (Tentang sikap hidup
dan perjuangan Tan Malaka lihat juga tulisan Alfian yang berjudul "Tan Malaka: Pejuang
Revolusioner yang Kesepian” dalam Manusia dalasm Kewmelut Sejarah, Jakarta, LP3ES, 1979).

11 Orang-orang Minangkabau yang melakukan pekerjaan hina, seperti mencuri, mengemis, dan
melacur, senantiasa menyembunyikan asal-usul kaum dan nagarinya karena motivasi ingin
memelihara nama baik asal-usulnya. Demikian pula halnya dengan kerabat dan orang dari
nagarinya tidak akan mau mengatakan bahwa orang-orang yang berbuat hina itu dikenal-
nya. Pada tahun 1930 Kerapatan Nagari Kurai di Bukittinggi membuat keputusan melarang
anak kemenakannya yang perempuan menjadi pengasuh anak pada keluarga Cina di
Bukittinggi karena perbuatan itu dipandang merendahkan martabat kaum.

66



mereka menyuruh setiap orang pandai menyimpan aib dari mata orang lain,
seperti yang diungkapkan pituahnya: Mamakan habih-habih, manyuruak hilang-
hilang memakan betul-betul habis, bersembunyi betul-betul hilang. Aib atau
kehinaan yang memalukan harus merupakan rahasia yang perlu
disembunyikan.'? Jika harus dibuka untuk mencari perbaikan, ia hanya akan
disampaikan kepada kerabat yang paling dekat. Jika kerabat yang paling dekat
tidak dapat memecahkannya sendiri, ia harus dibawa kepada kerabat yang
lebih luas. Tidak boleh kepada orang lain di luar lingkungan kekerabatan.
Keaiban itu haruslah dilokalisasikan betul-betul, yang mereka ungkapkan
dengan mamangan: Babiliak ketek, babiliak gadang (berbilik kecil, berbilik besar).
Yang maksudnya apabila rahasia itu merupakan rahasia kamar, jangan tahu
orang serumah; kalau rahasia itu merupakan rahasia serumah, tetangga jangan
sampai tahu, demikian seterusnya. Orang yang sampai menceritakan aib
kerabatnya sendiri mereka namakan pamacals tubo (penyebar racun).!?

12 Mungkin karena stelsel matrilinealnya, mereka lazimnya akan menyampaikan masalah
pribadinya kepada ibunya atau kepada neneknya, kalau ibunya tidak ada. Kalau keduanya
tidak ada, ia akan menyampaikannya kepada saudara perempuannya yang tertua. Nanti
mereka itulah yang akan membicarakannya kepada mamaknya. Adalah tidak lazim mereka
mengadukan persoalannya kepada kerabat laki-lakinya meski kepada mamak atau bahkan
kepada ayahnya sendiri.

13 Berbagai kasus yang dapat dikemukakan di sini misalnya yang menyangkut mereka. sebagai
contoh, keluarga yang pulang dari rantau kehilangan gelang emas di suatu rumah di
kampung pada saat banyak handai tolan datang menjenguk perantau itu. Ahli rumah merasa
malu, terutama kepada orang semenda, suami perempuan yang pulang dari rantau, yang
bukan orang yang berasal Minangkabau. Selidik punya selidik, cari punya cari, gelang emas
itu tidak kunjung terjumpai meski ada beberapa orang yang dapat dicurigai. Oleh karena
tidak tahan menderita malu, ahli rumah itu melapor kepada polisi. Polisi turun tangan, lalu
menahan salah seorang yang paling dicurigai. Kerabat orang yang dicurigai itu merasa
tersinggung karena merasa kaumnya dituduh mencuri. Salah seorang penghulu mereka
menemui polisi meminta orang yang ditahan agar dibebaskan dengan menjamin barang yang
hilang pasti akan dapat ditemukan. Anggota kerabat yang lain mendatangi rumah tempat
gelang itu hilang untuk meyakinkan mereka bahwa gelang itu pasti salzh letak. Tujuannya
yang utama ialah untuk meyakinkan semenda yang orang luar itu bahwa di nagari mereka
tidak ada pencuri, apalagi pencuri itu kerabatnya. Dua hari kemudian, gelang emas itu
ditemukan keluarga yang dicurigai. Dikatakan bahwa gelang emas itu tidak dicuri, melain-
kan salah ambil oleh seorang cucu mereka yang masih berusia 4 tahun. Cucu ini menyangka
gelang itu gelang mainan yang dijumpainya di lantai kamar mandi. Dan, katanya juga, gelang
emas itu ditemui si cucu ketika ia sedang main lempar-lemparan dengan adiknya. Gelang
itulah yang jadi sasaran lemparan permainan mereka. Kisah itu kelihatan dikarang demikian
rupa, tetapi orang yang kehilangan serta para ahli rumah menyatakan bahwa merekalah yang
bersalah karena terlalu cepat mencurigai serta mengadukannya kepada polisi. Persoalan itu
dianggap selesai. Padahal, semua orang tahu bahwa gelang emas itu betul-betul dicun
perempuan yang sempat ditahan polisi karena memang perempuan itu dikenal sebagai orang
yang suka mengambil milik orang lain.

Kasus lain yang dapat diambil sebagai contoh muncul ketika novel Gerhana dimuat berturut-

67



Untuk menutup rasa malu dalam menjaga harga diri, kepada mereka diajar-
kan agar mampu memikul risiko dan konsekuensinya, sebagaimana yang
diungkapkan mamangan: Kaki tadorong inai padahanuyo, muluik tadorong ameh
padahannyo (kaki terdorong inai tantangannya, mulut terdorong emas tanta-
ngannya). Artinya segala sesuatu yang dapat merugikan atau menjatuhkan
harga diri kaum atau diri sendiri hendaklah ditebus, agar tidak memberi malu.
Ditebus dengan apa saja, meski sangat berat akibatnya, sebagaimana yang
diungkapkan pemeo: Tak aia talang dipancuang, tak kayu janjang dikapiang, tak
ameh bungka diasah) (tak ada air talang dipancung, tak ada kayu jenjang
dikeping, tak ada emas bungkal diasah). Pemeo ini dapat diartikan secara
harfiah atau secara kiasan. Jika tidak ada air di tempat yang biasa, carilah ke
tempat yang tidak biasa meskipun dengan bekerja keras memancung pohon
bambu yang kemungkinan menyimpan atau tidak menyimpan air. Demikian
pula andai kata tidak ada lagi kayu untuk memasak nasi, jenjang atau tangga
rumah pun boleh dikepingi meski sesudah itu akan sulit naik ke rumah. Atau
kalau tidak ada harta untuk mengatasi kesulitan, akali kesulitan itu dengan
apa saja, meski dengan menipu.'*

Apabila dengan segala cara harga diri yang telah jatuh itu tidak mungkin lagi
dapat ditebus, ajaran mereka menganjurkan: Daripado baputiah mato, labiak elok
baputiah tulang (daripada berputih mata, lebih baik berputih tulang), yang
artinya daripada hidup menanggung malu lebih baik bunuh diri."* Namun,

turut dalam harian Kompas sebagai cerita bersambung. Seorang dokter penyakit jiwa, yang
berdiam di Pulau Jawa, berasal dari Minangkabau dan bergelar datuk pula, berpendapat
bahwa pengarang novel Gerhana pastilah orang yang menderita sakit jiwa, karena telah
mengungkapkan aib orang Minangkabau ke tengah umum dengan mengisahkan skandal-
skandal yang terjadi di kalangan para sarjana di Sumatera Barat.

14 Ungkapan yang sangat luas dikenal masyarakat Indonesia, yang memberi kiasan tentang
orang Minangkabau yang suka menipu, ialah Padang benghok. Artinya, orang Padang (mak-
sudnya orang Minangkabau) tidak lurus. Pada setiap bangsa tentu saja ada orang-orang yang
tidak jujur. Namun, ungkapan yang terkenal luas itu memberi kesan seolah-olah banyak
sekali orang Minangkabau yang suka menipu. Tampaknya, tabiat menipu mereka itu, selain
karena tabiat manusia biasa, merupakan keharusan karena keterpaksaan untuk mengatasi
kesulitan hidup sesaat, sebagai suatu alternatif dari pandangan hidup mereka yang tidak
suka dan berpantang meminta belas kasihan atau meminta pertolongan orang yang bukan
kerabatnya. Selanjutnya dalam pandangan orang Minangkabau, orang-orang yang tertipu
tidak akan menimbulkan rasa simpati kepadanya. Mereka dipandang orang bodoh, orang
yang memalukan kaum kerabatnya sendiri.

15  Bunuh diri karena merasa malu tampaknya menjadi pola kebudayaan mereka. Namun,
ajaran Islam yang mereka anut tidak henti-hentinya mencegahnya karena merupakan dosa
berat. Meski masih banyak orang bunuh diri karena motivasi demikian, tidak ada kasus
orang membunuh orang lain demi menutup rasa malu, seperti yang bermusim dewasa ini di
beberapa kota. Menghamili perempuan yang tidak boleh atau tidak patut dikawininya
merupakan aib yang sangat memalukan. Untuk menutup aib itu, orang Minangkabau lebih

68



mati karena putus asa tidak dipujikan. Oleh karena itu, kalau mau mati
hendaklah diperhitungkan masak-masak, sebagaimana yang dikatakan ma-
mangan: Hiduik baraka, mati bakiro (hidup berakal, mati berkira).

Andai kata rasa malu itu datang karena harga diri dijatuhkan orang lain
dengan cara penghinaan, pituah mereka mengajarkan agar mereka melakukan
pembalasan: Musuals indak dicari, baswo pantang diilakkan, tabujua lal, tabalintang
patah (musuh tidak dicari, bertemu pantang dielakkan, terbujur lalu, terlintang
patah). Akan tetapi, apabila orang yang memberi hinaan yang memalukan itu
terlalu kuat untuk dilawan, maka pemeo mereka mengajarkan: Tak laly dan-
dang di aia, di gurun ditanjakkan juo (tidak dapat biduk lewat di air, di gurun pun
dilewatkan juga). Artinya, kalau tidak dapat membalas dengan cara biasa,
maka balaslah dengan cara yang tidak biasa.'® Peringatan pembalasan orang
kecil yang lemah terhadap perlakuan orang besar atau orang kuat seperti itu,
diberikan pemeo: Elok-elok urang di ateh, nan di bawak kok manimpo (hati-hati
orang di atas, yang di bawah mungkin menimpa). Orang kecil akan dapat
membalas kejahatan orang kuat dengan berbagai caranya.

Tidak mau mendapat malu karena tidak mampu malawan dunia orang me-
rupakan motivasi untuk mencapai kemajuan dan kebanggaan serta menjaga
harga diri. Hasilnya dapat berbentuk positif, tetapi juga berbentuk negatif.!”

Pola Awak sama Awak

Sesuai dengan ajaran Alam terkembang jadi guru yang menjadi sumber falsa-
fahnya, orang Minangkabau membentuk masyarakat yang komunalistik, baik
dalam kediaman, sosial, maupun dalam usaha. Artinya, mereka itu hidup
berkelompok. Setiap kelompok bukan hanya bergabung dengan kelompok lain
dalam kelompok yang lebih besar, juga setiap kelompok yang kecil atau yang

suka memilih beberapa alternatif, seperti menerima hukum masyarakar yakni dikucilkan,
merantau, atau membayari orang lain yang termasuk kerabarnya untuk membuat pengaku-
an dan menikahi perempuan itu. Ada saja kerabat yang bersedia membuat pengakuan demi
menjaga nama baik kerabat dan kaum seumumnya dari keaiban.

16  Cara yang tidak biasa untuk membalas hinaan itu ialah mancido (memberi cedera), yaitu
memukul dari belakang dengan menggunakan alat yang keras, tanpa diketahui orang lain.
Sebab, kalau ada orang lain yang tahu, mungkin hal itu akan menimbulkan perkelahian
ramai antarkaum mereka yang bersengketa. Cara pengeroyokan beramai-ramai terhadap
seseorang atau sedikit orang lazimnya dipakai sebagai tindakan polisional penduduk suatu
desa terhadap orang luar yang melakukan salah tingkah di desa itu. Dalam berbagai novel
Indonesia yang ditulis orang Minangkabau, seperti novel Siti Nurbaya dan Sexgasara Memsbawa
Nikmat, pemukulan terhadap lawan secara sembunyi-sembunyi itu telah dilukiskan dengan
baik sekali.

17 Akibat positifnya ialah persaingan atau perlombaan dalam memajukan kaum kerabat atau
nagari masing-masing, baik secara perseorangan maupun secara kolektif. Umpamanya,
dalam masalah pendidikan anak-anaknya, mereka berlomba untuk menyekolahkannya

69



besar saling berbaur dengan identitas masing-masing yang terpelihara dalam
suatu ikatan kebudayaan dan falsafah yang sama. Ibarat pengelompokan dan
pembauran unsur-unsur alam yang dapat diraba indera manusia. Umpamanya,
dalam kelompok kediaman, ada banyak kampung dalam satu nagari, ada
banyak nagari dalam satu luhak, ada beberapa luhak dalam alam Minangka-
bau. Dalam kelompok sosial, ada banyak kelompok yang dimulai dari orang
serumah tangga yang bergabung dalam satu kaum, banyak kaum bergabung
dalam suku, dan banyak suku bergabung dalam urang awak. Penggabungan
bukan berarti peleburan, melainkan seperti yang dirupakan riak air pada telaga
yang ditimpa batu di beberapa tempat. Aimya beriak mulai dari titik tempat
jatuhnya batu, lalu riaknya menumbuhkan lingkaran-lingkaran yang kian

sampai ke perguruan tinggi meskipun untuk itu mereka berhemat sampai ke bawah batas
minimal kebutuhan hidupnya sehari-hari. Bahkan penjual sate atau penjual sayur ketengan
tidak merasa rendah diri untuk menyekolahkan anak-anak mereka. Anak-anak muda yang
bakal jadi, baik dalam usaha maupun dalam pendidikan, akan senantiasa mendapat dukung-
an moril dan materiil dari kaum kerabat masing-masing. Secara kuantitatif, berdasarkan
persentase jumlah penduduk, suku bangsa Minangkabau diperkirakan mempunyai jumlah
sarjana yang terbanyak jika dibandingkan dengan penduduk di daerah lain. Menyekolahkan
anak-anak ke perguruan tinggi, selain untuk memperoleh rasa kebanggaan, dapat pula
ditafsirkan sebagai "membangkit batang terandam". Artinya, kaum kerabat mereka pada
masa lalu juga adalah orang yang bermartabat sama dengan kerabat lain atau tidak kalah
dengan kerabat yang lain. Dalam perlombaan memajukan nagari (desa), masing-masing
secara kolektif, mereka membangun apa yang telah dibangun orang di nagari lain. Oleh
karena itu, setiap nagari mempunyai masjid yang indah, gedung sekolah atau klinik kesehat-
an, sebagaimana yang dimiliki nagari lain. Pada umumnya gedung-gedung kepentingan
umum di desa,.seperti sekolah negeri atau Kinik kesehatan, dibangun atas swadaya warga
masyarakat setempat dengan bantuan kerabat mereka yang merantau di kota. Jumlah
bangunan swadaya masyarakat dengan yang dibangun pemerintah seimbang.

Di samping itu, ada perlombaan yang bersifat negatif, yang merupakan kegiatan yang
mubazir, seperti kegemaran mengadakan kenduri yang besar serta meriah meski untuk hal
itu, sebagian harta bendanya akan terjual atau tergadai. Untuk menjaga harga diri agar tidak
malu, mereka menjadi pesolek, suka memakai pakaian yang indah-indah dan mahal. Tujuan-
nya, selain untuk melawan dunia orang, juga agar mereka tidak kelihatan kalah dari orang
lain dan untuk menyembunyikan kekurangan diri agar tidak kelihatan miskin. Ungkapan
Melayu lama yang cukup terkenal mengenai tingkah laku pesolek mereka berbunyi: Tipu
Acel, gurindams Barus, Lagak Padang, omong Betawi. Dalam kaba (cerita rakyat) Rancak di Labuah
dan Si Bujang Kirai dilukiskan dengan tepat sekali betapa caranya lagak Padang itu. Persaing-
an yang didorong perasaan tidak mau kalah dalam melawan dunia orang itu terlihat juga
dalam kehidupan rumah tangga mereka. Perempuan-perempuan yang bersaudara, yang
menempati kamar di rumah-bersama dengan suami masing-masing, juga saling berlomba.
Jika salah seorang suami saudaranya membeli radio, mesin jahit, atau barang-baranglainnya,
maka yang lain berusaha pula mendesak suami mereka masing-masing agar membeli barang
itu pula. Oleh karena itu, lazim jika pada suatu rumah di Minangkabau mempunyai tiga
sampai empat radio, mesin jahit, lampu petromaks, atau benda-benda lain yang dapat
digunakan sebagai lambang peningkatan status sosial mereka.

70



meluas. Dan lingkaran itu berbaur-bauran dengan lingkaran-lingkaran lain
yang dimulai dari titik tempat batu yang lain dijatuhkan. Tiap-tiap anggota
kelompok sejak dari yang kecil sampai yang besar menamakan dirinya awak!®
Segalanya bermula dari awak, oleh awak, untuk awak, dan demi awak. Selain
awak adalah oranglain yang tidak akan dapat dimasukkan ke dalam lingkaran.

Dalam pemahamannya, maka pengertian awak yang besar akan menuntut
simanya awak-awak yang lebih kecil ke dalam kebersamaan yang komunalitas
itu. Individu pun tidak berarti lagi karena ia hanya merupakan satu molekul
dari sesuatu yang lebih besar. Oleh karena itu pula, setiap kesulitan, kejayaan
atau kepentingan orang seorang, kerabat, kaum, suku kampung atau nagari,
bahkan sealam Minangkabau, merupakan kesulitan, kejayaan, dan kepenting-
an awak pula. Demikian pula sebaliknya, sehubungan dengan itu, pemilikan
harus diartikan sebagai pemakaian, selama yang memakai dan yang dipakai itu
ada. Artinya, awak yang kecil merupakan bagian yang utuh dari awak yang
besar dan awak yang besar merupakan bagian yang utuh pula dari awak yang
kecil.'* Namun, pemahaman lingkungan awak mempunyai batasan yang se-
suai dengan struktur masyarakatnya, yang mereka sebut: Babiliak ketek, babiliak
gadang (berbilik kecil, berbilik besar). Yang artinya, meski semua orang adalah
awak, tidak semua orang awak adalah awak. Ukurannya adalah lingkungan
masing-masing, mulai di tingkat yang paling kecil sampai ke tingkat yang lebih
besar, seperti kerabat terdekat, kerabat jauh, kerabat sekaum, kerabat senagari,
dan akhirnya barulah sesama awak Minangkabau.

Dalam pengertian awak babiliak ketek, babiliak gadang itu, yang paling dulu
disempurnakan ialah awak yang dalam bilik kecil, baik dalam menunjang
hidupnya, maupun dalam meminta bantuan serta menyampaikan kesukaran.
Meminta bantuan atau menyampaikan kesukaran melampaui batas bilik kecil
dipandang tabu karena maambiak angok ka lua badan (bernapas ke luar tubuh).
Andai seseorang ingin menyampaikan keluhan, ia harus menyampaikannya
kepada kerabat terdekat. Kalau kerabat dekat sedang tidak mampu, maka
kerabat dekat itulah yang akan menyampaikannya ke bilik besar atau ke kaum
kerabat yang berada dalam bilik besar, yakni kerabat yanglingkungannya lebih
jauh. Demikian pula halnya dalam memberi bantuan, haruslah kerabat dekat
yang menjadi prioritas pertama. Setiap bantuan yang diberikan tanpa diminta
atau dalam bentuk yang berlebihan dari kewajiban semestinya dipandang

18 Awak artinya sama dengan anggota atau kita. Ingat akan istilah awak kapal. Istilah awak dap_at
digunakan sebagai kata ganti orang pertama, kedua, dan ketiga tunggal atau jamak dan lazim
ditkuti kata ganti personalnya, schingga menjadi awak den (saya), awak ang atau a_wak kau
(kamu), dan awak nyo (dia). Dapat pula awak diartikan sebagai kita atau orang klta. yang
kerabat, yang sekaum, yang senegeri, atau yang se- Minangkabau, seperti lazim dikenal
dengan istilah orang awak.

19  Lihat juga bab "Penghullu” dan bab "Harta dan Pusaka”.

71



sebagai mamparagokan gadang bidang bahu (memamerkan kekuatan bidang ba-
hu), yang artinya memamerkan kekuatan pada karib sendiri.

Awak juga merupakan titik pusat lingkungan kehidupan mereka. Selain
awak, ia adalah orang lain. Antara awak dan orang lain ibarat air dan minyak
yang dapat berbaur, tetapi tidak serasi. Rasax aia ka aia, rasan minyak ka minyak
(resam air ke air, resam minyak ke minyak), kata petitih mereka. Bahkan dalam
hubungan perkawinan pun, pasangan suami istri tetap seperti air dengan
minyak karena sistem perkawinan yang eksogami.?® Dengan demikian berarti
bahwa suami atau istri tidak pada tempatnya menceritakan kedukaannya pada
pasangannya. Kedukaan hanya boleh disampaikan kepada kerabat masing-
masing menurut tali darah yang matrilineal.

Hubungan awak sama awak yang demikian erat senantiasa dapat menghi-
langkan fungsi hukum formal yang ada dalam masyarakat mereka, jika terjadi
pelanggaran atau persengketaan di antara mereka, baik dalam bilik besar mau-
pun dalam bilik kecil. Lahirlah ungkapan yang cukup terkenal dalam hal ini
seperti: Kabau haji masuak parak haji (kerbau haji masuk kebun haji), yang
maksudnya kalau terjadi perusakan milik awak oleh salah seorang awak,
selesaikan saja dengan baik, secara awak sama awak pula.?! Lagi pula perseng-
ketaan di antara orang bersaudara dikiaskan seperti: Kusuik bulu ayam (kusut
bulu ayam), yang maksudnya kekusutan yang dapat dilenyapkan hanya de-
ngan barutan tangan. ’

Rasa dan Periksa .

Menurut falsafah mereka, tema baa di urang, baa di awak dan harga diri menjadi
motivasi untuk hidup dalam persaingan yang tajam antara sesama mereka,
baik secara individual maupun secara komunal. Persaingan itu bertujuan agar
tercapai suatu tingkat yang dapat mengangkat harga diri pribadi dan kaum
kerabatnya sebagai yang dimaksudkan dengan malawan dunia urang, tetapi
dengan nilai keseimbangan yang terjaga bagi harmoni kehidupan masyarakat.
Persaingan kelompok masyarakat yang terdiri dari suku-suku sesungguhnya
akan dapat menimbulkan perkelahian massal bahkan peperangan. Namun,
konflik-konflik fisik dapat dihindarkan karena adanya aturan perkawinan
yang mengharuskan perkawinan antarsuku, sebagai salah satu cara menghin-

20 Lihat juga bab "Perkawinan”.

21  Menghukum anggota keluarga sendiri bagai memakan buah simalakama, kalau dimakan ibu
mati dan kalau tidak dimakan ayah mati. Menjadi suatu dilema hidup, jika pencurian atau
skandal yang dilakukan oleh keluarga terhadap keluarga sendiri tidak dapat didamaikan atau
disembunyikan dari orang lain. Seberat-berat hukuman bagi pelanggarnya ialah dibuang.
(Lihatjuga bab "Undang-Undang dan Hukum). Pihak yang dirugikan kejahatan itu biasanya
dipersalahkan juga oleh pandangan umum, mengapa ia bisa dirugikan. Kerugian yang
menimpanya merupakan kesalahan sendiri, sebab mereka alpa, bodoh, dan sebagainya.

72



dari konflik itu. Di samping itu, ada sistem kerja kolektif yang dikembangkan,
yang tidak terbatas di antara mereka yang sukunya sama. Sistem kolektivitas
dikembangkan pada kelompok permukiman, tidak dalam kelompok genetis.??
Hal yang demikian juga merupakan suatu alat untuk menjaga harmoni kehi-
dupan dalam masyarakat mereka.

Ajaran mereka dalam menjaga keseimbangan yang harmonis itu memakai
ukuran yang mereka sebut raso jo pareso (rasa dengan periksa). Artinya, setiap
sesuatu ditimbang dengan ukuran perasaan yang sama dan dengan pemeriksa-
an yang senilai. Ukuran raso atau perasaan ialah rasa sakit dan rasa senang.
Untuk rasa sakit mereka memakai ungkapan: Hukum piciak jangek, sakik dek awak
sakik dek urang (hukum cubit jangat, sakit bagi kita sakit bagi orang), yang
artinya bahwa apabila kulit kita merasa sakit kalau dicubit, oranglain pun akan
merasa sakit kalau kulitnya dicubit. Oleh karena itu, janganlah menyakiti
orang lain dengan cara dan bentuk apa pun, baik jiwa maupun badannya,
selama kita juga akan merasa sakit apabila mendapat perlakuan yang sama.
Dalam hal rasa senang, ukuran yang dipakai ialah: Lamak dek awak, katuju dek
urang (enak bagi kita, suka bagi orang). Artinya, setiap kesenangan yang kita
Jlakukan hendaknya disukai pula oleh orang lain, setidaknya jangan sampai
mengganggu orang lain.

Sedang ukuran pareso atau periksa akan memakai nilai: Alur jo patuik (alur
dan patut). Maksudnya, periksalah suatu masalah menurut alur yang lazim,
tetapi pertimbangkanlah dengan rasa kepantasan (kepatutan), yang secara
sederhana dapat dikatakan periksalah dengan hati nurani sendiri.

Ajaran raso jo pareso diungkapkan ke dalam pantun berikut ini:

Kaluak paku kacang balimbiang,
Tumpuruang lenggang-lenggangkan,
Bao manurun ka Saruaso.

Anak dipanghku kamanakan dibimbiang,
Urang kampuang dipatengzgangkan,

Tenggang dengan raso jo pareso.

Keluk paku kacang belimbing,
Tempurung lenggang-lenggangkan,
Bawa menurun ke Saruasa.

Anak dipangku keponakan dibimbing,
Orang kampung ditenggangkan,
Ditenggang dengan rasa dan periksa.

22 Lihat juga bab "Harta dan Pusaka”.

73



Akan tetapi, seandainya dalam keadaan yang memaksa, saat nilai raso jo
pareso itu tidak mungkin dilaksanakan lagi, orang pun dapat memakai cara lain
yang tidak menurut alur yang biasa. Cara itu diungkapkan dengan pemeo:
Awak mandapek, urang indak kailangan (kita mendapat, orang tidak kehilangan).
Artinya, kita dapat berbuat sesuatu yang kita ingini, tetapi orang lain tidak
merasa dirugikan. Pemeo ini memang dapat digunakan bagi berbagai keadaan,
tetapi maknanya sama dengan tenggang raso (tenggang rasa), yang nilainya lebih
pasif jika dibandingkan dengan ungkapan raso jo pareso.

Kesamaan dan Kebersamaan

Sebagaimana alam, yang mereka jadikan guru, yang unsur-unsurnya saling
berbeda peranan dan sifatnya, tetapi saling berbaur dalam kedudukan yang
sama pentingnya dalam kemestaan, demikian pula susunan masyarakat Mi-
nangkabau. Masyarakat Minangkabau adalah suatu kumpulan yang utuh
dengan segala keragaman manusia yang saling berbeda kepentingan dan ke-
mampuan serta dengan segala kebaikan dan keburukannya yang akan dapat
menimbulkan berbagai kemungkinan, tetapi tidaklah akan sampai saling mele-
nyapkan antara sesamanya.

Mereka mempunyai satu motivasi yang kuat untuk hidup dinamis, yakni
memelihara harga diri yang tidak terkalahkan atau tidak terendahkan agar
tidak memalukan. Untuk itu mereka berlomba dan bersaing secara terus-
menerus dalam lingkaran harmoni alamnya. Mereka membentuk keluarga
dalam perkawinan, tetapi mereka mempertahankan eksistensi pribadi dalam
kaumnya masing-masing. Laki-laki memiliki kekuatan dan kekuasaan, tetapi
laki-laki tidak memiliki hak atas harta dan turunan. Mereka hidup berkanpung-
kampung,®® tetapi mereka membelah dirinya dalam bersuku-suku. Mereka
tinggal bersama dalam mumah gadang (rumah besar), tetapi mereka hidup
berbilik-bilik. Mereka mempunyai kebanggaan kaum secara fanatik, tetapi
mereka tidak membesarkan dirinya untuk mengalahkan yang lain.

Bertolak dari pola itu, mereka hidup, berusaha, dan berjuang untuk meng-
hadirkan dirinya sesuai dengan tingkatan yang ada. Meskipun mereka hidup
dalam kelompok tingkatan masing-masing, komunalisme mereka demikian
kukuhnya. Sebuah pemeo mengungkapkan: Duduak surang basampik-sampik,
duduak basamo balapang-lapang (duduk sendirian bersempit-sempit, duduk ber-
sama berlapang-lapang). Artinya, bila orang hidup menyendiri, dunianya akan
terasa sempit karena jika terjadi sesuatu yang menyulitkan, tidak ada orang
yang dapat diajak berunding, bekerja sama, atau datang membantu. Kalau

23 Arti kampung sesungguhnya ialah kumpul, berkampung-kampung berarti berkumpul-
kumpul.



hidup bersama-sama tiada kesulitan yang tidak akan dapat diatasi sehingga
dunia akan terasa lapang.

Di dalam hidup bersama ini, orang Minangkabau hidup mengelompok, baik
dalam sosial, ekonomi, maupun politik dan teritorial. Dalam kelompok hidup
sosial, mereka menyusun hidupnya dalam kelompok yang kecil yang terdiri
dari orang-orang yang bersaudara serumah, kumpulan orang-orang serumah
bersatu dengan saudara-saudaranya yang sedarah di rumah lain. Orang-orang
sedarah dari beberapa rumah bersatu dengan semua orang yang sedarah
dengan mereka atau senenek moyang dengan mereka, yang mereka namakan
kaum atau suku. Meskipun mereka bersatu, persatuan mereka lebih merupa-
kan perserikatan dalam status yang sama. Kesatuan yang lebih besar tidak
menguasai kelompok yang lebih kecil. Fungsi kesatuan yang lebih besar lebih
cenderung kepada sifat melindungi. Persatuan mereka lebih merupakan per-
satuan lidi sapu yang diikat sebuah simpai. Bukan persatuan kerikil, pasir, dan
semen sehingga menjadi beton. Oleh itulah, orang Minangkabau tidak mema-
kai istilah persatuan dalam tata hidup mereka. Yang mereka gunakan ialah
istilah sama, dan bersama. Jika sama dan bersama dihimpunkan semua, bukanlah
menjadi satu, melainkan mereka sebut menjadi bular.

Dari makna istilah sama dapat dikembangkan berbagai pengertian falsafah-
nya. Orang yang satu adalah sama dengan orang yang lain, kampung yang satu
sama dengan kampung yang lain. Orang yang satu dengan yang lain menjadi
bersama, bukan bersatu. Demikianlah mereka hidup berkisar dari makna sama
dan bersama. Umpamanya dalam mencari harta sebagai sumber hidup, mereka
senantiasa bersama seperti mengerjakan sawah. Walaupun tempat bekerja itu
terpisah, sehingga mereka tidak dapat bekerja sama, akan tetapi diartikan
sama-sama bekerja atau sama-sama mencari harta. Pengertian keduanya ada-
lah esensial, jika dilihat dari falsafah Minangkabau. Sebab, harta yang digarap
bersama atau sama-sama dicari itu pada hakikatnya untuk keperluan kerabat
mereka yang sedarah, bukan untuk dirinya sendiri. Selain dari tata ekonomi
mereka yang komunalistis, sistem penggarapannya pun secara bersama-sama,
yvang mereka sebut bajulo-julo (berjula-jula). Demikian pula harta benda lain-
nya, seperti sawah dan ladang serta rumahnya, adalah milik bersama.?*

24 Orang Minangkabau, terutama laki-lakinya, didorong agar kuat berusaha mencari harta,

: bukan saja untuk kepentingan dirinya sendiri, juga untuk memperkaya kaum kerabatnya.
Kaum perantau dirangsang selalu untuk mengirimkan kekayaannya ke kampung untuk
memegang sawah gadai, membuka ladang baru, membangun rumah saudara, bahkan untuk
membangun proyek-proyek sosial lainnya seperti masjid, sekolah (madrasah), balairung,

atau bangunan kepentingan umum. Dari pola demikian, terlihat kini banyak rumah melebi-

hi keperluan atau bangunan masjid yang indah megah di berbagai desa. Lihat bab "Harta dan
Pusaka”.



Sebagaimana lazimnya penduduk agraris, mereka hidup saling membantu,
bekerja sama, atau bergotong royong, yang polanya ialah: Barek sasmo dipikua,
ringan samo dijinjiang (yang berat sama dipikul, yang ringan sama dijinjing).
Artinya, segala tugas dan beban yang menjadi kewajiban orang seorang terha-
dap kepentingan bersama dikerjakan semua orang. Akan tetapi, karena keada-
an orang tidak sama, ada yang kaya ada yang tidak kaya, ada yangkuat dan ada
yang tidak kuat, maka sistem kerja sama berdasarkan keseimbangan. Yangkaya
dan yang kuat akan berkewajiban lebih dari yang lain. Sistem itu disebut:
Gadang kayu, gadang bahannyo (besar batang kayu, besar bahannya).

Bantuan atau pemberian yang diberikan demi kerja sama itu mempunyai
pembatasan-pembatasan, seperti pembatasan gadang kayu gadang bahannyo itu.
Apabila seseorang memberikan lebih dari kewajaran, ia akan dikatakan takanai
baragiah (salah beri), gadang lagak (besar lagak), atau mungkin ado udang di baliak
batu (ada udang di balik batu). Yang artinya, jika seseorang memberi lebih dari
kewajaran, mungkin karena ia bodoh atau sok, mungkin juga karena ia
mempunyai maksud tertentu di belakang pemberian itu. Pituah mengajarkan
babuek baiak pado-padoi, babuek buruak sakali jan (berbuat baik agar sepadan,
berbuat buruk sekali-kali jangan). Maksudnya ialah agar mereka dalam me-
lakukan kebajikan atau berbuat baik sepadan dengan kemampuannya. De-
ngan perkataan lain, kebaikan itu ada batasnya. Di samping itu, janganlah
melakukan kejahatan apa pun juga. Namun, ajaran mereka pun mengatakan
bahwa setiap kebaikan senantiasa menantang imbalan, setiap kebaikan selalu
menuntut penggantian. Jika ada seseorang berbuat baik terhadap kita, maka
kebaikan itu harus dibalas pada suatu waktu. Demikian pula kita yang berbuat
baik, selamanya akan ada imbalannya. Pituah mereka mengatakan bahwa
jariah manantang buliah, rugi manantang labo (jerih payah menantang imbalan,
rugi menantang laba).

.Kehidupan bersama tidak berarti kebersamaan serta persamaan secara tota-
litas. Kebersamaan serta persamaan itu terbatas pada tugas dan hak menurut
kodratnya masing-masing dan sesuai dengan norma etik raso jo pareso. Artinya,
dalam mencapai kebersamaan serta persamaan itu tidak berlaku paksaan
dengan kekerasan melainkan terbatas pada tekanan moral oleh seluruh pihak;
yang puncaknya berbentuk hukuman kucil atau buang.?*

Seiya Sekata

Dari rasa persamaan dalam kehidupan bersama yang menyeluruh itu, mere-
ka dituntut suatu aturan permainan yang dinamakan saiyo sakato (seia sekata).
Dalam kehidupan bersama, dengan hak dan kewajiban yang sama, diperlukan

25  Lihat juga bab "Undang-Undang dan Hukum’ serta bab "Penghulu”.
76



suatu kesatuan yang utuh (totalitas). Untuk mencapainya, mereka mempu-
nyai pimpinan yang ditaati secara bulat. Pimpinan itu mempunyai hirarki dan
yang tertinggi, yaitu apa yang dinamakan saiyo sakato itu. Makna yang dikan-
dung dalam istilah saiyo itu disebut baiyo-iyo (beriya-iya = berya-ya) dengan
pasangannya batido-tido (bertidak-tidak). atau babukan-bukan (berbukan-
bukan), yang lazim diucapkan: baiyo-iyo batido-tido. Artinya, bermufakat de-
ngan sungguh-sungguh, bukan asal mufakat, bukan mengiya-iya atau me-
nyatakan persetujuan segala apa yang diputuskan pimpinan mereka. Mamang
mereka menyebutkannya dengan:

Kamanakan barajo ka mamak,

Mamak barajo ka panghulu,

Panghulu barajo ka mupakai.

Mupakaik barajo ka alua jo patuik.

:Kemenakan beraja ke mamak,
Mamak beraja ke penghuluy,
penghulu beraja ke mufakat,
Mufakat beraja ke alur dan patut.

Maksud mamang itu ialah bahwa pimpinan kemenakan adalah, mamak
pimpinan mamak adalah penghulu, pimpinan penghulu adalah mufakat, se-
dangkan pimpinan mufakat adalah garis hukum dan garis kepatutan atau
kepantasan. Meskipun mufakat itu telah menurut garis yang pantas untuk
dibicarakan bersama, mufakat itu mempunyai rukun, yakni kebulatan penda-
pat, sebagaimana yang dimaksud petitih: Bulek aia dek pambuluah, bulek kato dek
mugakaik (bulat air oleh pembuluh, bulat kata oleh mufakat). Kebulatan kata
itulah yang dimaksud dengan sakato, yang dapat ditafsirkan apa yang diung-
kapkan mamangan dan diperkuat oleh petitih itu, bahwa mufakat, yang juga
berarti beriya-iya, melahirkan kata yang bulat karena orang yang beriya-iya itu
telah melahirkan kesatuan kata dan juga kesamaan kata. Oleh karena itu,
pengertian kato di sini, bukanlah merupakan ucapan atau kalimat, melainkan
merupakan keputusan mufakat, baik berbentuk peraturan, undang-undang
maupun hukum.

Dalam pengertian sosiologis, seiya-sekata mempunyai makna homogenitas
masyarakat yang berlandaskan kehidupan komunal. Sedangkan dalam peng-
ertian ketatanegaraan, ia mengandung makna demokrasi.  Oleh karena itu,
Tasa persamaan dan kebersamaan lebih tinggi nilainya daripada seiya-sekata.
Seiya-sekata dapat juga timbul karena ada rasa segan untuk menyatakan suatu
pendapat yang berbeda dari pendapat umum, sedangkan rasa persamaan'dan
kebersamaan meletakkan setiap orang pada nilai yang sederajat pada tingkat
pertama. Pemahamannya dari sudut pikiran demokrasi, bahwa perbedaan
Pendapat tidak berarti tidak hendak ikut bersama yang lain, Mamangan

77



mereka mengatakan tentang perbedaan pendapat itu dengan ungkapan: Basi-
lang kayu dalam tungku, di sinan nasi mangkonyo masak (bersilang kayu dalam
tungku, di sana nasi makanya masak). Pengertian harfiahnya, api barulah akan
marak dalam tungku apabila ditaruh secara bersilang, tidak tersusun seperti
anak korek api dalam kotaknya. Pengertian maknawinya, dalam permu-
syawaratan atau mufakat diperlukan pikiran yangberbeda, agar masalah dapat
dipecahkan dengan semasak-masaknya.

Pola Penyesuaian yang Serasi

Sebagai falsafah yang "berguru ke alam”, mereka memandang falsafah-
Minangkabau sebagai yang tak lapuak dek hujan, tak lakang dek paneh (takkan
lapuk karena hujan, takkan lekang karena panas) karena keabadiannya.?®
Keabadian itu bukan karena statis atau beku, melainkan karena kemampuan-
nya menyesuaikan diri dengan keadaan yang senantiasa berubah, sebagaimana
alam itu pun senantiasa berubah pula, tetapi harkatnya akan tetap abadi.
Proses penyesuaian terhadap perubahan yang terjadi diungkapkan pepatah:
. Sekali aia gadang, sekali tapian barubah (Sekali air banjir, sekali tepian berubah).
Maksudnya, apabila. banjir besar, tepi sungai tempat mereka mandi akan
berpindah atau berubah bentuk, tetapi kehidupan sungai itu akan tetap saja.’
Sebab, perubahan bukanlah karena satu hal semata. Ada perubahan yang
terjadi karena kehendak alam atau kehendak keadaan yang di luar kemampu-
an manusia, seperti halnya yang dikiaskan pepatah: Sekali-sekali aia gadang,
sekali-sekali tapian barubah (sekali-sekali air besar, sekali-sekali tepi berubah).
Perubahan lainnya karena memang harus berubah sebab keperluannya, seperti
yang dimaksud mamang: Usang-usang diperbaharui, lapuak-lapuak dikajangi, nan
elok dipakai nan buruak dibuang (yang usang diperbaharui, yang rusak ditatari,
yang baik dipakai, yang buruk dibuang).

Kemampuan dalam penyesuaian diri merupakan seni hidup manusia kalau
ia ingin tetap selamat. Seperti halnya yang diungkapkan pantun:

Kayyu pulai di Koto Alam
Batanguyo sandi-basandi

Jikok pandai dalam alam
Patal tumbuah hilang baganti,

Kayu pulai di Koto Alam
Batangnya sendi-bersendi

26 Pepatah ini juga diuraikan dengan ungkapan lain, yakni: "Adat yang sebenarnya adat
seumpama adat api menghanguskan, adat air membasahi”.
:

78



Kalau pandai dalam alam
Patah tumbuh hilang berganti

Pantun itu memberikan pengertian bahwa mereka menafsirkan alam de-
ngan baik. Alam itu terus hidup meski ada yang patah, misalnya pohon, maka
ia , akan tumbuh terus. Zat alam yang hilang, seperti air dan api, ia akan terus
ada. Sikap demikian merupakan sikap mereka yang selalu optimistis, asal
mampu menyesuaikan diri dengan alam dan lingkungannya. Penyesuaian
hidup dengan lingkungan itu, juga diungkapkan petitihnya: Di ma bumi dipijak,
di sinan langik di jujuang. Di mana bumi dipijak, di sana langit dijunjung).
Artinya, di mana pun orang hidup, aturan setempat itulah yang harus dipakai.
Namun, bagi mereka hal itu bukanlah merupakan sikap bunglon atau sikap
yang tidak berpendirian tetap. Untuk berpendirian tetap itu, terlihat ajaran
pada pantun lain, sebagai kelanjutan pantun di atas.

Biriak-biriak tabang ka samak,
Dari samak ka halaman,
Patah sayok tabaug baranti,
Basuo di tangh rato.

“Dari niniak turun ka mamak,
Dari mamak turun ka kamanakan,
Patah tumbuakh ilang baganti,

* Pusako lamo baitu juo.?”

Birik-birik terbang ke semak
Dari semak ke halaman

Patah sayap terbang berhenti
Bertemu di tanah rata.

Dari ninik turun ke mamak
Dari mamak ke kemenakan
Patah tumbuh hilang berganti
Pusaka lama demikian juga.?”

27  Di dalam kiasan yang diungkapkan tambo alam atau seperti yang dilakukan dalam sejarah
Minangkabu, terlihatlah betapa kelenturan sikap hidup orang Minangkabau dalam mengha-
dapi kekuasaan dan pengaruh luar. Telah silih berganti kekuasaan feodal otokrasi dan
kolonial, seperti Majapahit dan Belanda, menguasai Minangkabau, serta berbagai agama
yang pernah mereka anut, seperti Budha, Hindu, dan Islam, tetapi susunan dan falsafah
hidup mereka tetap menjadi Minangkabau yang terus-menerus. Sedangkan perubahan itu
merupakan bagian luamya saja, seperti mereka memakai Sarawa Aceh, baju Cino, deta Jao
(celana Aceh, baju Cina, destar Jawa). Pakaian tradisional mereka selama ini merupakan
cermin kemampuan mengikuti mode atau keadaan, tanpa mengubah pribadinya. Dalam

79



Ada pemeo yang kiranya dapat menunjukkan secara kongkret betapa orang

Minangkabau harus mampu menyesuaikan diri tanpa kehilangan identitas
dirinya atau kebudayaan bangsanya.
Peiteo itu berbunyi: Pandai bakisa duduak, bakisa di lapiak nan salai; pandai bakisa
tagak, bakisa di tanah nan sabingkah (Pandai berkisar duduk, berkisar di tikar
yang sehelai; pandai berkisar tegak, berkisar pada tanah yang sebingkah).
Maksud pemeo itu bahwa keadaan dapat berubah dan bagi orang yang bijaksa-
na perubahan itu diikutinya tanpa mengubah landasan hidupnya.

Hidup Bertahan dan Mempertahankan Hidup

Falsafah alam Minangkabau menafsirkan kehidupan sebagai suatu dinamika-
yang mengandung pergeseran dan perubahan secara terus-menerus. Oleh
karena itu, setiap manusia harus mampu menyesuaikan dirinya dengan alam
dan lingkungan hidup dengan sesamanya yang merupakan bagian alam. Pola
penyesuaian yang serasi ialah menyesuaikan diri dengan keadaan yang lebih
baik seperti yang diungkapkan mamang: Malawan dunia urang (melawan dunia
orang) yang maksudnya menandingi kejayaan orang. Tidak sebaliknya, yakni
menyesuaikan diri kepada kehidupan yang lebih rendah. Dari mamang lain
yang berbunyi: Nan gadang jan malendan, nan cadiak jan manjua (yang besar
jangan melanda, yang cerdik jangan menjual), terlihatlah pula bahwa ajaran
mereka pada dasarnya mencegah adu kekuatan antara pihak-pihak yang
berlomba dalam kejayaan, sebab yang kuat tidak diberi hak untuk melanda
pihak yang lemah. Kebesaran dan ketinggian seseorang atau suatu kelompok
masyarakat yang bernama kaum atau suku, karena diambak dan dianjung
bersama-sama oleh sistem masyarakatnya yang komunal.

Namun, mereka juga memahami hukum dialektis yang mereka sebut bakara-
#0 bakajadian (bersebab berakibat). Sewaktu-waktu akan timbul persengketaan
di antara mereka yang tidak dapat diselesaikan. Ajaran mereka memberi
pituah:

Adaik badunsanak, dunsanak patahankan.
Adaik bakampuang, kampuang patahankan.
Adaik basuku, suku patahankan.

Adaik banagari, nagari patahankan.

Adat bersaudara, saudara pertahankan,

zaman modern ini, terlihat pula arus kaum intelektual yang berpendidikan Barat atau
pesantren, yang semula menghindar dari adat Minangkabau, tetapi akhimya mereka kembali
menjunjung adat nenek moyangnya itu dengan menerima jabatan penghulu adat. Lihat juga
lebih lanjut bab "Penghulu”.

80



Adat berkampung, kampung pertahankan.
Adat bersuku, suku pertahankan.
Adat bernegeri, negeri pertahankan.

Sinonim dari pituah itu ialah:

Adaik badunsanak mamaga dunsanak,
Adaik bakampuang, mamaga kampuang.
Adaik basuky wamaga suku,

Adaik banagari mamaga nagari.

Adat bersaudara memagar saudara,
Adat berkampung memagar kampung.
Adat bersuku memagar suku.

Adat bernegeri memagar negeri.?®

Pengertian patahankan (pertahankan) dan mamaga (memagar) dapat juga
ditafsirkan dengan makna yang berbeda. Yang pertama dapat ditafsirkan
sebagai kegiatan yang aktif, sedangkan yang kedua lebih bersifat pasif dalam
memelihara keadaan dan atau kedudukan yang sudah dimiliki, baik oleh kaum
maupun oleh kelompok hidup mereka secara bersama-sama.

Dalam sikap mempertahankan atau memagar diri dan lingkungannya,
pola babiliak ketek babiliak gadang (berbilik kecil, berbilik besar) sangat dipegang
teguh. Lebih diutamakan ialah sanak saudara, kemudian orang sekampung
atau kampung halamannya sendiri. Selanjutnya orang yang sepersukuan atau
yang sesama sukunya, karena orang sama sukunya belum tentu sekampung
halaman atau senagari. Pada urutan terakhir, barulah lingkungan senagari
atau boleh juga senagari itu diartikan dengan setanah air. Sedangkan memper-
tahankan alam Minangkabau tidak ditemukan dalam ajaran-ajaran mereka.?*

28 Kata adaik (adat) dalam mamang ini biasa pula diganti dengan kata tagak (tegak), tetapi
sering pula tidak digunakan. Hal itu tergantung pada pokok pembicaraan yang memerlukan
dukungan mamang itu. Hal itu disebabkan arti kata adat itu banyak dan luas sekali. Lihat
juga bab "Undang-Undang dan Hukum” serta bab "’Kesusastraan".

29 Hal ini dapat ditinjau dari berbagai sudut dan dari serba kemungkinan, antara lain mungkin
Minangkabau secara keseluruhan tidak merupakan suatu kekuasaan pemerintahan atau
kerajaan. Ia hanya merupakan suatu kesatuan ajaran atau pemahaman. Yang merupakan
suatu pemerintahan ialah nagari. Hubungan antara nagari dan nagari ialah hubungan
karena kesatuan ajaran, sedangkan kedudukan antara sesamanya adalah sederajat. Dalam
sejarahnya yang telah panjang, terlihat bahwa berbagai kerajaan telah mencoba menguasai
Minangkabau, seperti Kerajaan Majapahit mengirim Aditiawarman atau Kerajaan Belanda

81



Sasaran dalam mempertahankan kehidupan lingkungan pada batas-batas
tingkatannya yang bersifat aktif itu ialah malawan dunia urang (melawan dunia
orang) agar kadar kedudukan mereka atau kedudukan seseorang dari mereka
sama dengan yang lain. Sedangkan dalam posisi mamaga (memagar) sifatnya
berjaga-jaga agar mereka, baik lahir maupun batin, tidak menjadi lebih rendah
dari yang lain. Bentuk sikap mempertahankan dan memagari itu menuntut
kebersamaan yang hampir secara total, sehingga tidak seorang pun yang tidak
ikut serta, sesuai dengan gadang kayu, gadang bahaunyo (besar pohon, besar
bahannya), yang artinya bahwa partisipasi masing-masing sesuai dengan ke-
mampuannya.

yang datang kemudian. Penaklukan Aditiawarman sebagai wakil Majapahit pada dasarnya
tidaklah mengubah sistem pemerintahan Minangkabau. Meskipun kemudian dikenal orang
Kerajaan Pagaruyung, pengaruh kerajaan itu tidak terlihat dalam alam kebudayaan Minang-
kabau sendiri. Sehingga Kerajaan Pagaruyung seolah dipandang sebagai bentuk pemerintah-
an suatu nagari yang berada di luar hukum Minangkabau yang wilayahnya berada pada
Kabupaten Tanah Datar dewasa ini saja. Dengan penaklukan Kerajaan Pagaruyung pada
abad ke-19 Belanda menafsirkan secara de jure telah menaklukkan seluruh wilayah Minang-
kabau. Padahal, peperangan rakyat Minangkabau menentang Kerajaan Belanda yang me-
nyerang mereka masih terus hingga awal abad ke-20. Sistem mempertahankan lingkungan
yang terdekat pada tingkat utama terlihat pada sifat peperangan rakyat Minangkabau
melawan Kerajaan Belanda seperti yang terlihat dalam Perang Paderi, yaitu tiap nagari
melakukan perlawanan sendiri dan atau dengan bantuan nagari tetangganya, sehingga tidak
terlihat bentuk peperangan menyeluruh pada suatu saat yang sama. Dari sejarah itulah, di
Minangkabau terkenal adanya Perang Kamang, Perang Manggopoh, dan lain-lainnya, serta
yang terakhir Perang Silungkang, yang semuanya merupakan peperangan lokal secara
militer. Namun, pada dasamnya hal itu merupakan perang rakyat Minangkabau seumumnya,
jika dilihat dari sudut ajaran falsafahnya yang menentang kekuasaan asing. (Lihat juga bab
"Sejarah”).

Mungkin pula penonjolan nagari sebagai suatu kesatuan menjadi lebih penting akibat
terjadinya perbenturan-perbenturan dengan ajaran atau kekuatan, seperti Islam dan ke-
mudian kekuatan Belanda yang tentu saja lebih menyukai perpecahan masyarakat Minang-
kabau. Dalam hal perbenturan dengan ajaran Islam, umpamanya, penyebabnya adalah
datangnya berbagai aliran yang saling bertentangan, seperti antara kaum Syiah dan kaum
Sunnah dan kemudian antara keduanya dengan paham Wahabi yang keras. Tiap aliran
menguasai beberapa nagari, sehingga antara nagari yang menganut aliran yang saling
berbeda itu, terjadi permusuhan karena masing-masing sangat fanatik terhadap alirannya
sendiri. Secara Minangkabau, meskipun tiap-tiap nagari mempunyai berbagai varian dalam
pelaksanaan berbagai upacara adatnya, tidaklah pernah dapat dibuktikan dalam sejarah
bahwa telah terjadi peperangan antara nagari karena varian itu. Umpamanya pengaruh
Kerajaan Aceh di pesisir yang cukup lama telah memperkenalkan sistem patriarchat, seperti
terlihat pada gelar yang diwariskan ayah kepada anak, tidaklah menyebabkan nagari bagian
darat menjadi sakit hati karena perubahan itu. Meskipun di wilayah pesisir ini mereka sangat
fanatik mempertahankan warisan patriarchat yang diperkenalkan Kerajaan Aceh ini, mereka
itu hingga kini tetap memakai ajaran Minangkabau sebagai falsafah hidupnya. Lihat juga bab
"Penghulu” dan bab "Perkawinan”.

82



Pemahaman bebas dari kewajiban itu hampir boleh dikatakan tidak ada,
karena alasan harga diri dan rasa persamaan. Oleh karena itu, bagi yang
petul-betul tidak mampu, pituah mereka mengatakan: Tak aia talang dipan-
cuang, tak kayw janjang dikapiang (tidak ada air talang dipancung, tidak ada kayu
jenjang dikeping), yang maknanya usahakan bagaimanapun caranya, walau
akan bersusah payah atau menggadaikan harta. Namun, apabila dengan cara
demikian juga tidak mungkin, pituah mereka mengatakan: Tak lalu dandang di
aia, di gurun ditanjakkan juo (tak lalu biduk di air, di gurun tanjakkan juga).
Artinya, jika usaha gagal dengan jalan yang biasa, ambilah jalan yang tidak
biasa. Jika jalan yang biasa itu merupakan sesuatu yang tidak baik, pandai-
pandailah menyembunyikannya agar kerabat tidak mendapat malu. Kata
ajarannya: Jikok mamakan habih-habih, jikok manyuruak ilang-ilang (jika memakan
betul-betul habis, jika bersembunyi betul-betul hilang), karena kalau tidak
sampai habis atau sampai hilang, nanti akan ketahuan orang lain.

83



Abdul Gaffar. "Sebuah Tinjauan tentang Arsitektur Minangkabau”, Seminar
Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan, dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Abdul Samad Idris, Datok. Hubungan Minangkabau dengan Negeri Sembilan dari
Segi Sejarah dan Kebudayaan, Seremban, Pustaka Azaz Negeri, 1970.

Alfian. "Tan Malaka: Pejuang Revolusioner yang Kesepian”, Manusia dalam
Kemelut Sejarah, Jakarta, LP3ES, 1979.

Arby Samah. Seni Ukir Tradisional Minangkabau, arsip Bidang Kesenian Kantor
Wilayah Dep. P. dan K. Provinsi Sumatera Barat, Padang.

Asmaniar Z. Idris. "Kerajaan Minangkabau Pagaruyung” Seminar Sejarah dan
Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Bahar Dt. Nagari Basa. Falsafah Pakaian Penghulu, Payakumbuh, Eleonora,
1966.

Bahar Dt. Nagari Basa. Tambo dan Silsilah Adat Alam Minangkabau, Payakum-
buh, Eleonora, 1966.

Bank Nasional 40 Tahun, Bukittinggi, 1970.

Batuah, A Dt. dan A. Dt. Madjoindo. Tambo Minangkabay, Jakarta, Balai
Pustaka, 1957.

Batuah Sango, Dt. Tambo Alam Minangkabay, Payakumbuh, Limbago, 1954.

Berg, C.C. Lintasan Sejarah Majapahit, Indouesia 1952

Boechari. An old-Malay Inscription of Sriwijaya at Palas Pasemah (South Lampung),

285



Praseminar Penelitian Sriwijaya. Pusat Penelitian Purbakala dan Pening-
galan Nasional. Jakarta, 1979.

Boestanul Arifin Adam. "Musik Tradisional Minangkabau”, Himpunau Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusang-
kar, 1970.

Chidir ALi. Hukum Adat Minangkabau dalam Yurisprudensi Indownesia, Jakarta,
Pradnya Paramita, 1972.

Daramin Dt. Madjo Indo nan Gadang. "Kedudukan Sungai Jambu di tengah
Lembaga Adat Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Sewi-
nar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusangkar, 1970.

Darwas, D. Dt. Rajo Malano. Filsafat Adat Minangkabau, Yayasan Lembaga Studi
Minangkabau.

Darwis Thaib Dt. Sidi Bandaro. Seluk Beluk Adat Minangkabau, Bukittinggi,
Nusantara, 1965.

Djawatan Penerangan Propinsi Sumatera Tengah. Propinsi Sumatera Tengah,
Bukittinggi, 1955.

Edwar Djamaris. "Tambo Minangkabau, Tinjauan Struktural”, Seminar Inter-
nasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan
Minangkabau, Bukittinggi 1980.

Ensiklopedia Indonesia. Bandung — 's-Gravehage, W. Van Hoeve.

Eusiklopedi Indonesia (1). Jakarta, ichtiar Baru-Van Hoeve, 1980.

Gazalba.”Pokok-Pokok Pikiran tentang Konflik dan Penyesuaian Antara Adat, Aga-
ma, dan Pengaruh Barat”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam
di Minangkabau, Padang, 1969.

Gunawan, [. dan J. Banunaek. "Peranan Faktor Sosial-Budaya dalam
Gangguan-Gangguan Jiwa pada Orang Minangkabau”, Djiwa, I, 1968.

Hamka. Adat Minangkabau Menghadapi Revolusi, Jakarta, Fa. Tekad, 1963.

Hamka. Ajahku, Jakarta, Djajamurni, 1960.

Hambka. Antara Fakta dan Khayal "Tuanku Rao’, Jakarta, Bulan Bintang, 1974.

Hamka. Sejarah Islawm di Sumatera, Medan, Pustaka Nasional, 1950.

Hamka. Kenang-Kenangan Hidup I Jakarta, Bulan Bintang, 1979.

Hamka. Tenggelamnya Kapal van der Wijck, Bukittinggi, Nusantara, 1966.

Hanafiah S.M, AM. Tinjauan Adat Minangkabau, Jakarta, 1970.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam di Minangkabau, Padang, 1969.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau,
Batusangkar, 1970.

Himpunan Makalah Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan,
dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Hurgronje, Snouck C. De Atjehers, Leiden, EJ. Brill, 1893.

Hurgronje, Snouck C. Islam di Hindia Belanda, Jakarta, Bhratara, 1973.

Ibenzani Usman. "Seni Ukir Tradisional Minangkabau dalam Konteks Adat

286



Istiadat”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan' dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Iskandar Kemal. "Beberapa Aspek dari Hukum Kewarisan Matrilineal ke
Bilateral di Minangkabau”, Menggali Hukusm Tanah dan Hukuw Waris
Minangkabau, Padang, Center for Minangkabau Studies Press.

Ismail Suny. Bunga Rampai tentang Aceh, Jakarta, Bhratara, 1980.

Jahja. "Hukum Waris dan Tanah dan Praktek-Praktek Pengadilan”, Menggali
Hikusmt Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang, Center for Mi-
nangkabau Studies Press.

Januir Khalifah St. Indera. "Sejarah Kerajaan Inderapura”. Himpunan Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusang-
kar, 1970.

Johns, AH. The Kaba Rautjak Dilabueh: A Specimen of Traditional Literature of
Central Sumatra, Ithaca, N.Y, Comnell University, 1958.

Koentjaraningrat. Manusia dan Kebudayaan di Indonesia, Jakarta, Jambatan,
1971.

Madjelis Tahkim. Adat Contra Islam, Mosi Besar Partij Sjarikat Islam Indouesia,
1934.

Mahmoed, St. BA. dan A. Manan Rajo Pangulu. Himpunan Tambo Minangkabau
dan Bukti Sejarah, tanpa penerbit dan tanpa tahun.

Mahmud Junus. Sejarah Islasm di Minangkabau (Sumatra Barat), Jakarta, Al Hida-
jah, 1971.

Mansoer, M.D., dkk. Sedjarah Minangkabau, Jakarta, Bhratara, 1970.

Maruhum Batuah, AM. Dt. dan H. Dt. Bagindo Tanameh. Hukum Adat dan
Adat Minangkabau, Jakarta, Pustaka Aseli, 1956.

Mattulada. "Minangkabau dalam Kebudayaan Orang Bugis-Makassar di Sula-
wesi Selatan”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Miral Manan. Aturan Alam: Mengenal Kembali Adat Alam Minangkabau. (sten-
silan). ,

Mochtar Naim. Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang,
Center for Minangkabau Studies, 1968.

Mochtar Naim. Merantau, Pola Migrasi Suku Minangkabau, Yogyakarta, Gajah
Mada University Press, 1979.

Moens, J.L. Buddhisme di Jawa dan Sumatra dalam Masa Kejayaar Terakhir, Jakarta,
Bhratara, 1974. i

Moens, J.L. Crivijaya, Yava en Kataha, TBG LXXVII, 1937. e

Mohammad Hasbi. "Talikerabat-Talikerabat pada Kekerabatan Orang Mi-
nangkabau”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980 -

Mohammad Said. "Sejarah Minangkabau dengan meminjam dan memper-

287



gunakan Karya Penulis Asing”, Seminar Sejarah dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Batusangkar, 1970.

Mohammad Sjafei. Dasar-Dasar Peudidikan, Jakarta, CSIS, 1979.

Mohammad Zain, St. Kamus Modern Bahasa Indonesia, Jakarta, Grafica. .

Muhammad Amir. Bunga Rampai, Medan, 1938.

Muhammad Radjab. "Kesusasteraan Kaba di Minangkabau”, Seminar Sejarah
dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Muhammad Radjab. Perang Paderi, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.

Muhammad Radjab. Sistem Kekerabatan di Minangkabau, Padang, Center for
Minangkabau Studies, 1969.

Muhammad Radjab. Tjatatan di Sumatera, Jakarta, Balai Pustaka, 1949.

Muhammad Yamin. Atlas Sedjarah, Jakarta, Djambatan, 1956.

Muhammad Yamin. Gajah Mada, Jakarta, Balai Pustaka, 1977.

Muhammad Yamin. 6000 Tahun Sang Saka Merah Putih, Jakarta, Balai Pustaka,
1956.

Muluk Nasution, A. Pemberontakan Rakyat Silungkang, Sumatera Barat 1926-
1927, Jakarta, Mutiara, 1981.

Nasroen, M. Dasar Falsafah Adat Minangkabay, Jakarta, Bulan Bintang, 1971.

Navis, A.A. "Korelasi Agama Islam dan Adat Minangkabau dalam Pembangun-
an”, Himpunan Prasaran dan Kertas Ketja Seminar Islam di Minangkabau,
Padang, 1969.

Navis, A.A. "Sastra tradisional Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas
Kerja Seminar Sejaral dan Kebudayaan Minangkabay, Padang, 1970.
Navis, A A. "Meninjau Masalah Adat Minangkabau dalam Novel Indonesia”

Budaya Jaya, No. 99/1976.

Navis, AA. "Kaba: Cerita Rakyat Minangkabau”, Pertemuan Sastrawan Nu-
santara Ill, Kuala Lumpur, 1981.

Navis, A.A. "Sekitar Kesenian Minangkabau Tradisional” Pertemuan Seniman
se-Sumatera Barat, Padang, 1981.

Navis, A.A. "Tingkah laku Gerakan Politik di Sumatra Barat” Seminar Interna-
sional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Bukittinggi, 1980.

Nooteboom, C. Sumatra dan Pelayaran di Samudera Hindia, Jakarta, Bhratara,
1972.

Optimis, Majalah no. 25/Februari 1982.

Pitono Hardjowardojo, R. Adityawarman, Jakarta, Bhratara, 1966.

Purbatjaraka, R. NG. Riwayar Indonesia I, Jajasan Pembangunan, 1952.

Poerwadarminta, W.J.S. Kawmus Umusm Bahasa Indonesia, Jakarta, Balai Pustaka,
1976.

Rasjid Manggis, M. Dt. Radjo Panghoeloe, Minangkabau, Sedjarah Ringkas dan
Adatnya, Padang, Sri Dharma, 1971.

288



Rusli Amran. Sumatera Barat hingga Plakat Panjang, Jakarta, Sinar Harapan, 1981.
Sangguno Diradjo, Dt. Tambo Alam Minangkabau, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.
Sanusi Pane. Sejarah Indouesia II, Jakarta, Balai Pustaka, 1965.

Schriek, BJ.O. Pergolakan Agama di Sumatra Barat, Jakarta, Bhratara, 1973.

Slamet Muljana. Kuutala, Sriwijaya dan Suwarmabhumi, Jakarta, Idayu, 1981.

Slamet Muljana. Nagarakertagama dan Tafsir Sejarahnya, Jakarta, Bhratara, 1979.

Soekmono. "Sekali Lagi tentang Lokasi Sriwijaya”, Praseminar Penelitian Sriwi-
jaya, Pusat Penelitian Purbakala dan Peninggalan Nasional, Jakarta,
1979.

Soekmono. "Tinjauan Sejarah Kuno Minangkabau Berdasarkan Peninggalan
Purbakala”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Stoddard, L. Dusia Baru Islam, Jakarta, Pembangunan, 1979.

Sjafnir Abu Nain, "Pakaian Adat Minangkabau”, Seminar Internasional Meng-
enai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangkabau,
Bukittinggi, 1980.

Toomn, J.L. van der. Aanteckeningen uit het Familicleven bij den Maleier in de
Padangsche Bovenlanden [ & II, 1817.

Umar Junus. “Kaba dan Sistem Sosial Minangkabau: Suatu Problem”, Seminar

Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangka-
bau, Bukittinggi, 1980.

Syed Ameer Ali, Api Islam, Jakarta, Bulan Bintang, 1978.

Wojowasito, S. Kamus Kawi — Indonesia, CV. Pengarang.

Zuber Usman. "Fungsi dan Peranan Bahasa dan Sastra Minang dalam Kebu-
dayaan Lokal maupun Nasional”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja
Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabay, Batusangkar, 1970.

Zuber Usman. Kesusasteraan Lama Indonesia, Jakarta, Gunung Agung, 1957.

Zuber Usman. "Orang Talang Mamak”, Himpunan Prasaran dau Kertas Kerja
Sewminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

289



A

Abbasiyah, Dinasti 25

Abdul, Muhammad 40, 42
Abdurrauf, Syekh 27

Aceh 22, 23, 25~7

adaik babuhua sentak 87
Aditiawarman 11, 14—6

adok 273

Agam, luhak 31, 335, 48, 105, 134
Ahmad, Haji Abdullah 39, 40, 42
Ahmadsyah, Sultan 18

aka 97

Alahan Panjang, nagari 31. 33, 35, 37
Alam Minanghabay 59

Alamsyah, Sultan Bagagar 20, 23
Alamsyah, Sultan Muning 20, 31
alam takambang jadi guru 59, 69, 264
Ali, Khatib 42

Alif, Maharaja 46

Alif, Raja 18

Alif, Sultan 17, 18, 26

Aluang Bunian Kote Piliang 57
Ambon 22

Amoghapasa, arca 11, 15, 26
Amrullah, Haji Adul Karim 39, 42
anak silek 265

Ananggawarman 16

Andalas 35

Andomo 24

Andomo di Saruaso 57

Anesecritus 4

Anggang nan Datang dari Lauik 50
angku-angku, golongan 264, 283
Anjing yang Mualim 47

arato gantuang 153

Argyre lihar Kota Perak

Aryadamar likar Aditiawarman

Arya Wangsadiraja lihar Aditiawarman
As-Salib, Sultan Malik 25

Aur, Tuanku Lubuk 31

Aziz, Khalifah Umar bin Abdul 25

B

batiliak ketek babiliak gadang 71. 81
badikaa 274

Bagagarsyah, Sultan Alam 20, 31, 34
bagindo 108, 133

bajulo-julo 75

bakarano bakajadian €0, 80, 172

bak pituak urang me-ruo 260

balah bubuang 174

balairung 188, 189, 252, 255
Balaputra 8

Balun, Sutan 50

Bandang. Dato Ri 28

Baudaro di Sungai Tarab 57, 58
Bangkinang 3

Bank Nasional 43

bansi 279, 281

Banten 21

Banuhampu, suku 122, 129
Bapak Wartawair Melayy 41
Barapi, Tuanku 31
Barus 15, 24, 25. 27
Basa Empar Balai 17.
basandiang 204
baso-basi 262
Basyah, Sentor Ali 34

batagak gadang 146

Batanghari, sungai 6. 10, 15. 1o, 1
Batangkampar. sungai 7. 15, 18
Batavia lilar Jakarta

batimbang tando 199

Batipuh. uagari 17
Batu Barikam 33,
Batusangkar 33, 3
Batutah. Ibnu 26
Bendahara di Kampar 58
Bendang, suki 129

31, 37

o
Y]

—

1
7

.
36,
56

7

-Biaro, Tuanku 31

Bodi Caniago 54-7, 92, 123-5, 178
Bodi Caniago, kelarasan 129, 144, 1
Bonjol, Tuanku Imam 31. 34, 36

~1



buang 115 Diniyah School 40, 42

BL""nnvai 34, 35, 37 dipaman 18
Bunda Kandung 4e. 50, 51 Diponegoro, Pangeran 33, 34
Bungsu. Tuan likar Aditiawarman dubalang 106

Buo. kerajuau 17, 19. 28, 35, 37. dusun 94

Burhanuddin, Syekh 26, 27

C E

Casstine Taril Koto Piliang 58 Enggano. pulay 21
Candung 31
7 , 38 F
5 37,25

Canking, magari 27-9, 3
Cati Bllan» Pandai 46
suri. Svek -ah 27
carur rakrian 16 Fansuri. Syekh Hamzah 27
cema 112 Fort de Kock 37
7 2
Fort van der Capellen 33, 37

Cianjur 36, 37

Cindur Mato 51, 249, 273, 275
Cingkuk, pulay 23 G
cisto buio 198

la, kerajaan 9. 10
uci, suky 123

Gadang 134, 143

Gadang. Tuan 36, 37

iy stelsel 37 gadang bagilia 144, 145

amati Koto Piliane 38 gadang kayy gadang bahamiyo 76, 82
ak 90 i gadang lagak 76

| Gadang nan Baryjual 17. 58
Gadih, Tuan 20

Gadis, Tuan 31, 32

O2 OO0
o

o

cupak diisi limbago dinnang 128

D gadis gadang 210
gadis gack 210
Dalima. suku 124 Gajah Mada 12. 14-6, 26
Dalu-dalu 3¢ gajal maharam 174, 175
dampeang 268 Gajah Tongga Koro Piliang 58
Dang Tuanku litar Rumandung, Sutan galanggang 190
darmajaksa yang berdua 16 Gama. Vascoda 21
Darmasraya 10-2. 26 gambus 282
Datuk Bandaro 31 Gandhara 5
Datuk Batuzh. Haji 42 ganti lapik 198
Datuk Ketumanggungan 4e. 50. 51, 54. 57, Gea, Raja 28
92, 122, 175,250 golden Khersonese 4
Daiuk sasn Sakelap Dumia 122, 123, 129, 175 gonich pucuak 20
Datuk Perpatih nan b"bam 1g 16,26, 46,50, Gresik 21
. 54, 57,92, 122, 175, 250 Gudam, sk 123
Daruk Sutan Maharaja 41. 42 Guguk Sigandang 33
debus 278, 280 Galung Tuanku 31
Depang, Maharaja 47 Gunung, nagari 32

dein saluak 107

Dewa Tuhan Prapatih 16
Diaz, Thomas 19

Digul 43 habils adaik bakarelaar 140
Dlmwh Purri 282 Harimau Campa 47

292

D:‘



Hariman Campa Koto Piliang 58
Harimay nan Salapan 31

Hayam Wuruk 13, 16

hercanggendang 262

Hikayar Raja-Raja Pasc 26

hinggok wancakam tabang manumpy 128
hutan lalch 151

I

llalang 24
[lappai 27
indang 278, 280, 282
Indragiri. kerajaan 17
Indrapura 15, 17, 18, 23
Indraswari likar Perak Dara
INS Kayutanam 43, 282
Islam
masuk Aceh 26
masuk Filipina Selatan 26
masuk Sulawesi Selatan 28
menyebar di Sumatera Barat 2¢-8
Ismail, Syekh 38, 41

J

Jabadicu lilar Jawadwipa
Jakarta 18, 32-4

Jalito. Indah s0

Jambak. suky 122, 123, 129
Jambek, Haji Jamil 39
Jamilan, Puti 50

janang 253, 268

jarials wanamang buliah 1553
Jawadwipa 4

Jayakatwang 11
Javanagara 11. 14. 15
Jayawisnuwardani 15
Jingga, Dara 11

Juliah, Indah 50

julo-julo 154

K

Kaba 243, 244. 251, 252, 265, 272, 273,

kabay haji masuak parak haji 72
kabuang barang 209
kahuripan 15

Kamang, magari 31, 33, 5, 37
Kambing Hutan' 47

Kampai, suku 130.

Kantoli lihar Kuntala, kerajaan
Kapau, nagari 33

Kapau, Tuanku 31

Katiagan 33

kato 98, 99

kato malereang 262

kato marandal 207

karo was ampek 230

kawin wakil 198

Keringi 3

Kertanegara, Raja 10-2,

ketek bawamo gadang bagala 132
Khaidir, Nabi 18

Khalifatullah, Sultan 18

Khatib, Syekh Ahmad 39, 41, 42

Kubuang Tigo Baleh, luhak liliar Solok, kabu-

_ paten

Kucing Siam 47

Kunteala, kerajaan 5, 6

Kuntu, kerajaan 15, 26
kuresnal kato 100

busuik buly ayam 72

Kuti, Pemberontakan 14
Kutianyir, sukn 122, 125, 129

L

Lagundi nan Basclo 48, 50
lasbang urok 209

Lamuri 25

langgam karo 101

lanjar 177, 179, 180

larelt 55, 56

lareh nan duo 55

Lawas, Tuanku Ladang 31
Lelo, Tuanku 31

Lho Semawe 25

Lima Kaum, nagari 55

Limo Puluh Koto. hdak 33-5, 48, 10
Lintau, Tuanku 29-31, 33, 34
lipek pandan 174

Lokitawarman, Sri Maharaja 24
Luar, Tuanku Padang 31
Lubuk Alung 37

Lubuk Ambalau 34

Lufti. Mochtar 43

0

293



lthak 104, 105, 229
[uhak nan tiga 107, 123

M

Madagaskar 3, 24
Madrasah Irsyadunnas 282
maelo kayn 182
Maharaja Basa Jiar Datuk Ketumanggungan
Mahat, kampung 7
Majapahit, kerajaan 11, 13
ekspedisi ke Pase 26
sistem pemerintahan 16, 17
Majelis Tinggi Kerapatan Adat Alam Minang-
kabau (MTKAAM) 43
Makassar 22
Malaei Colon 35
Malaka, kora 21
Malaka, Tan 42
malakok 150
malam bainai 201
malawan dunia urang 62, 69, 72, 80, 82
Malayapura 10, 15
Maluku 21
mamaga 81, 82
mamak 130, 131
maimak kepalo alek 253-5
mancatak tiang tua 182
Mandahiling, suky 122, 125, 129
Manggopoh 37
Mangkudum di sumanik 57
wenjalang 203, 206
Mansiangan, Tuanku 29-31, 33, 35
‘wanti 106
wantri katrini 16
warah 108, 133
Marapalam, bukir 33
marapulai 199-208, 269
Mataram, kerajaan 8
Matur, nagari 34, 35
Mauliawarmadewa likat Aditiawarman
Mauliawarman 10, 12
Melayn, suku 122-5, 129
Merapi, gunung 26, 27, 33, 48, 104
Meurah Silu lihat As-Salib, Sultan Malik
Minang 52
Minangkabau
adat 88-90, 179-81

294

aktivis muda 42, 43
asal usul nama 52, 53
aspek perekonomian 149, 150, 153-6
aspek wilayah 53, 104, 105, 151-3
dikuasai Belanda 34, 36
dikuasai kaum Paderi 32
etika hidup 65-8, 72, 73, 76
filsafat alam 59, 60, 78, 79, 255, 256
filsafat manusia 61-5, 69, 80-3, 95-8, 179,
257, 258
gaya bahasa 98-104, 229-31, 246, 247
gelar 130-5
gerakan politik Islam 41, 42
hasutan komunis 38
hukum adat 112-8
kebudayaan lisan 45, 46
kekerabatan 221-8
kesenian 281. 282
masuknya Islam 26-8, 30
menentang rodi 37
perang saudara 18-20, 23
pembaharuan ajaran [slam 38-42
pengaruh asing 263, 264, 281, 282
perdagangan masa VOC 18, 19, 22, 23, 32
perlawanan terhadap Belanda 23, 24, 34-7
sistem kemasyarakatan 69-72, 74-8, 106-9,
119, 120, 130, 258
sistem kesukuan 121-7, 129, 130
sistem pemerintahan 54-8, 94, 105, 106
sistem pendidikan Islam 40
undang-undang 91-3, 109-12
warisan 158-65
Miskin, Haji 29, 30
Moro 26
Muara Panas 37
Muaratakus, candi 7, 10
Muawiyah, Khalifah 24
Muda, Iskandar 23
Muhammadiyah 43
Muhammadsyah, Sultan 18,23
Muko-Muko 18
Musi, sungai 7, 8, 10

N
Nagan’

Nambi, Pemberontakan 14
nan Tungga Magek Jabang 274
Napoleon, Perang 20



nikah ganggang 197
inik nan barigo 57

Ophir, gumung 3
QOrang nan Empat 29

P

Padang 23, 24. 31, 32,
Padang Candi 15
Padang Ganting. nagari 57
Padang Sibusuk 16, 17
Padangpanjang 36, 438
Paderi
menguasai Minangkabau 32
pembersihan umat Islam 29, 32, 38
perlawanan terhadap Belanda 33-¢
Pagaruyung, kerajaan 10, 15, 16, 18-
46, 50, 57, 91. 107, 123
dikuasai kaum Paderi 32
masuknya lslam 26
pusat kerajaan 31
sistem pemerintahan 17, 28, 29
panca ring wilwarika 16
Painan, Perjanjian 23
palambok talabual 147
Palembayan 34
pamacah wbo 67
Pamaluyu, Ekspedisi 10
Pamuncak Koto Piliang 57, 58
pananti 201
Pandai Sikat 29, 30, 33
pandeka 265, 266
panibo 200, 201
paninghah 280
Pantar 35
panunghek 135, 143
Perdamaian Koto Piliang 58
parewa. golongai 264, 281, 283
Pariaman 23. 33. 133
Pariaman Tiku 108
Pariangan 27, 48
Partai Nasional Indonesia (PNI) 43
Pasak Kungkuang Koto Piliang 58
Pasaman 31, 33, 34
Pasaman, Tuanku lilat Lintau, Tuanku
Pase 25, 26

133, 201

to W
o
[
s
o
4

patahankan 81
Patapang, suku 122, 129
Pauh 23, 24, 37
pegang gadai 165
Pelita Kecil 41
Pemedanan 189
penghulu
gelar 132-5
jabatan 131, 136, 138, 139, 143-5
pakaian 142, 143
pantangan 140-2
pidato penobaran 253, 254
upacara penobatan 145-7
penghulu pucuk 94
penghulu suku 106
perkawinan
aspek sosial 210, 211, 213-9
hukum 195-7
mahar 200, 201
peminangan 199, 200
perjamuan 209
pola 193-3
tata-cara 197-9, 203-8, 269
Persatuan Dagang Indonesia (Persdi) 43
Persatuan Guru Agama 42
Persatuan Muslimin Indonesia (Permi) 43
Persatuan Tarbiyah Istamiyah (Perti) 43
Persatuan Ulama Sumarera 42
perut 106
Petak, Dara 11
Pinawan, suky 123
Piobang, Haji 29
plakat panjang 35
Polo. Marco 25
Pono likar Burhanuddin, Syekh
Prasasti Kedudukas Bukir 7
Prolomeus. Claudius 4, 5
pulang ke mamak 194
punggawa 1Qe
pupuik batang padi 268-70, 279

pusako 158, 160
pusako barolong 226
pusako rendah 162
putuih 117

R

Rachias 4
Raffles. Thomas Stanford 20



Raja Adat 28, 57

Raja Alam 57

Raja Dua Sela 17

Raja Hitam 37

Raja Ibadar 23, 57

Raja Muda 58

Raja Putih 24

Rajakacik 58

Rajapatni 15

Raja Tiga Sila 17, 19, 28, 57

rajo babandiang 107, 175, 176

rang mudo 208

Rangga Lawe, Pemberontakan 14

ranghiang 187

rantau 104, 105, 107, 108

Rao 34

Taso jo pareso 73, 74, 76, 196

Rasyod. Syahbilal 43

rebana 280, 282

regent 36, 37

renah, Tuanku nan 29, 30, 33

Rokan, sungai 15

ruang 174, 177

Ruhum 46

nomak baanjuang 175, 176

rumah batingkok 175

rumalh gadang

arsitektur 172

aspek kekerabatan 223-6

fungsi sosial 176-81

jenis 174, 175, 188, 189

motif hiasan 183-6

tata cara pendirian 181-3

Rumandung, Sutan 50, 51

Rusa man Datang dari Lauik lihar Datuk Keru-
manggungan

S

Sabak 24

Sadeng, Pemberontakan 13
saduo 155, 156

Saidi. Anwar St. 43
Sailendra 8

saiyo sakato 76, 77

sako 158, 160

salawar dulang 282

Salo; suku 129

salung 275, 279, 281

296

sanak sudaro 230

sandaro 166

Sang Dewaraya lilar Aditiawarman
Sanggaramawijaya, Sri Maharaja 10
Saningbakar, #agari 58, 273, 275, 276
saparuik 223, 224

saptapatri 17

Sarekar Dagang Islam 42

Sarekat Usaha 42

Sarikat Adat Alam Minangkabau (SAAM) 42
Sarikat Islam 42, 43

Saruaso, nagari 17, 18. 24, 57

sasaran 190

Sekolah Adabiyah 40, 42
Sewatang. Patih 26

si rinjau laink 107, 174, 176

sidi 108

Siguntur 10, 15

Sijangek 53

sijobang 274

Sijunjung 31, 37

silat lintan 266

silat pauh 266

silek 174

Silungkang, nagari 38, 42, 58
Simabur, nagan 32

Simabur, Tuanku lihar lsmail, Syekh
Simawang 20, 31, 32, 34, 58
Simpuruik 52

sindia 262

Singasari lihar Majapahit
Singkarak, danau 20

Singkawang lilat Singkuang
Singkuang, suku 122, 125, 129
Sintuk 18, 27

Sipisang 34. 35

sirih dalass carano 128

sitaralak 266

salo, suku 122

sofinisme 41

Solok, kabupaten 34, 36, 37, 105
Sri Maharaja Diraja 10, 20, 25, 46, 50, 53, 54
Sriwijaya, kerajaan 6, 8, 10, 24, 25
syarang 165

Sukarno 43

Sulit Air uagari 58

Suluah Bendeng Koto Piliang 58
Sumanik, nagari 17, 29, 57
Sumatera Thawalib 41-3



Sumpah Palapa 13

Sumpur Kudus 17, 28. 57
Sungai Jambu, nagari 58

Sungai Pagu 37

Sungai Puar 34, 35

Sungai Tarab 17, 24, 57, 58
surambi papek 107, 175, 176, 179
Suran, Putri 18

surau 189

surau, golongan 264, 283

Suri Dirajo 50

sutan 108

Sutan, Taher Marah 43
Suwamabhumi, kerajaan 9, 10
Suwarnadwipa 4. 5

Syafei, M. 43, 282

Syarif, Peto lihar Bonjol, Tuanku Imam

T

Tajadi, bukit 36

takanai baragiah 76

Talang, gunung 105
talibun 237

Tambangan 35

Tambusai, Tuanku 36
Tan Tuah 58

Tanah Datar, lithak 20, 31, 33-5. 48, 105, 123
Tanca 14

Tandikat, guimung 34

Tang, Dinasti 25
Tanjung. suky 123, 124
Tanjung Barulak, nagari 31
tansa 278, 280

Tapanuli 35

Tarantang Gadang 34

taratak 9

Tarekat Canking 38

Tarekat Naksabandiyah 38-43
Tarekat Satariyah 27, 28, 39, 41
Tarekat Ulakan 38

Tarekat Wujudiyah 24, 28
telempong 269. 270, 272, 280
tembilang besi 159

fenggang raso 74

Ternate 22

Thaib, Jalaludin 43

Thawalib School 40

Tiang Bungkuk 51

Tidore 22

Tiku 23

Tilatang, nagari 33

tirai takasbang 147

Tribuanaraya Mauliawarmadewa liliar Aditia-
warman

tuah kato 99

Tuan Kadi di Padang Ganting 57

tudul 111

Tunggal. Khatib lihar Bandang, Dato Ri

ngganai 106, 131, 180, 224

Tuo, Tuanku nan 29, 31

to dusis 94

e kampung 106

Tupai Janjang 276

Turki Muda 42

u

Ulakan 23, 27, 28. 37

ulayat 151. 152

wisbuak wisbai 111

Ummayah, Dinasti 25
Undang-undang Delapan 109, 110
Undang-undang Dua Belas 109. 111, 112
Undang-undang Dua Puluh 89, 109
Undang-undang Luhak dan Rantau 89
urang ampek jinil 145, 146

urang awak 70

uraig kurang 157

urang nan ampek 106

Usmaniyah, Khalifah 30

Vereenigde Qost-Indische Compagnic (VOC) 22

W

Wahabi, kaws 30

Walmiki 4

warih bajawck 223

warih dijawek 144, 145

Waruyu, Tuan lihat Aditiawarman
Wijaya, Raden 11, 14, 15

Wisnu, Raja 8

Wiswarupakumara, Mahamenteri 11

297



X
Yahya, Haji 30. 41, 42
Yakub, Ilyas 43

Z

Zulkarnaen, Iskandar 4. 18, 24, 46



