19609

. A. Samad Idris et al. Adat merentas zaman. Seremban: Jawatankuasa Penyelidikan
budaya Negeri Sembilan dan Kerajaan Negeri Sembilan Darul Khusus, 1994



- 28 -

KESENIAN SEBAGAI PEMUPUK PERPADUAN
RAKYAT NEGERI SEMBILAN

OLEH
INON SHAHARUDDIN ABD. RAHMAN'"

PENGENALAN

Kertas yang tingkas ini meninjau beberapa kesenian tradisional yang masih hidup

_subur di Negeri Sembilan, berdasarkan kajian-kajian yang agak mendalam oleh
tenaga akademik dan mahasiswa Universiti Kebangsaan Malaysia. Sehubungan
dengan itu penulis ingin meninjau bagaimana kesenian-kesenian tersebut bertindak
sebagai suatu unsur yang dapat menyatupadukan rakyat di negeri beradat
perpatih ini. _

Kajian-kajianyang telah dijalankan bukan sahaja menunjukkan bahawa telah
berlaku perpindahan rakyat dan adat dari tanah seberang (Minangkabau) ke
Negeri Sembilan dan membawa bersamanya nilai kehidupan, sistem Kepimpinan,
ekonomi dan sosial yang baru, malah tradisi budaya dan kesenian turut serta
dalam perpindahan itu !

Di antara kesenian yang dipupuk di kalangan masyarakat Negen Sembilan
termasuklah Bongai atau Rentak Kuda, Randai, Caklempong, Tumbuk Kalang,
Dikir Rebana, Dikir Mengarak Pegantin, Zikir Nabi Allah, Andoi, Sandoi, dan
Donak Donai. Barangkah banyak lagi kesenian lain yang belum dxdokumenta31kan
dan belum diselidiki makna dalaman yang terdapat pada kesenian-kesenian itu.
Berdasarkan kajian mengenai kesenian-kesenian yang telah didokumentasikan
adalah didapati kesenian-kesenian itu' mengandungi berbagai unsur yang
sesungguhnya dapat menyatupadukan anggota-anggota masyarakat yang
mendukungnya. ‘

Tetapi, umum telah maklum bahawa kebelakangan ini unsur-unsur budaya-
popular dari Barat telah mula menular ke dalam masyarakat di negara ini dan
rakyat Negeri Sembilan tidak terkecuali dari menjadi sasaran unsur-unsur

nAa



ADAT MERENTAS ZAMAN

tersebut. Kedatangan unsur-unsur Barat ini bukan sahaja boleh mempengaruhi
anak negeri ini melibatkan diri dengan budaya baru, malah ia boleh pula
menyebabkan beberapa unsur budaya tradisional itu diabaikan, ditinggalkan atau
terus dilupakan. Malah akan lebih mencemaskan jika pengabaian budaya
tradisional ini berlaku tanpa berlakunya sebarang pengaruh atau akibat kemasukan
suatu budaya popular dari luar.

Tetapi sesuatu perubahan yang mengaitkan kebudayaan pasti mengambil
masa yang amat lama. Ini adalah disebabkan bahawa budaya itu dipelajari melalui
suatu proses yang panjang. Proses sosialisasi atau pembudayaan seseorang
berlaku sejak ia lahir sehingga ia mati, dan proses ini diteruskan pula oleh
zuriatnya yang membentuk generasi yang baru secara tindanlapis. Kejadian
overlapping sosialisasi itu menentukan bahawa unsur-unsur budaya yang
diamalkan terus diperhalusi dalam setiap generasi (sila lihat Rajah 1).

Sebelum kedatangan adat perpatih orang-orang tempatan di Negeri Sembilan
telahpun mempunyai cara hidup mereka yang tersendiri. Tetapi dalam proses
akulturasi unsur-unsur budaya yang lebih baik sentiasa terpilih bagi menggantikan
unsur-unsur budayayang lain. Pada akhirnya sistem adat perpatih yang dipraktikkan
oleh pembawanya dari'seberang Selat Melaka telah diserap ke dalam kehidupan
masyarakat Melayu tempatan dengan penyesuaian-penyesuaian yang tertentu.
Sebaliknya kedatangan kaum asing dengan budayanya yang amat asing, yang
pada pandangan orang tempatan terlalu berbeza dan sememangnya tidak dapat
diserapkan ke dalam budaya mereka, terus tidak dilayan. Kehadiran kaum asing
serta budaya asing itu dalam jangkamasa yang lama juga masih belum dapat
mengubah falsafah, norma dan nilai hidup rakyat di negeri ini.

Rajah 1: Menunjukkan Tindanlapis Generasi

D N K R b

L
Generasi | Generasi Il Generasi il
L - Lahir D - Déwasa
K - Kanak-Kanak N - Nikah
R - Remaja M - Mati

444



ADAT MERENTAS ZAMAN

KESENIAN DI NEGERI SEMBILAN

Kesenian adalah aktiviti atau karya manifestasi dari perasaan manusia, baik
secara individu atau secara kolektif, yang bersifat indah. la meliputi seluruh yang
dapat menimbulkan rasa kalbu keindahan 2, dan rasa keterharuan khususnya
untuk kesejahteraan hidup *. Ragam kesenian itu meliputi senigerak, senisuara
vokal, seni sastera, senirupa dan senibunyi (muzik). Penghayatan seni itu
dimanifestasikan bukan saja dalam satu jenis ragam seni, tetapi kerapkali ia
merupakan kombinasi atau kesatuan beberapa jenis seni. Dari segi penilaian pula
kesenian itu tidak dilihat hanya dari bentuk karya itu sendiri tetapi ia dinilai dari
segi hubungan karya dengan karyawan serta hubungan antara karya/karyawan
dengan penonton-penonton.

Kajian-kajian masa lalu menunjukkan bahawa terdapat berbagai jenis kesenian
di hampir seluruh Negeri Sembilan. Lima buah kajian dari tahun 1975 hingga
1983 menunjukkan terdapat sembilan jenis kesenian tersebar di beberapa
tempat terutamanya Kuala Pilah, Jelebu, Labu, Mantin , Teraci, Senaling,
Rantau, Lenggeng, Rembau, Johol dan Seremban (lihat Rajah II). Kesemua
kesenian iaitu melibatkan ahli-ahli seni yang berkarya secara kolektif (Rajah 1)
Kesenian-kesenian yang berbentuk ensembel memerlukan ahli-ahlinya belajar
berkoordinasi dalam menjayakan persembahan mereka; iaitu koordinasi seni
persembahan muzik, seni vokal, dan seni geraklaku yang perlu dipelajari.
Menurut Bahriyah:

Kemahiran ini memerlukan pembelajaran yang khusus kerana banyak

peringkat tepukan yang perlu diketahui oleh seseorang itu sebelum ia
boleh berdikir. Selain daripada itu ia sepatutnya boleh bertepuk serentak
dengan pendikir lain serta berkoordinasi huruf’ dengan tepukan.
Seseorang pendikir mesti tahu bila sepatutnya ia membuat perubahan
tepukan bila sampai di peringkat alih® kerana di peringkat ini tepukan
akan berubah; kemudian diikuti pula dengan perubahan irama, tepukan
menjadi pantas dan rancak.®
Bukan saja persamaan tepukan atau giliran tepukan perlu berkoordinasi,
malah teknik tepukan juga perlu koordinasi tangan dan jari permuzik. Menurut
Bahriyah lagi 7, terdapat dua jenis tepukan (cop dan tung) yang menimbulkan
kemerduan irama, dan ini ditambah pula dengan jentikan dua jari pada rebana
yang menuruinya menimbulkan irama yang lebih merdu.

Hal yang sama berlaku dalam kesenian Caklempong, Randai, Tumbuk
Kalang dan Rentak Kuda. Dalam permainan Caklempong pemain-pemain
Caklemponga Sana?,Jereteh? dan Tingkah '° harus mempunyai persefahaman
atau koordinasi untuk menjayakan persembahannya. Pemain-pemain alat
yang lain ', selain dari memahami lagu, perlu pula bersefahaman dengan
pemian-pemain alat Caklempong itu sendiri. Dalam permainan Rentak Kuda
atau Bongai terdapat muzik ensembel'® dan di samping muzik ada pemantun
yang menyumbangkan suara yang lemak merdu. Pemantun yang dapat
menghayati muzik dan rentak dengan spontan dapat menyumbangkan pantun-
pantun yang berbagai imejnya dan indah senikatanya.



ADAT MERENTAS ZAMAN

Rajah2 )
Taburan Kesenian® Di Negeri Sembilan Berasarkan Kajian Ilmiah Oleh Tenaga UKM

Kuala Labu Jele- Man- Ter Ran-  Sena- Leng- Remr Joho! S.Ujong
Pilah bu tin aci tau ling ggeng bau

Rentak Kuda  / / /- /ol
{Baharom ’
Ehdut, 1_975)

Randai - / / . /
(Azizah. . Mohd.
Nor, 1979)

Dikir Mengarak / / /
Pengantin

{Bahriyah Mohd.

Salleh, 1980)

Caklempong  / / / / /
{Lat Da Fat, :
1983)

Tumbuk / /
Kalang

(Ramli Isin,

1982)

* Kesenian-kesenian lain yéng ditinjau: Andoi, Sandoi, .Donak Donaf, Zikir Nabi Allah

Rajah 3

Jumlah Ahli Yang Terlibat Dalam Kesenian-Kesenian Di Negeii Sembilan

Kesenian Jumiah Keterangan
Dikir Rebatia 12 hingga 30 orang dumlah lengkap termasuk
pemalu tétawak atau gong
Dikir Mengarak Tidak terhad dumlah yang lebih besar lebih baik untuk
Pengantin - prestasi nyanyian kumpulan
Rentak Kuda Sekurang-kurangnya Ada lima orang pémuzik yang bermain
6 orang gendang, tetawak, biola, bangsi dan

salung. Sekurang-kurangnya ada
1 pemantun.”

Randai 12 orang 12 pemain melambangkan 12 suku dalam
Adat Perpatih ‘

Tumbuk Kalang , Sekurang-kurangnya 2 orang.

* Kumpulan yang dikaji mempunyai 6 orélxg g5eméﬁttih.

446



ADAT MERENTAS ZAMAN

KESENIAN DAN PERPADUAN

Dengan menyentuh mengenai koordinasi di kalangan seniman atau pemuzik,
secara tidak langsung soal perpaduan juga telah dibincangkan. Bagaimanapun
secara lebih luas, dalam konteks kesenian perpaduan yang dicetuskan meliputi
tiga jenis hubungan iaitu;

() hubungan interpersonal di antara anggota-anggota dalam sesuatu

kumpulan,

(i) hubungan di antara sesuatu upacara dengan pendukung-pendukung

upacara itu, dan

(i) hubungan di antara proses pengkaryaan dengan proses dukungan

upacara (sila lihat Rajah 1V).

Hubungan interpersonal di antara anggota dalam satu-satu kumpulan

berlaku:

iii.

di kalangan seniman secara individu, iaitu seniman berinteraksi dengan
karyanya (misalnya, menghayati sesuatu watak dalam Randai, atau
memahami makna sesuatu lagu atau pantun).

di kalangan seniman secara kolektif, iaitu persefahaman dari segi
permainan alat muzik, keharmonian vokal semasa menyanyi atau
berzikir, atau koordinasi nyanyian muzik dan tarian (seperti dalam
Randai).

diantara seniman dengan audien, iaitu adanya feedback yang aktif seperti
tepuk tangan atau sumbangan sukarela (seperti dalam Bongai) ataupun
penghayatan yang pasif.

Hubungan upacara dengan pendukung upacara berlaku:

iii.

di kalangan individu yang menjalankan sesuatu upacara. Seseorang
pendukung upacara mempunyai tugasnya yang tertentu yang
difahaminya dan tidak boleh dilakulkan oleh orang lain (dalam hal ini ada
beberapa orang individu yang tertentu yang terlibat, masing-masing
dengan tugas masing-masing).

di kalangan individu-individu secara kolektif. Misalnya dalam Zikir Nab%
Allah, atau Zikir Mengarak Pengantin, perlu ada koordinasi dari segi
giliran berzikir dsb.

di antara pendukung dengan ahli-ahli masyarakat. Ahli-ahli masyarakat
bukan sahaja mengapresiasi apa yang dilakukan oleh pendukung

447



ADAT MERENTAS ZAMAN

Rajah 4
Kesatuan Hubungan Karya/Upacara, Seniman/
Pendukung Upacara Audien/Masyarakat

ahli-ahli masyarakat

pendokong upacara

_ upaca

karya

karyawan/seniman

audien/penonton

upacara, malah memberi akuan pengesahan atau legitimacy kepada
pendukung upacara.

Hubungan di antara proses pengkaryaan dengan proses ritual berlaku:

448

i.  di antara seni dengan upacara, iaitu pengkaryaan seni itu memberi
makna yang lebih mendalam kepada upacara yang dijalankan. Misalnya,
Zikir Mengarak Pengantin semasa mengiringi pengantin menambahkan

suasana solemn (ketenangan, kesopanan, kepentingan) bagi upacara
perkahwinan.

i. di kalangan pendukung upacara dengan pendukung seni, iaitu ada



ADAT MERENTAS ZAMAN

persefahaman dari segi giliran tugas serta ada pula perasaan saling
menghormati di antara mereka.

. di kalangan audien dan masyarakat.

SIMBOL

Dalam kesenian, makna selalunya diperlihatkan dalam simbol-simbol tertenty.
Dari kesenian-kesenian yang telah disebut tadi simbol yang ketara ialah dari (i)
bentuk dan dari (ii) jumlah. :

Menurut Azizah Mohd. Nor *, Randai “bertujuan menyusun sahabat handai
untuk sepakat bergotong-royong membantu sahabat atau saudara vang
ditimpa kesusahan. Oleh sebab itu Randai sentiasa dimainkan dalam bulatan
sesuai dengan kata pepatah:

Bulat air kerana pembentung
Bulat manusia kerana muafakat ___
... Berat sama dipikul
Ringan sama dijinjing

Yang tidak ada sama dicari
Samna sakit sama senang ..,
.... Seikat seperti sirih
Serumpun seperti serai
Seciap seperti ayam
Sedencing seperti besi...

... Duduk sama rendah
Berdiri sama tingg;”.

Bentuk bulat permainan Randai dan bulat kata perbilangan itu adalah
simbol muafakat yang mementingkan sikap tolong-menolong, perpaduan dan
perasaan sama rata. Menurut Baharom Endut 5, “Tarian Randai ini
dipersembahkan dalam bentuk suatu bulatan yang melambangkan satu keadaan
vang bersatu padu di dalam masyarakat. Penari-penarinya terdiri daripada
sekurang-kurangnya dua belas orang dan bilangan dua belas orang ini
memperlihatkan dua belas suku yang terdapat di seluruh Negeri Sembilan”.

Banyak simbol boleh dilihat daripada imej yang dinyanyikan dalam pantun
atau dari kata-kata indah yang terdapat dalam perbilangan.

FUNGSI
Tidak dapat dinafikan bahawa kesenian dapat menghiburkan perasaan, kerana

ia melibatkan hal-hal yang indah. Sesuatu yang seni yang melibatkan ihtefaksi
beberapa individu daripada beberapa generasi atau beberapa suku selalu

449



ADAT MERENTAS ZAMAN

menyarankan adanya peraturan-peraturan yang tersusun, difahami dan dipatuhi.
Jika kesenian itu dipersembahkan di upacara yang formal atau di tengah khalayak
vang ramai keindahan tidak terbatas hanya kepada persembahan muzik atau
suara, malah keindahan ada dalam lagu dan senikata, dalam tingkahlaku dan
pakaian pendukung-pendukung seni itu sendiri.

dika dalam bahagian Simbol telah disebutkan bahawa terdapat fungsi
tersirat di dalam kesenian-kesenian di Negeri Sembilan, sebenarnya fungsi yang
zahir adalah lebih banyak. Caklempong, misalnya, dikata sering diadakan di
majlis-majlis perkahwinan bagi mengarak atau menyonsong pengantin, mengiringi
pencak silat, mengiringi- tari piring, tari lilin,.tari inai, mengiringi pengantin
menyembah atau apabila pengantin masuk ke bilik 1. Rentak Kuda pula sering
dimainkan di malam berinai atau malam berkonak. Di samping
menghiburkan, orang-orang panglkal bekerja, keadaan berjaga-
jaga dapat. mencegah barang-barang persiapan kenduri daripada dicuri.
Begitu juga, malam berjaga-jaga diserikan dengan acara ini bagi
menemani budak-budak yang sudah berkhatan. Malah yang terpenting ialah ia
membenarkan sanak-saudara yang berkumpul mendapat luangan masa untuk
membincangkan tentang kebajikan keluarga mereka 7.

PENUTUP

Persembahan kesenian, baik ia berbentuk lafaz, tanpa muzik mahupun ia
berbentuk zikir yang beriringan muzik, mempunyai banyak kebaikannya. Muzik
dalam masyarakat tradisional sebenarnya memainkan peranan yang penting.
Kebanyakan aktiviti hidup yang dijalankan memerlukan upacara-upacara yang
melibatkan partisipasi muzik di dalamnya, yang melibatkan partisipasi, kerjasama
dan koordinasi ahli-ahli masyarakat. Setiap masyarakat mempunyai suatu bentuk
kesenian yang mempunyai suatu identiti tempatan. Identiti ihi menjadi sebati
disanubari setiap ahli masyarakat, dan setiap kali kesenian tertentu diadakan ahli-
ahli yang berkenaan akan sentiasa diingatkan kepada asal-usulnya dan kesatuan
masyarakatnya. Seperti kata Merriemn, Not all music is thus performed; of
course, but every society has occasions signalled by music which drdws its
members together and reminds of their unity 18,

NOTA KAKI -

" Penulis ialah pensyarah di Institut Bahasa, Kesusasteraan dan Kebudayaan Melagu, Universiti
Kebangsaan, Bangi.

1. Baharom bin Endut, ‘Késenian Tradisional Melayu, Permainan Rentak Kuda atau Bongai di Negeri
Sembilan’, Latihan limiah UKM, 1975, hal. 55, menyalakan bahawa Rentak Kuda dibawa ke
Negeri Sembilan dari Kampar pada abad ke-15 melalui Kuala Sungai Linggi ke Rembail, dan
kemudian ke Seri Menanti melalui Bukit Tujuh. Rental Kuda kemudiannya berkembang di dohol
dan Sungai Ujong.

Azizah binti Mohd. Nor, 'Pérmainan Tradisional Randai di l.enggeng, Negeri Sembilan'.
Latihan flmiah UKM, 1979, hal. 28, menyatakan bahawa Randai tercipta di Alam Minangkabau

450



ADAT MERENTAS ZAMAN

yang membawa erti sepakat atau bergotong-royong membantu saudara atau sahabat yang
dalam kesusahan.

Bahriyah Mohd. Salleh, ‘Dikir Mengarak Pengantin di Kampung Mantin'. Latihan llmiah UKM,
1980, hal. 13, menyatakan bahawa Dikir yang ada di Mantin berasal dari Linggi, dibawa oleh

* seerang Minangkabau bernama Mohd. Shah bin Yunus. Beliau mula-mula mengajar-dikir di
Nilai pada tahun 1937, kemudian di Kampung Batang Benar dan Kg. Gebok.

2. C. Israr, Sejarah Kesenian Islam, Jakarta: P.T. Pembangunan, 1955, hal. 8.

3. Sidi Gazalba, Masyarakat Islam, Kuala Lumpur: Pustaka Antara, 1976, hal. 21.

4. Bahriyah Mohd. Salleh, “Dikir Mengarak Pengantin Di Kampung Mantin”, hal. 48.
Huruf bermaksud bahagian ayat yang didikirkan. Bahagian permulaan sesuatu keturun tiap-
tiap ayat dibahagi kepada empat cebisan, tiap-tiap cebisan dikenali sebagai lu_n'uf.

5. Alihatau alifbermaksud perenggan atau pertukaran. Di tiap-tiap alih atau perenggan diadakan
perubahan irama, tepukan dan suara.

6. Bahriyah Mohd. Salleh, "Dikir Mengarak Pé’ngﬁntin di Kampung Mantin”, hal. 53.
7. Ibid., hal. 55.

8. Alat muzik yang dipalu, berbentuk pencon dibuat dari logam. Mangkuk berbenjol disusun di atas
regangan tali pada kotak kayu empat segi bujur diperbuat khas yangdisebut rumah Caklempong.
Caklenipong sama mempuhyai lapan mangkuk membawa nada Bass. - Lat Da'Fat, “Muzik
Caklempong”, Laporan Projek | Kursus Muzik dan Masyarakat, JPM, UKM, hal.2.

9. Caklempong Jereteh mengadungi 15 mangkuk/bonang membawa melodi.

10. Cal(lempon1g tingkah juga mengandungi 15 mangkuk/bonang membawa nada-rentak.
11. Digunakan juga alat moden iaitu biola, akodian dan flute.

12. Lagu-lagu Caklempong menurut Lat Da Fat:

i.  Simpang Empat,

ii. ~ Sidayung,

iii. Rangkaian Empat,

iv. Siondeh,

v. ‘Tak Tak Tung Gelainai Jagung,
vi. Andai-andai,

vii. lkan Kekek,

vii ‘Lagu Baginda Kali,

ix.  Si Damping.

Menurut Nor Adib Hj. Jalil. “Laporan Projek 1", Kursus Muzik dan masyarakat,terdapat
juga lagu-lagu:

x.  Pak Tanjar,

xi. ~Gocar Bacang,

xil. Tupai bergelut.

Menurut Siti Hawa Muhammad. “Laporan Projek Ill", terdapat lagu-lagu baru diterapkan dalam
muzik Caklempong:

451



ADAT MERENTAS ZAMAN

xiit. Terkonang Jo Kampuang,

xiv. Bugih Lamo,

xv. Mudiek Arau,

xvi. Ayam Den Lapeh.
13. Dalam Reﬁtak Kuda, ensembel terdiri daripada: gendang, tetawak, biola, bangsi dan salung.
14. Azizah Mohd. Nor, ibid., hal. 26-30

15. Baharom Endut, ibid., hal. 36
16. Lat Da Fat, ibid., hal. 7.

17. Baharom Endut, ibid., hal. 67-68.

18. Alan Merriem, The Anthropology of Music, lllinois, Northwestern University Press, 1914, hal,
227.

RUJUKAN

Azizah Mohd. Nor, 1978/79, 'Permainan Tradisional Randai Di Lenggeng, Negeri Sembilan',
Latihan llmiah, Fakulti Sains Kemasyarakatan dan Kemanusianan, Universiti Kebangsaan
Malasyia, Bangi, Selangor. .

Baharom Endut, 1975, 'Kesenian Tradisional Melayu. Permainan Ren'tak;Kuda Atau Bongai di
Negeri Sembilan', Latthan limiah, IBKKM, Universiti Kebangsaan Malaysia, bangi, Selangor.

Bahriyah Mohd. Salieh, 1979/80, ‘Dikir Mengarak Pengantin Di Kampung Mantin Dalam - Satu Kes
Kajian', Latihan limiah, Fakulti Sains Kemasyarakatan Dan Kemanusiaan, Universiti Kebangsaan
Malaysia, Bangi, Selangor.

Inon Shahruddin A. Rahman, 1982, 'Negeri Sembifan: Biar Mati Anak Jangan Mati Adat?', Dewan
Budaya. Kuala Lumpur, Dewan Bahasa dan Pustaka, Mac.

Israr, C., 1955, Sejarah Kesenian Islam, Jakarta: Pt. T. Pembahgunan.

Lat Da Fat, 1983, '"Muzik Caklempong, Laporan Projek I, Kursus Muzik dan Masyarakat,
JPM, UKM,

Merriem, A.P, 1914 The Anthropology of Music,.. lllinois, Northwestern - University
.Press.

Nor Adib Hj. Jalil, 1983, 'Muzik Caklempong, Laporan Projek II', Kursus Muzik dan Masyarakat,
JPM, UKM.

Ramli Isin, 1982, 'Kuala Pilah: Kebudayaan Warisan Terpelihara’, Dewan Budaya, Kuala
Lumpur, Dewan Bahasa dan Pustaka, Mac,.

Siti Hawa Muhammad, 1983, 'Muzik Caldempong, Laporan Projek IIF, Kursus M__uzik dan Masyarakat
JPM, UKM. :

452



