41777

SEMINAR INTERNASIONAL KEBUDAYAAN

MINANGKABAU

DN PoTENSI ETNIK DataM PRRADIGMA-MULTIKULTURAL

PHRIWISETA DEN KEBUDAYBAN

RrAs PARRSITIE DAY Saloss DIVTURLISHE

| Gde Pitana
@ & =F &

PROGRAM STUDI BAHASA, SASTRA DAN BUDAYA MINANGEABAU
JURUSAN SASTRA DAERAH FAKULTAS SASTRA UNIVERSITAS ANDALAS
23-24 AGUSTUS 2004



PARIWISATA DAN KEBUDAYAAN:

ANTARA PARASITISME DAN SIMBIOSIS
MUTUALISME

IG ®itana

'

“Tourism is, everywhere, the enemy of authenticity and cultural identity” (Louis
Turner and John Ash, 1976: 17)

“the traditions of Bali will prosper in direct proportion to the success of tourist
industry”" (Philip F. McKean 1973, dikutip dalam Wood 1979).

PENDAHULUAN

Pariwisata telah menjadi industri terbesar dewasa Ini, dengan potensi
perkembangan yang diprediksi akan semakin baik di masa-masa mendatang (WTO 2004).
Jumlah wisatawan internasional meningkat dari sekitar 25 juta orang pada tahun 1950,
menjadi 476 juta pada 1992, dan pada tahun 2000 angka ini mencapai 698,8 juta orang.
Jumlah wisatawan internasional selalu mengalami peningkatan sampai penghujung



Pitana. 2004. Pariwisata dan Kebud. : Parasitisme atan M lisme? 2

milenium, dengan peningkatan tertinggi terjadi tahun 2000 (9,7%). Meskipun memasuki
milineum ketiga Dunia diguncang berbagai bencana, seperti tragedi WTC atau 9/11 tragedy
di Amerika Serikat (11 September 2001), Tragedi Kuta (bom Bali, 12 Oktober 2002),
merebaknya wabah SARS (Maret-Juni 2003), Perang Amerika-Irak (mulai April 2003), dan
wabah flu burung (November 2003), tingkat penurunan jumlah kunjungan tidak terlalu
besar, yaitu hanya -0,5% tahun 2001; kemudian naik 2,7% tahun 2002; dan turun lagi -
1,2% tahun 2003; bila dibandingkan dengan tahun sebelumnya. Dari segi absolut, jumlah
wisatawan internasional masih cukup tinggi, yaitu mencapai 694 juta orang tahun 2003,
dengan penerimaan 514,4 milyard dollar Amerika, atau menurun 2,2% dibandingkan tahun
2002 (WTO 2004). Untuk tahun 2004, WTO melihat adanya perkembangan positif, yang
didukung oleh menguatnya indicator pertumbuhan ekonomi. Mengutip Iaporan International
Monetary Fund (IMF), pertumbuhan ekonomi Dunia akan mencapai 4,6% tahun 2004 dan
4,4% tahun 2005, yang berada di atas angka pertumbuhan beberapa tahun terakhir (2,4%
tahun 2001; 3,0% tahun 2002; dan 3,9% tahun 2003). Hal ini dikuatkan lagi dengan
pulihnya ekonomi Amerika Serikat, Jepang dan Cina.

Jumlah penerimaan pariwisata tahun 1990 mencapai 268,2 M dollar AS, dan pada
tahun 2000 mencapai angka 475,8 M dollar AS. Pada tahun 1995, pariwisata
menyumbangkan 10,9% dari pendapatan (GDP) dunia. Pada tahun 2001, industri pariwisata
menciptakan GDP sebesar 3,3 triliun dolar AS, hampir 11% dari total GDP dunia (UNEP
2002). Pada tahun 2005, pariwisata akan menghasilkan penerimaan mencapai 7,2 triliun
dalar AS, atau 11,4% dari GDP dunia (WTTC 1995, dalam Wahab 1999). WTO memprediksi
bahwa pariwisata akan terus mengalami perkembangan, dengan rerata pertumbuhan jumiah
wisatawan internasional sekitar 4% per tahun sampai dengan tahun 2010. Sementara itu,
wisatawan domestik diperkirakan mencapal jumlah sepuluh kali lipat dibandingkan
wisatawan internasional, yang juga besar peranannya dalam pembangunan ekonomi daerah
tujuan wisata.

Dari segi penyerapan tenaga kerja, WTO melukiskan bahwa satu dari delapan
pekerja di dunia ini kehidupannya tergantung, langsung ataupun tidak langsung, dari
pariwisata. Pada tahun 1995, pariwisata telah menciptakan kesempatan kerja secara
langsung untuk 211 juta orang; dan pada tahun 2001, bagi 207 juta orang tenaga kerja,
atau lebih dari 8% kesempatan kerja di seluruh dunia (UNEP 2002). Pada tahun 2005,
diprakirakan pariwisata akan menciptakan lapangan kerja bagi 305 juta orang. Kalau mesin
penggerak dalam penciptaan tenaga kerja pada Abad ke-19 adalah pertanian, dan pada
abad ke-20 adalah industri manufacturing, maka pada Abad ke-21, mesin penggerak
tersebut adalah pariwisata (Dawid J. de Villiers 1999; Salah Wahab 1999).!

Pariwisata adalah suatu kegiatan yang secara langsung menyentuh dan melibatkan
masyarakat, sehingga membawa berbagai dampak terhadap masyarakat setempat. Bahkan
pariwisate dikatakan mempunyai energi dobrak yang luar biasa, yang mampu membuat
masyarakat setempat mengalami metamorphose dalam berbagai aspeknya. Dampak
pariwisata terhadap masyarakat local merupakan wilayah kajian yang paling banyak
mendapatkan perhatian dalam literature. Namun pembahasan lebih terfokus pada dampak
terhadap- masyarakat local, sedangkan dampak pariwisata terhadap wisatawan dan/atau
negara asa| wisatawan belum banyak mendapatkan pembahasan.

Dalam kaitannya dengan aspek sosial-budaya, di satu fihak ada hipotesis bahwa
pariwisata merupakan ‘musuh’ dalam pelestarian budaya, tetapi di fihak lain ada juga posisi
sebaliknya, bahwa pariwisata merupakan wahana yang sangat baik dalam pelestarian
kebudayaan. Paper ini akan mencoba membahas hal ini dengan mengambil berbagai kajian
dari berbagai destinasi wisata, dengan focus Bali sebagai salah satu contoh, Bali dijadikan
contoh karena pariwisata sudah begitu dalam terintegrasi dalam kehidupan keseharian
masyarakat Bali, dan Bali sudah menjadi ‘icon’ dalam kepareiwisataan Indonesia.

! Diskusi teoretis tentang peranan pariwisata dalam pembangunan, dapat dilihat pada
berbagai literature, seperti John Lea (1995); James Spillane (1994); Emanuel de Kadt
(1979), dan Erawan (1993).



Pitana, 2004. Pariwisata dan Kebudayaan: Parasitisme atau Mutualisme? 3

DAMPAK S0S1AL EKONOMI

Meskipun pariwisata menyentuh berbagai aspek kehidupan madsyarakat seperti
politik, hukum, keamanan, dan sebagainya, dampak pariwisata terhadap masyarakat dan
daerah tujuan wisata yang banyak mendapat ulasan adalah dampak terhadap sosial-
ekonomi, dampak terhadap sosial budaya, dan dampak terhadap lingkungan

Dampak pariwisata terhadap kondisi sosial ekonomi masyarakat local dapat
dikategorikan menjadi delapan kelompok besar (Cohen 1984), yaitu:

. dampak terhadap penerimaan devisa

dampak terhadap pendapatan masyarakat

dampak terhadap kesempatan kerja

dampak terhadap harga-harga

dampak terhadap distribusi manfaat/keuntungan
dampak terhadap kepemilikan dan kontrol

dampak terhadap pembangunan pada umumnya, dan
. dampak terhadap pendapatan pemerintah.

Hampir semua literature dan kajian studi lapangan menunjukkan bahwa
pembangunan pariwisata pada suatu daerah mampu memberikan dampak-dampak yang
dinilai positif, yaitu dampak yang diharapkan, seperti peningkatan pendapatan masyarakat,
peningkatan penerimaan devisi, peningkatan kesempatan kerja den peluang usaha,
peningkatan pendapatan pemerintah deri pajak dan keuntungan badan usaha milik
pemerintah, dan sebagainya. Pariwisata dipandang mampu menghasilkan angka pengganda
(multiplier effect) yang tinggi, melebihi angka pengganda pada berbagai kegiatan ekonomi
lainnya. Meskipun sulit melakukan penghitungan secara pasti terhadap angka pengganda ini,
dari beberapa daerah/negara telah dilaporkan besarnya angka pengganda yang bervariasi.
Di Irlandia, angka ini adalah 2,7; di Kepulauan Pasifik 3,2; di Yunani 1,2-1,4; sedangkan di
Hawai hanya 0,9-1,3 (Pearce 1982).

Pariwisata telah memberikan devisa yang cukup besar bagi berbagai negara, dan
bagi beberapa negara/daerah, pariwisata telah menjadi penghasil devisa terbesar. Pada
tahun 2002, 83% dari GDP bagi Anguila (di Kepulauan Karibea) berasal dari pengeluaran
wisatawan; bagi St. Lucia (juga di Karibea), angka ini adalah 64%; sedangkan bagi Tonga
(di Pasifik) pengeluaran wisatawan sudah mencapai 70% terhadap total devisa pada tahun
1990, dan angka ini mengalamai trend peningkatan (Duval 2004; Fennel 1991). Angka-
angka ini baru hanya dari pengeluaran wisatawan secara {angsung, belum menghitung
dampak tidak langsungnya melalui angka-angka pengganda.

Bagi Indonesia, peranan pariwisata juga sangat besar. Devisa yang diterima secara
berturut-turut pada tahun 1996, 97, 98, 99, dan 2000 adalah sebesar 6,307.69; 5,321.46;
4,331,09; 4,710.22; dan 5,748.80 juta dollar AS (Santosa 2001).

Peranan pariwisata dalam pembangunan ekonomi bagi Bali, yang memang sudah
terkenal sebagai salah satu daerah tujuan wisata dunia, tidak periu dipertanyakan lagi.
Dengan tidak tersedianya sumberdaya alam seperti migas, hasil hutan, ataupun industri
manufacturing yang berskala besar, maka pariwisata telah menjadi sector andalan dalam
pembangunan. Kontribusi pariwisata menunjukkan trend yang semakin meningkat dari
tahun ke tahun.

Erawan (1999) menemukan bahwa pada tshun 1998, dampak pengeluaran
wisatawan terhadap pendapatan masyarakat mencapai 45,3%, sedangkan dampak dari
investasi di sektor pariwisata adalah 6,3%. Ini berarti bahwa secara keseluruhan, pariwisata
menyumbang sebesar 51,6% terhadap pendapatan masyarakat Bali. Dilihat dari kesempatan
kerja, pada tahun 1998 sebesar 38,0% dari seluruh kesempatan kerja yang ada di Bali
dikontribusikan oleh pariwisata. Ini terjadi dari kesempatan kerja yang ditimbulkan oleh
pengeluaran wisatawan sebesar 36,1%, dan akibat investasi di sektor pariwisata sebesar
1,9%. Angka 38% ini sudah mengalami peningkatan dibandingkan dengan angka tahun
1995 (yaitu sebesar 34,14%), dan nampaknya peningkatan akan terus terjadi dari tahun ke
tahun. Erawan lebih lanjut mengatakan bahwa dampak pengeiuaran wisatawan terhadap
perekonomian Bali terdistribusikan ke berbagai sektor, bukan saja hotel dan restoran.
Distribusi tersebut juga terserap ke sektor pertanian (17,93%), sektor industri dan kerajinan

PNO VAWM



Pitana. 2004. Pariwisata dan Kebudayaan; Parasitisme atau Mutualisme? 4

(22,73%), sektor pengangkutan dan komunikasi (12,62%), sekior jasa-jasa (12,59%), dan
sebagainya. Hal ini sejalan pula dengan data mengenai distribusi pengeluaran wisatawan,
yang menunjukkan bahwa selama di Bali, pengeluaran wisatawan yang terserap ke dalam
‘perekonomian rakyat’ cukup tinggi.

Antara dan Parining (1999) juga mengemukakan bahwa pariwisata mempunyai
keterkaitan ekonomi yang sangat erat dengan banyak sektor, melalui apa yang disebut
open-loop effect dan induced-effect (di samping istilah yang sudah umum dikenal sebagai
trickle-down effect dan multiplier effect). Dengan menggunakan model SAM (Sochia/
Accounting Matrix), ditemukan bahwa pengaruh pengeluaran wisatawan sangat significant
terhadap denyut nadi perekonomian Bali, yang meliputi belasan sektor.

Peranan pariwisata juga dapat dilihat dari kontribusinya terhadap PDRB dan
penyerapan tenaga kerja, walaupun tidak ada angka pasti untuk ‘sektor pariwisata’ dalam
catatan statistik. Tetapi, meningkatnya kontribusi sektor perdagangan, hotel dan restoran
terhadap PDRB Bali secara jelas menggambarkan peranan sektor (yang terkait dengan)
kepariwisataan. Sektor perdagangan, restoran dan perhotelan (pariwisata) semakin besar
peranannya dalam kontribusinya terhadap PDRB, Kontribusi tersebut meningkat dari 9,52%
pada 1969, menjadi 13,90% pada 1983. Pada tahun 2000, sektor tersebut menyumbang
sebesar 33,19% dari PDRB Bali atas dasar harga berlaku. .

Dari segi pendapatan pemerintah, PHR merupakan sumber PAD yang sangat besar
peranannya dalam pembangunan Bali. Pada tahun 1999/2000, jumlah PHR yang dihasilkan
seluruh kabupaten/kota di Bali mencapai 299,483 milyard rupiah, dan tahun 2001 angka ini
mencapai 421,853 milyard rupiah (meskipun pariwisata sudah mengalami tragedy WTC).

Dari segi ketenagakerjaan, pada tahun 1995 pariwisata menyerap 34,14% dari
seluruh tenaga kerja yang bekerja di Bali. Persentase ini terus naik, dan pada tahun 1998
mencapai 38,0%.

Di samping berbagai dampak yang dinilai positif, hampir semua penelitian juga
menunjukkan adanya berbagai dampak yang tidak diharapkan (dampak negatif), seperti
semakin  memburuknya kesenjangan pendapatan antar kelompok masyarakat,
memburuknya ketimpangan antar daerah, hilangnya kontrol masyarakat local terhadap
sumberdaya ekonomi, munculnya neo-colonialisme atau neo-imperialisme, dan sebagainya.
Banyak peneliti menyebutkan bahwa pariwisata telah menjadi wahana eksploitasi bagi
negara-negara maju (negara asal wisatawan) terhadap negara-negara berkembang (daerah
tujuan wisata). Berbagai fasilitas pariwisata yang ada di DTW, sebagian besar adalah
fasilitas yang dilmpor dari negara asal wisatawan. Sebuah lukisan secara karikaturis
menggambarkan bahwa muatan lokal dari kegiatan pariwisata sangat kecil, karena segala
kebutuhan wisatawan maupun aktivitas pendukungnya didatangkan dari berbagai negara
maju. Berbagai fasilitas dimaksud antara fain: “mobil didatangkan dari Jerman, computer
dari Jepang, printer dari Hongkeng, lampu dari Inggris, whisky dari Scotlandia, vodka dari
Rusia, makanan dari Perandis, tas dari Italy, karpet dari Irlandia, fire equipment dari USA,
furniture dari Swedia, dst” (Fenne! 1999: 164).

Akibat kecilnya muatan local, maka ‘kebocoran ekonomi’ (economic leakage)
menjadi begitu besar, terutama pada resor-resor tertutup (enclave resor?) yang didominasi
modal asing. Kebocoran yang dialami oleh Kepulauan Cook mencapai 56%; di St Lucia
mencapai 45%; Bahama 43%; dan Antigua 41%. Mengalirnya manfaat ekonomi dari negara
berkembang ke negara maju ini mempunyai pola yang sama dengan berbagai MNC pada
sektor lainnya, yang berkembang sejak industrialisasi dan modernisasi Dunia Ketiga.
Brohman (1996: 55) sampai pada kesimpulan bahwa peranan pariwisata sebagai paspor
untuk pembangunan harus dikaji ulang. Yang terjadi justru sebaliknya, yaitu munculnya
kolonialisme baru melalui pariwisata. Negara-negara yang menjadikan pariwisata sebagai
andalan akhirnya terjerat dalam ketergantungan (dependeency) yang begitu mencekik leher.
Lebih jauh Brohman (1996: 66) menyatakan:.

“... the Third World tourism industry will be threatened by many of the problems .... These
problems include excessive foreign dependency contributing to a loss of local control over
resources and substantial overseas leakage of tourism earnings; the lack of articulation



Pitana. 2004. Pariwisata dan Kebudayaan: Parasitisme atau Mutualisme? 5

between tourism enclaves and domestic economic sectors, producing low multiplier and
spread effects; the reinforcement of neo-colonial pattern of socioeconomic and spatial
polarization; ... the unequal distribution of the costs and benefits of tourism and the
perceived loss of cultural identity and social control to outsiders” (Brohman 1996: 66).

DAMPAK SOSIAL BUDAYA

Secara teoretis, antara dempak sosial dan dampak kebudayaan memang dapat
dibedakan?. Namun demikian, Mathieson dan Wall (1982:37) menyebutkan bahwa “there is
no clear distinction between social and cultural phenomend’, sehingga sebagain besar ahli
menggabungkan dampak sosial dan dampak budaya di dalam pariwisata ke dalam judul
‘dampak sosial-budaya’ (the sociocultural impact of tourism in a broad context).

Menilai dampak sosial-budaya pariwisata terhadap kehidupan masyarakat lokal
merupakan suatu pekerjaan yang sangat sulit, terutama dari segi metodologis. Salah satu
kendala yang hampir tidak dapat diatasi adalah banyaknya faktor kontaminasi
(contaminating factors) yang ikut berperan di dalam mempengaruhi perubahan yang terjadi,
seperti pendidikan, media masa, transportasi, komunikasi, maupun sektor-sektor
pembangunan lainnya menjadi wahana dalam perubahan sosial-budaya, serta dinamika
internal masyarakat itu sendiri. Douglas dan Douglas (1996: 49) mengingatkan bahwa
berbagai perubahan sosial-budaya yang terjadi tidak dapat sepenuhnya dipandang sebagai
dampak pariwisata semata-mata. Hal ini adalah karena pariwisata terjalin erat dengan
berbagai aktivitas lain, yang mungkin pengaruhnya lebih besar, atau sudah berpengaruh
jauh sebelum pariwisata berkembang.

Di dalam melihat dampak sosial-budaya pariwisata terhadap masyarakat setempat,
masyarakat tidak dapat dipandang sebagai sesuatu yang ‘internally totally integrated entity;
melainkan harus juga dilihat segmen-segmen yang ada, atau melihat berbagai inferest
groups, karena dampak terhadap kelompok sosial yang satu belum tentu sama -bahkan bisa
bertolak belakang— dengan dampak terhadap kelompok sosial yang lain. Demikian juga
mengenai penilaian tentang positif dan negatif, sangat sulit untuk digeneralisasi untuk suatu
masyarakat, karena penilaian positif atau negative tersebut sudah merupakan penilaian yang
mengandung ‘nilai’ (value judgement), sedangkan nilai tersebut tidak selalu sama bagi
segenap kelompok masyarakat., Artinya, dampak postif ataupun negative masih perlu
dipertanyakan, “positif menurut siapa dan negative menurut siapa?” (Pitana 1999).

Terlepas dari berbagai kendala yang disebutkan di atas, berbagai kajian teoretis
dan empiris yang dilakukan oleh sosiclog dan antropolog memang secara meyakinkan
menemukan adanya berbagai dampak pariwisata terhadap masyarakat setempat —baik
pariwisata secara individual ataupun bersama-sama dengan kegiatan lainnya.

Asumsi yang paling umum digunakan di dalam melihat ‘dampak’ sosial-budaya
pariwisata terhadap masyarakat setempat menyiratkan bahwa pariwisata adalah ‘faktor luar’
vang ‘menghantam’ masyarakat, yang disebut sebagai model ‘bola bilyard” (Wood 1984).
Sebagaimana dikemukakan oleh Wood, dalam model ‘bola-bilyard’, objek yang bergerak
(pariwisata) secara langsung menghantam objek yang diam (kebudayaan daerah), atau
melalui objek perantara (broker kebudayaan). Dalam hal ini tersirat juga asumsi bahwa
kebudayaan adalah sesuatu yang diam, tidur, atau pasif, dan seolah-olah kebudayaan

2 Secara teoretis, Pizam and Milman (1984) mengatakan bahwa dampak sosial budaya
adalah “the ways in which tourism is contributing to changes in value systems, individual
behaviour, family relationships, collective lifestyles, moral conduct, creative expressions,
traditional ceremonies and community organization” (Pizam and Milman 1984:11). Dampak
social menyangkut “the more immediate changes in the social structure of the community
and adjustments to the destination’s economy and industry” sedangkan “the cultural impacts
focus on the longer-term changes in a society’s norms and standards, which will gradually
emerge in community’s social relationships and artefacts” (Murphy 1985:117)"



Pitana. 2004. Pariwisata dan Kebudayaan: Parasitisme atau Mutualisme? 6

tersebut adalah sesuatu yang homogen. Pendekatan seperti ini mengingkari dinamika
masyarakat dimana pariwisata mulai masuk, dan tidak mampu melihat berbagai respon aktif
dari masyarakat terhadap pariwisata.

Di dalam melihat pengaruh pariwisata terhadap masyarakat (dan kebudayaan)
setempat, harus disadari bahwa kebudayaan adalah sesuatu yang secara internal
terdeferensiasi, aktif, dan selalu berubah. Oleh karena itu, pendekatan yang lebih realistis
adalah dengan menganggap bahwa pariwisata adalah ‘pengaruh luar yang kemudian
terintegrasi dengan masyarakat’, dimana masyarakat mengalami proses menjadikan
pariwisata sebagai bagian dari kebudayaannya, atau apa yang oleh Michel Picard (1993;
1996) disebut sebagai proses ‘turistifikasi (touristification). Di samping itu perlu juga diingat
bahwa konsekuensi yang dibawa oleh pariwisata bukan saja terbatas pada hubungan
langsung host-guest, Pengaruh di luar interaksi langsung ini justru lebih penting, karena
mampu menyebabkan restrukturisasi pada berbagai bentuk hubungan di dalam masyarakat
{Wood 1984)

Secara teoretis, Cohen (1984) mengelompokkan dampak sosud pariwisata ke
dalam sepuluh kelompok besar, yaitu

(1) dampak terhadap keterkaitan dan keterlibatan antara masyarakat setempat
dengan masyarakat yang lebih luas, termasuk tingkat otonomi atau
ketergantungannya;

(2) dampak terhadap hubungan interpersonal antara anggota masyarakat;

(3) dampak terhadap dasar-dasar organisasi/kelembagaan sosial;

(4) dampak terhadap migrasi dari dan ke daerah pariwisata;

(5) dampak terhadap ritme kehidupan sosial masyarakat;

(6) dampak terhadap pola pembagian kerja;

(7) dampak terhadap stratifikasi dan mobilitas sosial;

(8) dampak terhadap distribusi pengaruh dan kekuasaan;

(9) dampak terhadap meningkatnya penyimpangan-penyimpangan sosial; dan

(10) dampak terhadap bidang kesenian dan adat-istiadat.

Sedangkan Pizam and Miman {1984) mengklasifikasikan dampak sosial-budaya
pariwisata atas enam, yaitu
dampak terhadap aspek demografis (jumlah penduduk, umur, perubahan
piramida kependudukan),
dampak terhadap mata pencaharian (perubahan pekerjaan, distribusi
pekerjaan),
dampak terhadap aspek budaya (tradisi, keagamaan, bahasa),
dampak terhadap transformasi norma (nilai, moral, peranan seks),
dampak terhadap modifikasi pola konsumsi (infrastruktur, komuditas), dan
dampak terhadap lingkungan (polusi, kemacetan lalu lintas).

Banyak kajian telah dilakukan nterhadap dampak sosial-budaya pariwisata, dengan
penekanan pada aspek-aspek yang berbeda, serta dengan perspektif teori yang berbeda
pula.

B

pomal

“Mathieson dan Wall (1982) menemukan bahwa pariwisata telah mengubah struktur
internal dari masyarakat, sehingga terjadi pembedaan antara mereka yang mempunyai
hubungan dengan pariwisata dan mereka yang tidak. Jadi, keterkaitan pariwisata menjadi
salah satu pemisah atau pembeda dalam masyarakat. Krippendorf (1987) lebih lanjut
melaporkan bahwa pariwisata mempunyai sifat kolonialistis, sehingga merebut independensi
masyarakat local di dalam proses pengambilan keputusan. Burns and Holden (1995) juga
menyebutkan bahwa pariwisata memberikan keuntungan sosial-ekonomi pada satu sisi,
tetapi di sisi lain membawa ketergantungan dan ketimpangan sosial, atau memperparah
ketimpangan yang telah ada.

Dari segi gender, Crompton dan Sanderson (1990) mengatakan bahwa sifat
pekerjaan di dalam pariwisata semakin memperparah segregasi gender dalam masyarakat.
Sebaliknya Urry (1991) menemukan bahwa pariwisata memberikan peluang kepada wanita
untuk secara sosial-ekonomi lebih independent, sehingga perbedaan gender semakin
menipis.



Pitana. 2004. Pariwisata dan Kebudayaan: Parasitisme atau Mutualisme? 7

Sharpley (1994) melihat bahwa pariwisata merangsang munculnya komunikasi
yang lebih intensif di dalam masyarakat local. Masyarakay dapat memanfaatkan peluang
yang diberikan oleh pariwisata, dan manfaat ekonomi pariwisata dapat digunakan dalam
kegiatan pelestarian budaya, dan secara nyata pariwisata memberikan kontribusi nyata di
dalam pelestarian bangunan-banguan bersejarah atau keagamaan.

Sementara banyak yang khawatir dengan terjadinya proses kehilangan otentisitas
dalam kebudayaan local, bagi Urry, kebudayaan memang selalu beradaptasi, termasuk
dalam menghadapi pariwisata, dan di dalam proses tersebut tidak berarti makna atau
otentisitas otomatis hilang. Akulturasi merupakan proses yang wajar dalam setiap
pertemuan antar budaya. Namun demikian, ia juga mengakui adanya komoditisasi dari
berbagai aspek keagamaan, yang memunculkan konflik, karena pengaruh pariwisata.
Pendapat ini didukung oleh Burns and Holden (1995), yang melihat perubahan fungsi
kebudayaan, karena kebudayaan dipandang sebagai sumberdaya komersial. Mengenai hal
ini, Cohen (1988) melihat ada kesan terjadinya dampak negatif akibat adanya komoditisasi.
Namun dilain fihak, De Kadt (1979) mengatakan bahwa kesenian, kerajinan, dan berbagai
aspek kebudayaan local bisa mengalami revitalisasi akibat kedatangan pariwisata.

Pariwisata juga menyebabkan terjadinya perpindahan penduduk, karena peluang
kerja dan kehadiran tamu ‘merangsang kaum muda untuk ‘pindah ke lokasi di mana
pariwisata berkembang. Secara akumulatif hal ini akan menyebabkan terjadinya
overcrowding, yang dapat bermuara pada berbagai masalah sosial.

Sifat dan bentuk dari dampak sosial-budaya dipengaruhi oleh berbagai factor.
Pitana (1999) menyebutkan bahwa factor-faktor yang ikut menentukan dampak sosial-
budaya tersebut adalah sbb.

(1) Jumiah wisatawan, baik absolut maupun relatif terhadap jumlah penduduk lokal;

(2) Objek dominan yang menjadi sajian wisata (the fourist gaze) dan kebutuhan
wisatawan terkait dengan sajian tersebut;

(3) Sifat-sifat atraksi wisata yang disajikan, apakah alam, situs arkeolog, budaya
kemasyarakatan, dst;

(4) Struktur dan fungsi dari organisasi kepariwisataan di DTW;

(5) Perbedaan tingkat ekonomi dan perbedaan kebudayaan antara wisatawan dengan
masyarakat lokal;

(6) Tingkat otonomi (baik politik, geografis, dan sumberdaya) dari DTW;

(7) Leju/kecepatan pertumbuhan pariwisata;

(8) Tingkat perkembangan pariwisata (apakah awal, atau sudah jenuh);

(9) Tingkat pembangunan ekonomi DTW;

(10) Struktur sosial masyarakat lokal;

(11) Tipe resor yang dikembangkan (open ataukah enclave resorts)

(12) Peranan pariwisata dalam ekonomi DTW.

PARIWISATA, PENGHANCUR ATAU PELESTARI KEBUDAYAAN? BALI SEBAGAT JENDELA®
Pariwisata sudah menjadi bread and breath bagi separuh lebih penduduk Bali. Untuk
beberapd dasawarsa terakhir, pariwisata telah menjadi generator penggerak dalam
pembangunan  ekonomi, dan menjadi lokomotif dalam  perubahan  sosial-
budaya.*Internasionalisasi lewat pariwisata, khususnya pariwisata budaya seperti yang
dikembangkan di Bali, membawa masyarakat lokal terjepit di antara dua kutub kekuatan. Di
satu pihak, mereka diwajibkan memelihara tradisi dan adat budayanya, yang merupakan
komoditas yang dapat ‘dijual’ dalam pariwisata. Di sisi lain, internasionalisasi melalui
jaringan pariwisata berarti membenturkan kebudayaan local tersebut dengan dunia modern.

* Bagian ini diambil dari pidato pengukuhan guru besar penulis, 15 Juni 2002, dengan
sedikit revisi.

* Ulasan mengenai hal ini, antara lain dapat dilihat pada tulisan Erawan (1993);
Hassall dik. (1992); Pitana (1992 dan 1999); Wood (1979); McTaggart (1980) dan Picard
(1996).



Pitana, 2004. Pariwisata dan Kebudayaan: Parasitisme atau Mutualisme? 8

Ini memberikan peluang besar bahwa budaya lokal akan hanyut dalam derasnya gelombang
budaya global (Williams 1995; Crick 1989; Francillon 1977; Picard 1996).

Karena intensifnya hubungan Bali dengan pariwisata, sekarang masyarakat Bali
telah mengalami gejala touristifikasi. Melalui proses internasionalisasi ini, masyarakat Bali
menjadi “touristic sociefy’. Proses internasionalisasi dan/atau touristifikasi mempunyai
dampak yang sangat tinggi terhadap eksistensi kebudayaan Ilokal, yang mampu
mentransformasikan kondisi sosial-budaya masyarakat setempat.

Banyak kalangan sangat khawatir dengan touristifikasi ini. Touristifikasi akan dapat
mengubah inti kebudayaan Bali, pendangkalan terhadap kualitas kebudayaan, serta
hilangnya bentuk-bentuk sosial yang telah terbukti mampu menopang integritas masyarakat
Bali.® Bahkan ada yang menyatakan bahwa sekarang ini jalinan sosial dan keagamaan Bali
yang begitu kompleks, ketat dan rapi, telah tercerai berai di bawah pengaruh
kepariwisataan. Unsur-unsur kebudayaan Bali berangsur-angsur menjadi cair, dan kemudian
hanyut ke lautan budaya dunia yang semakin kuat, dalam lalu lintas kepariwisataan (Dalton
1990; Picard 1990; dan Naya Sujana 1989)

Banyak orang berpendapat bahwa kebudayaan Bali telah mengalami erosi, yang
dapat dilihat dari munculnya efek peniruan (demonstration efect), tanpa mempertimbangkan
kesesuaiannya dengan kebudayaan sendiri; terjadinya komoditisasi terhadap kebudayaan;
terjadinya penurunan kualitas hasil kesenian; profanisasi kesenian sakral, profanisasi
kegiatan ritual ataupun tempat suci; dan bahkan ada yang mengatakan bahwa manusia Bali
dewasa ini sudah semakin kecil kemauannya untuk mempertahankan identitas budayanya
atau ke-Bali-annya.®

Sebaliknya, banyak juga ahli sosiologi dan antropologi yang melihat bahwa
pariwisata  (internasionalisasi) tidak merusak kebudayaan Bali, melainkan justru
memperkuat, karena terjadinya proses yang disebut involusi kebudayaan (cuftural
involution). McKean (1978) mengatakan,

... meskipun perubahan sosial ekonomi sedang terjadi di Bali, ... semua itu terjadi
secara bergandengan tangan dengan usaha konservasi kebudayaan tradisional....
Kepariwisataan pada kenyataannya telah memperkuat proses konservasi,
reformasi, dan penciptaan kembali berbagai tradisi. 7

Ahli fain berpendapat bahwa dampak kepariwisataan di Bali bersifat aditif, dan
bukan substitutif, Artinya, dampak tersebut tidak menyebabkan transformasi secara
struktural, melainkan terintegrasi dengan kehidupan tradisional masyarakat (Lansing 1974).
Hal-ha! luar diserap dan ditambahkan ke dalam kebudayaan, sebagai suatu proses
pengayaan.

Penelitian lapangan di beberapa daerah pariwisata menunjukkan, organisasi sosial
tradisional (khususnya bamjar dan desa pakraman)® bahkan bertambah kuat, bertambah

* Lihat misalnya tulisan Ngurah Bagus (1989), khususnya halm. 106.

6 Uraian mengenai berbagai dampak negatif pariwisata Bali secara lebih detail dapat
dilihat pada berbagai publikasi, seperti Picard (1990, 1996), Wood (1979), dan Pitana (1996
dan 1999).

7 Philip F. McKean (1973) menulis: ..the traditions of Bali will prosper in direct
proportion to the success of tourist industry. Far from destroying, ruining, or ‘spoiling’ the
culture of Bali... the advent of income of tourists is likely to fortify and foster the arts
(dikutip dalam Wood 1979).

® Desa pakraman (dulu dikenal sebagai desa adar) adalah lembaga tradisional
komunitas masyarakat Bali-Hindu yang terkait dengan penanganan masalah sosial-budaya
masyarakat. Desa pakraman dicirikan oleh kepemilikan tiga pura utama (disebut kahyangan
tiga), mempunyai batas-batas wilayah yang, mempunyai anggota yang pasti, dan mempunyai
sruktur kepengurusan. Desa pakraman (khususnya yang mempunyai anggota banyak)



Pitana. 2004, Pariwisata dan Kebudayaan: Parasitisme atau Mutualisme? 9

dinamis. Pariwisata telah menjadi wahana dinamisasi masyarakat (Pitana 1999, Gayatri
2003). Hal ini terkait erat dengan peningkatan ekonomi yang dibawa cleh kepariwisataan,
serta semakin bertumbuh-kembangnya kesadaran akan ‘identitas diri’ (Pitana 1991, 1995).
Penemuan ini menghidupkan kembali thesis Noronha (1979), bahwa industri pariwisata tidak
mencabut keterikatan manusia Bali terhadap organisasi tradisional, di mana budaya Bali
berakar, yaitu desa pakraman (banjar). Bahkan pariwisata dapat memperkuat desa
pakraman, melalui aliran ekonomi yang dibawa oleh pariwisata, yang disalurkan kepada
lembaga tradisional oleh pelaku pariwisata.

Dengan kehadiran pariwisata, masyarakat Bali secara dinamis dan kreatif telah men-
dislog-kan antara proses internasionalisasi dan tradisionalisasi untuk melakukan
‘metamorfosis’. Kalau dilihat dalam kurun waktu yang panjang, jelas manusia dan
kebudayaan Bali sudah berubah, namun esensi Bali masih tetap kuat. Perubahan sosial-
budaya yang terjadi melalui proses dialog antara kekuatan internasionalisasi dan
tradisionalisasi ini menyebabkan manusia Bali seakan-akan melakukan ‘konversi. Namun
konversi tersebut dilakukan tetap dalam agama Hindu dengan nuansa Bali yang kental, atau
apa yang oleh Clifford Geertz (1973) disebut sebagai internal conversion.

Internasionalisasi dan globalisasi budaya selalt menimbulkan pertanyaan. akan
identitas budaya dan manusia lokal. Ada asumsi umum bahwa dalam proses
internasionalisasi dan modernisasi, masyarakat local akan terjepit, termarginalisasi, dan
kehilangan identitas budayanya (Lanfant 1995). Kenyataannya, meskipun budaya pariwisata
telah menjadi budaya Bali, dan Bali telah mengalami proses ‘touristification,’ identitas
budaya masyarakat Bali masih tetap, kalau tidak boleh dikatakan menguat. Temuan-temuan
lapangan juga menunjukkan bahwa kebudayaan Bali sampai saat ini masih sangat kuat
melekat pada identitas orang Bali, dan kekhawatiran bahwa simpul-simpul budaya telah
tercerai-berai tidaklah benar. Data lapangan seperti ini telah banyak mengubah pandangan
orang yang semula pesimistis terhadap kelestarian kebudayaan Bali.*Meskipun telah lama
terjadi kontak yang intensif dengan pariwisata, identitas ke-Bali-an ternyata menguat
dengan semakin derasnya arus internasionalisasi.®

Pembangunan pariwisata telah menyebabkan adanya proses ‘destructuring and
restructuring dari media identitas etnis, yang pada akhirnya justru memperkuat identitas.
Hal ini senada dengan temuan Lanfant (1995), yang melaporkan bahwa:

umumnya dibagi ke dalam kelompok-kelopok territorial yang lebih kecil, yang disebut
dengan banjar. Saat ini (2004) di Bali ada 1401 desa pakaman dengan sekitar 4.100 banjar.

¥ Naya Sujana, yang pada 1989 sangat khawatir dengan kebalian orang Bali, pada
1994 menyimpulkan hal yang sebaliknya: “Dalam proses transformasi budaya sekarang ini,
apakah manusia Bali transisi akan mengguncangkan akar-akar budaya, adat, dan agamanya?
Jawabnya: “tidak.” Memang, ada guncangan-guncangan sosial, budaya, politik, ekonomi,
dan kearfianan; namun guncangan-guncangan tersebut tidak sampai membahayakan poros-
poros budaya, adat, dan agama. Struktur sosial masyarakat Bali memiliki ketahanan yang
cukup dinamis dan cukup berarti, sehingga masih memiliki daya lentur yang baik dalam
beradaptasi dengan perubahan lingkungan.... [K]risis sosial dan budaya masih tetap dapat
dikendalikan oleh masyarakat Bali, untuk kembali ke posisi keseimbangan....” (1994: 69).

1% Dalam kaitan ini, identitas yang dimaksud bukanlah ‘identitas’ yang digambarkan
oleh para ‘romantists’ atau ‘primordialists’ (Eickelman and Piscatory 1990), yang
mendefinisikan identitas sebagai sesuatu yang ‘fixed’: “Bali must look like Bali” atau “may
Bali stay true to herself.”” Sebaliknya, identitas dalam hal ini didefinisikan sebagai sesuatu
yang ‘fluid’ yang terbuka terhadap proses reflexivity, reevaluation, reinterpretation, atau
reconstruction. Secara singkat, mengikuti Lanfant et al. (1990: x), “identity is always in
Sformulation, a constant site of struggle for those involved.” Secara ringkas, “cultural identity
is a product of active construction ..” (Jonathan Friedman 1993: 765).



Pitana. 2004. Pariwisata dan Kebudayaan: Parasitisme atau Mutualisme? 10

... societies have now discovered in the international tourism a means of survival and
even advancement. Tradition has been re-evaluated, integrated into the mechanisms
of economic production and incorporated into the cultural systems of modern sociely
(Lanfant 1995:37).

Manusia Bali tentu tidak mau ‘dikonservasi,’ dalam arti yang statis, menjadi 8 ‘timeless
society.' Orang Bali melestarikan budayanya tidaklah dalam artian statis, karena kebudayaan
pada galibnya adalah sebuah produk sementara yang masih selalu berproses. Sebagaimana
dikatakan oleh Samuel (1991: 23), “the elements of culture are subject to continuous social
reconstruction. ”Masyarakat Bali sadar bahwa mereka harus mengadaptasi diri dengan dunia
yang tengah berubah, sementara pada saat yang sama mereka juga sadar untuk menjaga
kontinyuitas budaya dan identitasnya. Inilah yang sering disebut sebagai continuity in
changes, atau dynamic equilibrium.** Dengan cara ini, masyarakat Bali secara terus-menerus
mengukir dan mengukir kembali identitasnya, sementara benang merah kelaluan tidak
diputus. Proses internasionalisasi, terutama yang terjadi melalui aktivitas kepariwisataan,
secara bersamaan diikuti oleh proses yang arshnya berlawanan, yaitu suatu proses ke
dalam, mencari identitas ke masa lalu, yang bisa disebut sebagai proses ‘tradisionalisasi’
atau indigenisasi, atau “balinisasi’ orang Bali sendiri. ’

Hal ini sejalan juga dengan pendapat Clifford Geertz (1999), yang mengedepankan
bahwa pelestarian tidak boleh diartikan sebagai usaha ‘membekukan’ sebuah kebudayaan,
karena kebudayaan memang selalu berubah, direkonstruksi dan direkreasi, sebagai respon
terhadap situasi yang berubash. Usaha untuk membekukan kebudayaan atas nama demi
keaslian atau otentisitas, justru akan menghasilkan dekadensi. Geertz (1999: 19) menulis
bahwa kebudayaan dan tinggalan budaya:

... Is not some solid, unmoving block of objects, practices, befiefs, and understanding, a
seftled, crystalline structure of traditions and customs that time and tourism,
development and modernity, can only erode, disrupt, pollute, or destroy. It Is
something that is constantly changing, constantly being reconstructed and recreated,
in response to new circumstances and emerging needs. The so-called “museum” or
“culture park” view of heritage as something that has only to be preserved and tended,
only to be kept pristine, isolated from alterations going on around it, is not only
utopian, it is mischievous. In trying to freeze a living tradition in the name of
authenticity you produce the worst sort of inauthenticity —decadency, not purity.

Masyarakat Bali dalam banyak hal tefah menemukan kembali berbagai tradisinya yang
(konon) pernah ada, suatu proses yang oleh Hobsbawm (1983) disebut sebagai *reinvention
of tradition! Tradisi-tradisi baru dimunculkan, dengan legitimasi tradisi lama, atau ajaran
susastra agama, yang sesungguhnya adalah adaptasi, reinterpretasi, dan rekontekstualisasi
terhadap situasi yang sedang berkembang'?. Invented traditior® ini adalah salah satu hasil

-

" Mengenai transformasi budaya Bali dari zaman ke zaman, tetapi tetap pada pilar
identitas ‘budaya Bali’, lihat misalnya uraian Geriya (2000).

12 Bandingkan misalnya dengan Jonathan Friedman (1993: 739), yang menyebutkan
bahwa “the fourth world (yaitu masyarakat indigenous) seeks identity in its own past or
cultural specificity. ... new traditions emerged as ‘transformation’ and adaptations to new
conditions of existence”.

13 ystilah reinvention of tradition dipopulerkan oleh Eric Hobsbawm (1983: 1).
Invented tradition adalah “a set of practices, normally governed by overtly and tacitly
accepted rules and a set of a ritual or symbolic nature, which seeks to inculcate certain
values and norms of behaviour by repetition, which automatically implies continuity with the
past” (1983: 1). Inventing tradition “is essentially a process of formalization and



Pitana. 2004. Pariwisata dan Kebudayaan: Parasitisme atau Mutualisme? 11

dari dialog antara orientasi ke luar (internasionalisasi) dengan orientasi ke dalam
(tradisionalisasi-indigenisasi). Tradisi atau elemen budaya baru yang ditumbuhkembangkan,
bukan saja untuk kepentingan pariwisata, tetapi (bahkan lebih sering) adalah untuk
dikonsumsi oleh masyarakatnya sendiri.

Dengan berbagai argumentasi di atas, ungkapan bahwa ‘Bali tidak lagi Bali’ atau ‘Bali
sudah kehilangan kebaliannya’, tidak mendapatkan pjjakan akademis yang kuat. Mengutip
Clifford Geertz dalam kaitan ini,

The answer to that most famous tourist question, "Is Bali still Bali?” is: “Of course it is!
What else could it be?' (1999: 19).

WACANA PENUTUP

Apa yang diuraikan di atas, mengandung muatan teoretis-akademis yang sangat
significant, Bali, dengan keunikannya, adalah suatu ‘masyarakat modern yang tradisional’,
Bali telah mampu menjadi laboratorium sosial-budaya, untuk menguji kesahiban atau
kelemahan berbagai teori Barat, Temuan-temuan dari Balt memang ternyata sudah mampu
memaksa terjadinya revisi terhadap teori Barat. Teori Modernisasi Kiasik, yang
mendikotomikan modernitas dengan tradisionalitas, dan menihilkan peranan nilai tradisional
dalam pembangunan, mendapatkan bantahan empiris dari Bali. Teori fAydraulic-despotism
dari Wittfogel, juga harus direvisi, kalau dikaitkan dengan temuan-temuan tentang eksistensi
subak di Bali. Demikian juga halnya, berbagai teori yang mendikotomikan pariwisata dengan
kebudayaan lokal, berbagai pandangan modernistis yang menghipotesiskan hancurnya
kebudayaan lokal karena pengaruh pariwisata, juga mendapat bantahan dari Bali. Kasus Bali
menunjukkan bahwa meskipun gejala perubahan sosial-budaya terjadi, tetapi pariwisata
lebih berperan sebagai wahana pelestari kebudayaan dalam arti yang luas.

Pariwisata sudah menjadi nafas dan urat nadi pembangunan Bali, bukan saja dalam
aspek ekonomi, melainkan juga dalam berbagai aspek lainnya. Uraian di depan juga secara
jelas telah menunjukkan bahwa pesimisme tentang kehancuran kebudayaan Bali akibat
pariwisate tidak terbukii. Bahkan sebaliknya, dengan berbagai mekanisme, langsung
ataupun tidak langsung, pariwisata telah mampu menjadi patron baru bagi kebudayaan.
Pariwisata telah menjadi trigger dari dinamika masyarakat dalam pembangunan.

Walaupun berbagai kekhawatiran telah dikemukakan mengenai pengaruh pariwisata
terhadap kebudayaan Bali, tetapi data lapangan menunjukkan bahwa pariwisata telah
mampu menjadi dinamisator kebudayaan Bali dalam berbagai aspeknya, dan menjadi patron
baru dalam merangsang berkembangnya kreativitas. Pariwisata telah mampu menjadi
wahana pelestarian kebudayaan Bali —dalam arti yang dinamis. Dalam konteks ini, hubungan
antara pariwisata dengan kebudayaan lebih bersifat simbiosis mutualisme daripada
parasitisme. Dengan demikian, pandangan dikotomis yang melihat pariwisata sebagai
‘musuh’ kebudayaan semestinya dapat digantikan dengan pandangan sinergis, bahwa
pelestarian kebudayaan bisa berjalan seiring dengan pengembangan pariwisata, bahkan
pariwisata bisa menjadi wahana yang sangat baik dalam pelestarian kebudayaan tersebut.

Sejalan dengan simpulan di atas, maka pertanyaan yang lebih arif bukanlah
‘bagaimana menghindarkan sentuhan pariwisata terhadap kebudayaan’, melainkan
‘bagaimana pariwisata semestinya dikelola agar bermanfaat bagi masyarakat dan
kebudayaan’.

ritualisation, characterised by reference to the past, if only by impossing the repetition”
(1983: 4).



Pitana. 2004. Parivisata dan Kebudayaan: Parasitisme atan Mutualisme? 12

DAFTAR PUSTAKA

Antara, M dan N. Parining. 1999. “Keterkaitan antara Pariwisata dengan Pertanian di Bali:
Tinjauan dengan Model Social Accounting Matrix.”Paper disampaikan dalam Seminar
Pariwisata Berkelanjutan menurut Perspektif Orang Bali. Puslit Kebudayaan dan
Pariwisata Unud, Denpasar, 3 Agustus 1999,

Bagus, I. G. 1975. “Sanur dan Kuta: Masalah Perubahan Sosial di Daerah Pariwisata. “Dalam
1. G. Bagus (ed). Bali dalam Sentuhan Pariwisata. Denpasar, Fakultas Sastra Unud, h
95-109.

Cohen, Erik. 1984, " The Sociology of Tourism. Approaches, Issues, and Findings'. Annal of
Tourism Research. No. 30: 236-66.

Eickelman, Dale F., and James Piscatori. 1990.Social Theory in the Study of Muslim
Societies. Dalam; Dale F. Eickelman and James Piscatori (eds.),. Musfim Travellers:
Pilgrimage, Migration, and the Religious Imagination. London: Routledge

Erawan, Nyoman. 1993. Pariwisata dan Pembangunan, Bali sebagai suatu Kasus, Denpasar:
Upada Sastra.

Erawan, Nyoman. 1999. “Konsep Pembangunan Pariwisata Bali: Aspek Manfaat Ekonomi.”
Paper disampaikan dalam Seminar Pariwisata Berkelanjutan menurut Perspektif Orang
Bali. Puslit Kebudayaan dan Pariwisata Unud, Denpasar, 3 Agustus 1999,

Friedman, J. 1993. “Will the Real Hawaiian Please Stand: Anthropologists and Natives in
Global Struggle for Identity.” BKI 149:737-767.

Geertz, Clifford. 1997. “Cultural tourism. tradition, identity and heritage construction.” Dalam
Wiendu Nuryanti (ed), Tourism and Heritage Management. Yogyakarta: UGM Press. H.
14-24,

Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Culture. New York: Basic Baoks.
Hobsbawm, E. J. and T. O. Ranger. Editors. 1983. 7he Invention of Tradition. New York:
Cambridge University Press.

Lanfant at al. 1995 (eds). International Tourism: Identity and Change. International
Sociology, London, New Delhi.

Lansing, S. J. 1974. Evil in the Morning of the World. Ann Arbor: Michigan Papers on South
and Southeast Asia, No. 6.

Lea, ). 1995. Tourism and Development in the Third World. London and New York:
Routledge.

McKean, Philip Frick. 1978. "Towards a Theoretical Analysis of Tourism: Economic Dualism
and Cultural Involution in Balf'.Dalam Valena L. Smith (ed). Hosts and Guests: The
Anthropology of Tourism. Philadelphia: University of Pensylvania Press. pp. 119-38.

Naya Sujana, N. 1994, “Manusia Bali di Persimpangan Jalan.” Dalam G. Pitana (ed),
Dinamika Masyarakat dan Kebudsyaan Bali.. Denpasar: Bali Post: 45-72.



Pitana. 2004. Pariwisata dan Kebudayaan: Parasitisme atau Mutualisme? 13

Noronha, R. 1979. “Paradise Revisited” Dalam E. de Kadt (ed), Tourism, Passport to
Devealopment? Oxford, Oxford University Press: 177-204.

Picard, M. 1996. Baii. Cultural Tourism and Touristic Culture. Singapore: Archipelago Press.

Pitana, I Gde (ed). 1994. Dinamika Masyarakal dan Kebudayaan Bali Denpasar: Penerbit
Bali Post.

Pitana, 1 Gde. 1998. Interaction Between The Arts and Tourism. Dalam Sudyatmaka Sugriwa
(ed). Taksu: Never Ending Art Creativity. Denpasar: Cultural Affairs Office of Bali
Province and Taksu Foundation.

Pitana, I Gde. 1999. Pelangi Pariwisata Bali. Denpasar: Penerbit Bali Post,

Pitana, I Gde, dkk. 2000. Kuta, Cermin Retak Pariwisata Bali. Denpasar: Penerbit Bali Post.

Santosa, S.P. 2001. Bahan paparan untuk Gubernur Bali, Mimeo.

UNEP (United Nations Environment Programme). 2002, Industry as Partner for Sustainable
Development. Tourism. UK: UNEP,

Unud and G. Francillon. 1975. “Tourism in Bali --Its Economics and Socio-cultural Impact:
Three Points of View." Internaional Social Science Journal XXVII (4): 721-52.

Urry, J. 1995, “The Tourist Gaze: Leisure and Travel in Contemporary Societies”. London:
Newbury Park.

Wahab, Saleh. 1997. “Balancing culture heritage conservation and sustainable development
through tourism.” Dalam Wiendu Nuryantl (ed), Tourism and Heritage Management.
Yogyakarta: UGM Press. H. 59-74.

Wood, R. E. 1980. “International Tourism and Cultural Change in Southeast Asia.” Economic
Development and Cultural Change 28 (1).



