SEMINAR TERTUTUP
PEMANTAPAN NILAI ISLAM
DALAM SISTEM ADAT PERPATIH

KERTAS KERJA 4

PERANAN DATO' ADAT DALAM
PEMBANGUNAN DAN PENTADBIRAN
TANAH ADAT PERPATIH

Oleh
Profesor Madya Nurhalim bin Ibrahim

Universiti Putra Malaysia

Pada
24hb. - 25hb. November 1997

Anjuran
JABATAN MUFTI KERAJAAN NEGERI
dengan kerjasama
MAJLIS AGAMA ISLAM NEGERI SEMBILAN !




Peranan Institusi Adat di Dalam Pembangunan
dan Pentadbiran Tanah'

Oleh:
Norhalim Hj. Ibrahim
Jabatan Pengajian Pembangunan Keluarga
Universitt Putra Malaysia
Serdang.

Pendahuluan
Adat Perpatih adalah kebudayaan orang Melayu tempatan Negeri Sembilan’. Sebagai
satu kebudayaan Adat Perpatih adalah satu sistem kompleks yang terkandung
dalamnya pengetahuan, kepercayaan, kesenian, moral, estetika, undang-undang, adat
resam dan segala kebolehan yang dipelajari oleh individu sebagai ahli masyarakat
pengamalnya dan yang membezakannya dengan masyarakat lain. Dasar utama
kebudayaan ini adalah penjuraian keturunan mengikut nasab ibu.

Masyarakat Negeri Sembilan telah mengamalkan sistem ini tidak kurang
daripada 600 tahun yang lalu. Dalam tempoh begitu panjang, adat ini telah
mengalami pelbagai perubahan akibat kemasukan anasir-anasir budaya luar’.
Perubahan yang paling ketara telah berlaku pada permulaan abad ini apabila penjajah
Inggeris telah mengenepikan harupir seluruh struktur dan organisasi sistem adat ini
dan menggantipaksakan sistem birokrasi moden - ala - barat ke dalam kehidupan

masyarakat negeri ini. Momentum perubahan terutama sekali dari segi nilai dan

pandangan hidup ini semakin ketara apabila rakyat negara ini didedahkan dan

" Kertas kerja yang telah dibentang dalam Seminar Tertutup Pemantapan Nilai Islam dalam Sistem
Adat Perpatih, Pusat Dakwah Islamiah, Paroi, Seremban, pada 25 November 1997,

? Keseluruhan masyarakat Melayu Daerah Port Dickson, melainkan yang tingeal di bahagian
bersempadanan dengan Daerah Seremban tidak mengamaikan Adat Perpatih.

* Untuk huraian lanjut tentang perubahan sistem adat ini lihat Norhalim Hj. torahim, 1993, Shamsul
Amri, 1994 dan H.M. Dahlan, 1994,



[

terdedah kepada nilai-nilai barat, terutamanya dari Amerika Syarikat yang disalurkan
melalui media massa.

Kesinambungan kebudayaan Adat Perpatih adalah melalui tradisi lisan.
Penurunan secara lisan ini telah menyebabkan kehilangan dan tokok tambah elemen-
elemen dan aspek-aspek sistem itu. Pendokumentasian tradisi lisan ini hanya mula
dilaksanakan pada pertengahan abad ke-19 oleh pegawai tadbir Inggeris; dan kerja ini
berlanjutan sehingga peretengahan abad ke-20*. Tujuan utama usaha mereka bukan
untuk mendidik anak-anak watan tentang perjalanan sistem Adat Perpatih tetapi
bermatlamat untuk menyenangkan proses demokrasi dan melicinkan jentera
pentadbiran mereka. Dengan demikian, apa yang didokumentasikan itu bukan
perjalanan adat yang ideal dan yang praktikal bagi anak watan tetapi merupakan
interpretasi yang disesuaikan dengan kepentingan mereka sebagai penjajah. Oleh
sebab bahan-bahan tersebut ditulis dalam bahasa Inggeris, maka masyarakat ternpatan,
terutamanya para penggerak adat ie;itu pemimpin adat sendiri tidak dapat
menghayatinya, sama ada menerima atau menolak kebenaran tulisan mereka.

Pendokumentasian oleh anak-anak watan bermula pada sekitar pertengahan
abad ke-20. Malangnya. kebanyakan daripada kajian dan tulisan mereka itu adalah
menggunakan hasil penulisan penjajah sebagai punca rujukan utama. Ini bererti
mereka juga telah meneruskan tradisi pendokumentasian penjajah.  Walaupun
dokumeniasi ini banyak ditulis dalam bahasa Melayu, namun ia adalah dalam bentuk
penulisan ilmiah yang tersimpan dalam perpustakaan ataupun termuat dalam jurnal

akademik yang tidak sampai ke tangan anak watan. Dengan demikian, sekali lagi

* Anak watan Negeri Sembilan harus berterima kasih atas usaha mereka ini, sebab jika tidak kerana
kegigihan mereka, besar kemungkinan keseluruhan struktur dan organisasi Adat Perpatih itu teiah
hilang ditelan zaman.



pembesar-pembesar adat tercicir dari segi menelaah struktur dan organisasi Adat
Perpatih itu.

Apa yang ada dalam pengetahuan pembesar-pembesar adat tentang Adat
Perpatih mulai dari awal abad ke-20 adalah secebis dan yang ‘simple’ daripada
keseluruhan yang sangat kompleks. Kesecebisan pengetahuan mereka tentang
kebudayaan yang mereka menjadi tiang dan pagarnya kerana mereka sejak awal abad
ke-12 tiada lagi berfungsi. Ketidakberfungsian ini membuat mereka leka daripada
mempelajari, memahami dan mendalami adat masyarakat yang mereka pimpin.
Dengan demikian, mereka telah mengabaikan tugas, rol dan peranan mereka.
Kemerosotan ini menyebabkan mereka hari ini berada dalam dilema - gah dengan
gelaran tetapi kosong dalam kewibawaan dan kekuasaan.

Tanah dan Adat Perpatih

Masyarakat Adat Perpatih adalah masyarakat tani. Kebanyakan mereka terdiri
daripada pesawah. Seperti mana masyarakat tani lain di dunia, tanah adalah harta
utama mereka, Sebelum abad ke-20, tanah di Negeri Sembilan terbahagi kepada dua
jenis utama iaitu tanah waris dan tanah suku. Tanah waris adalah tanah ‘kepunyaan’5
Penghulu atau Undang. Tanah suku pula adalah tanah yang telah diberikan atau
diakokkan atau diompokkan untuk diusahakan oleh sesuatu suku. Dengan demikian,
pada ketika itu, tanah di kalangan masyarakat Adat Perpafih adalah milik korporat
kepunyaan kumpulan kekeluargaan suku. Pada ketika itu konsep geran tanah tidak
wujud. Ini bererti tanah tidak dipunyai atau dimiliki oleh individu.

Kedua-dua jenis tanah ini dikelolakan dan ditadbirkan oleh Lembaga suku

berkenaan. Tanah waris, walaupun ‘diakukan’ atau pada teorinya sebagai kepunyaan

5 Ini tidak bermaksud mempunyai hak milik peribadi tetapi setakat penjaga sahaja.



Penghulu atau Undang dari segi praktikal iaitu penjagaan dan pengusahaannya adalah
dalam bidang kuasa Datuk Lembaga suku Penghulu atau Undang. Dengan demikian,
penggunaan dan pembangunan tanah di bawah pentadbiran Datuk Lembaga suku.
Konsep ini sejajar dengan perbilangan: pinang sejajar lembaga yang punya.

Masyarakat hari ini, termasuk datuk-datuk lembaga, kurang faham akan
maksud perbilangan ini. Perbilangan ini, seperti juga perbilangan lain, mempunyai
maksud berlapis atau menggunakan perlambangan. Rangkai kata ‘pinang sejajar’ itu
melambangkan tanah pusaka termasuk sawah, ladang dan tanah kawasan perumahan.
Kata ‘punya’ di akhir perbilangan itu pula membawa ertl tanggungjawab, rol dan
peranan yang terletak di atas bahu Datuk Lembaga suku yang berfungsi sebagai
pemimpin masyarakat atau ahli-ahli sukunya. Tugas dan fungsi Datuk Lembaga,
menurut perbilangan ini adalah ‘ayah’ atau ‘penjaga’ kepada ahli, harta dan segala
yang bersabit dengan keharmonian, kemajuan, keselamatn, kemamuran dan
kemewahan hidup anggota sukunya. Pendek kata, Datuk Lembaga sebagai orang
yang dituakan adalah penjaga atau guardian kepada segala yang ada dalam sukunya,
baik berupa kebendaan mahupun bukan kebendaan, hatta nyawa anak buahnya. Oleh
sebab demikian sekali besar tanggungjawab seorang Datuk Lembaga terhadap
sukunya maka ia diperbilangkan sebagai ‘mempunyai’ pinang sejajar. Oleh itu, kata
‘punya’ dalam perbilangan di atas tadi tidak membawa maksud hak milik individu (di
sini Datuk Lembaga) secara peribadi.

Dalam konteks pengertian ini, tanggungjawab Datuk Lembaga ke atas tanah
pusaka adat adalah antara lain:

1. Memastikan agar semua tanah itu diusahakan.



2. Pengusahaan itu harus berjalan mengikut sistem-sistem penanaman tertentu
atau musim.

3. Memastikan kesemua bahan-bahan, baik kebendaan atau bukan kebendaan
termasuk upacara-upacara ritual® ada, tersedia dan lengkap.

4. Memastikan yang setiap anggota sukunya bersaingan secara sihat antara satu

sama lain agar membuahkan hasil yang lumayan dan tidak ‘memalukan

sukunya’.

Selanjutnya, dalam konteks pengertian ini, mana-mana keluarga berhak
meneroka tanah baharu jikalau tanah yang didiaminya tidak mencukupi lagi untuk
menampung keperluan keluarga dengan hanya memberitahu ketua kelompok sukunya,
Datuk Lembaga. Beliau pula dengan kerjasama Buapak (ketua kelompok perut),
Besar (ketua kelompok ruang) dan Kadim (ketua kelompok rumpun) akan
mengompokkan kawasan tertentu (hutan dara) kepada suku tersebut. Hutan dara itu
pula dipohon daripada Penghulu atau Undang yang akan mengompokkan sebahagian
daripada tanah waris kepada suku berkenaan (Norhalim Hj. Ibrahim, 1994:64).
Sebaliknya pula, jikalau sesuatu Lembaga itu gagal mengusahakan tanah yang sedia
ada iailu menjadi tanah terbiar, maka ketua suku (Lembaga) atas nasihat Buapak dan
Besar, selepas memberi nasihat dan amaran, berhak mengambil kembali tanah
tersebut (Norhalim Hj. Ibrahim, 1977). Tanah yang diambil itu akan diserahkan
kepada unit keluarga lain dalam suku berkenaan, yang memerlukannya. Tegasnya,
sistem Adat Perpatih memerlukan ahli-ahlinya berusaha dan terus berusaha sepanjang

masa.

® Sebagai contoh, Datuk Lembaga terlibat dalam upacara seperti berpuar, beratip jalan dan tekachi
untuk mempastikan ritual-ritual itu dilaksanakan dengan betul (Kato, 1988:116-124)



Penguasaan Tanah

Di bawah keadaan demikian, pada zaman tradisional masyarakat adat ini mempunyai
sistem koperasi dalam kerja dan memperkongsikan sumber-sumber secara meluas dan
menyeluruh. Adat ini memberi nilai terhadap tenaga kerja ahli kelompoknya dan
mengamalkan tindakan timbal balik atau kerjasama, bukan sahaja melibatkan kegiatan
ekonomi tetapi juga diluaskan dalam semua aspek hidup scharian yang lain seperti
menjaga anak, sokongan emosi. mempengaruhi dan menyokong dalam membuat
keputusan dan sebagainya.

Kegiatan adat terhadap melakukan semua aktiviti secara bekerjasama dan
bergotong-royong dan tidak mementingkan status dan kedudukan peribadi seperti
dibilangkan: kok besar jangan melunggar, kok cerdik jangun menipu, adalah untuk
menjamin segala kegiatan itw mencapai kejayaan. Kegagalan bermakna individu yang
mewakili kelompok-kelompok kekeluargaan ruang, rumpun, perut dan suku atau
tegasnya masyarakat adat seturuhnya akan mendapat kesusahan dan malu. Yang
paling malu jika berlaku kegagalan ini ialah Datuk Lembaga; dan dia, sebagai yang
‘empunya’ pinang sejajar dipertanggungjawabkan atas kegagalan itu (Norhalim Hj.
Ibrahim, 1993:127-132).

Perubahan dalam Mentadbirkan Tanah

Apabila Inggeris menjajah Negeri Sembilan, konsep hak milik korporat ke atas tanah
suku telah hapus. Penghapusan konsep ini berlaku secara perlahan-lahan dan
berperingkat-peringkat. Melalui Peraturan Tanah 1887 yang mula-mula
diperkenalkan di Kuala Pilah, secara tidak langsung telah menghapuskan peranan

ketua-ketua adat ke atas tanah. Antara lain peraturan ini memperuntukkan:



L, Kalau masa dulu tanah adalah kepunyaan waris dan suku, kini tanah adalah

kepunyaan kerajaan.

b

Kalau dahulu tiada dikenakan sebarang cukai di bawah pentadbiran baru,

pemilik dikenakan culcai.

3. Kalau dahulu tiada dokumen hak milik, di bawah pentadbiran British tanah
didaftar dan diberikan dokumen hak milik.

4. Dahulu pentadbiran bagi pewarisan dan pembahagian tanah diuruskan oleh
ketua-ketua adat; kini sebarapg urusan tanah mestilah dibawa kepada
Pemungut Hasil Tanah (Nadzan Haron, 1994:14).

Antara peruntukan tersebut mungkin yang paling mencabar pentadbiran tanah
tradisional adalah sekiranya tanah ditinggalkan selama tiga bulan berturut-turut, notis
akan dikeluarkan kepada tuan tanah supaya memajukannya semula dalam tempoh
enam bulan. Kegagalan mematuhi peraturan ini Pemungut Hasil Tanah berkuasa
memansuhkan hak milik tersebut.

Bermula dari tahun tersebut (1887) beberapa peraturan lain (1889 dan 1887)
telah diperkenalkan. Bagaimanapun ketiga-tiga peraturan ini belum dapat dikatakan
sebagai satu undang-undang tanah yang khas bagi pentadbiran tanah adat. Ketiga-tiga
peraturan ini mempunyai kelemahan dari segi pemindahan hak milik, pewarisan dan
pembahagian tanah. Bagi mengatasi kelemahan undang-undang yang ada, satu
undang-undang khas untuk pentadbiran tanah masyarakat adat telah digubal pada
tahum 1909 dan dinamakan Customary Tenure Enactment.

Pada praktiknya didapati peruntukan dalam enakmen ini tidak dapat mencapai
tujuan sepenuhnya. Dalam masa 17 tahun enakmen 1909 berkuatkuasa terdapat

banyak kes yang membawa konflik, menyebabkan Pegawai Tanah yang bertugas



menghadapi kerumitan dalam melaksanakan pentadbiran tanah masyarakat adat.
Dengan itu pada tahun 1926 satu lagi undang-undang tanah yang dikenali sebagai
Customary Tenure Enactmeni 1926 telah diperkenalkan. Enakmen 1926 ini adalah
merupakan undang-undang yang kekal digunakan untuk pentadbiran tanah adat dalam
Negeri Sembilan sehingga hari ini.

Walaupun Enakmen 1926 merupakan undang-undang yang menjadi teras
pentadbiran mengikut peraturan adat namun demikian terdapat banyak masalah dalam
pelaksanaannnya. Untuk mengatasi masalah-masalah ini beberapa pindaan telah
dilakukan. Pindaan pertama telah dilakukan pada tahun 1930 yang dikenali sebagai
Negeri Sembilan Enactment No. 1 of 1930. Ini diikuti pula oleh pindaan pada tahun
1932 (Negeri Sembilan, State Council, Enactment No. I of 1932). Pada tahun 1934
satu lagi pindaan telah dibuat. Pada tahun 1936, Land Code 1926 dan Customary
Tenure Enactment 1926 telah dikaji semula demi mewujudkan satu undang-undang
tanah adat yang lengkap. Hasil daripada kajian ini ialah Land Code 1936 Cap. 138
dan Customary Tenure Enactment Cap. 215. Semua peruntukan dalam Customary
Tenure Enactment 1926 serta pindaan-pindaan 1930, 1932 dan 1934 dikekalkan ke
dalam satu starule yang dikenali sebagai Customary Tenure Enactment Chapter 215
of the Revised Laws of the FMSS 1936. Undang-undang ini dikuatkuasakan ke atas
pentadbiran tanah adat sehingga hari ini (Nadzan Haron, 1994:27). Dalam pada itu,
ini tidaklah pula bererti tiada lagi pindaan dibuat kerana apabila kerajaan berubah,
pindaan terpaksa dilakukan untuk penyesuaian dengan bentuk pentadbiran baru serta
sesuai dengan masa dan keadaan.

Apa yang jelas daripada segala pembentukan dan pindaan ke atas undang-

undang tanah adat ini adalah kuasa ketua adat khususnya Datuk Lembaga semakin



merosot; malahan dapat dikatakan bahawa dalam keadaan hari ini mereka tidak
berkuasa lagi.

Tanah Adat Hari Ini

Berikutan dengan penguatkuasaan undang-undang tanah tersebut, keluasan tanah adat
semakin berkurangan. Tanah adet di Negeri Sembilan hari ini hanya seluas lebih

kurang 13.981.94 hektar atau 2.1 peratus daripada keluasan negeri (lihat Jadual 1).

Jadual 1:

Keluasan Tanah Adat Berbanding Tanah Rizab Melayu dan

Keseluruhan Negeri Sembilan Pada Tahun 1996
Keluasan (Hektar)
Daerah
Keseluruhan Rizab Melayu Tanah Adat

Kuala Pilah 109,042 83,300.02 7,284.53
Rembau 41,418 31,866.07 5,131.72
Tampin 87.805 24.355.24 838.59
Jempol 138,569 15,949.32 687.87
Jelebu 136,756 45,730.60 39,23
Seremban 95,133 - -
Port Dickson 55,663 - -
Jumlah 664,591 13,961.94 13,981.94

Sumber: Pejabat Tanah dan Galian Negeri Sembilan.

Hampir keseluruhan tanah adat adalah tanah pertanian, Perubahan sosial yang
pesat hari ini telah mengubah tanggapan masyarakat adat Negeri Sembilan terhadap
pertanian. Mereka tidak lagi menganggap aktiviti pertanian sebagai punca utama
pendapatan. Anak muda yang berpendidikan tidak lagi berminat menyertai bidang
pertanian kerana tidak menjaminkan pulangan yang lumayan berbanding dengan

kerjaya di sektor-sektor lain terutamanya di sektor perindustrianT. Akibatnya hampir

! Untuk keterangan Janjut tentang hal ini lihat Abdul Samad Hadi, 1994; Mohd. Haflah Piei, 1994; dan
Md. Ali Hasan, 1994,




10

seluruh tanah adat, terutamanya tanah sawah menjadi terbiar. Pada masa Negerl
Sembilan mengalami pembangunan dan kemajuan pesat adalah satu yang merugikan
jika tanah adat, walaupun peratusnya kecil, terus terbiar.
Masalah Tanah Adat Terbiar
Memajukan tanah adat diangpap sesetengah pihak sebagai usaha yang sukar. Untuk
mengatasi masalah ini, satu enakmen iaitu Enakmen Tanah Adat (Pindaan) 1983 telah
memberi nilai ekonomi pada tanah adat. Peruntukan ini memberi ruang kepada usaha
memajukan 1anah adat terbiar secara komersial, Antara peruntukan penting enakmen
ini adalah membenarkan tanah adat dicagarkan kepada pentadbir tanah daerah,
institusi kewangan dan koperasi yang diiktiraf kerajaan. Tanah adat juga boleh
dimajukan secara usaha sama dengan agensi kerajaan seperti Jabatan Pertanian. Di
samping itu, kerajaan negeri juga menggalakkan tanah adat diusaha sama dengan
pihak swasta bagi memajukan tanah tersebut.

Walaupun pihak kerajaan Negei‘i Sembilan telah berusaha membangunkan
{anah adat. namun setakat ini sambutan yang diberikan tidak memuaskan. Malahan
Jabatan Pertanian Negeri Sembilan walaupun giat memajukan tanah terbiar, tidak
mempunyai program khusus untuk memajukan tanah adat terbiar. Ini bermakna,
masatah pembangunan tanah adat bukan lagi berpunca dari faktor luar khususnya nilal
ekonomi tetapi dari faktor adat ‘tu sendiri, Namun melihat kepada sistem adat itu
terutama sekali dari segi aspek adat (aturan) aktiviti ekonominyag faktor

penghalangnya bukan Adat Perpatih itu sebagai satu sistem tetapi beberapa orang

8 Untuk keterangan lanjut bagaimana Adat Perpatih menelankan temang pembangunan tanah kepada
pengamalnya lihat Norhalim Hj. Tbrahim, 1993:123-132; 1994:66-68 dan Zainal Kling, 1994:160-162.



1]

pengamal dan pemimpin adat sebagai individu yang kebetulan pengamal Adat
Perpatih.

Usaha Memajukan Tanah Adat (Kajian Kes di Rembau)

Usaha mentadbir dan membangunkan tanah adat terbiar ini telah sering menjadi
forum dan tajuk seminar baik di peringkat kampung ataupun peringkat nasional’.
Beberapa daerah (luak) telahpun mengambil langkah untuk menjalankannya. Antara
yang agak maju sejauh pengetahuan saya telah berjalan di daerah Rembau.

Pada bulan Jun 1994 satu Jawatan Kuasa Projek Sawah Terbiar (Tanah Adat)
Daerah Rembau telah ditubuhkan. Ahli jawatan kuasa ini dianggotai oleh lima orang
Datuk Lembaga yang tanah adat suku mereka dikenal pasti untuk dimajukan. Setiap
orang Datuk Lembaga itu telah pula menubuhkan satu jawatan kuasa kerja pada
peringkat suku. Penubuhan rasmi jawatan kuasa induk ini. berdasarkan surat
PBULR/075(18) bertarikh 26 Oktober 1993, telahpun mendapat restu Balal Undang
Rembau.

Dalam usaha jawatan kuasa ini beberapa orang pemaju termasuk pemaju dari
Korea telah dikenal pasti dan bersetuju memajukan tanah-tanah sawah terbiar di
daerah Rembau seluas 3,591 hektar. Berﬁmtan dengan adanya sambutan itu, beberapa
projek telah dijalankan (lihat Jadual 2).

Dalam menjalankan projek ini, beberapa kelemahan dan kesulitan telah
dihadapi. Antaranya ialah:

1. Sukar membuat perjanjian.

® Antaranya, lihat Norhalim Hj. Ibrahim, 1990, Mohd. Shah Hj. Lassim dan Norhalim Hj. Ibrahim,
1994: dan Rahman Razak, A. dan Sariah Meon, 1994,



Jadual 2:

Tanah Terbiar yang Telah Dimajukan oleh
J/K Projek Sawah Terbiar (Tanah Adat)
Daerah Rembau

Sepri Rumput 1994 2000
Sepri g Pokok Teja 1994 2000
Semerbok 24 Rumput 1995 2001
P.Mampat 30 Rumput 1996 2001
D.Tunggal 24 Pokok Teja 1994 2005
Legong Ulu 36 Sayuran 1995 1998
Sik. Jelawi 20 Sayuran 1996 2001
Prg. Jernih 10 Sayuran 1995 2005
Ast. Raja 70 Rumput 1996 2001
Thg. Kuda 20 Sayuran 1996 2003
Chengkau U 250 Rumput/Sawit 1997* -
Jumlah 619

*Projek ini telah bermula bulan Julai 1997. Sewa tanah yang dipersetujui oleh kedua-
dua pihak iaitu pemajwpengusaha dengan tuan tanah ialah RM80.00 setahun
melainkan kawasan/zon Tambang Kuda yang sewanya ialah RM100.00 setahun.

2, Ada peserta yang melanggar syarat perjanjian dengan meminta keluar selepas
tanah mereka dimajukan.
3. Saudara lelaki peserta menghasut dan memberi pandangan negatif.
4. Terlalu ramai nama dalam satu geran.
s, Ramai bukan perserta campurtangan.
6. Tuan tanah telah lanjut usia.
7. Kurang tenaga kerja.
8. Tuan tanah tidak dapat dihubungi.

Masalah-masalah ini atas daya usaha pihak tertentu dan berkenaan terutama sekali
Datuk-datuk Lembaga yang inginkan kemajuan anak-anak buah dan tanah adat

sukunya telah dapat diatasi.



13

Akhir-akhir ini atas sebab halangan daripada beberapa orang Datuk Lembaga
yang tidak terlibat dalam usaha ini, beberapa projek tersebut terpaksa dibatalkan atau
ditangguhkan. Ini mengakibatkan pihak pemaju/pengusaha mendapat kerugian. Kes
yang paling akhir ialah Projek Membangun Tanah Sawah Terbiar (Tanah Adat)
Kampung Chengkau Ulu, Kota. Pihak pemaju/pengusaha telah mengeluarkan wang
sagu hati (pendahuluan) sejumlah RM14,379.00 kepada 53 orang tuan tanah adat.
Setetah wang dikeluarkan atas desakan dan halangan sebilangan kecil Datuk Lembaga
serta orang-orang tertentu projek ini telah ditangguhkan tanpa diketahui sampai bila.
Kepada pemaju/pengusaha penangguhan yang mungkin berakhir dengan pembatalan
langsung projek ini adalah satu kerugian dari segi penanaman modal, tenaga dan
masa. Keadaan ini, yang bukan berlaku pertama kalinya telah menakutkan
pengusaha, pemodal dan pemaju untuk melabur lagi dalam projek pemulihan tanah
terbiar. Andainya ini berlaku, maka semua pihak yang terlibat khususnya tuan-tuan
tanah adat terbiar tidak dapat membangunkan tanahnya dan mendapat ganjaran yang
agak lumayan.

Rumusan Kegagalan Projek

Dari huraian ringkas di atas, kegagalan projek pemulihan tanah adat terbiar di Rembau

ini adalah antara lain disebablkan oleh:

1. Sebahagian pemimpin adat tidak berwawasan untuk memajukan tanah yang
kononnya ‘kepunyaan’ mereka. Mereka berdasarkan hak milik ini atas
perbilangan: Pinang sejajar Lembaga Yang Punya.

2. Kenostalgiaan sebahagian pemimpin adat tentang zaman kegemilangan Adat
Perpatih pada abad-abad sebelum akhir abad ke-19. Mereka lupa bahawa hari

ini kuasa mereka ke atas tanah pusaka adat, berdasarkan enakmen tanah dan



14

pidaan-pindaan yang berikutnya, hampir tiada. Yang berkuasa penuh ialah
Pegawai Pemungut Hasil Tanah dan tanah keseluruhannya adalah tanah
kerajaan; bukan lagi tanah waris étau tanah suku. Peranan ketua adat hari ini
boleh dikatakan terhad hanya dalam hal adat istiadat sahaja. itupun jikalau
dipelawa bersama.

3. Pemimpin-pemimpin adat hari ini tidak faham semangat dan falsafah yang
terkandung dalam sistem pentadbiran dan pengurusan tanah pusaka adat.

4, Pemimpin-pemimpin adat tidak jelas tentang tujuan dan matlamat di sebalik
usaha kerajaan membangunkan tanah adat terbiar. Secara tidak langsung

dengan bekerjasama dalam usaha ini, pemimpin adat:

a. Mengenali anak buah masing-masing.
b. Memahami masalah anak buah masing-masing,
C. Jika berjaya, anak buah akan memberi penilaian baru kepada mereka

sebagal pemimpin adat yang kini hanya gah dengan gelaran sahaja.

Selain faktor adat yang antaranya telah dinyatakan di atas, faktor luar perlu
Juga diambil kira. Telahpun dinyatakan bahawa konstrain yang besar adalah nilai
ekonomi tanah adat; tetapi dengan adanya Enakmen 1983, halangan ini telah dapat
diatasi. Namun dalam mengimplimentasikan sebarang projek pembangunan tanah
adat, dua pihak iaitu pemimpin moden dan pemimpin tradisional atau adat memainkan
peranan. Imi bermalma‘pemimpin-pemimpin moden yang terdiri daripada ahli-ahli
politik, pemimpin tidak formal dan khususnya pegawai-pegawai kerajaan harus
bekerjasama dengan pemimpin adat.

Dalam konteks ini pegawai-pegawai kerajaan yang terdiri daripada Pegawai-

pegawai Daerah, Penolong-penolong Pegawai Daerah, Ketua-ketua Jabatan dan



13

pegawai-pegawal pengimplimentasi polisi lain yang bertugas di Negeri Sembilan

harus memahami beberapa perkara tentang masyarakat adat Negeri Sembilan. Antara

yang utama ialah:

1.

ta

Faham dan tahu tentang semangat, falsafah dan aturan Adat Perpatih.
Pengetahuan tentang adat ini bukan hanya setakat teori tetapi dari segi
praktikalnya juga.

Memahami dan mengambil kira kenostalgiaan pemimpin-pemimpin adat hari
ini dalam segala aktiviti yang bersangkutan dengan adat. Dengan demikian
mereka harus bertindak balas dengan sewajarnya agar ketua-ketua adat tidak
berasa terlalu sensitif.

Memahami tentang keperibadian dan psikotalogi orang-orang adat, khusus dan
terutamanya pempimpin-pemimpin adat dari segi lapisan atasan hari ini.
Dengan memahami kedua-dua unsur ini, yang dibayangkan dalam empat
perkara di atas tadi, berkemungkinan besar membolehkan pegawai-pegawai
kerajaan dan pemimpin-pemimpin lain hari ini memasuki alam mereka
(pemimpin-pemimpin adat) dan mendapat kerjasama mereka dalam
melaksanakan sebarang projek yang berkaitan dengan tanah atau sebagainya.
Pegawai-pegawai kerajaan jangan pula terlalu mementingkan status dan

kedudukan mereka apabila berinteraksi dengan orang-orang adat.

Saranan Mengatasi Masalah Pembangunan Tanah Adat Terbiar

Memandangkan masalah yang menghalang kelancaran pentadbiran dan pembangunan

tanah adat ini bukan berpunca dari sistem Adat Perpatih sebagai satu cara hidup atau

kebudayaan tetapi daripada individu-individu tertentu maka di sini dicadangkan

supaya kerajaan Negeri Sembilan menubuhkan satu Jawatan Kuasa Pembangunan



16

Tanah Adat. Ahli-ahli jawatan kuasa ini harus dipilih lantik oleh pihak Kerajaan
Negeri Sembilan sendiri. Antara ahli tersebut ialah wakil Kerajaan Negeri Sembilan
dan mungkin seorang daripadanya ialah darl Pejabat Penasihat Undang-Undang
Negeri, Wakil agensi kerajaan yang telibat, wakil pemimpin adat dan wakil
pemajwpengusaha.

Dalam kes wakil pemimpin adat, kerajaan negeri perlu meminta pencalonan
beberapa nama dari pihak balai Undang/Penghulu, Daripada nama-nama calon itu
pihak kerajaan negeri harus memilih lantik sekurang-kurangnya dua orang bagi setiap
luak atas dasar tertentu. Antara kelayakan yang perlu dipertimbangkan, selain
daripada pencapaian akdemik ialah personaliti atau kewibawaan, kedinamikan,
pengalaman, kesanggupan dan pengelahuan tentang adat dan pentadbiran adat dan
bukan adat. Pihak kerajaan negeri berhak menolak pencalonan tersebut seandainya
calon-calon itu tidak memenuhi syarat-syarat yang ditetapkan. Jika ini berlaku maka
pihak balai Undang/Penghulu harus mencalonkan nama baru. Dalam mencari calon
ini pihak balai Undang/Penghulu harus meminta pandangan dan nasihat pegawai-
pegawai kerajaan serta anak buah tertentu. Dengan demikian diharapkan orang
terpilih lantik itu tidak mementingkan statusnya sebagai datuk adat tetapi lebih kepada
kemajuan anak buah atau sukunya sejajar dengan perbilangan:

Hilang rupa dek penyakit,

hilang darjat dek miskin,

hilang sulu dek tak beremas.

Malu tak dapat diagih,
Suku tak dapat dianjak.

Kok besar jangan melanda,
Kol cerdik jangan menipi.



Rumusan dan Kesimpulan

Dari huraian ringkas di atas beberapa perkara dapat diutarakan dalam membicarakan

peranan institusi adat di dalam pembangunan dan pentadbiran tanah pusaka adat.

1.

9

L5 ]

Masalah timbul kerana hampir keseluruhan masyarakat adat, terutama sekali
pemimpin-pemimpin adat, tidak faham akan semangat, falsafah serta prinsip
adat.

Pemimpin-pemimpin adat cuba balik ke zaman keagungan Adat Perpatih, satu
nostalgia yang disalah ertikan. Mereka lupa makna yang tersirat perbilangan:
Berturas bertauladan yang boleh dimengertikan: untuk berwibawa semula,
mereka harus membuktikan kepada anak buah (generasi abad IT) yang mereka
itu benar-benar pemimpin berkaliber bukan setakat: Sampai ke mata
dipicingkan, sampai ke perut dikempiskan.

Pemimpin adat harus menyedari dan memahami bahawa sistem birokrasi
Malaysia merdeka tidak sama dengan sistem kerajaan di zaman pemerintahan
Melayu pada abad ke-17 dan abad-abad sebelumnya.

Ketua-ketua adat harus melihat semula tugas, peranan dan tanggungjawab
mereka sebagal pemimpin dan pentadbiran tanah adat sebagaimana yang
termaktub dan terlunas sama ada tersurat atau tersirat dalam semangat, falsafah
dan aturan Adat Perpatih sendiri.

Oleh sebab keadaan dan perubahan masa serta pemerintahan negeri dan
negara, ketua-ketua adat haruslah bekerjasama dan berganding bahu (konsep
adat: bergotong-royong dan duduk sama rendah, berdiri sama tinggi) dengan
pihak kerajaan, pemimpin-pemimpin tidak formal baru dan pihak-pihak lain

yang sanggup membangunkan tanah adat terbiar. Mereka harus menghayati



BIBLIOGRAFI
Buku dan Artikel

Abdul Samad Hadi, Penglibatan Orang Melayu Negeri Sembilan dalam Zaman
Pembangunan, dlm. Samad Idris, Norhalim Hj. Ibrahim, et. al (ed.). Adat
Merentas Zaman, Jawatan Kuasa Penyelidikan dan Budaya Negeri Sembilan,
Seremban, 1994: 218-245.

Azizah Kassim, Women, Land and Gender Relations in Negeri Sembilan: Some
Preliminary Findings, dlm. Kato, T. dan Shamsul A.B. (ed), Socio-economics
Change and Cultural Transformation in Rural Malaysia, Kyoto University,
Kyoto, 1988:132-149,

Dahlan, H.M., Sisiem Idea Dalam Masyarakat Adat (Suatu Renungan Tentang
Struktur Sosial Adat Perpatih), dim. Samad Idris, Norhalim Hj. Ibrahim, et.al.,
ibid, 1994:74-92.

Kato,T., Agricuitural Rituals and Rice Cultivation in Negeri Sembilan: A
Reconstruction from Oral History, dlm. Kato,T. dan Shamsul A.B.(ed), ibid,
1988:109-132.

Md. Ali Hasan, Implikasi Nilai-nilai Kebudayaan Akibat Daripada Perindustrian dan
Pemodenan: Dengan Merujuk Secara Umum kepada Sistem Masyarakat Adat
Perpatih Negeri Sembilan, dim. Samad Idris. Norhalim Hj. Ibrahim, et. al., ibid,
1994:207-217.

Mohd. Haflah Piei. Profil Sosiockonomi Masyarakat Melayu Rembau: Satu
Perbincangan dari Segi Adat Perpatih, dim., Samad Idris, Norhalim Hj. Ibrahim,
et.al., ibid, 1994:246-263.

Mohd. Shah Lassim dan Norhalim Hj. Ibrahim, Tanah-tanah Terbiar: Satu Cadangan
Pembangunan, dim. Samad Idris, Norhalim Hj. Ibrahim, et al., (ed), ibid,
1994:166-178.

Nadzan Haron. Pentadbiran Tanah Masyarakat Adat di Kuala Pilah 1877-1957: Satu
Kajian dari Perspektif Sejarah, dim., Samad Idris, Norhalim Hj. Ibrahim, et. al.,
ibid, 1994:9-37.

Norhalim Hj. Ibrahim, Social Change in Rembau, JMBRAS, 50 (2), 1977:136-149.

. Some Observations on Adat and Adat Leadership in Rembau, Negeri
Sembilan, dim. Kato,T. dan Shamsul, A.B. (ed), ibid, 1988:150-166.

, Adat Perpatih, Penerbit Fajar Bakti, Kuala Lumpur, 1993.

, Sistem Adat Masyarakat Negeri Sembilan. (Suatu Pengenalan Ringkas),
dim. Samad Idris, Norhalim Hj. Ibrahim, et. al., (ed), ibid, 1994:58-73.



Rumusan dan Kesimpulan

Dari huraian ringkas di atas beberapa perkara dapat diutarakan dalam membicarakan

peranan institusi adat di dalam pembangunan dan pentadbiran tanah pusaka adat.

1.

2

(W8]

Masalah timbul kerana hampir keseluruhan masyarakat adat, terutama sekali
pemimpin-pemimpin adat, tidak faham akan semangat, falsafah serta prinsip
adat.

Pemimpin-pemimpin adat cuba balik ke zaman keagungan Adat Perpatih, satu
nostalgia yang disalah ertikan. Mereka lupa makna yang tersirat perbilangan:
Berturas bertauladan yang boleh dimengertikan: untuk berwibawa semula,
mereka harus membuktikan kepada anak buah (generasi abad IT) yang mereka
itu benar-benar pemimpin berkaliber bukan setakat: Sampai ke mata
dipicingkan, sampai ke perut dikempiskan.

Pemimpin adat harus menyedari dan memahami bahawa sistem birokrasi
Malaysia merdeka tidak sama dengan sistem kerajaan di zaman pemerintahan
Melayu pada abad ke-17 dan abad-abad sebelumnya.

Ketua-ketua adat harus melihat semula tugas, peranan dan tanggungjawab
mereka sebagai pemimpin dan pentadbiran tanah adat sebagaimana yang
termaktub dan terlunas sama ada tersurat atau tersirat dalam semangat, falsafah
dan aturan Adat Perpatih sendiri.

Oleh sebab keadaan dan perubahan masa serta pemerintahan negeri dan
negara. ketua-ketua adat haruslah bekerjasama dan berganding bahu (konsep
adat: bergotong-royong dan duduk sama rendah, berdiri sama tinggi) dengan
pihak kerajaan, pemimpin-pemimpin tidak formal baru dan pihak-pihak lain

yang sanggup membangunkan tanah adat terbiar. Mereka harus menghayati



18

dan mengamalkan perbilangan: Ular menyusur akar tidak akan hilang bisanya

atau pemukul jangan patah, tanah jangan lembang, ular biar mati.

6. Memandangkan Adat Perpatih adalah berbeza dari pada adat orang Melayu
luar Negeri Sembilan, pegawai-pegawai kerajaan dari semua lapisan, sebelum
bertugas di Negeri Sembilan wajib mengikuti kursus tentang Adat Perpatih.
Ini bermakna pihak kerajaan Negeri Sembilan perlu dan harus memberi
pengetahuan tentang Adat Pe.rpatih kepada pegawai-pegawainya tanpa
mengira sama ada pegawai berkenaan anak watan Negeri Sembilan ataupun
orang luar dan tanpa mengira sama ada mereka itu pegawai kerajaan
persekutuan atau pegawai kerajaan negeri. Setelah berpengetahuan tentang
Adat Perpatih, seperti mana yang dilakukan oleh pegawai-pegawai tadbir
British sebelum mereka menjajah Negeri Sembilan pada abad ke-19, barulah
pegawai-pegawai kerajaan kini dapat mengasosiasikan diri, peranan dan
tanggungjawab mereka terhadap masyarakat tempatan. Dengan demikian,
tidak berlaku pertindihan. persaingan dan konflik serta salah faham peranan
dan rol antara pegawai-pegawal kerajaan dengan pemimpin-pemimpin adat
khususnya Datuk Lembaga.

Akhir sekali daripada huraian yang diberikan, nyatalah Adat Perpatih itu dari
segi semangat dan falsafah tidak menghalang malahan menggalakkan pembangunan
tanah dan diri pengamalnya sendiri. Untuk mencapai tujuan dan matlamat ini Adat
Perpatih melalui perbilangannya telahpun mengaturkan cara-caranya tertentu. Adat
Perpatih jika diamalkan mengikut lunas-lunas praktikalnya yang telah sedia terbina di

dalamnya semangat kendiri, boleh menghasil pengamal adat yang jati diri.



BIBLIOGRAFI
Buku dan Artikel

Abdul Samad Hadi, Penglibatan Orang Melayu Negeri Sembilan dalam Zaman
Pembangunan, dlm. Samad Idris, Norhalim Hj. Ibrahim, et al (ed.). Adat
Merentas Zaman, Jawatan Kuasa Penyelidikan dan Budaya Negeri Sembilan,
Seremban, 1994: 218-243.

Azizah Kassim, Women, Land and Gender Relations in Negeri Sembilan: Some
Preliminary Findings. dlm. Kato, T. dan Shamsul A.B. (ed), Socio-economics
Change and Cultural Transformation in Rural Malaysia, Kyoto University,
Kyoto, 1988:132-149.

Dahlan, H.M.. Sistem Idea Dalam Masyarakat Adat (Suatu Renungan Tentang
Struktur Sosial Adat Perpatih), dim. Qamad Idris, Norhalim Hj. Ibrahim, et.al.,
ibid, 1994:74-92.

Kato.T., Agricuktural Rituals and Rice Cultivation in Negeri Sembilan: A
Reconstruction from Oral History, dlm. Kato,T. dan Shamsul A.B.(ed), ibid,
1988:109-132.

Md. Ali Hasan, Implikasi Nilai-nilai Kebudayaan Akibat Daripada Perindustrian dan
Pemodenan: Dengan Merujuk Secara Umum kepada Sistem Masyarakat Adat
Perpatih Negeri Sembilan, dlm. Samad Idris. Norhalim Hj. Ibrahim, et. al., ibid,
1994:207-217.

Mohd., Haflah Piei, Profil Sosiockonomi Masyarakat Melayu Rembau: Satu
Perbincangan dari Segi Adat Perpatih, dlm., Samad Idris, Norhalim Hj. Ibrahim,
et.al., ibid, 1994:246-263.

Mohd. Shah Lassim dan Norhalim Hj. Ibrahim, Tanah-tanah Terbiar: Satu Cadangan
Pembangunan, dim. Qamad Idris, Norhalim Hj. Ibralim, et. al., (ed), ibid.
1994:166-178.

Nadzan Haron, Pentadbiran Tanah Masyarakat Adat di Kuala Pilah 1877-1957: Satu
Kajian dari Perspektif Scjarah, dim., Samad Idris, Norhalim Hj. Thrahim, et. al,
ibid. 1994:9-37.

Norhalim Hj. Ibrahim, Social Change in Rembau, JMBRAS, 50 (2), 1977:136-149.

. Some Observations on Adat and Adat Leadership in Rembau, Negeri
Sembilan, dim, Kato,T. dan Shamsul, A.B. (ed), ibid, 1988:1 50-166.

, Adat Perpatih, Penerbit Fajar Bakti, Kuala Lumpur, 1993.

. Sistern Adat Masyarakat Negeri Sembilan. (Suatu Pengenalan Ringkas),
dlm. Samad Idris, Norhalim Hj. Tbrahim, et. al., (ed), ibid, 1994:58-73.



, Perkembangan dan Perubahan Adat Negeri Sembilan, dlm. Wan Abdul
Kadir dan Zainal Abidin Borhan, (ed), Fenomenua 2, Jabatan Pengajian Melayu,
Universiti Malaya, Kuala Lumpur, 1993a:240-257.

Rahran Razak,A. dan Sariah Meon, Permodenan Pertanian di Dalam Masyarakat di
Negeri Sembilan, dlm. Samad Idris, Norhalim Hj. Ibrahim, et. al.. (ed), ibid,
1994:199-206.

Shamsul Amri Baharuddin, Adat Perpatih Mencabar Zaman: Suatu Ulasan Seimbas
Pandangan, dim. Samad Idris. Norhalim Hj. Tbrahim, et. al., (ed), ibid, 1994:166-
178.

Zainal Kling, Prinsip Adat dan Pembangunan Masyarakat, dim. Samad Idris,
Norhalim Hj. Ibrahim, et. al.,, (ed), ibid, 1994 147-165.

Ziauddin Shahruddin, Banyak Faktor Punca Tanah Adat Terbiar, Berita Harian/Isnin,
Ruangan Tengah, 1 September 1997:2.

Dokumen

Minit Mesyuarat Khas Penububan Ahli Jawatan Kuasa Induk Tanah Terbiar
Kampung Sepri, Pejabat Tanah Sawah Terbiar, Sepri. Rembau, 2 November 1997.

Minit Mesyuarat Taklimat Khas Tanah yang Terbiar, dan Setengah Darinyu Telah
Dibangunkan, Balai Undang Rembau, 9 Ogos, 1997.

Pembangunan Tanah Adat Terbiar Daerah Rembau, Pejabat Tanah Adat Sawah
Terbiar Rembau, 1997.

Surat Perjanjian Sewa Tanah Sawah Terbiar Tanah Adat Kampung Chengkau Uly,
Kota Rembau, Pejabat Tanah Sawah Terbiar Rembau, t.t.



