.
-

e




ADAT DAN KEBUDAYAAN MINANGKABAU



e

§ %
Foama¥

grafitipers



ALAM TERKEMBANG JADIGURU
Adat dan Kebudayaan Minangkabau
© A.A.Navis

No. 16/84

Pengantar: Dr. Taufik Abdullah

Pendesain Grafis & Kulit Muka: T. Ramadhan Bougie

Penerbit PT Pustaka Grafitipers

Pusat Perdagangan Senen Blok I, Lantai lll
Jakarta 10410

Anggota IKAPI

Cetakan Pertama 1984
Cetakan Kedua 1986

Percetakan PT Temprint, Jakarta




dat Minang merupakan salah satu adat yang unik di Indonesia,
antara lain karena sifat matrilineal yang ada pada masyarakat itu.
Beberapa buku dan telaah tentang adat Minang telah diterbit-
\ kan, namun rasanya masih ada saja yang “tertinggal” tidak
‘ £ tersampaikan atau tercatat. Dan tidak jarang yang "tertinggal”
itu ternyata penting, atau setidaknya menarik, untuk diketahui.

Dalam buku yang disusun A.A. Navis ini, hal-hal yang penting dan menarik
tentang adat Minang itu banyak ditemukan. Di samping sebagai budayawan,
Navis adalah seorang sastrawan; dan buku ini pun ditulis dengan gaya yang
lancar dan berkadar informasi tinggi. Kami yakin, buku ini akan bisa menam-
bah pengetahuan kita tentang adat Minang pada khususnya, dan kebudayaan
Indonesia pada umumnya. Dan karangan Navis ini mungkin malah bisa
menjadi salah satu buku baku tentang adat dan kebudayaan Minang.

Jakarta, Juli 1984



r Isi

Pengantar Penerbit
"Studi Adat sebagai Pantulan Perubahan Sosial di Minangkabau”
oleh Taufik Abdullah

Pengantar Penulis

Sejarah
Tambo

Undang-undangdan Hukum .........oooooooiii
Penghulu ..o,
HartadanPusaka .......cccooooiiiiiieeeeeeeeee e,
Rumah Gadang ...l e
Perkawinan ..o,
KeSUSASEIAAN ....ooiviviieceeee oo
Permainan Rakyat ......ccoooiiooieieeeeeeeeeeeee e,
Daftar Bacaan.........coooiuoiiieecoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e,

Indeks

ViI

45

59

85
119
149
171
193
229
263
285
291

viI



¥ katan saya dipakai, maka salah satu indikator untuk menentu-
kan bahwa proses melemahnya kemantapan tradisional telah
bermula ialah ketika peserta (participant) kebudayaan mulai seca-
ra kreatif mempersoalkan tuntutan dari dasar nilai kulturalnya.
Kelanjutan proses itu akan makin jelas di saat mereka mencoba pula membuat
jarak dengan dasar nilai kultural itu dan secara sadar mencoba menerangkan
apa makna yang sesungguhnya dari dasar nilai itu. Dengan kata lain mereka
bukan saja tidak membiarkan diri terlarut dan terkulai dalam keberlakuan
dasar nilai kultural, tetapi bahkan juga ingin merangkul lebih keras. Mereka
sebagai peserta makin sadar, bahwa nilai dasar yang dimiliki itu merupakan
sesuatu yang berharga untuk selalu dipelihara. Dalam situasi seperti inilah
biasanya patokan-patokan dasar nilai kultural tersebut diperjelas. Dengan
begini dasar nilai itu di satu pihak secara rasional bisa dimengerti, dan di pihak
lain ia dijadikan pula sebagai ukuran dalam menghadapi dan menjalankan
perubahan. Sikap inilah biasanya disebut tradisionalisme — perubahan yang
terjadi semestinyalah berlandaskan pada kelanjutan berlakunya tradisi.
Tentu bisa diduga bahwa tradisionalisme mengandung unsur-unsur konflik
yang kadang-kadang juga tak terlalu mudah diatasi. Sampai dimanakah per-
ubahan itu masih sah, tanpa mengorbankan keberlanjutan berlakunya nilai
dasar tradisional. Sebaliknya revisi apakah yang harus dilakukan untuk me-
niadakan akibat negatif dari perubahan struktural, baik yang bersumber dari

IX



dalam ataupun yang dipaksakan dari luar, yang tak terelakkan? Maka berbagai
pasangan konflik pun bermunculan. Masyarakat yang sedang mengalami pro-
ses "'detradisionalisasi” itu seakan-akan merupakan jaringan-konflik yang sa-
ling berkaitan. Namun jarang suatu konflik yang demikian sentral sehingga
mengancam polarisasi sosial yang keras. Sebab konflik yang satu — antara dua
golongan pendapat — bisa dilunakkan oleh konflik yang lain, ketika komposisi
dari pro dan kontra telah berbeda. Jadi sesungguhnya kemajemukan konflik
tersebut bukan saja bisa merupakan faktor pembendung proses disintegrasi
sosial, tetapi juga sering menjadi unsur yang sangat menentukan bagi terjaga-
nya integrasi. Karena itulah proses detradisionalisasi ini — suatu proses yang
tentu saja tak terlepas dari perubahan sosial-ekonomis yang terjadi — bisa
berlangsung lama. Seandainya suatu perubahan tanpa diinginkan terjadi,
maka perubahan itu harus dilihat sedemikian rupa sehingga bukan saja secara
kultural bisa dimengerti, tetapi juga pemasukannya ke dalam perbendaharaan
kultural tidaklah merusak. Dengan ini chaos ingin dihindarkan dan dengan ini
pula keberlakuan yang berlanjut dari nilai dasar tradisional ingin diperta-
hankan. :

Tentu saja apa yang saya bicarakan di atas lebih merupakan suatu gejala
intelektual. Kesemuanya lebih merupakan pergumulan para cendekiawan,
para peserta kebudayaan yang paling sadar, untuk selalu ingin memberi makna
terhadap dunia sendiri dan yang mengitari diri. Meskipun gagasan di atas
memberi kesan bahwa saya ingin memberikan bentukan teoritis terhadap
gejala yang dihadapi masyarakat tradisional ketika berhadapan dengan per-
ubahan struktural yang terjadi, tetapi saya tidaklah bertolak dari pemikiran
spekulatif. Hal-hal di atas berasal dari hasil observasi saya atas peristiwa
sosial-kultural Sumatera Barat di awal abad 20 ini.

Tentu saja situasi itu tidaklah muncul begitu saja. Gerakan Padri yang
kemudian meletus menjadi “perang saudara”, yang terjadi di awal abad 19,
telah memaksa masyarakat Minangkabau merevisi lagi definisi dari dunianya,
dari "alam Minangkabau”. Bagaimanakah hal-hal yang paradoksal dari dasar
kultural harus secara kreatif diselesaikan? Pencarian definisi yang sesuai ini
tidaklah sekadar usaha untuk menemukan dasar “ideologi” yang baru yang
bisa selesai pada tingkat formalnya. Definisi baru tersebut langsung me-
nyentuh hal-hal yang bersifat struktural. Meskipun pemurnian kehidupan
keagamaan' merupakan tujuan utama gerakan Padri. hasil akhir yang ingin
ditemukan ialah suatu "alam Minangkabau” yang baru, yang diredhai dan

1 Mengenai aspek “pemurnian agama” dari gerakan Padri. lihat umpamanya H.A. Steyn Oarve, "Kaum
Padari (Padri) di Padang Darat Pulau Sumatera” (terj.) dalam Taufik Abdullah (ed.) Sejaral Lokal di
[ndonesia. Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1979: 108-127. Lihat juga memoir Fakih Saghir, yang
terkenal sebagai Syekh Jalaluddin, salah seorang ulama yang terlibat dalam konflik agama ini. Syekh



yang hagq.

Saya tak tahu bagaiman jadinya Minangkabau jika Belanda tak campur
tangan dalam Perang Padri ini. Tetapi sementara perang itu mengalami tran-
sformasi — dari pergolakan kultural menjadi perang kolonialisme — suatu
definisi baru makin memperlihatkan dirinya. “Alam Minangkabau” tidak saja
harus dianggap sebagai dunia yang berlandaskan adat dan Islam, tetapi hirarki
dari keduanya telah pula diperjelas. Tidak lagi adat dan Islam yang paling
mendukung, tetapi "adat bersandar syarah. Syarah bersandar Kitabullah.”
Selanjutnya dikatakan bahwa "agama mengata, adat memakai”. > Maka sejak
itu pemantulan struktural dari definisi kultural ini adalah merupakan salah
satu tema pokok dalam sejarah Minangkabau. Dari sudut kekuasaan dan
kewenangan, rumusan kultural ini mempertanyakan wibawa siapa yang harus
lebih berfungsi dan kata siapa yang harus lebih memutus. Pemasukan unsur
keulamaan ke dalam struktur kekuasaan, yang diwujudkan dalam keanggota-
an di dalam balai adat, ternyata hanyalah merupakan pelebaran dari elite
kekuasaan. Sedangkan esensi keulamaan tertinggal di luar. Keulamaan, yang
bertolak dari penguasaan ilmu dan pengakuan sosial, tak bisa terlibat dalam
proses pewarisan jabatan dengan memakai patokan matrilineal itu. Dari sudut
sistem pewarisan masalahnya bahkan lebih pelik. Berbagai konflik yang terjadi
makin memperlihatkan betapa “nikmatnya” hidup dalam kemajemukan
hukum.?

Konflik terbuka kadang-kadang terjadi dan perdebatan terus berlanjut.
Apalagi di samping itu masalah pemurnian (orthoksi) agama makin lama
makin menonjol pula. Dalam hal ini yang dipermasalahkan tidaklah sekadar
definisi "alam Minangkabau” tetapi sistem perilaku dan kebersihan keyakinan
keagamaan dari noda-noda yang bisa mengurangi kemutlakan ke-Esa-an Al-
lah. Betapapun fundamental dan mendasarnya hal-hal ini, kesemuanya ber-
sumber dari dinamik kebudayaan sendiri. Masalahnya menjadi sangat berbeda
ketika tantangan yang dihadapi bukan bertolak tiang-tiang "alam Minangka-
bau” sendiri. Soalnya menjadi lain sekali di saat tantangan yang datang itu

Dijilal-eddin, Verhaal van der aanvang der Padri oulusten op Simara (diselenggarakan oleh Dr. ]J. Hollander).
Leiden 1837. Ditulis dalam bahasa Melayu ("gaya” Minangkabau) huruf "Jawi”, memoir ini pernzh
ditranskripsikan oleh M. Radjab untuk keperluan Seminar Kebudayaan Minangkabau 1970. Studi
terhadap memoir ini dilakukan oleh Christine Dobbin, "lslamic Revivalism in Minangkabau at the Tum
of the Nineteenth Century”, Modernt Asian Studies, 8,3 (1979): 319-356. Lihat juga M. Radjab. Perang Padri,
Jakarta: Balai Pustaka, 1954.

2 Taufik Abdullah, “Adat and Islam": An Examination of Conflict in Minangkabau”, Indonesia, 2 (October
1966): 1-24.

3 Mengenai hal ini telah cukup banyak studi yang dihasilkan. Yang terakhir dan paling lengkap ialah Franz
von Benda-Beckman, Property in Secial Continuity. The Hague: Martinus Nijhoff, 1975.
Tentang corak konflik di Minangkabau, lihat Nancy Tanner, 'Disputing and Dispute Settlement Among
the Minangkabau of Indonesia”, Indonesia. 8: 21-67.



berasal dari kekuasaan asing. Perang Padri temyata tidak saja berakhir dengan
didapatkannya suatu definisi baru tentang "alam Minangkabau”, yang serta
merta juga menuntut pemecahan dalam sistem sosial dan hukum, tetapi juga,
dan lebih mudah dilihat dan dirasakan, bercokolnya dominasi politik dan
meliter Belanda. Dengan dominasi corak hubungan yang bersifat atasan-dan-
bawahan pun makin pula memperlihatkan dirinya.* Inilah suasana yang jelas
dirasakan di awal abad 20.

Berhadapan dengan situasi baru ini, beberapa penghulu adat Minangkabau,
para literati, yang tinggal di kota, berhadapan langsung dengan situasi dominasi
ini, mulai secara bersungguh-sungguh merenung tentang hakikat "alam Mi-
nangkabau” dan tuntutan-tuntutan kultural yang terlekat di dalamnya. Da-
lam mempertentangkan tuntutan kultural ini dengan kesempatan yang terbu-
ka dalam situasi baru yang dipaksakan dari luar itu, perenungan tersebut
tidaklah dibiarkan untuk menjadi kontemplatif yang melarikan diri. Per-
enungan itu bahkan menjadi agenda untuk tindakan yang dilakukan. Maka
berbagai kegiatan pun dijalankan. Sekolah kerajinan wanita didirikan, surat
kabar (termasuk sebuah surat kabar wanita) diterbitkan, dan studi-studi-fonds
digerakkan. Pada waktu itu barangkali tak ada kata yang lebih populer daripa-
da "kemajuan”, demi mencapai “dunia maju”. Bukankah Minangkabau ma-
syarakat matrilineal? Kalau begitu, mestinyalah wanita bersekolah. Bukankah
tuntutan bagi putra Minangkabau untuk "meninggikan semarak Gunung
Merapi?” Sebab itu mengapa tidak terjun dalam perlombaan untuk mendapat-
kan "kemajuan’? Begitu kata ajaran adat, demikian pula tambo melukiskan dan
bahkan kaba telah memberi contoh bagaimana jadinya jika ketentuan itu
diingkari. Sementara itu dari pihak lain, yang bertolak dari tiang "alam
Minangkabau” yang satu lagi, Islam, bukan saja menginginkan berlanjutnya
pemurmian dalam kehidupan keagamaan, tetapi juga menjadikan agama seba-
gai dasar yang kokoh bagi "kemajuan”. Dalam suasana yang tampaknya serba
optimis ini, konflik tak terelakkan. Kemajuan? Tetapi sampai di mana? Ke-
majuan barulah benar dan dibenarkan jika ia sadar akan batas antara "haram”
dan "halal”, antara haq dan bathil.” Belum lagi jika dipertimbangkan pula
reaksi mereka yang menentang peralihan dari tata cara "nenek moyang kita”.
Maka bukan saja perdebatan yang terjadi, segala makian pun diobral —
setidaknya demikianlah yang terpantul dalam tulisan-tulisan di surat-surat

4 Tentang "pemecahan kultural” terhadap masalah politik yang tak teratasi ini, lihat Taufik Abdullah,
"The Making of the schakel society” dalam Conference on Modern Indonesian History (July 18-19, 1975).
Madison: Center of Southeast Asian History, University of Wisconsin, 13-25. Dimuat juga dalam Majalah
-ilm Sastra Indonesia, V1, 3 (Agustus 1976): 13-30.

Situasi, digambarkan dalam Taufik Abdullah "Modemization in the Minangkabau world: West Sumatra
in the Early Decades of the 20th Century” dalam Claire Holt et.a, (eds.), Culture and Pelitics in Indonesia.
Ithaca, London: Cornell University Press, 1972, 179-245.

XII

W




kabar.

Dari situasi kompleks yang selintas terlukis di atas, saya memang ingin
mengatakan bahwa perenungan yang kreatif terhadap tradisi bukan saja meng-
hasilkan agenda tindakan, tetapi juga kontrol sampai di mana perubahan icu
harus berjalan. Dorongan dan sekaligus pembatasan yang diberikan tradisi
menghasilkan suasana intelektual dan sosial yang tak selalu menenteramkan.
Dalam suasana inilah pendidikan Barat, ataupun Islam "modern” berkembang
cukup pesat di Minangkabau. Suasana ini bukan saja menyebabkan dimulai-
nya tradisi merantau yang baru, yaitu menuntut ilmu modern ke Jawa, atau
bahkan ke Negeri Belanda, tetapi juga, menurut statistik pemerintah Hindia
Belanda, menjadikan Minangkabau sebagai "daerah Islam” yang paling ber-
pendidikan. Namun suasana ini juga yang.melatar belakangi berbagai kegiatan
politik, mulai dari pémberontakan-pemberontakan kecil (1908) dan yang
dibesar-besarkan dengan sebutan pemberontakan komunis di Silungkang
(1927), sampai dengan aktivitas partai-partai radikal di tahun 1930-an.

Dari sudut sejarah intelektual, maka ada dua aspek yang segera tampil di
hadapan saya. Pertama, di samping merupakan kancah perdebatan tentang
bagaimanakah bentuk dan corak "kemajuan” yang baik itu, suasana yang
diuraikan di atas memberikan pula bentuk literer dari perdebatan itu sendiri.
Saya kira "'sastra protes” yang dilahirkan para terpelajar Minangkabau, yang
biasa pula dianggap sebagai pelopor sastra Indonesia modern, bisa dikembali-
kan kepada suasana sosial-kultural yang terjadi sejak awal abad ini.¢ Bukankah
tragedi yang banyak dilukiskan itu berkisar pada ketidaksediaan untuk mene-
rima akibat logis dari sikap yang telah terbuka terhadap "dunia maju”?
Merantaulah jauh-jauh, sekolah tinggi-tinggi, tetapi sadarlah bahwa ninik-
mamaklah yang memungkinkan itu semua, dan pada ninik-mamak pulalah
kepatuhan harus diberikan. Ke rantau hanya selama "di rumah berguna
belum”. Rantau hanyalah peralihan sementara, begitu secara fisik, demikian
pula dalam panggilan kultural. Dan bagi saya, salah satu ketinggian nilai Salah
Asuhan dari Abdul Muis sebagai dokumen sosial, ialah kemampuannya melu-
kiskan tragedi keterombang-ambingan "dorongan” dan "hambatan” dari tra-
disi. Tetapi baiklah hal ini saya pulangkah saja pada berbagai studi sastra yang
telah dijalankan dan pada ahli serta kritikus sastra.” Hal yang kedualah, pada

6  Tentang literatur itu sendiri. lihat antara lain A Teeuw. Moders lidonesian Literature, Vol. 1. Tentang
kzmunv}\man hubungan suasana sosial dengan salah satu novel, Siti Nurbaja, telah sava bicarakan dalam
komentar ~mal\gt~aya terhadap tulisan Harry Aveling ("Siti Nurbaja”: Some reconsiderations™), Bijdrages,
126, 2 (1970): 242-248.

Salah Asuhan adalah satu novel Indonesia vang paling banyak dijadikan sasaran studi khusus. Antara lain,
David de Queljoe, Margisal Mas in a Colonial Sociery: Abdoel Mocis” "Salah Asuhan”, Athens, Ohio: Ohio
University Center for Romantic Tradition in the Early Indonesian Novel”, Moders Asian Studies, Vol. 2
(April 1973): 179-192.

~1

X1



kesempatan ini, yang lebih menarik perhatian saya.

Aspek yang kedua ialah berlanjutnya usaha untuk mengerti konsep ideal
atau nilai-nilai dasar yang diberikan tradisi. Hal ini juga diteruskan dengan
usaha untuk menerangkannya dengan secara rasional. Simbol-simbol yang
sering terpantul dalam tambo ditafsirkan sehingga bisa sesuatu yang lebih
plausible, yang kemungkinan kesejarahannya diperkirakan bisa masuk akal.
Legenda dan mithos tidak hanya dibiarkan berbicara melalui simbol-simbol
kultural yang telah berakar, tetapi dijadikan eksplisit. Misteri ingin dihilang-
kan, bukan dengan memperlihatkan realitas yang telah diselimutinya, tetapi,
terutama, mencari moral yang mendasarinya. Begitu sejak awal abad XX,
ketika tradisi mulai direnungkan, sampai kini, berbagai buku telah ditulis,
sekian perdebatan telah dilakukan, dan entah berapa pula pertemuan ilmiah
ataupun "setengah ilmiah" yang telah dijalankan. Kesemuanya memperlihat-
kan usaha mengerti dan menerungkan lagi dasar-dasar konseptual dari "alam
Minangkabau”.

Karena kecenderungan intelektual ini cukup penting untuk mengerti ma-
syarakat dan kebudayaan Minangkabau, barangkali tak ada salahnya saya
memberikan berbagai ilustrasi. Ketika Sekolah Raja (Kweekschool) di Bukitting-
gi merayakan lustrumnya di awal abad ini, maka murid-muridnya mengadakan
pertunjukan sandiwara, yang konon sangat memuaskan para hadirin. Mereka
mementaskan bagian-bagian yang paling menarik dari Kaba Cindua Mato.®
Sukses ini diulang lagi oleh berbagai sekolah dan organisasi pemuda, seperti
Jong Sumatranen Bond, di dalam ataupun di luar Sumatera Barat. Bahkan
Abdul Muis ketika masih asyik dalam Sarekat Islam, pernah pula menulis
drama dari kaba ini. Di samping Cindua Mato, ternyata yang paling populer di
kalangan pelajar, selama dasawarsa kedua sampai dengan keempat dari abad
ini, ialah Kaba Sabai Nan Aluik. Konon, menurut cerita orang tua-tua, di awal
tahun 1920-an, si penyair-politikus, Rustam Effendy, pernah menjadi “bintang
pentas” dari kaba ini di Sumatera Barat. Drama yang berbahasa Indonesia dari
kaba ini pernah ditulis oleh A.K. Gani, mahasiswa kedokteran, yang pernah
main film, kemudian aktif dalam Gerindo, partai nasionalis yang radikal.

Tetapi apa artinya ini semua? Abdul Muis mungkin bisa memberi jawaban.
Ia mengatakan, drama Cindua Mato sengaja ditulisnya agar kaum terpelajar
menyadari bahwa kehidupan demokrasi telah berurat-berakar dalam kebu-
dayaan kita. Jadi tidaklah terlalu mengherankan jika alasan yang sama dipakai
pula oleh Datuk Sutan Maharadja ("Bapak Jurnalistik Melayu,” kata Van

8  Berbagai edisi dari kaba ini diterbitkan. Edisi terakhir, yarig belum selesai, ditulis oleh M.R. Manggis Datuk
Radjo Panghoeloe, Cindue Mato. Bukittinggi: Pustaka Saadiah,1973(?). Studi anthropologis pendek
tentang kaba ini telah ditulis oleh Taufik Abdullah, "Some Notes on the Kaba Tjindue Mato: An Example of
Minangkabau Traditional Literature”, Indoxesia, 9 (April 1970): 1-22.

XV




Ronkel)? ketika ia, sebagai penghulu adat yang berasal dari Luhak Nan Tiga,
mengadakan "revolusi adat” di Padang, di awal abad ini. Dengan "revolusi” ini
ja dan kawan-kawannya dari pedalaman (dari darek, istilahnya) menantang
Tuanku Regen dan para bangsawan Padang, yang dikatakan telah mengikuti
adat-Aceh, yang mengenal hirarki kebangsawanan. Jadi tak "demokratis”. Dan
artinya juga tak "modem” dan bukan pula "Minangkabau”.*°

Dan sudut inilah barangkali usaha memperkenalkan dan mempopulerkan
kaba dan tambo bisa pula dilihat. Mungkin benar pula anggapan yang mengata-
kan bahwa Kaba Sabai Nan Aluil tidaklah sesuai dengan struktur masyarakat
Minangkabau. Tetapi masalahnya bukan pada plot dan juga bukan pula pada
wadah sosial dalam mana plot itu bermain yang lebih penting, tetapi pada pesan
moral yang ingin disampaikan. Maka apa yang lebih sesuai daripada kisah si
Sabai, yang lemah-lembut, tetapi tegas — "semut terinjak tak mati, alu berta-
rung patah tiga” — untuk menekankan pentingnya harga diri? Dan bukanlah
hal yang aneh jika kaba ini sangat populer di kalangan terpelajar di saat
perdebatan dengan "kaum kuno” sedang menjadi-jadi.

Peneguhan moral tradisional dalam menghadapi dan menjalani perubahan
"demi kemajuan”, adalah salah satu corak dari kecenderungan intelektual
yang telah saya singgung di atas. Dalam hal ini pulalah penciptaan Kaba Rancak
di Labuels bisa dilihat.!! Kaba bersajak karangan Datuk Paduko Alam (ahli adat
yang sangat terkemuka dari Payakumbuh) ini, bukan saja contoh dari puisi
indah yang dihasilkan oleh kebudayaan yang rhetoris, seperti Minangkabau,
tetapi juga adalah expose dari ajaran moral Minangkabau menghadapi zaman
peralihan. Dan dalam hal ini Datuk Paduko Alam tidaklah sendirian. Mung-
kin terasa berlebih-lebihan, tetapi kalau diperhatikan, 'sastra protes’, yang
entah karena apa sering disebut antiadat ity, sering sekali memakai moral lama
sebagai alat perlawanan kesewenang-wenangan wibawa dan kekuasaan adat
atau orang tua. Jadi ‘sastra protes’ itu lebih merupakan suatu tuntutan terha-
dap sistem perilaku daripada gugatan terhadap struktur dan dasar moralnya.

Penerbitan buku-buku dan tulisan tentang adat dan tambo dan kadang-
kadang diikuti dengan penekanan akan keberlakuannya dalam zaman seka-
rang adalah corak kedua. Dengan dasar inilah antara lain Datuk Sutan
Maharadja’? menerbitkan surat kabar Oetoesan Melajoe (1913-1922), Soenting

!

9. Ph.S.Van Ronkel, Rapport Betreffende de Godsdicnstige Verschijuselen ter Swmatra's Westhust. Batavia: Landsdruk-
kerij. 1916.

10 B. Schrieke. Pergolakan Agama di Swwmarra Barar. Jakarta: Bhratara, rerjemahan dari "Bijdrage tot de
Bibliographie van thuidige Godsdienstige beweging ter Sumatra’s Westkust™, Tijdschrift van het Bataviaasch
Genootschap, 59 (1920): 249-325.

11 A Johns telah menerjemahkan dengan indah kaba ini ke dalam bahasa Inggris. A Johns, The Kaba Rantiak
Dilabuah: A Specimen of Traditional Lireranure of Central Sumarma. Ithaca: Cornell Southeast Asia Program.
1958,

12 Lihat Taufik Abdullah "Modemization”.

XV



Melajoe (1915), surat kabar wanita yang "'resminya” dipimpin oleh putrinya,
Ratna Djoewita, dan Rohana Kudus ("Kartini dari Sumatra).!? Dalam kedua
surat kabar tersebut Datuk ini dan kawan-kawannya tak henti-hentinya
menggauli adat Minangkabau, sebagai pola ideal untuk bertindak dan mem-
perlihatkan "keagungannya” dalam menghadapi zaman baru. Dalam surat
kabar Oetoesan Melajoe diskusi adat diadakan antara para ahli adat. Dalam surat
kabar ini pula Datuk Sutan Maharadjo, menyerang para terpelajar Barat yang
telah melepaskan "pusaka nenek moyang kita”, Datuk Perpatih Nan Sabatang
dan Datuk Katemanggungan (perumus legendaris dari adat Minangkabau).

Datuk Sutan Maharadjo, pendiri pertama dari partai-adat, adalah pula
pelopor dalam usaha memperkenalkan norma adat dan tambo alam Minangka-
bau kepada masyarakat, yang makin mengenal tulis-baca. Hal ini pulalah yang
dilakuan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo. Otoritasnya dalam hukum adat
cukup diakui sehingga bukunya dipakai oleh Schrieke sebagai pegangan dalam
menguraikan masyarakat Minangkabau yang sedang dilanda krisis akibat
peralihan sosial-ekonomis.'*

Dengan gaya yang berbeda dan temperamen yang tak pula sama serta corak
aktivitas juga berlainan, saya kira Datuk Sutan Maharadjo dari Sulit Air, Datuk
Paduko Alam dari Payakumbuh, dan Datuk Sanggoeno Diradjo dari Su-
ngayang (Batusangkar), adalah tiga dari tokoh literati Minangkabau yang paling
kreatif pada perempat pertama dari abad ini. Setidaknya merekalah yang
mempelopori dalam usaha perumusan moral, ajaran, dan hukum adat Minang-
kabau dengan memakai media modern dan dengan sadar pula mengarahkan
pembicaraan mereka yang sedang mengalami proses urbanisme. Dengan begitu
mereka, terutama Datuk Sutan Maharadjo, yang tak pernah sempat me-
nyelesaikan satu pun buku yang lengkap, dan Datuk Sanggoeno Diradjo, yang
menulis beberapa buku,!* meletakkan dasar bagi penulisan adat Minangkabau
yang "modern”. Tetapi kecenderungan yang sangat keras Datuk Sutan Maha-
radja untuk menandakan identifikasi adat dengan ajaran tharekat (antara lain
Martabat Tujuh) serta kecurigaannya terhadap segala pikiran dan perubahan
yang dianggapnya telah menodai "adat yang sesungguhnya”, menyebabkan ia
terlibat dalam perdebatan yang tak henti dengan golongan Kaum Muda, yaitu
para reformis Islam dan pemuda terpelajar Barat. Usaha Datuk Sanggoeno

13 Tentang Rohana Kudus sebagai pelopor gerakan wanita di Sumatera Barat. lihat Tamar Diaja. Rohana
Kudus: Riwayar Hidup dan Perjuanganuya, Jakarta: Penerbit Mutiara, 1980. [a adalah kakak tertua dari Sutan
Sjahrir.

14 B. Schricke. "The Causes and Effects of Communism on the West Coast Sumatra”. dalam Indonesian
Secielogical Studies. The Hague/Bandung: W. van Hoeve. 1955, Part One.

15 Buku-buku Datuk Sanggoeno Diradjo antara lain:

1. Tjoerai Paparant Adar Lembaga Orang Alam Minangkabau, Fort de Kock. 19..
2. Kitab Perjateeran Adar Lessbaga Alaw Minangkabay, 2 jilid. Fort de Kock.1923.
3. Mocsiiko Adar Al Minangkaban (Djakarta: Balai Pustaka, 1953).



Diradjo untuk memperkenalkan kategorisasi baru tentang adat dan "menghi-
langkan” misteri dari tambo, sehingga diharap agar lebih merupakan suatu
“sejarah”, serta merta mendapat tanggapan yang keras dari Abdul Karim
Amaroellah Al danawi (Dr. Syekh A. Karim Amarullah, ayah almarhum Buya
Hamka). Ulama ini menentang kategori-kategori adat yang dikemukakan oleh
Datuk Sanggoeno Diradjo, yang menurut pikirannya seakan-akan melupakan
proses Islamisasi yang berkelanjutan dalam dunia pemikiran adat. la juga
mengejek usaha "rekonstruksi” sejarah dari tambo, yang dirasakannya bukan
saja salah dari sudut "kenyataan historis”, tetapi juga tak benar dari sudut
logika.'®

Masa awal dari usaha peneguhan adat di saat perubahan sosial, yang
dirasakan telah memperlihatkan akibatnya, memang dipenuhi oleh perdebat-
an. Masalahnya bukan saja sekadar untuk mempertahankan “adat lama,
pusaka usang”, tetapi juga menemukan moral tradisi yanglebih sesuai. Ketika
berbagai ketentuan hukum adat sudah tak lagi berlaku — “dahulu adat nan
bapakai, kini rodi nan paguno”” — dan di saat pranata kekuasaan adat telah makin
tak berarti, maka keinginan untuk merangkul adat, sebagai simbol dari ke-
Minangkabau-an, makin mendesak. Dalam usaha ini pluralisasi sosial yang
telah bermula sebagai akibat langsung dari dominasi politik dan ekonomi
Belanda, juga menimbulkan dirinya. Inilah salah satu faktor terjadinya perde-
batan tersebut. Jadi yang dihadapi para pendukung adat bukanlah sekadar
situasi kultural yang makin berubah, tetapi juga telah adanya kelompok-
kelompok sosial tertentu — yang memang masih sangat kecil — yang me-
nyangsikan keabsyahan mereka sebagai perumus adat yang sesungguhnya. Apa
yang harus mereka lakukan tidak sekadar perekaman kembali dasar-dasarideal
adat dan perumusannya yang lebih sistematis, tetapi juga proses ideologisasi
adat. Dengan begini sistematisasi dari nilai-nilai dan norma-norma adat
makin disempurnakan dan peranan adat Minangkabau sebagai kerangka kon-
septual makin diperkuat. Bukanlah apa yang sesungguhnya terjadi yang harus
dikemukakan, tetapi apa yang "semestinya harus begitu” yang mesti dite-

gaskan.
< Adat hanyalah selingkung aur,” kata pepatah. Maksudnya, dalam realitas

hidup sehari-hari setiap nagari mempunyai adat dan kebiasaannya yang

16 Abdul Karim Amrullah Alddanawi, Kitab Pertimbangan Adar Lembaga Orang Alam Minangkabax, 2 jilid, Forr

de Kock: Snelpersdrukkerij "Agama", 1921. Buku ini adalah kritik terhadap tulisan Datuk Sanggoeno
Diradjo, Tjoerai Paparan Adat Lembaga Orang Alam Minangkabau. Atas kritik ini Datuk Sanggoeno Diradjo
membalas dengan buku baru, Kirab Penjatoeran Adar Lembaga Alam Minangkabaw, 1923.
Di samping itu Datuk ini mengadukan ke pengadilan AbdulkarimaliasH. Rasul dengan tuduhan plagiat.
Soalnya ialah sebelum mendebat apa yang dikatakan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo, H. Rasul lebih dulu
menyalin secara.utuh paragraf-paragraf yang ingin didebatnva ~ tanpa izin pengarang dan penerbit.
Tentang kasus ini lihat HAMKA,  Djakarta: Djajamurni, 1962. '

XVII



bah banyak para penulis buku-buku adat, terutama yang memakai tambo
sebagai ancang-ancang penulisannya, untuk mempergunakan informasi
(yang memang tak terl lu mendalam) dan hasil penemuan sarjana-sarjana
asing. Maharad}a Alif”, yang konon raja Minangkabau di abad 17, mulai
dikenal, sebagai pengaruh laporan von Bazel dari abad ke 18, yang dimuat
dalam Encyclopedia van Nederlandsch-Indie.'® Demikian juga halnya dengan
nama Adityawarman, pangeran dari Majapahit yang menjadi raja di Minangka-
bau di abad ke 14.%° Di samping itu peristiwa-peristiwa historis yang terjadi
sejak Perang Padri mulai pula dipertimbangkan. Dari sudut hukum adat,
sebagian dari buku-buku tersebut secara populer mengutip pula pendapat atau
Klasifikasi yang diperkenalkan oleh ahli hukum adat, van Vollenhoven, dan
sebagainya.

Dalam kelompok yang ingin lebih mengilmiahkan penulisan tentang adat
"Minangkabau ini bisa disebut antara lain Datuk Batuah Sango, Aman Datuk
Madjo Indo, Datuk Maruhum Batuah dan Bagindo Tanameh, M. Rasjid
Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Darwis Thaib, dan Idrus Hakimi Datuk
Radjo Penghoeloe.?! Bertolak dari keinginan untuk lebih memperkenalkan
Minangkabau dengan berbagai aspek adat dan kebudayaannya, buku-buku
yang ditulis para ahli ini juga beranjak dari pemikiran yang "Minangkabau-
sentris”’. Dengan arti bahwa penulisan beranjak dari asumsi dasar akan keab-
syahan tradisi dan alam pikiran Minangkabau. Jadi para penulis itu, seperti
para pendahulunya, adalah juga para literati. Justru dalam hal inilah sifat kreatif
mereka kelihatan. Bagaimanakah harus diselesaikan penemuan ilmiah Barat
dengan tradisi sejarah, tambo? Bukan methodologi dalam penyesuaian yang
penting, tetapi keutuhan gambaran tradisi yang harus tetap terjaga. Dengan
begini buku-buku tersebut sangat berharga sebagai gambaran dari pemikiran

19 Tetapi berdasarkan rekonstruksi teoretis "kerajaan Minangkabau”, validitas sejarah dari kehadiran
“Maharaja Alif" atau "Rajo Alief” ini agak disangsikan juga, lihat P.E. de Josselin de Jong, Minangkabau and
Negeri Sembilan: Socio-palitical Structure in Indonesia. Djakarta: Bhratara, 1960 (reprint): 103-104.

20 Pitono Hardjowardjojo. Adityawarman. Jakarta: Bhratara, 1968.

21 Datuk Batuah Sango, Tambo Minangkabay. Payakumbuh: Pertjetakan Limbago.
M. Daruk Maruhum Batuah dan Datuk Bagindo Tanameh, Hukiss Adat dan Adar Minangkabau. Djakarta:
N.V. Poesaka Aseli (n.d.).
M. Rasjid Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Minangkabau: Sgiaral Ringkas dan Adarsja. Padang: Sri
Dharma, 1971.
Ahmad Datuk Batuah dan A. Datuk Madjoindo, Tambo Minangkaban. Djakarta: Balai Pustaka, 1956.
Bahar Datuk Nagari Basa, Tambo Silsilah Adar Minangkabaw. Payakumbuh: C.V. Honora, 1966.
Darwis Thaib Datuk Sidi Bandaro, Seluk Belum Adar Minangkaban. Bukitringgi: N.V. Nusantara, 1967.
ldrus Hakimi Datuk Radjo Penghulu adalah penulis adat yang paling produktif saat ini. Mungkin
kedudukannya sebagai “"pemelihara adat” dan Lembaga Kerapat Adat Alam Minangkabau (LKAAM)
mengharuskannya harus selalu tampil sebagai pembela norma dan nilai-nilai adat. Buku-bukunya antara
lain:
— Pokok-pokok Pengerahuan Adar Minangkabau, Padang: LKAAM, 1978.
~ Rangkaian Mutiara Mestika Adar di Minangkabay, Padang: LKAAM, 1973.



berbeda-beda. Tetapi realitas bisa menjaga diri sendiri. Yang penting ialah
bagaimana adat sebagai kerangka konseptual, bukan sebagai aktualitas, harus
dirumuskan. Demikianlah umpamanya, pada tahun 1875 hak penghulu dan
balai adat untuk mengadili masalah pidana dihapuskan oleh pemerintah
kolonial.'” Tetapi kenyataan itu tidaklah mengurangi keharusan untuk me-
ngetahui dan mendalami prinsip-prinsip hukum pidana dalam adat Minangka-
bau. Bukanlah keberlakuannya yang teramat penting, tetapi cara adat untuk
memelihara dan menyelesaikan berbagai bentuk perbuatan yang mengganggu
ketenteraman sosial. Jika seandainya perbuatan itu lebih menyangkut malu
keluarga ataupun nagari, bukankah ketentuan adat yang lebih bersifat redem-
tif itu akan lebih bisa berfungsi? Karena itulah ketentuan-ketentuan ini selatu
diulang, selalu diucapkan, selalu dikenang.

Jika penerbitan buku-buku adat biasa dipakai ukuran, saya kira sejak awal
1930-an kecenderungan ideologisasi adat telah mulai berkurang. Kegiatan
partai-partai adat tidak lagi seperti tahun-tahun sebelumnya, sedangkan di
kalangan penghulu telah makin banyak juga yang melibatkan diri dalam
berbagai kegiatan. Perubahan sosial-ekonomi yang terjadi makin tak memung-
kinkan para penghulu untuk hanya menggantungkan diri pada "anak buah”.
Sedangkan sementara itu kesadaran bahwa Minangkabau adalah suatu keu-
tuhan yang tunggal telah pula dikoyak-koyak. Bukan saja Islam, yang menjadi
dasar yang paling fundamental dari Perminangkabauan tak bisa terlepas dari
sifat citanya yang universal, tetapijuga pergerakan nasionalisme yang melanda
Minangkabau sejak pertengahan tahun 1920-an, telah pula menandingi ke-
satuan administratif dari pemerintahan kolonial. Bahkan sampai dengan per-
tengahan tahun 1930-an Sumatera Barat merupakan salah satu pusat pergera-
kan politik kebangsaan yang radikal. Di saat ini nagari-nagari, yang secara
formal tetap berada di bawah pemerintahan para penghulu dengan balai adat
mereka, dimasuki oleh partai dan organisasi sukarela. Apa yang terjadi, bila
berbagai laporan penjabat pemerintah bisa dipakai, ialah bermulanya "negara
dalam negara”. Maksudnya wibawa dan kekuasaan para penghulu adat telah
disaingi oleh tokoh-tokoh partai dan organisasi.'*

Dalam suasana seperti ini, tidaklah terlalu mengherankan bahwa salah satu
corak yang paling menonjol dari penulisan tentang adat Minangkabau ialah
makin naiknya kecenderungan informatif dan berkurangnya sifat ideologis.
Sifat argumentatif makin berkurang dan kedudukan Islam atau Kitabullah
sebagai dasar segala-galanya makin diperkuat. Yang menarik juga ialah bertam-

17  Tentang hal ini lihat Ph.S. Van Ronkel, "De invoering van ons Strafwetboek ter SWK naar
aanteekeningen in een Maleische Handschrift”, TBB, 46 (1914): 249-255.

18 Lihat Taufik Abdullah, Schools and Politics: The Kawss Muda Movement in West Sumarra. [thaca,
New York: Comell Modern Indonesia Project, 1971.

XVIII



literati Minangkabau tentang masyarakat dan zaman lampau. Mereka memberi
informasi dan, tanpa harus bersifat defensif, memperlihatkan keberlanjutan
validitas dari nilai dan norma dari "alam Minangkabau”.

Khusus mengenal hal yang belakangan ini barangkali buku yang ditulis
oleh Prof. Nasrun bisa dianggap salah satu puncak dari dalam tradisi penulisan
Minangkabau modern.2 Dalam bukunya Prof. Nasrun dengan sistematis dan
menarik mencoba menghidupkan kembali "kebesaran” nilai filosofis yang in
heren dalam ajaran adat Minangkabau. la memang tidak mempunyai orisinali-
tas seperti Datuk Paduko Alam, si penulis Rancak Dilabuah, atau Datuk Sutan
Maharadjo, tetapi dengan menempatkan dirinya sebagai "perantara” — antara
kebijaksanaan adat yang telah dirumuskan dengan para pembaca — Prof.
Nasrun, seorang ahli hukum tatanegara, berhasil dengan baik membuat inter-
pretasi tentang ajaran adat. Dan untuk ini ia pun mengadakan pula semacam
studi perbandingan.

Hal-hal yang telah saya bicarakan di atas adalah sekadar cuplikan selintas
dari sejarah pemikiran Minangkabau tentang dirinya, tentang dunianya. Ten-
tu saja di samping mereka yang ingin memperlihatkan keberlanjutan nilai
Minangkabau, bukan tak terdapat pula yang menyangsikannya. Salah satu
tulisan yang pernah menghebohkan, ialah buku kecil Hamka yang berjudul
Adat Minangkabay Menghadapi Revolusi. Ditulis di tahun 1946,2% sudah bisa
diduga bahwa buku ini lebih meragsang semangat revolusioner, daripada
mempertanyakan nilai dasar keminangkabauan. Buku ini lebih mengecam
struktur kekuasaan adat, yang pernah dibina oleh pemerintah kolonial, dan
kebiasan-kebiasaan yang dianggap tak lagi sesuai dengan "zaman perjuangan’.
Mungin terasa agak berlebih-lebihan, tetapi buku ini lebih membayangkan
hubungan “cinta” dan "benci” yang kadang-kadang sangat aneh, antara "per-
antau” dengan negeri kelahiran. Kritik terhadap struktur dan nilai adat lebih
banyak muncul dalam obrolan di warung atau lapau, yang kadang-kadang
berfungsi sebagai "balai rendah”, pembanding semua tata dan norma yang
dibelai-belai oleh "balai adat”, tempat para ninik-mamak bermusyawarah.
Meskipun hal-hal ini tak dapat digeneralisasi begitu saja, namun dapatlah
dikatakan, sejak Syekh Achmad Chatib melancarkan serangan yang paling
mendasar atas sistem pewarisan matrilineal Minangkabau di akhir abad 19,
kritik-kritik terhadap adat Minangkabau tidak lagi bersifat fundamental. Bu-

Prof. M. Nasrun, Dasar Falsafah Adar Minangkabau. Djakarta: Bulan Bintang, 1927.

Diterbitkan di Padang Panjang. Seberapa jauh HAMKA "konsisten” dengan serangannya, lihat antara lain
tulisannya dalam Mochtar Naim (ed.). Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris. Padang: Center for
Minangkabau Studies, 1968.

Umur yang menua dan berakhimya “situasi revolusioner” tampaknya sangat berpengaruh bagi perubah-
an sikap ini.

o
W



kan saja sifatnya fragmentaris, tetapi juga lebih merupakan titik terhadap
sistem perilaku, yang diberi dasar adat, dan “keterbelakangan” dari para
penghulu. Jika dibanding dengan periode ketika para ideologue adat masih
bersuaralantang, maka tulisan-tulisan yang menyangsikan keberlakuan norma
dan nilai adat telah jauh lebih berkurang. Barangkali kenyataan bahwa struk-
tur kekuasaan telah makin tak berdaya, antara lain karena tiada lagi kekuasaan
kolonial yang akan menahan erosi wibawa dan kekuasaan penghulu akibat
perubahan sosial-ekonomis. Di samping itu, kesadaran akan makin tumbuh-
nya "komunitas nasional” dalam pengertian kultural, adalah pula salah satu
faktor yang menentukan. Komunitas nasional yang berada dalam proses
menumbuhkan identitas nasional menyebabkan unsur-unsur pendukungnya
makin sadar untuk menjaga dasar esensial mereka. Tentu perlu pula dicatat
bahwa hal ini juga didorong oleh pemerintah dalam berbagai kegiatan kebu-
dayaan.

Mungkin dalam situasi ini pula berbagai seminar yang bertaraf nasional
untuk mempelajari adat dan kebudayaan Minangkabau diadakan. Kegiatan-
kegiatan ini mencapai puncaknya di tahun 1970. Ketika itu seminar besar
tentang kebudayaan Minangkabau diadakan di Batusangkar, dekat Paga-
ruyung, yang konon merupakan pusat "kerajaan Minangkabau dahulu kala”.

Dari uraian di atas barangkali satu hal yang menyolok bisa kelihatan,
penulisan tentang adat dan kebudayaan Minangkabau, baik yang ditulis oleh
para ahli adat ataupun yang ingin mengecam keberlakuan adat, bertolak dari
sikap bahwa apa yang ditulis itu haruslah fungsional. Ia tak berhenti pada
keinginan untuk memberitakan dan memberi penjelasan, tetapi lebih penting
lagi untuk dipakai sebagai pedoman dan sistem perilaku. Karena itulah kecen-
derungan "Minangkabau-sentris” kelihatan jelas sekali. Karena itu bisa pula
dimengerti terjadinya peralihan dalam sikap terhadap bagaimana ketentuan
dan norma serta nilai adat itu harus dikemukakan. Hal-hal inilah yang me-
nyebabkan mengapa tulisan-tulisan, yang disebut sepintas lalu di atas, tetap
penting, baik sebagai bahan studi, maupun sebagai penambah pengetahuan
dan pelajaran. Daripadanya kelihatan tidak sekadar “adat lama, pusaka u-
sang”, tetapi dinamik kesejarahan Minangkabau sendiri.

Studi tentang kebudayaan dan masyarakat sebagai sesuatu yang harus
berfungsi dalam kehidupan sosial dan pribadi adalah salah satu ciri utama dari
penulisan yang dilakukan oleh participant atau peserta kebudayaan. Studi atau
penulisan itu tidaklah habis pada dirinya, tetapi berusaha mencari kelanjutan
relevancy dari tradisi dalam proses peralihan sosial. Hal inilah terutama yang
membedakannya dengan studi yang dilakukan oleh para peninjau, observers,
atau mereka yang sadar menjadikan dirinya sebagai peninjau. Semacam jarak
antara ac*or atau pelaku kebudayaan dengan peninjau secara methodologis
dengan tegas diadakan. Yang ditinjau dan yang meninjau seakan-akan berada

XXl



dalam situasi yang saling berhadapan. Dengan begitulah mungkin "obyektivi-
tas” yang tertinggi bisa diharapkan. Sifat fungsionalnya bukanlah sesuatu yang
intrinsik dalam studi, tetapi sesuatu berada di luamnya. Setelah studi selesai,
maka pertanyaan tentang “apa yang bisa dilakukan”, barulah bisa diajukan
dengan keras. Terlepas dari hasrat untuk mempribumikan ilmu-ilmu kemanu-
siaan dan kemasyarakatan, tradisi ilmu yang membuat jarak yang ekstrim
antara sasaran penelitian dengan meneliti itu memang berasal dari Barat.
Dalam hal ini, dapatlah dikatakan bahwa studi tentang Minangkabau telah
makin bersifat internasional. Kecenderungan ini terutama sekali kelihatan
setelah tahun 1970.

Berbagai hal tentang ini telah pernah saya laporkan.2* Namun sepintas lalu
dapat saya sampaikan bahwa jika di zaman kolonial studi Minangkabau praktis
dimanopoli oleh sarjana-sarjana Belanda — antara lain menghasilkan setidak-
nya dua disertasi dan satu studi klasik dari Schrieke,?* di samping puluhan
artikel dan buku tebal ~ kini berbagai sarjana dari berbagai bangsa telah ikut
serta. Maka tidaklah terlalu berlebih-lebihan sesungguhnya jika di bulan
September 1980 diadakan seminar internasional tentang masyarakat, kebu-
dayaan, dan sastra Minangkabau di Bukittinggi. Panitia seminar tak mengada-
ada. Dan seminar itu menjadi "betul-betul internasional”, ketika di bulan
April 1981 hal yang sama juga diadakan di Amsterdam. :

Tradisi penulisan ilmiah modern ini, yang umumnya lebih memusatkan
perhatian pada hal-hal yang khusus dan lebih memperhatikan keadaan yang
secara empiris bisa diperhatikan, telah menghasilkan berbagai disertasi dan
buku. Meskipun sebagian terbesar studi-studi itu lebih bersifat teknis, setidak-
nya dua buku sejarah yang cukup populer telah dihasilkan. Yang pertama ialah
buku yang dikerjakan oleh M.D. Mansur dan kawan-kawan,2® yang mencoba
menyelusuri sejarah Minangkabau dari masa prasejarah sampai periode muta-
khir. Yang kedua dan juga jauh lebih berhasil, ialah karya Rusli Amran,?” yang
hampir secara exhaustive mempergunakan sumber-sumber tercetak Belanda.
Meskipun dikerjakan oleh seorang yang resminya tidak mendapat latihan
dalam ilmu sejarah, buku ini adalah buku sejarah-berkisah, narrative, terlengkap
dari zaman Hindu sampai 1833 yang pernah diterbitkan. Kelemahan dari
buku ini ialah keengganan penulisnya mempertimbangkan sumber asli dan
belum sempatnya ia menggarap arsip-arsip.

Demikianlah secara sepintas lalu "peta bumi” penulisan adat dan kebudaya-

(%)
KX

Taufik Abdullah, "Studi tentang Minangkabau' (Makalah pada Seminar Internasional Tentang Minang-
kabau, Bukittinggi, 6-8 September 1980), dimuat dalam Majalah Nagari, 2 (Mei 1980): 36-43.

B. Schrieke, "Causes and Effect” dan Pergolakan Agama.

M.D. Mansur dan kawan-kawan, Sedjarah Minangkabau. Djakarta: Bhratara, 1970.

Rusli Amran, Sumatra Barar Hingga Plakat Panjang. Jakarta: Penerbit Sinar Harapan, 1981.

XXII

N o
~N Oy W



an Minangkabau. Dari segi inilah kelihatan suatu keistimewaan dari buku yang
dihasilkan oleh Navis. Dari sudut tradisi penulisan ia termasuk golongan yang
sadar bahwa ia adalah participant dari masalah yang ingin dibicarakannya.
Tetapi catatan-catatan yang diberikannya, lebih mengarah kepada keinginan
untuk ikut serta sebagai observer. Lebih penting lagi sebenamnya ialah tanpa
menempatkan dirinya sebagai kritikus terhadap sasaran penelitiannya, dengan
jelas pula kelihatan bahwa ia bukanlah liferati yang ingin mengelus-elus hal-hal
yang ditulisnya. Apakah ini suatu pertanda pula?

Memang benar, kata pepatah sakali aie gadang, sakali tapian baraliah, tetapi
bagaimanapun juga adat indak lapuak dek hujan, indak lakang dek paneh.

Jakarta, Juli 1982
Taufik Abdullah

XXTII



e aktu saya bekerja di Jawatan Kebudayaan Provinsi Sumatera
{ [ Tengah pada tahun 1952 - 1955 banyak tamu yang datang
mencari informasi Adat dan Kebudayaan Minangkabau. Jawatan
tidak dapat membantu sebagaimana mestinya, sehingga mereka

S dibawa kepada orang yang menurut pendapat umum adalah
hlmya Namun, banyak pertanyaan tidak terjawab, tidak dapat dipahami,dan
tidak teruji kebenarannya. Sedangkan buku yang ada, bukan saja isinya tidak
memadai, melainkan juga sulit dipahami terutama oleh orang yang bukan
orang Minangkabau.

Semenjak itu saya mencoba mempelajari adat dan kebudayaan Minangka-
bau dengan mengumpulkan bahan dan informasi dari buku-buku dan dan
lapancan Setelah saya berhenti bekerja di jawatan itu, kegiatan yang telah
telanjur itu saya lanjutkan terus, meski tidak intensif. Kemudlan saya menco-
ba menulisnya dengan tujuan memberikan informasi yang lengkap, ringkas,
tetapi mudah dipahami semua pembaca. Ternyata tidaklah mudah menulis-
kannya, sehingga tidak kurang dari delapan kali saya mengulanginya sampai
buku ini terwujud seperti sekarang.

Tujuan penulisan buku ini bukan untuk membuahkan karya ilmiah melain-
kan sekadar usaha menyampaikan informasi. Namun, saya mendapat banyak
kesulitan dalam memilih bahan untuk ditulis. Kesulitan itu disebabkan antara

XXV




lain banyaknya perubahan yang terjadi dalam kehidupan sosial dan kebuaaya-
an Minangkabau serta banyaknya pula tulisan dan keterangan yang tidak
luput dari tafsiran menurut kecenderungan orang per orang. Oleh karena itu,
cara penulisan pokok buku ini diusahakan agar betul-betul bersifat informatif,
sedangkan setiap perubahan yang telah terjadi atau penafsiran yang pernah
ditulis dicantumkan pada catatan kaki berikut referensinya. Hal ini dimaksud-
kan agar pembaca yang ingin memperluas dan memperdalam pengetahuannya
tentang Minangkabau dapat menelusuri sumber-sumber tulisan ini dengan
mudah.

Dalam memilih bahan untuk tulisan pokok digunakan pendekatan seperti
falsafah Minangkabau yang berpangkal pada alasm terkembang jadi guru dan
digunakan pedoman pepatalr serta petitili yang merupakan produk asli kebu-
dayaan Minangkabau itu. Untuk bebagai pengertian yang ditimbulkan oleh
berbagai istilah dan nama yang khas, ditelusuri bahasa Sanskerta yang menjadi
bahasa cendekiawan Minangkabau kuno. Bahan-bahan yang tidak sesuai
dengan falsafah alam Minangkabau dan istilah serta nama yang tidak ditemui
dalam bahasa Sanskerta, tetapi telah menjadi bagian kehidupan dan kebu-
dayaan Minangkabau, dicoba diuraikan pada catatan kaki, Dengan demikian,
catatan kaki merupakan karangan tersendiri yang memuat berbagai tafsiran
dan analisa.

Beberapa bab yang tidak mencantumkan referensinya berarti bahwa bab itu
ditulis berdasarkan informasi yang diperoleh di lapangan. Sedangkan sistem
penulisannya tidak luput dari analisa atau tafsiran yang bertolak dari pende-
katan yang sama dengan bab lainnya.

Dalam menuliskan kalimat dan istilah digunakan dua cara. Kalimat yang
khas Minangkabau, seperti peribahasa, dicantumkan sebagaimana aslinya,
dalam tanda kursif dicantumkan alih bahasanya ke bahasa Indonesia secara
harfiah, dengan tujuan untuk memelihara irama gaya sastranya, kemudian
barulah diberikan penafsirannya. Mungkin penafsiran ini tidak cukup me-
muaskan karena terlalu pendek,. sedangkan penafsiran yang memuaskan
mungkin akan menjadikan uraian yang panjang. Dan hal itu tidaklah menjadi
tujuan buku ini. Sedangkan nama dan istilah yang dijadikan nama ditulis
dalam bentuk yang telah umum dipakai penulis lainnya.

Dengan mencantumkan gambar-gambar yang diperlukan, diharapkan buku
ini dapat memberikan informasi yang memuaskan dan juga dapat menjadi
pengantar untuk mengenal serta memahami adat dan kebudayaan Minang-
kabau.

Akhimya kepada semua teman yang telah membantu dan mendorong saya
menulis dan menyelesaikan naskah buku ini, saya menyampaikan terima

kasih.

Padang, 5 Januari 1982
XXVI



3 asyarakat komunal, seperti masyarakat Minangkabau, menganut
sistem kolektif dalam kegiatan usahanya terutama di sektor
produksi yang vital dalam kehidupan ekonomi agraris. Dalam
\ ekonomi agraris dengan sendirinya tanah menjadi vital pula.
Cocd £ Oleh karena itu, tanah menjadi milik komunenya, yang dalam
hal ini dalam bentuk suku. Tanah yang tidak diusahakan menjadi milik nagari.
Meskipun sektor produksi yang vital seperti sawah menjadi milik komune dan
digarap secara kolektif, individu dapat juga mengusahakannya sepanjang usia-
nya. Setelah invidu itu meninggal, sawah yang diusahakannya otomatis menja-
di milik bersama para kemenakannya. Sejak itu sawah menjadi milik sebagian
komune kembali dan tidak bisa dijual atau diberikan ke orang lain.

Sektor usaha yang tidak vital, seperti perkebunan, peternakan, industri, dan
perdagangan, dikelola individu. Kalau usaha itu memerlukan banyak tenaga,
maka mereka akan memakai sistem kerja kolektif dan sistem bagi hasil. Tidak
ada bentuk perburuhan atau karyawan yang dibayar dalam sistem ekonomi
mereka itu. Sistem buruh yang dibayar meletakkan manusia bertingkat-
tingkat, yang satu lebih tinggi dan yang lain lebih rendah. Sistem meletakkan
manusia bertingkat-tingkat itu tidak sesuai dengan ajaran falsafah mereka.
Falsafah mereka memandang manusia berada pada tempat yang sama, hanya
fungsi dan perannya yang berbeda.

Produksi usaha individu itulah yang menjadi bahan untuk perdagangan
yang diangkut ke luar nagari mereka masing-masing atau dijual di kampung
halamannya saja. Sedangkan hasil usaha komune, seperti beras, tidak diperda-

149




gangkan. Kelebihan produksi digunakan untuk cadangan atau untuk mem-
bantu orang lain yang sedang menghadapi musibah. Untuk mengatasi keje-
nuhan tenaga, lazimnya mereka membuka permukiman baru dengan membu-
ka komune baru pula di tempat itu. Jika hal itu tidak mungkin, maka secara
individual mereka pergi merantau.! Hidup tanpa pekerjaan, terutama di kam-
pung halaman sendiri, dipandang tabu.

Arti Tanah

Bagi masyarakat agraris tanah dipandang sangat penting. Dari segi falsafah-
nya, tanah merupakan lambang bagi martabat hidup mereka. Kaum atau
orang-seorang yang tidak mempunyai tanah barang sebingkah dianggap seba-
gai orang kurang. Siapa yang tidak mempunyai tanah dipandang sebagai orang
imalakok (melekap = menempel) yang tidak jelas asal usulnya. Tanah merupa-
kan tempat lahir, tempat hidup, dan juga tempat mati. Analoginya, sebagai
tempat lahir, maka setiap kerabat harus memiliki sebuah rumah tempat anak
cucu dilahirkan, sebagai tempat hidup, setiap kerabat harus memiliki sawah
atau ladang yang menjadi andalan untuk menjamin makan kerabat; sebagai
tempat mati setiap kaum harus mempunyai pendam-pusara agar jenazah
kerabat jangan telantar. Ketiga-tiganya merupakan harta pusaka yang melam-

Perihal merantau lihat juga bab "Undang-Undang dan Hukum" bab "Penghulu”.

Setiap perantau senantiasa ingin pulang bila tiba masanya. Selain untuk melepaskan hati
rindu, setidak-tidaknya untuk berkubur ke haribaan tanah kelahiran dan disaksikan seluruh
kerabat. Oleh karena itu, perantau yang tengah menderita sakit keras senantiasa dibawa
pulang. Jika sanak yang di rantau berkeberatan, maka sanak yang di kampung akan mende-
sak dengan keras. Adalah suatu kehinaan bagi seluruh kaum apabila mereka membiarkan
warganya mati dan berkubur di rantau. Peristiwa itu dipandang sebagai suatu kelalaian
kaum yang sulit bisa dimaafkan. Demikian pula setiap perempuan yang hamil tua selalu akan
pulang untuk melahirkan di rumah pusakanya. Ada beberapa aspek yang hendak mereka
capai dalam hal ini, yakni: anak mereka mempunyai tanah tumpah darah yang sama dengan
orang tuanya, sehingga hatinya akan terikat selalu pada nagari asal-usul nenek moyangnya.
Andai kata ibu atau si anak yang dilahirkan itu meninggal, mereka meninggal di hadapan
kerabat tercinta dan dikuburkan di pusara kaum sendiri. Alasan lainnya ialah karena
sebab-sebab yang praktis, yaitu ada keluarga dekat yang akan merawat dan mengurusnya,
yang biasanya ibu kandung sendiri. Kemudian setelah tingkat perawatan perempuan hamil
lebih baik karena telah ada bidan atau dokter, mereka tidak pulang lagi untuk melahirkan.
Untuk kepentingan moril perempuan yang akan melahirkan itu, maka ibunya dipesan agar
datang ke rantau guna mendampingnya.
Sanak dari bahasa Sanskerta. artinva saudara. Dalam alam pikiran Minangkabau. artinva
kakak dan adik, seibu atau seayah. Dan sanak ialah keluarga vang punya hubungan darah ke
atas dan ke bawah tanpa memandang sukunya. Berbeda dengan pengertian kerabat yang
berasal dari bahasa Arab. Pengertian kerabar ialah selain keluarga ibu, juga keluarga ayah.
keluarga istri. dan keluarga suami.

150

[ SO

us



bangkan kesahannya sebagai orang Minangkabau.
Demikian pentingnya arti tanah, pantun berikut mungkin dapat memberi

penjelasan tentang motivasi seseorang untuk memperoleh sepotong tanah.

Apo guno kabay batali,

Lapel ka rimbo jadi jalang,

Pauikkan sajo di pamatang,

Apo guno badan mancar,

Iyo pamagang sawah jo ladang,

Nak menbela sanak kanduang?

Apa guna kerbau bertali,

Lepas ke rimba jadi jalang,
Pautkan saja di pematang.

Apa guna badan mencari,

lalah pemegang sawah dan ladang,
Untuk membela saudara kandung.

Yang dimaksud saudara kandung ialah saudara perempuan, yang akan
melahirkan kemenakan mereka. Andai kata kemenakan mereka dilahirkan
tanpa tanah punya milik kaumnya sama artinya kelahirannya tanpa tanah
tumpah darah atau tanah air, yang akan menjadi kebanggaannya kelak.* Oleh

karena itu, tanah bukan semata-mata berfungsi ekonomi, malah lebih cende-
rung ke fungsi sosial.

Tanah Ulayat

Setiap nagari di Minangkabau mempunyai ulayat® dengan batas-batas se-
suai dengan situasi alam sekitarnya, seperti puncak bukit atau sungai. Luas
wilayah suatu nagari tidaklah sama, tergantung pada kehadiran nagari yang
menjadi tetangganya. Jika tidak ada nagari yang menjadi tetangganya, maka
luasnya ditentukan batas kemampuan perjalanan seseorang, mungkin sampai
di puncak bukit, tebing yang curam, sungai yang airnya deras, atau hutan lebat
yang tidak dapat ditembus. Wilayah yang tidak tertembus itu disebut hutan
laleh (hutan lelas), yang artinya hutan lepas yang tidak ada pemiliknya. Ada

Berbeda dengan pengertian kerabat yang berasal dari bahasa Arab. Pengertian kerabat ialah
selain keluarga ibu, juga keluarga ayah, keluarga istri, dan keluarga suami.
4 Mungkin hal itulah yang menjadi pendorong utama orang Minangkabau bersebar dari
kampung halamannya, baik mencari permukiman baru maupun menjadi perantau. Mencari
permukiman baru berarti memperoleh tanah dan jika merantau untuk mencari rezeki yang
akan dibawa pulang untuk memegang sawah dan ladang.
Rasa kebanggaan yang bertolak dari persaingan antara sesama mereka dalam menegakkan
harga diri merupakan motivasi kuat bagi orang Minangkabau dalam mencapai kemajuan dan
penampilan. Lihat juga bab "Falsafah Alam”.
Ulayat berasal dari bahasa Arab wilayak.

w1

151



dua jenis ulayat dalam suatu nagari, yaitu ulayat nagari dan ulayat kaum.
Ulayat nagari berupa hutan yang jadi cagar alam dan tanah cadangan nagari. la
juga disebut sebagai hutan tinggi. Ulayat kaum ialah tanah yang dapat diman-
faatkan tetapi belum diolah penduduk. la juga disebut hutan rendah.

Ulayat itu berada di bawah kekuasaan penghulu. Ulayat nagari di bawah
kekuasaan penghulu andiko, yang juga disebut penghulu keempat suku. Se-
dangkan ulayat kaum di bawah kekuasaan penghulu suku yangjadi pucuk atau
tuanya. Pengertian kekuasaan di sini dalam hal mengambil hasilnya atau
mengambil pajak hasil hutan yang diperdagangkan.

Hasil hutan ulayat nagari yang beraliran Koto Piliang boleh diambil siapa
saja setelah mendapat izin dan membayar pajaknya kepada penghulu yang
mempunyai wewenang. Hasil hutan nagari yang beraliran Bodi Caniago hanya
boleh diambil kaumnya dengan persyaratan yang sama. Demikian pula izin
penggarapan ulayat untuk dijadikan sawah atau ladang. Pengambilan hasil
hutan seperti kayu untuk dipakai sendiri, tidak dikenakan bea yang dinama-
kan bungo (bunga). Ada empat macam bunga yang dipungut penghulu, yakni
seperti berikut.

1. Bungo kayu (bunga kayu), yaitu pajak hasil kayu yang diperniagakan.

Besarnya 10%

Bunugo aleh (bunga alas),® yaitu pajak hasil hutan lainnya, seperti damar,

dan rotan, yang akan diperdagangkan. Besarnya 10%

3. Bungo ampiang (bunga amping),” yaitu pajak hasil penggarapan sawah dan
ladang. Besarnya 10%

4. Bungo tzmah (bunga tanah) yaitu pajak hasil tambang. Besarnya 10%.

Kegunaan hasil pungutan bea ulayat nagari ditentukan penghulu keempat
suku. “Mereka dapat menggunakan untuk keperluan sendiri dan keperluan
pembantu-pembantunya. Kegunaan hasil pungutan bea ulayat kaum ditentu-
kan penghulu kaum.

Izin Usaha Orang Luar

Orang luar,® yakni orang yang bukan berasal dari nagari yang mempunyai
ulayat, diizinkan menggarap tanah ulayat itu, selama ulayat itu tidak mampu
digarap warga nagari itu sendiri. Namun, syaratnya lebih berat. Di samping bea

!\)

6  Alas berasal dari bahasa Sanskerta yang artinya hutan.

7 Amping berasal dari bahasa Sanskerta yang artinya sembunyi. Maksud amping ialah hasil yang
semula tersembunyi di dalam tanah, yang berbeda dengan hasil tambang.

8 Orang luar di sini maksudnya bukan orang asing. Orang asing tidak pernah diberi izin
membuka tanah oleh penghulu yang umumnya berpegang teguh pada prinsip adat. Tanah
yang dapat dikuasai orang asing pada umumnya tanah di kota. Penguasaan itu melalui
Pemerintah Hindia Belanda. Suku bangsa lain, yakni suku bangsa pribumi lainnya, tidak

152



yang harus dibayarnya, syarat lainnya ialah sebagai berikut.

1. Bagi setiap orang yang telah memperoleh izin, wajib menyelesaikan pe-
kerjaan membuka ulayat itu menurut jangka waktu yang telah disepakati.
Bila tidak terpenuhi, kesepakatan batal.

2. Pemegang izin tidak boleh memindahkan haknya pada orang lain tanpa
persetujuan pemberi izin. Pemindahan hak, tingkat pertama prioritasnya
diberikan kepada warga suku pemilik ulayat, tingkat kedua kepada warga
nagari tanah ulayat, tingkat selanjutnya pada siapa saja yang sanggup
menerima pemindahan hak itu.

3. Pemegang izin wajib mengembalikan hak izinnya kepada penghulu yang
memberikannya, apabila pemegang tidak hendak melanjutkan usahanya
dan tidak ditemui orang yang mau menerima pemindahan hak itu. Peme-
gang izin berhak menerima pampasan dari penghulu yang memberikan
izin dalam jumlah yang disepakati. Lazimnya sebanyak bea yang pernah
dikeluarkannya.

4. Apabila pemegang izin meninggal tanpa ahli waris, tanah garapan itu
menjadi arato gantuang (harta gantung) untuk jangka waktu tertentu. Bila
kemudian pemegang izin ternyata mempunyai ahli waris, maka hak izin
dapat diteruskan.

Tata Cara Menggarap Sawah

Menurut ajaran masyarakat komunal seperti Minangkabau, sawah yang
menjadi sumber hidup itu merupakan milik bersama. Dalam hal ini, tanah
merupakan milik kaum atau kerabat, sehingga pengerjaannya pun secara
bersama oleh seluruh warga pemiliknya. QOleh karena ajaran falsafahnya me-
nuntut kehidupan kebersamaan dan kekerabatan bagi setiap kaum, maka
penggarapan sawah dilakukan secara kolektif pula. Akan tetapi kolektivitas itu
diterapkan sesuai dengan ajaran rasa persamaan. Rasa persamaan bertema baa
di urang, baa di awak (bagaimana orang, demikian kita). Maksudnya, kalau kita
dibantu orang, kita pun harus membantu orang. Tata caranya ialah saling
maimbau (memanggil), yang dapat diartikan saling mengundang bekerja sama.
Tanpa maimbau orang lain, kerabat lain, atau kaum lain, takkan ada yang
datang membantu menggarap sawah itu. Mereka yang tidak melakukan im-
bauan akan ditafsirkan bahwa mereka tidak memerlukan bantuan, mereka
akan melaksanakan penggarapan sendiri, atau bisa pula ditafsirkan bahwa
mereka tidak hendak bekerja sama dengan orang lain. Namun, bisa pula

dipandang sebagai orang asing. Namun, kepada mereka itu tidak diberikan hak memegang
gadai, terutama di wilayah Luhak nan Tiga. Kalau kemudian banyak dijumpai penyimpang-
an, hal itu bermula semenjak Jepang, karena tangan-tangan yang berkuasa tidak lagi
menghiraukan hukum adat.

153



diartikan lain, yakni yang tidak kena imbauan itulah yang sedang dikucilkan.

Cara bekerja sama imbau-mengimbau juga disebut julo-julo (jula-jula), yakni
semacam arisan tenaga. Pada musim ke sawah, pada musim tanam, atau musim
panen, kerabat atau kaum yang memerlukan bantuan mengimbau kerabat
atau kaum yang ingin diajaknya bekerja sama agar datang ke rumahnya pada
hari yang diingini. Para undangan dijamu makan. Sehabis makan, si pangkalan
(ahli rumah) menyampaikan maksud jamuan itu, yakni hendak mengajak yang
hadir turun ke sawah atau menyabit padi. Lazimnya setelah hadirin me-
nyetujui ajakan itu, seorang malin membacakan doa agar maksud dan tujuan
mereka diridhai Allah. Sehabis itu, para tamu yang sesungguhnya sudah
maklum maksud imbauan itu langsung pergi ke sawah yang akan dikerjakan itu
seraya membawa peralatan yang telah sejak semula dibawa atau diletakkan di
dekat rumah orang yang menjamu. Kalau yang akan dikerjakan itu sawak
kagadangan,® alat bunyi-bunyian pun dibawa untuk menyemarakkan pekerjaan
itu. Jika sawah itu merupakan milik orang seorang yang diperolehnya dari
menerima gadai, penggarapannya memakai sistem julo-julo antara sesama
penggarap.

Pemilik sawah yang tidak dapat ikut mengerjakan sawahnya dapat menem-
puh dua cara, yakni dengan cara saduo (sedua) atau dengan cara sarayo (seraya).
Orang-orang yang melakukan sedua atau seraya inilah yang mengadakan
jula-jula sesama mereka.

Pekerjaan menggarap sawah dilaksanakan laki-laki dan perempuan dengan
tugas yang berbeda. Pekerjaan membuka sawah baru, yang disebut tarnko
(teruka), dilakukan laki-laki. Demikian pula pekerjaan awal musim ke sawah,
seperti mencangkul, melunyah atau membajak sampai kepada membangun
atau merawat pengairan. Setelah padi masak, laki-laki yang menyabit, meng-
irit, dan akhimya mengangkut padi ke lumbung.’® Tugas perempuan, selain
menyediakan makanan selama musim ke sawah, juga bertanam benih, me-
nyiang, mengangin padi, dan kemudian menumbuknya sampai menjadi beras.

Jarak waktu antara turun ke sawah dan musim panen dan antara musim
panen dan turun ke sawah lagi adalah masa yang cukup panjang. Saat itulah
biasanya yang digunakan orang-orang muda yang belum atau sudah menikah
untuk pergi ke rantau, belajar memperdalam ilmu yang diminatinya, mengerja-
kan ladang, atau mengambil hasil hutan untuk dijual.

9 Sawah kagadangan ialah sawah yang hasilnya untuk penghulu yang akan digunakannya untuk

keperluan yang dipikulnya karena jabatan itu. Sama halnya dengan sawah bengkok di Jawa.

10 Mengirit ialah memisahkan padi dari tangkainya. Caranya, kaki menginjak-injak gumpalan

batang padi dan tangan bertongkat pada dua potong bambu di kiri dan di kanan agar tidak
jatuh.

154



Sistem Bagi Hasil

Orang Minangkabau merasa diri rendah bila menjadi orang suruhan ~4u
orang upahan. Pekerjaan itu dipandang sebagai pekerjaan budak >~ bujang.
Seseorang yang memerlukan tenaga orang lain, seperti ~¢ngerjakan atau
memperbaiki rumah atau benda-benda lainnya va=g memerlukan keahlian,
disebutkan sebagai meminta tolong manyarssv (menyeraya), meminta tolong
menyambilkan pekerjaan itu. Artinya scseorang akan mengerjakannya bila ia
sempat atau punya waktu untvk memberikan pertolongan. Pekerjaan meno-
long seperti itu bukan cuzma-cuma, sebab jarial manantang buliak (jerih payah
menentang kebolehan), artinya jerih payahnya akan memperoleh imbalan.
Selain dapac makan selama melakukan pekerjaan itu, ia akan memperoleh
pambali rokok (pembeli rokok) dengan cara menyelipkan uang itu ke sakunya.
Jumlahnya tidak pernah ditetapkan, tergantung pada kerelaan hati yang
memberi. Namun, kalau yang memberi itu pelit, jangan harap lain waktu akan
mudah mendapat pertolongannya.!! Demikian pula dalam pengerjaan sawah
yang memerlukan waktu yang singkat atau memerlukan tenaga ahlinya, seper-
ti memperbaiki pematang yang bobol atau membuat dangau (pondok) untuk
berjaga-jaga ketika padi mulai masak agar jangan habis dimakan burung.

Apabila sawah itu tidak dapat dikerjakan pemiliknya sendiri, baik karena
kekurangan tenaga di pihaknya sendiri maupun karena ketidakadaan waktu, -
maka sawah itu dapat dikerjakan ahlinya, yakni petani penggarap. Caranya
ialah dengan saduo (sedua). Artinya pemilik dan penggarap akan membagi dua
hasilnya.!?

11 Tawar-menawar untuk menetapkan biaya suatu pekerjaan dipandang sebagai baurang-urang
(berorang-orang). seperti mengerjakan pekerjaan orang lain, yang bukan saudara. Adalah
tidak masuk alam pikiran orang Minangkabau menerima uang sebagai upah dari saudaranya
sendiri, begitu juga memberi upah. Oleh karena itu, tukang atau pengrajin sulit berkembang
di kampung halaman sendiri. Lazimnya tukang atau pengrajin yang bekerja secara profesio-
nal di suatu nagari berasal dari nagari lain. Mereka tidak menghadapi kesulitan psikologis
dalam menetapkan harga atau tawar-menawar. Pengrajin yang tinggal di kampung halaman
sendiri lazimnya tidak menjual hasil kerajinannya di kampung halaman sendiri. Ia akan
menjualnya ke nagari orang lain atau menjualnya kepada orang nagari lain yang datang
membeli. Kalau orang kampung sendiri yang menjadi tengkulaknya, istilah yang dipakai
ialah menolong menjualkannya secara amanah (menitip). Meskipun keadaan telah banyak
berubah, setelah ekonomi ditentukan oleh sistem uang, sikap tradisional dalam hal yang
sama masih menguasai alam pikiran orang Minangkabau. Biarpun di kota, sangat sulit bagi
orang sekampung, apalagi ada hubungan kekerabatan, untuk berhubungan jual beli atau
upah-mengupah secara komersial.

12 Kini lazim pula orang melakukan borongan bagi sebagian-sebagian pekerjaan sawah itu.
Umpamanya dalam pekerjaan membajak, membersihkan pematang, menyabit, dan mengan-
tarkan padi pulang. Sedangkan pekerjaan kecil-kecil lainnya, seperti memperbaiki pengairan
atau bandar sawah, ada kalanya dilaksanakan dengan borongan juga. Terutama sejak

155



Dalam sistem sedua itu, tidak berarti hasilnya dibagi dua sama banyak,
Melalean hasilnya dibagi dua yang tidak sama banyak antara mereka. Perim-
bangan bagiwnqi] ity tergantung pada lokasi dan kondisi sawah. Jika lokasinya
jauh dan tanahnya lurang subur, petani penggarap akan memperoleh lebih

banyak. Perbandingan bay. hagi] jtu umumnya berkisar pada perdua, pertiga,
dua perlima,

Meskipun pembagian telah disepakan, kedua belah pihak terikat pada
persyaratan lainnya, antara lain seperti berikut.

1. Benih disediakan pemilik.

2. Antara jarak waktu panen dan turun ke sawah kembali, pihak penggarap
boleh menggarap sawah itu dengan tanaman palawija, yang hasilnya
semata-mata untuk penggarap. o

3. Kerusakan yang terjadi karena bencana alam menjadi tanggungan kedua
belah pihak.

4. Bila penggarap meninggal, haknya diteruskan pada ahli warisnya.

Bagi Hasil Peternakan
Sistem sedua dilazimkan juga dalam hal memelihara ternak yang berkaki

_empat. Dalam hal ini, dua macam caranya, yakni

1. Saduo sasmbutan(sedua sambutan),'® yaitu bagi hasil dalam hal memelihara
ternak potong. Sebelum ternak itu diserahkan pemilik kepada peternak,
harganya dinilai bersama terlebih dahulu. Bila ternak itu hendak dipotong
atau hendak dijual lagi, harganya pun dinilai kembali, selisih harga pem-
belian dengan penjualan itulah yang dibagi dua antara pemilik dan
peternak dengan jumlah yang sama.
Saduo itiak (sedua itik),’* yaitu bagi hasil dalam hal memelihara ternak
yang dikembangkan. Ternak yang diseduakan ini ialah ternak betina.
Yang dibagi dua antara pemilik dengan peternak ialah anak yang dilahir-
kan ternak itu. Sedangkan susu yang dihasilkan ternak betina itu sepe-
nuhnya menjadi hak peternak. Kalau ternak betina itu mulai dipelihara
sedari kecil, maka bagi hasil menurut kedua sistem sedua itu.

Sistem sedua hampir bersifat umum untuk kegiatan sektor produksi. Um-

0

pemilik sawah bukan lagi kaum, melainkan orang seorang yang punya banyak uang dan
tinggal di kota, maka pekerjaan gotong royong memperbaiki pengairan hampir tidak berlaku
lagi. Perintah yang dikeluarkan pejabat pemerintah untuk gotong royong itu dianggap
sebagai kerja paksa. Sebagai kerja paksa, gotong royong demikian ditentang petani penggarap
sesuai dengan cara dan kemampuannya, antara lain dengan membuat dalih ada urusan
kerabat yang mendesak atau melalaikan obyek gotong-royong itu.

13 Sambut atau sambutan dari bahasa Sanskerta artinya pegang.

14 Irik dari bahasa Sanskerta artinya pelihara baik-baik.

156



pama‘nya dalam hal mengutip hasil bumi, seperti kelapa atau cengkih, yang

lazim perbandingannya seperlima dengan empat perlima. Bagian terbanyak
untuk pemilik.*

Pemilikan Harta

Bagi alam pikiran Minangkabau, yang dimaksud dengan harta ialah benda-
benda yang tidak bergerak, seperti tanah, sawah, ladang, dan rumah. Yang
memiliki benda itulah yang dipandang sebagai orang berharta. Tanpa memiliki
salah satu, dianggap sebagai urang kurang (orang kurang), orang yang berkeku-
rangan dalam segala hal. Oleh karena itu, ia akan dipandang rendah, bahkan
hing. Alam plklran demikian bertolak dari ajaran falsafah mereka bahwa setiap
orang dilahirkan sama dalam zatnya dan adalah kesalahan mereka sendiri
apablla kurang dari yang lain. Sebagai masyarakat yang menganut paham
materialisme, pemikiran akan benda menjadi salah satu ukuran yang paling
utama untuk menilai seseorang. Apabila salah satu dari keempat macam harta
tidak dimilikinya, tentu saja ada yang kurang dalam dirinya. Mungkin ilmu-
nya, dinamika hidupnya, atau mungkin juga tidak punya kerabat atau pembela
karena tidak diketahui asal-usulnya seperti orang buangan atau pelarian
bahkan juga mungkin budak.

Oleh karena itulah, agar menjadi sama dengan orang lain dan agar jangan
dipandang sebagai urang kurang, setiap orang senantiasa berusaha memiliki
harta. Kalau tidak bisa semua, sekurang-kurangnya sebuah rumah. Suatu
keluarga, lebih-lebih yang mempunyai anak perempuan, sangat didorong
hasratnya memiliki sebuah rumah, agar nilai anak perempuan itu menjadi

15 Dalam usaha restoran, yang terkenal dengan nama Restoran Padang, sistem bagi hasil itu
digunakan juga. Bagi hasxlnya antara pemlhk modal, juru masak, dan pesaring (pe[ayan)
Masing-masing memperoleh sepertiga bagian. Dalam bekerja sama mereka berbagi tugas.
Pemilik modal (biasanya seorang) menyediakan tempat, peralatan, dan modal. Juru masak,
yang terdiri dari beberapa orang, menyiapkan masakan yang akan dijual dan kebersihan
dapur. Penating. yang biasanya beberapa orang pula, melayani tamu dan juga kebersihan
ruang makan, serta menghitung harga makanan yang dimakan tamu. Kasir dan pembeli
bahan yang akan dimasak adalah pemilik modal. Tata kerjanya menganut sistem manajemen
terbuka. Setiap malam, sehabis berjualan, uang masuk dan uang keluar dihitung bersama-
sama. Pada saat itu pula setiap persoalan dipecahkan bersama. Kelemahan bagian-bagian
dibicarakan, umpamanya masakan yang kurang enak, pelayanan yang lambart atau kasar,
peralatan dan bahan yang kurang, baik jumlahnya maupun mutunya. Waktu membagi hasil
keuntungan dilakukan berdasarkan persetujuan semua pihak, misalnya sekali dalam tiga
bulan atau enam bulan. Setiap anggota memperoleh makan gratis. Mereka juga boleh
manyaak (mengambil) uang yang diperlukan untuk belanja rumah tangganya bila diperlu-
kan. Saukan (ambilan) itu dicatat sebagai panjar, yang akan diperhitungkan pada waktu
pembagian laba. Setiap anggota yang berhenti, baik karena mengundurkan diri atau diber-
hentikan, bagian yang menjadi haknya diserahkan pada saat keberhentiannya. Dengan

157



tinggi di mata masyarakat dan dengan demikian akan melapangkan jalan
untuk memperoleh jodoh yang pantas.!®

Ada empat cara bagi seseorang memperoleh harta, yakni seperti berikut.

1. Pusake (pusaka), yaitu warisan, yang menurut adat Minangkabau diterima
dari mamak oleh kemenakan.

2. Tambilang basi (tembilang besi).!” Yang dimaksud ialah harta yang diper-
oleh dari usaha sendiri, umpamanya dengan cara manaruko sawah atau
membuka hutan untuk perladangan cancang latiah (cencang letih) yang
artinya dengan tenaga sendiri.

3. Tambilang ameh (tembilang emas). Yang dimaksud ialah memiliki harta
dengan cara membeli. Oleh karena harta di Minangkabau tidak dapat
dibeli, maka cara memperolehnya ialah dengan memegang gadai.

4. Hibah, yaitu harta yang diperoleh karena pemberian.

Pusaka

Bagi masyarakat yang berstelsel matrilineal seperti Minangkabau, warisan

diturunkan kepada kemenakan, baik warisan gelar maupun warisan harta,
yang biasanya disebut sako dan pusako (saka dan pusaka). Sebagai warisan,
harta yang ditinggalkan pewaris tidak boleh dibagi-bagi oleh yang berhak.

16
17

sistem demikian, sistem atasan dan bawahan tidak ada. Anggota bagian masing-masing
dinilai, diberhentikan, atau diterima kerja oleh bagian atau kelompoknya sendiri. Umumnya
mereka bekerja sungguh-sungguh, cepat, ramah, dan pantang mengatakan lelah, karena tahu

untuk apa dan untuk siapa mereka bekerja berat. Dalam usaha dagang atau usaha lainnya,
prinsip bagi hasil terlihat pada sistem anak semang induk semang. Misalnya seorang pedagang
atau penguszha di rantau lebih menyukai menerima tenaga kerja seperti kemenakan,
kerabat atau orang kampungnya sendiri. Mereka tidak digaji. tapi diberi makan dan tum-
pangan di toko atau perusahaan, yang sekaligus bertugas sebagai penjaga. Ada kalanya
mereka tinggal di surau yang disertai oleh induk semang itu membangunnya. (Ini suatu
aspek lain kenapa pedagang Minangkabau suka membangun surau/mushala di rantau, yakni
bukan hanya karena untuk tempat beribadat, tapi juga dapat dijadikan rumah tumpangan
bagi kerabatnya yang datang dari rantau). Sekali sebulan mereka diberi uang saku yang tidak
tetap jumlahnya, tergantung pada hasil yang diperoleh induk semang. Bila tiba waktunya
anak semang itu berumah tangga, mereka dilepas untuk berdiri sendiri. Alasannya, selain
induk semang tidak suka mempunyai tenaga kerja yang telah beristri karena biayanya akan
lebih mahal. tapi juza memaksa mereka berusaha sendiri sebagaimana mestinya. Ada yang
dengan cara memberikan barang amanah untuk dijualkan secara berkeliling atau di kaki
lima, sedangkan bagi yang berbakat diajak berkongsi dengan sistem bagi hasil. Yang diajak
berkongsi bisa dalam toko atau perusahaan yang ada, rapi juga dengan membuka cabang
yang baru. Tidak jarang pula anak semang yang berbakat itu diambil jadi menantu. lalu
memberinya modal atau menggantinya tugas induk semang tersebut. Akan tetapi sistem
perkongsian antara sesama pedagang atau pengusaha setaraf, jarang sekali yang kekal.
Lihat juga bab "Rumah Gadang” dan bab "Perkawinan”.

Tembilang ialah alat untuk menggali tanah.

158



Setiap harta yang telah jadi pusaka selalu dijaga agar tinggal utuh, demi untuk
menjaga keutuhan kaum kerabat, sebagaimana yang diajarkan falsafah alam
dan hukum adat mereka. Pada gilirannya diturunkan pula kepada kemenakan
berikutnya. Kemenakan laki-laki dan perempuan yang berhak menerima wa-
risan memiliki kewenangan yang berbeda. Kemenakan laki-laki mempunyai
hak mengusahakan, sedangkan kemenakan perempuan berhak memiliki. Da-
lam mamangan disebutkan warih dijawek, pusako ditolong (waris dijawat, pusaka
ditolong). Maksudnya ialah bahwa sebagai warisan harta itu diterima dari
mamak, dan sebagai pusaka harta itu harus dipelihara dengan baik.

Bagi seorang laki-laki yang berhasil mengumpulkan kekayaan, tugasnya
yang utama ialah memegang sawah dan ladang yang diperuntukkan bagi
saudara kandung.'® Maksud saudara kandung di sinilah ialah saudaranya yang
perempuan. Hal ini diungkapkan pantun sebagai berikut.

Apo guno kabau batali,

Lapels ka rimbo jadi jalang,
Pauikan sajo di pamatang,

Apo guno badan mancari,

Iyo mamagang sawah jo ladang,
Nak mambela sanak kanduang.

Apa guna kerbau bertali,

Tiba di rimba jadi jalang,

Pautkan saja di pematang.

Apa guna badan mencari,

lalah pemegang sawah dan ladang,

Untuk membela saudara kandung.

Selama harta yang diperolehnya, baik karena tembilang besi atau tembilang

emas belum diserahkan secara resmi kepada saudara kandungnya, ia berhak

18 Dalam pola yang baru, seorang laki-laki berusaha mencari harta kekayaan selain bagi
kepentingan dirinya sendiri, juga bagi keperluan saudara perempuannya, Kalau saudara
perempuan itu masih gadis, maka keperluannya berupa alat persiapan perkawinannya, sejak
pakaian yang indah-indah, peralatan kamar pengantin. perbaikan rumah yang diperkirakan
perlu diperbaiki dan bahkan juga menyediakan biaya perkawinan. Penyediaan peralatan
yang pantas akan mempermudah bagi saudaranya itu mendapat suami yang pantas pula.
Lazimnya pembiayaan itu semua diberikan oleh desakan ibunya. Sedangkan untuk saudara
perempuannya yang telah bersuami, kewajiban seorang laki-laki ialah membuatkan rumah
untuknya. Rumah saudara perempuannya itu akan merupakan rumah kemenakannya yang
perempuan. Kemenakannya perempuannya itu pada suatu masa akan memerlukan suami.
Tidaklah akan mudah bagi seorang gadis untuk memperoleh jodoh yang pantas apabila pada
dirinya tidak ada persiapan yang pantas. Demikianlah berkelanjutan tugas seorang laki-laki
Minangkabau. (Lihat juga bab "Perkawinan"). Sedangkan menurut pola lama, sebagaimana



memperlakukannya menurut sukanya, kecuali menyerahkan kepada anak dan

‘istrinya tanpa setahu dan seizin kerabatnya.!®

Hak Warisan

Petitih mengatakan bahwa sako (saka) dan pusako (pusaka) diwariskan

kepada kemenakannya: Dari miniak ke mamak, dari mamak turun ke kamanakan
(dari nenek (moyang) ke mamak, dari mamak ke kemenakan). Pengertian
nenek (moyang), sudah tentu berdasarkan stelsel matrilineal itu, yaitu mamak
dari mamak. Mamak merupakan saudara laki-laki ibu. Pengertian turun dari

19

yang dinukilkan pantun itu, tugas seorang laki-laki tetap untuk membela saudara kandung-
nya, agar saudara kandungnya mempunyai harga diri dan martabat yang pantas, yakni
dengan memberinya sawah atau ladang. Tujuan menyediakan sawah atau ladang bagi
saudaranya itu ialah agar pada masa perkawinannya hidupnya tidak tergantung pada
suaminya. Menggantungkan hidup pada suami sama artinya sama dengan menggantungkan
hidup kepada orang lain menurut sistem perkawinan eksogami. Laki-laki tidak akan me-
nyukai istri yang demikian. Setidak-tidaknya kerabat suaminya akan merasa tidak bersenang

.hati apabila jerih payah saudara laki-lakinya akan digunakan untuk menghidupi istrinya,

padahal istrinya adalah orang lain.

Semenjak sumber kehidupan masyarakat tidak lagi hanya semata-mata dari hasil pertanian,
bahkan setelah penghasilan dari jasa dan perdagangan telah menempati posisi yang lebih
baik, maka penguasaan atas tanah persawahan dan perladangan telah beralih kepada kedua
golongan yang terakhir ini, melalui sistem pegang gadai. Pola pewarisan pun menghadapi
guncangan. Oleh karena uangnya banyak, kedua golongan ini menebus harta pusaka
kaumnya yang tergadai oleh kaum lain. Penebusan atas namanya pribadi. Secara moral hal
itu tidak salah, malah lebih baik daripada harta pusaka tetap dikuasai kaum lain. Sejak itu
hasil sawah menjadi hak pribadinya. Ketika ia meninggal, secara hukum adat, sawah itu
diwariskan kepada kemenakan. Dalam hal ini kemenakan itu adalah yang kandung, yaitu
anak saudera kandungnya. Sejak dari sini mulailah lahir keruwetan masalah pewarisan itu.
Pertama karena jumlah kemenakan cukup banyak. Kedua, kedudukan kemenakan itu tidak
sama, karena di antaranya mungkin ada anak dari saudara perempuannya yang tidak seayah,
yang menurut hukum stelsel patrilineal merupakan saudara tiri sedangkan menurut hukum
adat merupakan saudara kandung. Ketiga, anak-anak saudara sepupu yang perempuan
secara hukum adat masih berhak atas warisan itu karena sawah atau ladang itu, sebelum
tergadai ke orang lain, merupakan harta milik mereka juga, sebagai pusaka tinggi. Dahulu
harta itu digadaikan demi kepentingan bersama, yaitu menutup malu anggota kerabat
seluruhnya. Salah seorang di antaranya adalah mamak atau ibu penebus yang telah mening-
gal. Oleh karena itu menurut logika hukum adat, warisan itu harus kembali menjadi pusaka
tinggi yang menjadi hak bersama. Dari struktur pewarisan itu, pertama-tama kesulitan yang
timbul adalah untuk menentukan siapa yang berhak memperoleh hasil sawah warisan itu
atau siapa yang berhak menggarapnya. Hal itu tidak mudah diatur lagi karena pengaruh
individualisme telah berangsur-angsur mendesak sistem komunalisme tradisional. Inilah
sumber persengketaan yang berlarut-larut dalam kehidupan sosial masyarakat nagari di
Minangkabau, yang kemudian mempengaruhi tingkah laku politik yang didalangi partai
yang saling memusuhi. Ada indikasi bahwa di nagari yang luas tanah dan sawahnya
komunisme lebih subur jika dibandingkan dengan nagari yang sempit tanahnya. Dari

160



nenek ke mamak, dari mamak ke kemenakan ialah turunnya hak warisan dari
sako dan pusako. Sako adalah warisan jabatan sedangkan pusako merupakan
warisan harta benda.?°

Berhubung sistem ekonomi mereka bersifat komunal,maka dengan sendiri-
nya harta benda itu milik bersama seluruh kerabat atau seluruh kaum yang
secara geneologis menurut garis turunan perempuan. Oleh karena kaum itu
terdiri dari laki-laki dan perempuan, maka sifat warisan itu menjadi bergaris
yang paralel. Sako diwariskan pada kemenakan, yang di dalamnya melengket
segala tugas, hak, dan kewajiban laki-laki. Dalam masalah pusako, kaum
laki-laki merupakan kuasa, sedangkan pemilikan oleh seluruh kerabat. Dengan
sendirinya, meskipun sebagai kuasa, laki-laki tidak berhak menetapkan sendiri
kedudukan pusako. Pihak perempuan mempunyai hak yang sama.

Untuk kedudukan barang-barang yang bergerak berlaku juga ketentuan
adat, seperti halnya bendi, pedati, serta ternak. Kemenakan laki-laki dapat
memakai atau memeliharanya sebagai sumber nafkahnya, tetapi tidak dapat
memilikinya. Namun, dalam perjalanan sejarah, kuasa serta pemilikan terha-
dap warisan yang demikian seperti ada suatu kesepakatan yang telah menjadi
kelaziman umum, yaitu harta pusaka demikian jatuh kepada kemenakan
laki-laki, sedangkan harta pusaka seorang ibu jatuh menjadi milik anak per-

persengketaan warisan inilah muncul perkara yang lebih tinggi frekuensinya pada semua
pengadilan negeri di Sumatera Barat semenjak zaman Hindia Belanda hingga dewasa ini.
Bahkan perkara pidana di desa pun banyak bersumber dari sengketa masalah harta pusaka
ini. (Lihat juga, Mochtar Naim, Menggali Hukum Tanah dan Hukwm Waris Minanghkabau,
Padang, Center For Minangkabau Studies Press, 1968. Buku kumpulan makalah "Seminar
Hukum Adat Minangkabau” di Padang tahun 1968.

20 Dalam tambo dikisahkan alasan sako dan pusake (saka dan pusaka) diwariskan kepada
kemenakan. Ada berbagai versi kisahnya. Di antaranya ialah bahwa pada waktu Datuk
Perpatih nan Sabatang masih bernama Sutan Balun, ia terpasah ke Nagari Tiku. Pada waktu
itu Raja Tiku, Tuanku Rajo Tuo, menyuruh anak buahnya membuat perahu besar. Kesulit-
an ditemui. Setelah perahu siap, tidak dapat diturunkan ke air, meskipun telah ditarik
beramai-ramai. Sutan Balun diminta membantu. la mencoba menarik seorang diri, juga tidak
berhasil, lalu katanya bahwa perahu bisa ditarik apabila digalang dengan tubuh manusia.
Tuanku Rajo Tuo menyuruh anaknya menjadi penggalang. Anaknya tidak mau. Lalu
disuruhnya kemenakannya. Si kemenakan menyanggupi. Kemudian Sutan Balun melecut
perahu yang telah digalangi oleh badan kemenakan Tuan Rajo Tuo, serta merta meluncur-
lah perahu itu ke air tanpa mencederai tubuh yang menggalanginya. Sejak itu diputuskaniah
oleh Cati Bilang Pandai bahwa pusaka diwariskan kepada kemenakan. Versi lain mengisah-
kan bahwa Datuk Ketumanggungan dan Datuk Perpatih nan Sabatang melakukan pelayar-
an. Suatu ketika perahunya terdampar ke karang. Mulanya disuruh semua anak untuk
menarik perahu di atas karang itu, tidak seorang pun yang mau. Ketika semua kemenakan
disuruh, maka mereka semua terjun ke laut untuk menarik perahu itu. Karena kesetiaannya
itulah, kemenakan yang berhak mewarisi warisan mamaknya.

161



empuan. Seperti halnya rumah kediaman pribadi yang tidak diperoleh karena
warisan, barang emas atau peralatan rumah tangga.

Terutama berkenaan dengan harta milik ibu ini, anak laki-laki akan merasa
malu menggunakan haknya sebagai ahli warisan. Ajaran mereka "berpantang
laki-laki memakan pencarian perempuan” dapat menghalanginya untuk me-
nuntut warisan itu sebagai haknya. Harta itu adalah hak saudara perempuan-
nya. Seandainya saudaranya yang perempuan tidak ada, hakwarisan itu akan
diberikannya kepada saudara sepupunya yang perempuan (anak dari saudara
ibunya yang perempuan).

Membagi-bagi harta pusaka kepada ahli waris yang tidak berhak, dengan
sendirinya berakibat memecah-belah keutuhan sistem kekerabatan. Perbuat-
an itu dipandang tabu serta melanggar sumpah sakti nenek moyang: Ka atel
indak bapucuak, ka bawal indak baurek, di tangah-tangah dilariak kumbang (ke atas
tidak berpucuk, ke bawah tidak berurat, di tengah dilubangi kumbang), yang
artinya orang yang melanggar sumpah itu ibarat pohon yang pucuknya mati,
akar-akarnya layu, dan hewan ngengat memakan batangnya.?!

21 Sistem pewarisan Minangkabau tidak henti-hentinya dibicarakan dan dipersengketakan,
terutama oleh kalangan ulama yang ingin menegakkan hukum faraid (warisan menurut
hukum Islam). Penentangan hukum warisan adat ini diperkirakan telah semenjak awal abad
ke-19. menurut keterangan Syekh Jalaludin dalam tulisannya yang masih terdapat di
museum, Jakarta. Masalah pewarisan itu telah menimbulkan salah satu isu yang kuat bagi
gerakan Padri. Setelah zaman Padri, ulama yang paling keras menentang hukum warisan
adat itu ialah Syekh Ahmad Khatib, ulama Minangkabau terkemuka yang menetap di
Mekah. la tidak tanggung-tanggung melakukan penyerangan dalam berbagai buku dan
risalah yang ia tulis. Bahkan ia sampai mengatakan bahwa hukum warisan adat itu produk
Datuk Perpatih nan Sabatang dan Datuk Ketumanggungan yang kafir, yang berasal dari
syaitan. Siapa saja yang memperlakukan hukum orang kafir di samping hukum Islam, maka
mereka itu pun kafir dan akan masuk neraka. (Lihat B.J.O. Schriek, Pergolakan Agama di
Sumatera Barat, Jakarta, Bhratara, 1973, him. 35-36). Akan tetapi, ulama yang menetap di
Sumatera Barat sendiri bersikap lebih loyal, meskipun di bidang hukum lain ia termasuk
keras. Umpamanya, Dr. H.A. Karim Amrullah memandang hukum warisan adat Minangka-
bau yangberbentuk pusaka tinggi tidak dapat diganggu lagi karena harta itu sudah merupa-
kan milik umum. Akan tetapi, harta pencaharian seyogyanyalah mengikuti hukum faraid.
(Lihat Mochtar Naim op. cir. hlm. 32-40). Pendukung hukum adat menyatakan bahwa sistem
perkawinan eksogami serta struktur kekerabatan Minangkabau menempatkan pasangan
suami istri tetap sebagai warga suku masing-masing. Seorang laki-laki mempunyai kewajiban
yang sama terhadap anak dan kemenakannya seperti kata mamang: "Anak dipangku
kemenakan dibimbing”. Setiap konperensi, kongres, atau seminar adat sejak tahun 1952
hingga tahun 1968, senantiasa mengambil keputusan bahwa untuk pusaka tinggi tetap
berlaku menurut hukum adat, tetapi warisan dari harta pencarian harus mengikuti hukum
faraid. Tidak ada angka-angka yang pasti untuk membuktikan keputusan itu telah diterima
masyarakat. Memang sudah ada indikasi yang kuat bahwa hak kemenakan telah berangsur
tersisihkan. Kemenakan mendapat warisan sekalipun dalam jumlah yang tidak seimbang

162



Pusaka Rendah dan Pusaka Tinggi

Warisan yang ditinggalkan seseorang, pada tingkat pertama disebut sebagai
pusako rendal (pusaka rendah). Keterangannya ialah sebagai berikut. Oleh
karena ahli warisnya masih berjumlah kecil, ahli waris dapat membuat kesepa-
katan untuk mengelola harta warisan itu, umpamanya untuk dijual atau untuk
dibagi-bagi antara mereka, meskipun tindakan itu tidak terpuji. Di samping
itu, karena orang yang mewarisinya masih sedikit, maka statusnya masih
dipandang rendah. Akan tetapi, apabila para ahli waris tetap menjaga keutuh-
an warisan itu, dan kemudian pada gilirannya mewariskan pula kepada ahli
warisnya, sehingga tidak mudah lagi mengadakan kesepakatan untuk pengelo-
laannya, maka statusnya telah dapat dipandang sebagai pusako ringgi (pusaka
tinggi).

Sebagai pusaka tinggi, warisan itu memerlukan persetujuan penghulu kaum
untuk mengubah statusnya, umpamanya untuk menggadaikannya. Persetuju-
an penghulu itu tentu saja tidak akan mudah didapat karena penghulu itu
hanya akan menyetujui tindakan itu apabila seluruh ahli waris telah sepakat.??

Petitih mereka mengatakan tentang harta warisan itu: Warih dijawek pusako
ditolong, (warisan dijawat pusaka ditolong). Yang artinya sebagai warisan, ia
diturunkan kepada yang berhak dan yang berhak menjawatnya (menyambut-
nya), tetapi sebagai pusaka (yakni sebagai warisan yang telah diterima), maka
ia harus ditolong atau dipelihara, karena ia merupakan suatu lembaga milik
bersama untuk turun-temurun.

Rumah gadang sebagai pusaka mempunyai nilai sendiri dalam sistem pewaris-
an. la ditempatkan seolah-olah pusaka yang "sakti” atau tidak dapat diganggu
gugat atau dipindahtangankan seperti sawah atau ladang. Rumah kediaman
biasa, meskipun telah menjadi warisan, pada umumnya tidaklah menimbulkan
persengketaan antara ahli waris. Oleh karena, akhimya ia merupakan milik

dengan diperoleh anak. Namun, amanah yang diberikan pewaris kepada anak-anaknya
umumnya cenderung tidak memakai hukum faraid. Warisan dibagi sama banyak antara anak
laki-laki dan anak perempuan. Bahkan apabila warisan itu hanya sebuah rumah di atas tanah
yang dibeli atau disewa, lebih-lebih di kota, maka hak waris jatuh kepada anak perempuan
semata-mata. Opini umum masih memandang janggal kalau anak laki-laki sampai menuntit
haknya. Malahan pada kongres Partai Serikat Islam Indonesia (PSII) tahun 1934 di Banjar-
negara telah mengajukan suatu mosi besar bahwa sistem harta pusaka dan pegang gadai yang
berlaku sebagai suatu sistem yang tercela.

Semenjak lewat zaman Jepang, ketika moral telah mempunyai nilai yang berbeda, sudah
banyak penghulu yang tidak menjunjung hukum adat lagi. Tanah pusaka atau tanah kaum
telah ia bagi-bagikan menurut kemauannya sendiri, bahkan menjualnya atau menyetujui
penjualannya kepada siapa saja yang sanggup membeli mahal. Hal ini menyebabkan jumlzh
sengketa tanah yang diajukan ke pengadilan negeri dinyatakan sebagai tinggi. Dan bagi
pengadilan negeri bukan masalah yang mudah untuk menyelesaikan sengketa itu.

(33
o

163



yang dikuasai kerabat yang perempuan. Orang laki-laki tidak dapat meng-
aturnya.

Sebagaimana rumah gadang, rumah kediaman biasa dibangun secara kolek-
tif. Seorang laki-laki yang sukses kehidupannya, di samping membantu mem-
bangun rumah untuk saudara perempuannya, ia sendiri juga membangun
rumah untuk anak perempuannya, dengan bantuan atau tanpa bantuan
mamak-mamak anaknya. Untuk menghindarkan persengketaan di kemudian
hari, maka rumah yang dibuat untuk anak itu dibangun di atas tanah kaum
istrinya. Jika dibangun di atas tanah kaum sendiri, rumah itu berarti akan
menjadi warisan bagi kemenakan perempuannya.??

Harta Pencarian

Yang dimaksud dengan harta pencarian yaitu harta yang diperoleh karena
usaha pribadi, umpamanya dengan cara menggarap sawah atau ladang, berda-
gang, atau dengan menjual jasa. Biasanya orang-orang muda dianjurkan pergi
merantau untuk mencari harta. Merantau itu ada kalanya antara jarak waktu
habis panen dan turun ke sawah lagi, ada kalanya beberapa musim, tetapi tidak
jarang pula sampai beranak-pinak. Semua harta benda yang dimilikinya di
rantau merupakan harta pencariannya. Sebagai harta pencarian, hak warisan-
nya tidak jatuh kepada hukum adat. Apabila dari hasil pencariannya, ia
memegang gadaian di kampung halamannya, maka hak warisan dari harta itu
jatuh kepada hukum adat. Sesuai dengan bunyi petitih: Di mano bumi dipijak, di
situ langit dijujuang (di mana bumi dipijak, di sana langit dijunjung).?*

8]
w

Beberapa yurisprudensi hukum waris ini secara lebih luas telah disampaikan Dr. Iskandar
Kemal, S.H. dalam "Seminar Hukum Adat” yang berjudul "Beberapa Aspek Dari Hukum
Kewarisan Matrilineal ke Bilateral di Minangkabau” (Lihat Mochtar Naim, op. cit. him.
151-162).

24  Sesungguhnya istilah harta pencarian bukanlah salah satu produk lembaga adat Minangkabau.
Istilah itu muncul setelah adanya sistem ekonomi uang, dengan ciri perdagangan dan
perburuhan telah menjadi sumber hidup yang penting, dan sistem kekerabatan mulai beralih
kepada sistem keluarga: ayah, ibu, dan anak, supaya pencarian seseorang terhindar dari
tuntutan hukum adat yang komunal itu. Namun, perubahan sosial bukan tidak menimbul-
kan banyak konflik dalam masyarakat Minangkabau sendiri, baik yang berada di Minangka-
bau maupun yang berada di luamya. Di satu pihak, orang laki-laki mulai mempunyai
kekuasaan yang tinggi di rumah tangganya. Frekuensi perceraian dan poligami meningkat
karena bukan hanya dilakukan penghulu atau ulama saja, melainkan kaum pedagang dan
pegawai serta buruh pun dapat melaksanakannya. Di lain pihak, dominasi kerabat istri pada
rumah tangga itu tetap sebagaimana biasa, karena mereka secara bergantian dan terus-
menerus menempati rumah yang didiami suami istri itu sebagai penumpang sementara. Hal
ini mengakibatkan si suami tidak ubahnya sebagai "tambang emas” yang tidak habis-
habisnya, tetapi kehilangan kewenangan di atas rumah yang dibangunnya sendiri secara
berangsur-angsur. Lihat juga bab "Perkawinan'.

164



Harta pencaharian yang letaknya di rantau, hukumnya menurut: Di mano
bumi dipijak di sinan langik dijujuang (di mana bumi dipijak, di sana langit
dijunjung). Artinya, hukum yang dipakai ialah yang berlaku di tempat harta
terletak.?®

Harta Suarang

Perempuan bukan tidak mungkin memperoleh harta karena usahanya, baik
dari usaha bersama dengan suaminya maupun dari usaha sendiri, umpamanya
dari menggarap sawah, berdagang, atau bentuk usaha lainnya. Harta yang
diperoleh karena kerja sama dengan suami itu disebut suarang 26 Artinya, suami
istri yang bersama-sama berusaha, tetapi kedudukan harta itu tidak menyatu,
seperti yang diungkapkan mamang: Suarang dibagi, pusako dibalak (barang diba-
gi. pusaka dibelah). Maksudnya, sebagai harta bersama masing-masing mem-
punyai hak bagiannya dan sebagai pusaka ia dibelah menurut warisan masing-
masing pula. Artinya bila perkawinan mereka bubar (bercerai atau meninggal)
harta itu dibagi atau dibelah dua. Ketentuannya sebagai berikut. (1) Bila
suami istri bercerai, harta suarang dibagi dua antara mereka yang berusaha.
(2) Bila perkawinan itu bubar karena suami meninggal, harta itu dibagi dua
antara istri dan ahli waris suaminya yang dalam hal ini kemenakannya. (3) Bila
yang meninggal istri, harta itu dibagi dua antara suami dan ahli waris istrinya
yang dalam hal ini anaknya. (4) Bila keduanya meninggal serempak, bagian
suami diwarisi kemenakannya, sedangkan bagian istri diwarisi anak-anaknya.
Pengertian anak dari istri itu bisa saja anak-anaknya dari suaminya yang lain.

Pegang Gadai

Dalam pindah tangan pemilikan harta di Minangkabau tidak dikenal sistem
jual beli. Di Minangkabau tidak ada orang yang mau dan dapat menjual
hartanya, seperti sawah, ladang, atau rumah, karena selain harta demikian
merupakan milik bersama, hukum adat pun tidak membenarkannya. Pemeo
mereka mengatakan: Dijua tak dimakan bali, digadai tak dimakan sando (dijual tak

L3
i

Sering juga terjadi bahwa kerabat sekaum berusaha memperoleh hak warisan "dari mamak
turun ke kemenakan" dengan berbagai dalih, antara lain bahwa pewaris dimodali oleh kaum
untuk menyekolahkannya atau memulai usaha dagangnya. Ada kalanya perebutan warisan
itu sampai diajukan ke pengadilan negeri. Ketika kasus itu diajukan ke pengadilan negeri
Medan pada masa sebelum Perang Dunia II, tuntutan pihak kemenakan telah ditolak. Akan
tetapi, kasus-kasus yang sama jika diajukan ke pengadilan negeri di Sumatera Barat ufnum-
nya dimenangkan pihak kemenakan. Artinya, pengadilan negeri hanya mengakui hukum
adat setempat dan tidak menganut hukum yang dipegang penganutnya. (Lihat juga makalah
Dr. Iskandar Kemal, S.H., ibid).

26 Suarang berasal dari bahasa Sanskerta swa dan rwa. Kata rwa biasa berubah menjadi ruang,
seperti ruang puluh. Di sini artinya satu berdua.

165



dimakan beli, digadai tak dimakan sandera).

Apabila harta pusaka itu hendak dipindahtangankan untuk mengatasi kesu-
litan, ia hanya dapat digadaikan atau disandokan atau juga disebut disandarokair
(disanderakan). sebagai jaminan pinjaman. Sando atau sandaro ada tiga jenis-

nya,

1.

8]

yakni seperti berikut.

Sando atau sandaro (sandera), yaitu menggadaikan harta yang akan ditebus
sewaktu-waktu, sekurang-kurangnya setelah sekali panen.

Sando kudo atau sandaro kudo (sandera kuda), yaitu menggadaikan harta
yang tidak mungkin dapat ditebus lagi karena telah beberapa kali dipada-
lam (diperdalam), yakni uang gadaian diminta tambah, sehingga kalau
hendak ditebus harganya telah terlalu tinggi. Lebih baik memegang gadai
orang lain yang luasnya sama tetapi harganya akan lebih rendah.
Sando aguang atau sandaro aguang (sandera agung), yaitu merungguhkan
harta untuk selamanya, bagai salamo marohari, bulan dan bintang berada,
salamo awan putiah, salamo gagak itam, salamo aia ilia (selama matahari,
bulan, dan bintang beredar, selama awan putih, selama gagak hitam,
selama air mengalir).

Alasan Gadai

Hanya karena empat alasan pegang gadai?” bisa dilakukan. [tu pun harus atas
kesepakatan semua warga kaum. Keempat alasan itu ialah seperti berikut.

9
~

166

Ulama yang ekstrem pada umumnya ulama secara radikal menyatakan sistem gadai sebagai
riba hukumnya, karena si pemegang gadai akan mengambil seluruh hasil tanah itu. Hasil iru
merupakan bunga uang. Pendapat ulama ini sangat gencar pada masa awal abad ke-20.
Sedangkan pihak pembela adat mencari dalih bahwa gadai itu sama dengan dijual dengan
perjanjian atau jual taklik dan harga gadaian cukup tinggi. Oleh karena itu. hukumnya tidak
dapat dikatakan sebagai riba. Dalam Seminar Hukum Tanah dan Hukum Waris yang
dihadiri para ahli hukum, ulama, dan penghulu di Padang pada tahun 1968 tidak lagi
ditemukan suatu pendapat yang menghukum sistem pegang gadai Minangkabau sebagai
riba. Malahan semua peserta sepakat bahwa Peraturan Pemerintah No. 56 Tahun 1960,
pasal yang mengatur pegang gadai, tidak tepat dilaksanakan di Minangkabau. Peraturan itu
mewajibkan bahwa tanah pertanian yang telah tergadai selama tujuh tahun dikembalikan
kepada pemiliknya dengan tidak ada hak untuk menuntut pembayaran uang tebusan.
Namun, pada umumnya perharian orang terutama pada sistem pegang gadai sawah. Sedang-
kan mengenai pegang gadai perkebunan, yang pada umumnya berbeda, penggarapan dan
hasilnya tidak mendapat perhatian. Pemegang gadai sawah masih memerlukan usaha peng-
garapan kalau ingin mendapat hasil. Pemegang gadai perkebunan, seperti kebun kelapa,
tanpa bekerja dapat mengutip hasil. Ada kalanya hasil kebun itu dapat mengembalikan uang
gadaian. Namun, hasil itu tidak diperhitungkan sama sekali. Sebagai akibat dari pengaruh
ekonomi uang, empat alasan semula diperluas dengan enam alasan lagi, yakni untuk
membayar utang kehormatan, untuk membayar biaya perbaikan bandar sawah kepunyaan
kaum, untuk membayar utang darah (karena warga kaum melukai atau membunuh orang),



Maik tabujua di ateh rumakh (mayat terbujur di atas rumah). Upacara
kematian seorang anggota kaum yang dihormati harus sama agungnya
dengan upacara perkawinan ataupun penobatan penghulu. Upacara ber-
langsung bertahap-tahap, seperti pada waktu tiga hari, tujuh hari, tiga kali
tujuh hari, empat puluh hari, seratus hari, dan akhirnya tiga kali seratus
hari. Setiap upacara senantiasa mengadakan kenduri makan minum.?$

[ )
@w

untuk menutup kerugian atas suatu kecelakaan,guntuk ongkos naik haji ke Mekah, dan
untuk membayar utang yang dibuat kaum secara bersama-sama. Kemudian diperluas lagi
dengan empat alasan lainnya, yakni untuk menurupi ketekoran uang kas yang dipercayakan
kepada salah seorang kaum, untuk biaya pengobatan terhadap anggota kaum yang sakit
parah, untuk membiayai pendidikan anggota kaum, dan untuk memodali anggota kaum
dalam perdagangan. Sebenamya, hal-hal itu tidak mungkin dapat disetujui seluruh anggota
kaum yang berhak. Namun, Pemerintah Hindia Belanda memberikan jalan dan kekuatan
kepada suatu lembaga yang ditumbuhkan untuk hal-hal seperti itu, yakni Mamak Kepala
Waris. Sistem administrasi menuntut surat-surat perjanjian yang ditandatangani. Untuk
menandatangani surat perjanjian itulah lembaga baru ditumbuhkan. Dengan wewenang
Mamak Kepala Waris itu, tanah pusaka tinggi dapat dihipotekkan kepada bank atau dijual
dengan kekuatan hukum yang didukung pengadilan negeri. Adanya lembaga inilah yang
menyebabkan masalah harta pusaka menjadi ricuh terus-menerus, bukan hanya menggun-
cang kehidupan sosial, tetapi juga menyebabkan terjadinya banyak perkara pidana dan
perdata. bahkan masalah politik setelah kemerdekaan Indonesia. Umpamanya, di wilayah
persawahan luar masyarakatnya lebih terpecah-pecah karena mengikuti partai politk yang
saling bertentangan. Parrai itu digunakan sebagai senjata dan tameng dalam menyerang dan
mempertahankan diri dari lawan sengketa dan dendam lama yang terpendam akibat sengke-
ta tentang harta pusaka ini.

Kenduri dari bahasa Persi khanduri, artinya mengadakan selamatan dengan menghidangkan
makanan minuman berkenaan dengan upacara keagamaan. Orang Minangkabau sangat
biasa melakukan kenduri atau yang semacamnya pada berbagai kesempatan, baik yang
bersifat ritual keagamaan maupun yang bersifat bukan ritual keagamaan. Ada yang dikaitkan
dengan kepercayaan non-Islam, seperti pada peristiwa kematian dan peristiwa kelahiran.
Ada yang dikaitkan dengan kepercayaan kepada agama Islam, seperti khitanan. khatam
Quran, dan hari-hari raya agama. Orang yang tidak melakukannya dipandang sebagai orang
yang telah jatuh miskin dan juga sebagai orang yang tidak mau bergaul "sehilir semudik”
antara sesamanya. Ajaran falsafah mereka sangat mendorong setiap orang agar tampil untuk
dihargai. Salah satu caranya ialah dengan mengadakan kenduri atau perjamuan makan
minum, seperti yang diungkapkan pituah: Nak smulia bertabur urai. Maksudnya, bila mau
dihormati orang, perlihatkanlah kedermawanan. Salah satu caranya ialah mengundang
orang ke rumah untuk makan minum. Mengajak makan minum ke restoran atau lepau
dipandang tidak pantas. Oleh karena hanya orang mampu atau kaya yang dapat berbuat
demikian, maka cara demikian akan mendorong mereka untuk berusaha mencari harta
dengan giat, seperti yang diungkapkan lanjutan pituah tadi: Nak mulia bertabur urai, nak kaya
kuar imancari. (Dengan sendirinya peribahasa Melayu "hemat pangkal kaya" tidak mereka
pakai). Pada masa sebelum Perang Dunia Il para ulama di Minangkabau, terutama di
kalangan kaum ‘muda telah melakukan kempanye antikenduri tradisional itu. terutama
kenduri pada waktu hari-hari upacara kematian sebagai suatu perbuatan ria dan bidal. (Ria

167



2. Managakkan gala pusako (mendirikan gelar pusaka), yaitu mendirikan
penghulu baru menggantikan penghulu yang tidak dapat berfungsi lagi,
karena mengundurkan diri atau karena meninggal.*®

3. Gadih gadang indak balaki (gadis dewasa belum bersuami), yaitu biaya
persiapan dan pelaksanaan perkawinan seorang gadis yang biasanya mahal
karena perjamuan yang berlarut-larut.?® :

4. Rumah gadang katirisan (rumah gadang ketirisan), yaitu biaya memperbaiki
rumah gadang yang telah rusak.?!

Syarat Pegang Gadai

Syarat pegang gadai sangat berat bagi pihak yang menggadaikan. Nilai harga
gadaian hampir seperti harga jual, sehingga akan sulit menebusnya kembali.
Dan selama tergadai, hasil atau sebagian hasil dari harta pusaka itu tidak
diperoleh lagi. Oleh karena itu, kalau tidak oleh alasan yang berat yang akan
dapat memberi malu seluruh kaum kerabat, maka pegang gadai tidak akan
pernah dilakukan.??

Syarat dalam perjanjian pegang gadai ialah sebagai berikut.
1. Pegang gadai dianggap sah, apabila semua ahli waris telah menyetujuinya.

berasal dari bahasa Arab riyuan, yang artinya perbuatan seperti memamerkan kekayaan.
Bidah juga berasal dari bahasa Arab yang artinya perbuatan yang mengada-ada dari ajaran
agama). Kebiasaan mengadakan kenduri itu telah menimbulkan kemiskinan pada berbagai
keluarga. Kalau kenduri itu sampai menggadaikan harta pusaka, selalu timbul sengketa pada
ahli waris. Kampanye kaum muda itu ternyata ridak mencapai hasil seperti yang diinginkan-
nya hingga sekarangDi wilayah yang keagamaannya dikuasai kaum tua, terutama di wilayah
agraris, kebiasaan mengadakan kenduri itu masih terus berlangsung hingga kini. Meskipun
demikian, berbagai peringatan pada upacara kematian telah banyak mereka tinggalkan
karena keadaan yang keras selama masa Perang Dunia Il yang berlanjut dengan Perang
Kemerdekaan.

29 Upacara atau perjamuan menegakkan penghulu baru sangat mahal, baik karena kehidupan
telah demikian berat maupun karena banyak kaum telah tidak punya pemilikan sebab telah
tergadai atau sebab lain. Kini lazim dilaksanakan upacara penobatan secara kolektif. Arti-
nya, pada suatu perjamuan banyak penghulu yang dinobatkan pada suatu nagari.

30 Lihat lebih lanjut bab "Perkawinan”.

31 Berbagai ahli adat menafsirakan pasal ini bukan dengan makna harfiah. Mereka menafsir-
kannya dengan adat tidak berdiri atau tidak terlaksana. Maksudnya, suatu peristiwa yang
akan menimbulkan malu pada kaum yang harus ditebus, antara lain untuk membayar utang
salah seorang mamak kaum. Dengan tafsiran semacam itu, terbukalah berbagai alasan untuk
menggadaikan harta pusaka sebagaimana yang dikemukakan dalam catatan sebelum ini.

32 Oleh karena sistem ekonomi komunal pada dasamya tidak mengenal milik pribadi, maka
lembaga jual beli tidak menempati tempat yang penting. Terutama dalam hal harta bersama,
vang bila dilakukan jual beli akan menyebabkan ada pihak yang sangat kaya di samping ada
pihak yang sangat miskin. Namun, dengan sistem pegang gadai, pihak yang mendapat
kesulitan akan mungkin mengatasinya tanpa terancam untuk menjadikan anak cucu mereka

168



(9]

Andai kata masih ada salah seorang saja yang berkeberatan, pegang gadai
dipandang tidak sah.

Jangka waktu perjanjian pegang gadai sekurang-kurangnya sampai si pe-
megang telah memetik hasil harta yang digadaikan, yakni sekali panen.
Pihak penggadai mempunyai hak pertama untuk menggarap tanah (sa-
wah) yang tergadai dengan sistem sedua. Jika ia tidak hendak menggarap-
nya, pemegang boleh menyerahkan kepada orang lain.

Pemegang gadai tidak boleh menggadaikan lagi tanah atau sawah yang
dipegangnya ke pihak ketiga tanpa persetujuan penggadai pertama. Seba-
liknya, penggadai pertama wajib menyetujui penggadaian ke pihak ketiga,
bila pemegang memerlukan uangnya dan si penggadai belum dapat mene-
bus. Dalam hal ini, penggadai pertama atau ahli warisnya dapat menebus
gadaian itu langsung kepada pihak ketiga.

Nilai harga harta gadaian boleh diperdalam. Artinya, si penggadai boleh
meminta tambahan harga gadaian dalam masa perjanjian pegang gadai
berjalan. Sebaliknya, penebusannya tidak dapat dilakukan dengan cicilan.
Jika salah satu pihak yang membuat perjanjian pegang gadai meninggal
atau keduanya meninggal, maka hak pegang atau hak tebus diwariskan
kepada ahli warisnya masing-masing.

Jika dalam masa perjanjian itu terjadi kerusakan terhadap harta gadaian,
umpamanya karena bencana alam, kedua belah pihak tidak terikat pada
masalah ganti rugi. Pemegang berhak memperbaiki kerusakan itu serta
menggarapnya terus sebagaimana biasa. Andai kata si pemegang tidak
hendak memperbaikinya, maka harta gadaian itu kembali menjadi hak
penggadai.

Jika yang digadaikan itu tanaman keras, seperti kelapa atau cengkih,

akan menjadi orang miskin. Sebab mereka atau anak cucunya akan mempunyai kesempatan
untuk menebus harta yang tergadai itu kembali. Pemegang gadai tidak dapat mengoperkan
barang gadaian itu ke pihak ketiga tanpa seizin penggadai telah merupakan suatu cara
pencegahan agar hak milik ridak menjadi barang dagangan dan simpang siur statusnya.
Kesimpulan "Seminar Hukum Adat” yang diselenggarakan di Padang tahun 1968 antara
lain menyatakan, bahwa hukum pegang gadai vang dituangkan dalam peraturan pemerintah
Republik Indonesia supaya tidak diberlakukan di Sumatera Barat, karena sistem pegang
gadai yang dimiliki orang Minangkabau dipandang lebih baik dan makanya harus terus
dipertahankan. (Lihat Mochtar Naim op. cir. him. 242). Menurut falsafahnya, sistem pegang
gadai sesuai dengan pola ajaran “mempertahankan harga diri”, bahwa siapa pun akan
berpantang mengeluh. menyatakan kesulitan dan kesedihan, apalagi minta tolong. Oleh
karena itu. setiap orang yang melakukan penggadaian tentulah karena kesulitan. Akan
tetapi, untuk mengatasinya, ia berpantang melakukan pinjaman, karena peminjaman berwu-
jud kepada sifat merendahkan diri seseorang kepada yang lain. Sedangkan sistem penggadai-
an menempatkan kedua belah pihak saling memberi keuntungan,

169



pemegang berhak mengambil hasilnya, terapi tidak boleh menebang
pohonnya.??

Hibah

Hibah artinya pemberian. Arti yang khusus bagi masyarakat Minangkabau

ialah pemberian harta ayah kepada anaknya, seperti pemberian tanah, sawah,
atau ladang. Oleh karena yang akan dihibahkan itu merupakan harta kaum,
maka tata cara penghibahan itu senantiasa melalui hukum adat, yaitu perse-
tujuan anggota kaum pemberi hibah dan penyerahannya dihadiri mamak atau
penghulu kedua belah pihak.3*

33

34

Berbeda dengan penggadaian sawah, maka penggadaian terhadap tanaman keras hasilnya
akan bisa jatuh kepada hukum riba jika berlangsung lama. Sawah tidak akan menghasilkan
apa-apa kalau tidak digarap. Kalaupun digarap, akan menghendaki modal pula. Sedangkan
tanaman keras tanpa garapan dan tanpa modal akan selalu menghasilkan. Hasil yang dikutip
akan dapat melampaui nilai gadaian dengan jumlah yang jauh lebih banyak. Nilai jumlah
yvangjauh lebih banyak inilah yang oleh ulama dinyatakan sebagai riba dan sebagai riba maka
hukumnya adalah haram.

Hibah sebetulnya merupakan suatu cara ydng kompromistis antara hukum adat dan Islam
vang menjadi anutan orang Minangkabau. Secara falsafah adat, hibah bertentangan dengan
struktur dan sistem masyarakat komunal. Sebab, sistem hibah secara berangsur akan meng-
ubah sistem komunal menjadi sistem individual dalam pemilikan harta. Namun, orang
Minangkabau yang teguh menganut agamanya tidak mampu menghalangi perubahan sistem
itu. Di samping pengenalan sistem hibah, agama Islam pun memperkenalkan sistem wakaf,
yang pada dasarnya merupakan pengalihan milik pribadi kepada pemilikan umum. Falsafah
adat pun tidek mengenal sistem itu, karena selain orang seorang tidak mempunyai hak milik
pribadi, juga kepentingan umum telah diatur oleh adar sendid. Demikian pula halnya
dengan sedekah, yang pada prinsipnya oleh falsafah adat dipandang sebagai pekerjaan yang
memalukan kaum apabila menerima sedekah, yang pada hakikatnya meletakkan diri sebagai
orang miskin yang tidak dipelihara kaum kerabat sendiri. Demikian pula halnya dengan
ibadah zakat, yang sangat penting artinya di suatu struktur masyarakat yang pincang karena
adanya masyarakat kava dan masyarakat miskin, tidak ditemukan dalam perbendaharaan
pikiran adat Minangkabau yang komunalistis. Oleh karena’ keteguhannya sebagai pemeluk
agama Islam, sistem itu mereka terima dan laksanakan sebagaimana mestinya. Namun,
dalam pelaksanaan ibadah zakat itu, ada beberapa, lembaga asnaf yang tidak ada atau
dianggap tidak ada dalam alam pikiran Minangkabau, yakni anak yatim dan fakir miskin.
Sebagaimana halnya tidak ada prajurit yang menjadi asnaf karena tugasnya bukan bertolak
dari jihad karena Allah. Asnaf yang ada ialah guru agama, murid perguruan agama, serta amil
yang umumnya terdiri dari guru atau ulama Islam. Sejak Perang Dunia II, anak yatim dan
fakir miskin sudah tidak terhindarkan lagi kehadirannya. Mereka pun telah banyak menjadi
penerima zakat dan sedekah. Sistem hibahy dilaksanakan orang yang bertanggung jawab
kepada masa depan anaknya. Agar yang dilakukannya tidak menyinggung perasaan kebu-
dayaan dan sekaligus akan dapat menghindarkan sengketa warisan setelah ia meninggal
dunia, maka hibah merupakan suatu kompromi atau akulturasi yang terpaksa. Pelaksanaan
hibah dipelopori para ulama Islam yang memperoleh kekayaan dari zakat yang diserahkan

170



Abdul Gaffar. "Sebuah Tinjauan tentang Arsitektur Minangkabau”, Seminar
Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan, dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Abdul Samad Idris, Datok. Hubungan Minangkabau dengan Negeri Sembilan dari
Segi Sejarah dan Kebudayaan, Seremban, Pustaka Azaz Negeri, 1970.

Alfian. "Tan Malaka: Pejuang Revolusioner yang Kesepian”, Manusia dalam
Kemelut Sejarah, Jakarta, LP3ES, 1979.

Arby Samah. Seni Ukir Tradisional Minangkabau, arsip Bidang Kesenian Kantor
Wilayah Dep. P. dan K. Provinsi Sumatera Barat, Padang.

Asmaniar Z. Idris. "Kerajaan Minangkabau Pagaruyung” Seminar Sejarah dan
Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Bahar Dt. Nagari Basa. Falsafah Pakaian Penghulu, Payakumbuh, Eleonora,
1966.

Bahar Dt. Nagari Basa. Tambo dan Silsilah Adat Alam Minangkabau, Payakum-
buh, Eleonora, 1966.

Bank Nasional 40 Tahun, Bukittinggi, 1970.

Batuah, A Dt. dan A. Dt. Madjoindo. Tambo Minangkabay, Jakarta, Balai
Pustaka, 1957.

Batuah Sango, Dt. Tambo Alam Minangkabay, Payakumbuh, Limbago, 1954.

Berg, C.C. Lintasan Sejarah Majapahit, Indouesia 1952

Boechari. An old-Malay Inscription of Sriwijaya at Palas Pasemah (South Lampung),

285



Praseminar Penelitian Sriwijaya. Pusat Penelitian Purbakala dan Pening-
galan Nasional. Jakarta, 1979.

Boestanul Arifin Adam. "Musik Tradisional Minangkabau”, Himpunau Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusang-
kar, 1970.

Chidir ALi. Hukum Adat Minangkabau dalam Yurisprudensi Indownesia, Jakarta,
Pradnya Paramita, 1972.

Daramin Dt. Madjo Indo nan Gadang. "Kedudukan Sungai Jambu di tengah
Lembaga Adat Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Sewi-
nar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusangkar, 1970.

Darwas, D. Dt. Rajo Malano. Filsafat Adat Minangkabau, Yayasan Lembaga Studi
Minangkabau.

Darwis Thaib Dt. Sidi Bandaro. Seluk Beluk Adat Minangkabau, Bukittinggi,
Nusantara, 1965.

Djawatan Penerangan Propinsi Sumatera Tengah. Propinsi Sumatera Tengah,
Bukittinggi, 1955.

Edwar Djamaris. "Tambo Minangkabau, Tinjauan Struktural”, Seminar Inter-
nasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan
Minangkabau, Bukittinggi 1980.

Ensiklopedia Indonesia. Bandung — 's-Gravehage, W. Van Hoeve.

Eusiklopedi Indonesia (1). Jakarta, ichtiar Baru-Van Hoeve, 1980.

Gazalba.”Pokok-Pokok Pikiran tentang Konflik dan Penyesuaian Antara Adat, Aga-
ma, dan Pengaruh Barat”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam
di Minangkabau, Padang, 1969.

Gunawan, [. dan J. Banunaek. "Peranan Faktor Sosial-Budaya dalam
Gangguan-Gangguan Jiwa pada Orang Minangkabau”, Djiwa, I, 1968.

Hamka. Adat Minangkabau Menghadapi Revolusi, Jakarta, Fa. Tekad, 1963.

Hamka. Ajahku, Jakarta, Djajamurni, 1960.

Hambka. Antara Fakta dan Khayal "Tuanku Rao’, Jakarta, Bulan Bintang, 1974.

Hamka. Sejarah Islawm di Sumatera, Medan, Pustaka Nasional, 1950.

Hamka. Kenang-Kenangan Hidup I Jakarta, Bulan Bintang, 1979.

Hamka. Tenggelamnya Kapal van der Wijck, Bukittinggi, Nusantara, 1966.

Hanafiah S.M, AM. Tinjauan Adat Minangkabau, Jakarta, 1970.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam di Minangkabau, Padang, 1969.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau,
Batusangkar, 1970.

Himpunan Makalah Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan,
dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Hurgronje, Snouck C. De Atjehers, Leiden, EJ. Brill, 1893.

Hurgronje, Snouck C. Islam di Hindia Belanda, Jakarta, Bhratara, 1973.

Ibenzani Usman. "Seni Ukir Tradisional Minangkabau dalam Konteks Adat

286



Istiadat”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan' dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Iskandar Kemal. "Beberapa Aspek dari Hukum Kewarisan Matrilineal ke
Bilateral di Minangkabau”, Menggali Hukusm Tanah dan Hukuw Waris
Minangkabau, Padang, Center for Minangkabau Studies Press.

Ismail Suny. Bunga Rampai tentang Aceh, Jakarta, Bhratara, 1980.

Jahja. "Hukum Waris dan Tanah dan Praktek-Praktek Pengadilan”, Menggali
Hikusmt Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang, Center for Mi-
nangkabau Studies Press.

Januir Khalifah St. Indera. "Sejarah Kerajaan Inderapura”. Himpunan Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusang-
kar, 1970.

Johns, AH. The Kaba Rautjak Dilabueh: A Specimen of Traditional Literature of
Central Sumatra, Ithaca, N.Y, Comnell University, 1958.

Koentjaraningrat. Manusia dan Kebudayaan di Indonesia, Jakarta, Jambatan,
1971.

Madjelis Tahkim. Adat Contra Islam, Mosi Besar Partij Sjarikat Islam Indouesia,
1934.

Mahmoed, St. BA. dan A. Manan Rajo Pangulu. Himpunan Tambo Minangkabau
dan Bukti Sejarah, tanpa penerbit dan tanpa tahun.

Mahmud Junus. Sejarah Islasm di Minangkabau (Sumatra Barat), Jakarta, Al Hida-
jah, 1971.

Mansoer, M.D., dkk. Sedjarah Minangkabau, Jakarta, Bhratara, 1970.

Maruhum Batuah, AM. Dt. dan H. Dt. Bagindo Tanameh. Hukum Adat dan
Adat Minangkabau, Jakarta, Pustaka Aseli, 1956.

Mattulada. "Minangkabau dalam Kebudayaan Orang Bugis-Makassar di Sula-
wesi Selatan”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Miral Manan. Aturan Alam: Mengenal Kembali Adat Alam Minangkabau. (sten-
silan). ,

Mochtar Naim. Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang,
Center for Minangkabau Studies, 1968.

Mochtar Naim. Merantau, Pola Migrasi Suku Minangkabau, Yogyakarta, Gajah
Mada University Press, 1979.

Moens, J.L. Buddhisme di Jawa dan Sumatra dalam Masa Kejayaar Terakhir, Jakarta,
Bhratara, 1974. i

Moens, J.L. Crivijaya, Yava en Kataha, TBG LXXVII, 1937. e

Mohammad Hasbi. "Talikerabat-Talikerabat pada Kekerabatan Orang Mi-
nangkabau”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980 -

Mohammad Said. "Sejarah Minangkabau dengan meminjam dan memper-

287



gunakan Karya Penulis Asing”, Seminar Sejarah dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Batusangkar, 1970.

Mohammad Sjafei. Dasar-Dasar Peudidikan, Jakarta, CSIS, 1979.

Mohammad Zain, St. Kamus Modern Bahasa Indonesia, Jakarta, Grafica. .

Muhammad Amir. Bunga Rampai, Medan, 1938.

Muhammad Radjab. "Kesusasteraan Kaba di Minangkabau”, Seminar Sejarah
dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Muhammad Radjab. Perang Paderi, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.

Muhammad Radjab. Sistem Kekerabatan di Minangkabau, Padang, Center for
Minangkabau Studies, 1969.

Muhammad Radjab. Tjatatan di Sumatera, Jakarta, Balai Pustaka, 1949.

Muhammad Yamin. Atlas Sedjarah, Jakarta, Djambatan, 1956.

Muhammad Yamin. Gajah Mada, Jakarta, Balai Pustaka, 1977.

Muhammad Yamin. 6000 Tahun Sang Saka Merah Putih, Jakarta, Balai Pustaka,
1956.

Muluk Nasution, A. Pemberontakan Rakyat Silungkang, Sumatera Barat 1926-
1927, Jakarta, Mutiara, 1981.

Nasroen, M. Dasar Falsafah Adat Minangkabay, Jakarta, Bulan Bintang, 1971.

Navis, A.A. "Korelasi Agama Islam dan Adat Minangkabau dalam Pembangun-
an”, Himpunan Prasaran dan Kertas Ketja Seminar Islam di Minangkabau,
Padang, 1969.

Navis, A.A. "Sastra tradisional Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas
Kerja Seminar Sejaral dan Kebudayaan Minangkabay, Padang, 1970.
Navis, A A. "Meninjau Masalah Adat Minangkabau dalam Novel Indonesia”

Budaya Jaya, No. 99/1976.

Navis, AA. "Kaba: Cerita Rakyat Minangkabau”, Pertemuan Sastrawan Nu-
santara Ill, Kuala Lumpur, 1981.

Navis, A.A. "Sekitar Kesenian Minangkabau Tradisional” Pertemuan Seniman
se-Sumatera Barat, Padang, 1981.

Navis, A.A. "Tingkah laku Gerakan Politik di Sumatra Barat” Seminar Interna-
sional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Bukittinggi, 1980.

Nooteboom, C. Sumatra dan Pelayaran di Samudera Hindia, Jakarta, Bhratara,
1972.

Optimis, Majalah no. 25/Februari 1982.

Pitono Hardjowardojo, R. Adityawarman, Jakarta, Bhratara, 1966.

Purbatjaraka, R. NG. Riwayar Indonesia I, Jajasan Pembangunan, 1952.

Poerwadarminta, W.J.S. Kawmus Umusm Bahasa Indonesia, Jakarta, Balai Pustaka,
1976.

Rasjid Manggis, M. Dt. Radjo Panghoeloe, Minangkabau, Sedjarah Ringkas dan
Adatnya, Padang, Sri Dharma, 1971.

288



Rusli Amran. Sumatera Barat hingga Plakat Panjang, Jakarta, Sinar Harapan, 1981.
Sangguno Diradjo, Dt. Tambo Alam Minangkabau, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.
Sanusi Pane. Sejarah Indouesia II, Jakarta, Balai Pustaka, 1965.

Schriek, BJ.O. Pergolakan Agama di Sumatra Barat, Jakarta, Bhratara, 1973.

Slamet Muljana. Kuutala, Sriwijaya dan Suwarmabhumi, Jakarta, Idayu, 1981.

Slamet Muljana. Nagarakertagama dan Tafsir Sejarahnya, Jakarta, Bhratara, 1979.

Soekmono. "Sekali Lagi tentang Lokasi Sriwijaya”, Praseminar Penelitian Sriwi-
jaya, Pusat Penelitian Purbakala dan Peninggalan Nasional, Jakarta,
1979.

Soekmono. "Tinjauan Sejarah Kuno Minangkabau Berdasarkan Peninggalan
Purbakala”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Stoddard, L. Dusia Baru Islam, Jakarta, Pembangunan, 1979.

Sjafnir Abu Nain, "Pakaian Adat Minangkabau”, Seminar Internasional Meng-
enai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangkabau,
Bukittinggi, 1980.

Toomn, J.L. van der. Aanteckeningen uit het Familicleven bij den Maleier in de
Padangsche Bovenlanden [ & II, 1817.

Umar Junus. “Kaba dan Sistem Sosial Minangkabau: Suatu Problem”, Seminar

Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangka-
bau, Bukittinggi, 1980.

Syed Ameer Ali, Api Islam, Jakarta, Bulan Bintang, 1978.

Wojowasito, S. Kamus Kawi — Indonesia, CV. Pengarang.

Zuber Usman. "Fungsi dan Peranan Bahasa dan Sastra Minang dalam Kebu-
dayaan Lokal maupun Nasional”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja
Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabay, Batusangkar, 1970.

Zuber Usman. Kesusasteraan Lama Indonesia, Jakarta, Gunung Agung, 1957.

Zuber Usman. "Orang Talang Mamak”, Himpunan Prasaran dau Kertas Kerja
Sewminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

289



A

Abbasiyah, Dinasti 25

Abdul, Muhammad 40, 42
Abdurrauf, Syekh 27

Aceh 22, 23, 25~7

adaik babuhua sentak 87
Aditiawarman 11, 14—6

adok 273

Agam, luhak 31, 335, 48, 105, 134
Ahmad, Haji Abdullah 39, 40, 42
Ahmadsyah, Sultan 18

aka 97

Alahan Panjang, nagari 31. 33, 35, 37
Alam Minanghabay 59

Alamsyah, Sultan Bagagar 20, 23
Alamsyah, Sultan Muning 20, 31
alam takambang jadi guru 59, 69, 264
Ali, Khatib 42

Alif, Maharaja 46

Alif, Raja 18

Alif, Sultan 17, 18, 26

Aluang Bunian Kote Piliang 57
Ambon 22

Amoghapasa, arca 11, 15, 26
Amrullah, Haji Adul Karim 39, 42
anak silek 265

Ananggawarman 16

Andalas 35

Andomo 24

Andomo di Saruaso 57

Anesecritus 4

Anggang nan Datang dari Lauik 50
angku-angku, golongan 264, 283
Anjing yang Mualim 47

arato gantuang 153

Argyre lihar Kota Perak

Aryadamar likar Aditiawarman

Arya Wangsadiraja lihar Aditiawarman
As-Salib, Sultan Malik 25

Aur, Tuanku Lubuk 31

Aziz, Khalifah Umar bin Abdul 25

B

batiliak ketek babiliak gadang 71. 81
badikaa 274

Bagagarsyah, Sultan Alam 20, 31, 34
bagindo 108, 133

bajulo-julo 75

bakarano bakajadian €0, 80, 172

bak pituak urang me-ruo 260

balah bubuang 174

balairung 188, 189, 252, 255
Balaputra 8

Balun, Sutan 50

Bandang. Dato Ri 28

Baudaro di Sungai Tarab 57, 58
Bangkinang 3

Bank Nasional 43

bansi 279, 281

Banten 21

Banuhampu, suku 122, 129
Bapak Wartawair Melayy 41
Barapi, Tuanku 31
Barus 15, 24, 25. 27
Basa Empar Balai 17.
basandiang 204
baso-basi 262
Basyah, Sentor Ali 34

batagak gadang 146

Batanghari, sungai 6. 10, 15. 1o, 1
Batangkampar. sungai 7. 15, 18
Batavia lilar Jakarta

batimbang tando 199

Batipuh. uagari 17
Batu Barikam 33,
Batusangkar 33, 3
Batutah. Ibnu 26
Bendahara di Kampar 58
Bendang, suki 129

31, 37

o
Y]

—

1
7

.
36,
56

7

-Biaro, Tuanku 31

Bodi Caniago 54-7, 92, 123-5, 178
Bodi Caniago, kelarasan 129, 144, 1
Bonjol, Tuanku Imam 31. 34, 36

~1



buang 115 Diniyah School 40, 42

BL""nnvai 34, 35, 37 dipaman 18
Bunda Kandung 4e. 50, 51 Diponegoro, Pangeran 33, 34
Bungsu. Tuan likar Aditiawarman dubalang 106

Buo. kerajuau 17, 19. 28, 35, 37. dusun 94

Burhanuddin, Syekh 26, 27

C E

Casstine Taril Koto Piliang 58 Enggano. pulay 21
Candung 31
7 , 38 F
5 37,25

Canking, magari 27-9, 3
Cati Bllan» Pandai 46
suri. Svek -ah 27
carur rakrian 16 Fansuri. Syekh Hamzah 27
cema 112 Fort de Kock 37
7 2
Fort van der Capellen 33, 37

Cianjur 36, 37

Cindur Mato 51, 249, 273, 275
Cingkuk, pulay 23 G
cisto buio 198

la, kerajaan 9. 10
uci, suky 123

Gadang 134, 143

Gadang. Tuan 36, 37

iy stelsel 37 gadang bagilia 144, 145

amati Koto Piliane 38 gadang kayy gadang bahamiyo 76, 82
ak 90 i gadang lagak 76

| Gadang nan Baryjual 17. 58
Gadih, Tuan 20

Gadis, Tuan 31, 32

O2 OO0
o

o

cupak diisi limbago dinnang 128

D gadis gadang 210
gadis gack 210
Dalima. suku 124 Gajah Mada 12. 14-6, 26
Dalu-dalu 3¢ gajal maharam 174, 175
dampeang 268 Gajah Tongga Koro Piliang 58
Dang Tuanku litar Rumandung, Sutan galanggang 190
darmajaksa yang berdua 16 Gama. Vascoda 21
Darmasraya 10-2. 26 gambus 282
Datuk Bandaro 31 Gandhara 5
Datuk Batuzh. Haji 42 ganti lapik 198
Datuk Ketumanggungan 4e. 50. 51, 54. 57, Gea, Raja 28
92, 122, 175,250 golden Khersonese 4
Daiuk sasn Sakelap Dumia 122, 123, 129, 175 gonich pucuak 20
Datuk Perpatih nan b"bam 1g 16,26, 46,50, Gresik 21
. 54, 57,92, 122, 175, 250 Gudam, sk 123
Daruk Sutan Maharaja 41. 42 Guguk Sigandang 33
debus 278, 280 Galung Tuanku 31
Depang, Maharaja 47 Gunung, nagari 32

dein saluak 107

Dewa Tuhan Prapatih 16
Diaz, Thomas 19

Digul 43 habils adaik bakarelaar 140
Dlmwh Purri 282 Harimau Campa 47

292

D:‘



Hariman Campa Koto Piliang 58
Harimay nan Salapan 31

Hayam Wuruk 13, 16

hercanggendang 262

Hikayar Raja-Raja Pasc 26

hinggok wancakam tabang manumpy 128
hutan lalch 151

I

llalang 24
[lappai 27
indang 278, 280, 282
Indragiri. kerajaan 17
Indrapura 15, 17, 18, 23
Indraswari likar Perak Dara
INS Kayutanam 43, 282
Islam
masuk Aceh 26
masuk Filipina Selatan 26
masuk Sulawesi Selatan 28
menyebar di Sumatera Barat 2¢-8
Ismail, Syekh 38, 41

J

Jabadicu lilar Jawadwipa
Jakarta 18, 32-4

Jalito. Indah s0

Jambak. suky 122, 123, 129
Jambek, Haji Jamil 39
Jamilan, Puti 50

janang 253, 268

jarials wanamang buliah 1553
Jawadwipa 4

Jayakatwang 11
Javanagara 11. 14. 15
Jayawisnuwardani 15
Jingga, Dara 11

Juliah, Indah 50

julo-julo 154

K

Kaba 243, 244. 251, 252, 265, 272, 273,

kabay haji masuak parak haji 72
kabuang barang 209
kahuripan 15

Kamang, magari 31, 33, 5, 37
Kambing Hutan' 47

Kampai, suku 130.

Kantoli lihar Kuntala, kerajaan
Kapau, nagari 33

Kapau, Tuanku 31

Katiagan 33

kato 98, 99

kato malereang 262

kato marandal 207

karo was ampek 230

kawin wakil 198

Keringi 3

Kertanegara, Raja 10-2,

ketek bawamo gadang bagala 132
Khaidir, Nabi 18

Khalifatullah, Sultan 18

Khatib, Syekh Ahmad 39, 41, 42

Kubuang Tigo Baleh, luhak liliar Solok, kabu-

_ paten

Kucing Siam 47

Kunteala, kerajaan 5, 6

Kuntu, kerajaan 15, 26
kuresnal kato 100

busuik buly ayam 72

Kuti, Pemberontakan 14
Kutianyir, sukn 122, 125, 129

L

Lagundi nan Basclo 48, 50
lasbang urok 209

Lamuri 25

langgam karo 101

lanjar 177, 179, 180

larelt 55, 56

lareh nan duo 55

Lawas, Tuanku Ladang 31
Lelo, Tuanku 31

Lho Semawe 25

Lima Kaum, nagari 55

Limo Puluh Koto. hdak 33-5, 48, 10
Lintau, Tuanku 29-31, 33, 34
lipek pandan 174

Lokitawarman, Sri Maharaja 24
Luar, Tuanku Padang 31
Lubuk Alung 37

Lubuk Ambalau 34

Lufti. Mochtar 43

0

293



lthak 104, 105, 229
[uhak nan tiga 107, 123

M

Madagaskar 3, 24
Madrasah Irsyadunnas 282
maelo kayn 182
Maharaja Basa Jiar Datuk Ketumanggungan
Mahat, kampung 7
Majapahit, kerajaan 11, 13
ekspedisi ke Pase 26
sistem pemerintahan 16, 17
Majelis Tinggi Kerapatan Adat Alam Minang-
kabau (MTKAAM) 43
Makassar 22
Malaei Colon 35
Malaka, kora 21
Malaka, Tan 42
malakok 150
malam bainai 201
malawan dunia urang 62, 69, 72, 80, 82
Malayapura 10, 15
Maluku 21
mamaga 81, 82
mamak 130, 131
maimak kepalo alek 253-5
mancatak tiang tua 182
Mandahiling, suky 122, 125, 129
Manggopoh 37
Mangkudum di sumanik 57
wenjalang 203, 206
Mansiangan, Tuanku 29-31, 33, 35
‘wanti 106
wantri katrini 16
warah 108, 133
Marapalam, bukir 33
marapulai 199-208, 269
Mataram, kerajaan 8
Matur, nagari 34, 35
Mauliawarmadewa likat Aditiawarman
Mauliawarman 10, 12
Melayn, suku 122-5, 129
Merapi, gunung 26, 27, 33, 48, 104
Meurah Silu lihat As-Salib, Sultan Malik
Minang 52
Minangkabau
adat 88-90, 179-81

294

aktivis muda 42, 43
asal usul nama 52, 53
aspek perekonomian 149, 150, 153-6
aspek wilayah 53, 104, 105, 151-3
dikuasai Belanda 34, 36
dikuasai kaum Paderi 32
etika hidup 65-8, 72, 73, 76
filsafat alam 59, 60, 78, 79, 255, 256
filsafat manusia 61-5, 69, 80-3, 95-8, 179,
257, 258
gaya bahasa 98-104, 229-31, 246, 247
gelar 130-5
gerakan politik Islam 41, 42
hasutan komunis 38
hukum adat 112-8
kebudayaan lisan 45, 46
kekerabatan 221-8
kesenian 281. 282
masuknya Islam 26-8, 30
menentang rodi 37
perang saudara 18-20, 23
pembaharuan ajaran [slam 38-42
pengaruh asing 263, 264, 281, 282
perdagangan masa VOC 18, 19, 22, 23, 32
perlawanan terhadap Belanda 23, 24, 34-7
sistem kemasyarakatan 69-72, 74-8, 106-9,
119, 120, 130, 258
sistem kesukuan 121-7, 129, 130
sistem pemerintahan 54-8, 94, 105, 106
sistem pendidikan Islam 40
undang-undang 91-3, 109-12
warisan 158-65
Miskin, Haji 29, 30
Moro 26
Muara Panas 37
Muaratakus, candi 7, 10
Muawiyah, Khalifah 24
Muda, Iskandar 23
Muhammadiyah 43
Muhammadsyah, Sultan 18,23
Muko-Muko 18
Musi, sungai 7, 8, 10

N
Nagan’

Nambi, Pemberontakan 14
nan Tungga Magek Jabang 274
Napoleon, Perang 20



nikah ganggang 197
inik nan barigo 57

Ophir, gumung 3
QOrang nan Empat 29

P

Padang 23, 24. 31, 32,
Padang Candi 15
Padang Ganting. nagari 57
Padang Sibusuk 16, 17
Padangpanjang 36, 438
Paderi
menguasai Minangkabau 32
pembersihan umat Islam 29, 32, 38
perlawanan terhadap Belanda 33-¢
Pagaruyung, kerajaan 10, 15, 16, 18-
46, 50, 57, 91. 107, 123
dikuasai kaum Paderi 32
masuknya lslam 26
pusat kerajaan 31
sistem pemerintahan 17, 28, 29
panca ring wilwarika 16
Painan, Perjanjian 23
palambok talabual 147
Palembayan 34
pamacah wbo 67
Pamaluyu, Ekspedisi 10
Pamuncak Koto Piliang 57, 58
pananti 201
Pandai Sikat 29, 30, 33
pandeka 265, 266
panibo 200, 201
paninghah 280
Pantar 35
panunghek 135, 143
Perdamaian Koto Piliang 58
parewa. golongai 264, 281, 283
Pariaman 23. 33. 133
Pariaman Tiku 108
Pariangan 27, 48
Partai Nasional Indonesia (PNI) 43
Pasak Kungkuang Koto Piliang 58
Pasaman 31, 33, 34
Pasaman, Tuanku lilat Lintau, Tuanku
Pase 25, 26

133, 201

to W
o
[
s
o
4

patahankan 81
Patapang, suku 122, 129
Pauh 23, 24, 37
pegang gadai 165
Pelita Kecil 41
Pemedanan 189
penghulu
gelar 132-5
jabatan 131, 136, 138, 139, 143-5
pakaian 142, 143
pantangan 140-2
pidato penobaran 253, 254
upacara penobatan 145-7
penghulu pucuk 94
penghulu suku 106
perkawinan
aspek sosial 210, 211, 213-9
hukum 195-7
mahar 200, 201
peminangan 199, 200
perjamuan 209
pola 193-3
tata-cara 197-9, 203-8, 269
Persatuan Dagang Indonesia (Persdi) 43
Persatuan Guru Agama 42
Persatuan Muslimin Indonesia (Permi) 43
Persatuan Tarbiyah Istamiyah (Perti) 43
Persatuan Ulama Sumarera 42
perut 106
Petak, Dara 11
Pinawan, suky 123
Piobang, Haji 29
plakat panjang 35
Polo. Marco 25
Pono likar Burhanuddin, Syekh
Prasasti Kedudukas Bukir 7
Prolomeus. Claudius 4, 5
pulang ke mamak 194
punggawa 1Qe
pupuik batang padi 268-70, 279

pusako 158, 160
pusako barolong 226
pusako rendah 162
putuih 117

R

Rachias 4
Raffles. Thomas Stanford 20



Raja Adat 28, 57

Raja Alam 57

Raja Dua Sela 17

Raja Hitam 37

Raja Ibadar 23, 57

Raja Muda 58

Raja Putih 24

Rajakacik 58

Rajapatni 15

Raja Tiga Sila 17, 19, 28, 57

rajo babandiang 107, 175, 176

rang mudo 208

Rangga Lawe, Pemberontakan 14

ranghiang 187

rantau 104, 105, 107, 108

Rao 34

Taso jo pareso 73, 74, 76, 196

Rasyod. Syahbilal 43

rebana 280, 282

regent 36, 37

renah, Tuanku nan 29, 30, 33

Rokan, sungai 15

ruang 174, 177

Ruhum 46

nomak baanjuang 175, 176

rumah batingkok 175

rumalh gadang

arsitektur 172

aspek kekerabatan 223-6

fungsi sosial 176-81

jenis 174, 175, 188, 189

motif hiasan 183-6

tata cara pendirian 181-3

Rumandung, Sutan 50, 51

Rusa man Datang dari Lauik lihar Datuk Keru-
manggungan

S

Sabak 24

Sadeng, Pemberontakan 13
saduo 155, 156

Saidi. Anwar St. 43
Sailendra 8

saiyo sakato 76, 77

sako 158, 160

salawar dulang 282

Salo; suku 129

salung 275, 279, 281

296

sanak sudaro 230

sandaro 166

Sang Dewaraya lilar Aditiawarman
Sanggaramawijaya, Sri Maharaja 10
Saningbakar, #agari 58, 273, 275, 276
saparuik 223, 224

saptapatri 17

Sarekar Dagang Islam 42

Sarekat Usaha 42

Sarikat Adat Alam Minangkabau (SAAM) 42
Sarikat Islam 42, 43

Saruaso, nagari 17, 18. 24, 57

sasaran 190

Sekolah Adabiyah 40, 42
Sewatang. Patih 26

si rinjau laink 107, 174, 176

sidi 108

Siguntur 10, 15

Sijangek 53

sijobang 274

Sijunjung 31, 37

silat lintan 266

silat pauh 266

silek 174

Silungkang, nagari 38, 42, 58
Simabur, nagan 32

Simabur, Tuanku lihar lsmail, Syekh
Simawang 20, 31, 32, 34, 58
Simpuruik 52

sindia 262

Singasari lihar Majapahit
Singkarak, danau 20

Singkawang lilat Singkuang
Singkuang, suku 122, 125, 129
Sintuk 18, 27

Sipisang 34. 35

sirih dalass carano 128

sitaralak 266

salo, suku 122

sofinisme 41

Solok, kabupaten 34, 36, 37, 105
Sri Maharaja Diraja 10, 20, 25, 46, 50, 53, 54
Sriwijaya, kerajaan 6, 8, 10, 24, 25
syarang 165

Sukarno 43

Sulit Air uagari 58

Suluah Bendeng Koto Piliang 58
Sumanik, nagari 17, 29, 57
Sumatera Thawalib 41-3



Sumpah Palapa 13

Sumpur Kudus 17, 28. 57
Sungai Jambu, nagari 58

Sungai Pagu 37

Sungai Puar 34, 35

Sungai Tarab 17, 24, 57, 58
surambi papek 107, 175, 176, 179
Suran, Putri 18

surau 189

surau, golongan 264, 283

Suri Dirajo 50

sutan 108

Sutan, Taher Marah 43
Suwamabhumi, kerajaan 9, 10
Suwarnadwipa 4. 5

Syafei, M. 43, 282

Syarif, Peto lihar Bonjol, Tuanku Imam

T

Tajadi, bukit 36

takanai baragiah 76

Talang, gunung 105
talibun 237

Tambangan 35

Tambusai, Tuanku 36
Tan Tuah 58

Tanah Datar, lithak 20, 31, 33-5. 48, 105, 123
Tanca 14

Tandikat, guimung 34

Tang, Dinasti 25
Tanjung. suky 123, 124
Tanjung Barulak, nagari 31
tansa 278, 280

Tapanuli 35

Tarantang Gadang 34

taratak 9

Tarekat Canking 38

Tarekat Naksabandiyah 38-43
Tarekat Satariyah 27, 28, 39, 41
Tarekat Ulakan 38

Tarekat Wujudiyah 24, 28
telempong 269. 270, 272, 280
tembilang besi 159

fenggang raso 74

Ternate 22

Thaib, Jalaludin 43

Thawalib School 40

Tiang Bungkuk 51

Tidore 22

Tiku 23

Tilatang, nagari 33

tirai takasbang 147

Tribuanaraya Mauliawarmadewa liliar Aditia-
warman

tuah kato 99

Tuan Kadi di Padang Ganting 57

tudul 111

Tunggal. Khatib lihar Bandang, Dato Ri

ngganai 106, 131, 180, 224

Tuo, Tuanku nan 29, 31

to dusis 94

e kampung 106

Tupai Janjang 276

Turki Muda 42

u

Ulakan 23, 27, 28. 37

ulayat 151. 152

wisbuak wisbai 111

Ummayah, Dinasti 25
Undang-undang Delapan 109, 110
Undang-undang Dua Belas 109. 111, 112
Undang-undang Dua Puluh 89, 109
Undang-undang Luhak dan Rantau 89
urang ampek jinil 145, 146

urang awak 70

uraig kurang 157

urang nan ampek 106

Usmaniyah, Khalifah 30

Vereenigde Qost-Indische Compagnic (VOC) 22

W

Wahabi, kaws 30

Walmiki 4

warih bajawck 223

warih dijawek 144, 145

Waruyu, Tuan lihat Aditiawarman
Wijaya, Raden 11, 14, 15

Wisnu, Raja 8

Wiswarupakumara, Mahamenteri 11

297



X
Yahya, Haji 30. 41, 42
Yakub, Ilyas 43

Z

Zulkarnaen, Iskandar 4. 18, 24, 46



