.
-

e




ADAT DAN KEBUDAYAAN MINANGKABAU



e

§ %
Foama¥

grafitipers



ALAM TERKEMBANG JADIGURU
Adat dan Kebudayaan Minangkabau
© A.A.Navis

No. 16/84

Pengantar: Dr. Taufik Abdullah

Pendesain Grafis & Kulit Muka: T. Ramadhan Bougie

Penerbit PT Pustaka Grafitipers

Pusat Perdagangan Senen Blok I, Lantai lll
Jakarta 10410

Anggota IKAPI

Cetakan Pertama 1984
Cetakan Kedua 1986

Percetakan PT Temprint, Jakarta




dat Minang merupakan salah satu adat yang unik di Indonesia,
antara lain karena sifat matrilineal yang ada pada masyarakat itu.
Beberapa buku dan telaah tentang adat Minang telah diterbit-
\ kan, namun rasanya masih ada saja yang “tertinggal” tidak
‘ £ tersampaikan atau tercatat. Dan tidak jarang yang "tertinggal”
itu ternyata penting, atau setidaknya menarik, untuk diketahui.

Dalam buku yang disusun A.A. Navis ini, hal-hal yang penting dan menarik
tentang adat Minang itu banyak ditemukan. Di samping sebagai budayawan,
Navis adalah seorang sastrawan; dan buku ini pun ditulis dengan gaya yang
lancar dan berkadar informasi tinggi. Kami yakin, buku ini akan bisa menam-
bah pengetahuan kita tentang adat Minang pada khususnya, dan kebudayaan
Indonesia pada umumnya. Dan karangan Navis ini mungkin malah bisa
menjadi salah satu buku baku tentang adat dan kebudayaan Minang.

Jakarta, Juli 1984



r Isi

Pengantar Penerbit
"Studi Adat sebagai Pantulan Perubahan Sosial di Minangkabau”
oleh Taufik Abdullah

Pengantar Penulis

Sejarah
Tambo

Undang-undangdan Hukum .........oooooooiii
Penghulu ..o,
HartadanPusaka .......cccooooiiiiiieeeeeeeeee e,
Rumah Gadang ...l e
Perkawinan ..o,
KeSUSASEIAAN ....ooiviviieceeee oo
Permainan Rakyat ......ccoooiiooieieeeeeeeeeeeee e,
Daftar Bacaan.........coooiuoiiieecoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e,

Indeks

ViI

45

59

85
119
149
171
193
229
263
285
291

viI



¥ katan saya dipakai, maka salah satu indikator untuk menentu-
kan bahwa proses melemahnya kemantapan tradisional telah
bermula ialah ketika peserta (participant) kebudayaan mulai seca-
ra kreatif mempersoalkan tuntutan dari dasar nilai kulturalnya.
Kelanjutan proses itu akan makin jelas di saat mereka mencoba pula membuat
jarak dengan dasar nilai kultural itu dan secara sadar mencoba menerangkan
apa makna yang sesungguhnya dari dasar nilai itu. Dengan kata lain mereka
bukan saja tidak membiarkan diri terlarut dan terkulai dalam keberlakuan
dasar nilai kultural, tetapi bahkan juga ingin merangkul lebih keras. Mereka
sebagai peserta makin sadar, bahwa nilai dasar yang dimiliki itu merupakan
sesuatu yang berharga untuk selalu dipelihara. Dalam situasi seperti inilah
biasanya patokan-patokan dasar nilai kultural tersebut diperjelas. Dengan
begini dasar nilai itu di satu pihak secara rasional bisa dimengerti, dan di pihak
lain ia dijadikan pula sebagai ukuran dalam menghadapi dan menjalankan
perubahan. Sikap inilah biasanya disebut tradisionalisme — perubahan yang
terjadi semestinyalah berlandaskan pada kelanjutan berlakunya tradisi.
Tentu bisa diduga bahwa tradisionalisme mengandung unsur-unsur konflik
yang kadang-kadang juga tak terlalu mudah diatasi. Sampai dimanakah per-
ubahan itu masih sah, tanpa mengorbankan keberlanjutan berlakunya nilai
dasar tradisional. Sebaliknya revisi apakah yang harus dilakukan untuk me-
niadakan akibat negatif dari perubahan struktural, baik yang bersumber dari

IX



dalam ataupun yang dipaksakan dari luar, yang tak terelakkan? Maka berbagai
pasangan konflik pun bermunculan. Masyarakat yang sedang mengalami pro-
ses "'detradisionalisasi” itu seakan-akan merupakan jaringan-konflik yang sa-
ling berkaitan. Namun jarang suatu konflik yang demikian sentral sehingga
mengancam polarisasi sosial yang keras. Sebab konflik yang satu — antara dua
golongan pendapat — bisa dilunakkan oleh konflik yang lain, ketika komposisi
dari pro dan kontra telah berbeda. Jadi sesungguhnya kemajemukan konflik
tersebut bukan saja bisa merupakan faktor pembendung proses disintegrasi
sosial, tetapi juga sering menjadi unsur yang sangat menentukan bagi terjaga-
nya integrasi. Karena itulah proses detradisionalisasi ini — suatu proses yang
tentu saja tak terlepas dari perubahan sosial-ekonomis yang terjadi — bisa
berlangsung lama. Seandainya suatu perubahan tanpa diinginkan terjadi,
maka perubahan itu harus dilihat sedemikian rupa sehingga bukan saja secara
kultural bisa dimengerti, tetapi juga pemasukannya ke dalam perbendaharaan
kultural tidaklah merusak. Dengan ini chaos ingin dihindarkan dan dengan ini
pula keberlakuan yang berlanjut dari nilai dasar tradisional ingin diperta-
hankan. :

Tentu saja apa yang saya bicarakan di atas lebih merupakan suatu gejala
intelektual. Kesemuanya lebih merupakan pergumulan para cendekiawan,
para peserta kebudayaan yang paling sadar, untuk selalu ingin memberi makna
terhadap dunia sendiri dan yang mengitari diri. Meskipun gagasan di atas
memberi kesan bahwa saya ingin memberikan bentukan teoritis terhadap
gejala yang dihadapi masyarakat tradisional ketika berhadapan dengan per-
ubahan struktural yang terjadi, tetapi saya tidaklah bertolak dari pemikiran
spekulatif. Hal-hal di atas berasal dari hasil observasi saya atas peristiwa
sosial-kultural Sumatera Barat di awal abad 20 ini.

Tentu saja situasi itu tidaklah muncul begitu saja. Gerakan Padri yang
kemudian meletus menjadi “perang saudara”, yang terjadi di awal abad 19,
telah memaksa masyarakat Minangkabau merevisi lagi definisi dari dunianya,
dari "alam Minangkabau”. Bagaimanakah hal-hal yang paradoksal dari dasar
kultural harus secara kreatif diselesaikan? Pencarian definisi yang sesuai ini
tidaklah sekadar usaha untuk menemukan dasar “ideologi” yang baru yang
bisa selesai pada tingkat formalnya. Definisi baru tersebut langsung me-
nyentuh hal-hal yang bersifat struktural. Meskipun pemurnian kehidupan
keagamaan' merupakan tujuan utama gerakan Padri. hasil akhir yang ingin
ditemukan ialah suatu "alam Minangkabau” yang baru, yang diredhai dan

1 Mengenai aspek “pemurnian agama” dari gerakan Padri. lihat umpamanya H.A. Steyn Oarve, "Kaum
Padari (Padri) di Padang Darat Pulau Sumatera” (terj.) dalam Taufik Abdullah (ed.) Sejaral Lokal di
[ndonesia. Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1979: 108-127. Lihat juga memoir Fakih Saghir, yang
terkenal sebagai Syekh Jalaluddin, salah seorang ulama yang terlibat dalam konflik agama ini. Syekh



yang hagq.

Saya tak tahu bagaiman jadinya Minangkabau jika Belanda tak campur
tangan dalam Perang Padri ini. Tetapi sementara perang itu mengalami tran-
sformasi — dari pergolakan kultural menjadi perang kolonialisme — suatu
definisi baru makin memperlihatkan dirinya. “Alam Minangkabau” tidak saja
harus dianggap sebagai dunia yang berlandaskan adat dan Islam, tetapi hirarki
dari keduanya telah pula diperjelas. Tidak lagi adat dan Islam yang paling
mendukung, tetapi "adat bersandar syarah. Syarah bersandar Kitabullah.”
Selanjutnya dikatakan bahwa "agama mengata, adat memakai”. > Maka sejak
itu pemantulan struktural dari definisi kultural ini adalah merupakan salah
satu tema pokok dalam sejarah Minangkabau. Dari sudut kekuasaan dan
kewenangan, rumusan kultural ini mempertanyakan wibawa siapa yang harus
lebih berfungsi dan kata siapa yang harus lebih memutus. Pemasukan unsur
keulamaan ke dalam struktur kekuasaan, yang diwujudkan dalam keanggota-
an di dalam balai adat, ternyata hanyalah merupakan pelebaran dari elite
kekuasaan. Sedangkan esensi keulamaan tertinggal di luar. Keulamaan, yang
bertolak dari penguasaan ilmu dan pengakuan sosial, tak bisa terlibat dalam
proses pewarisan jabatan dengan memakai patokan matrilineal itu. Dari sudut
sistem pewarisan masalahnya bahkan lebih pelik. Berbagai konflik yang terjadi
makin memperlihatkan betapa “nikmatnya” hidup dalam kemajemukan
hukum.?

Konflik terbuka kadang-kadang terjadi dan perdebatan terus berlanjut.
Apalagi di samping itu masalah pemurnian (orthoksi) agama makin lama
makin menonjol pula. Dalam hal ini yang dipermasalahkan tidaklah sekadar
definisi "alam Minangkabau” tetapi sistem perilaku dan kebersihan keyakinan
keagamaan dari noda-noda yang bisa mengurangi kemutlakan ke-Esa-an Al-
lah. Betapapun fundamental dan mendasarnya hal-hal ini, kesemuanya ber-
sumber dari dinamik kebudayaan sendiri. Masalahnya menjadi sangat berbeda
ketika tantangan yang dihadapi bukan bertolak tiang-tiang "alam Minangka-
bau” sendiri. Soalnya menjadi lain sekali di saat tantangan yang datang itu

Dijilal-eddin, Verhaal van der aanvang der Padri oulusten op Simara (diselenggarakan oleh Dr. ]J. Hollander).
Leiden 1837. Ditulis dalam bahasa Melayu ("gaya” Minangkabau) huruf "Jawi”, memoir ini pernzh
ditranskripsikan oleh M. Radjab untuk keperluan Seminar Kebudayaan Minangkabau 1970. Studi
terhadap memoir ini dilakukan oleh Christine Dobbin, "lslamic Revivalism in Minangkabau at the Tum
of the Nineteenth Century”, Modernt Asian Studies, 8,3 (1979): 319-356. Lihat juga M. Radjab. Perang Padri,
Jakarta: Balai Pustaka, 1954.

2 Taufik Abdullah, “Adat and Islam": An Examination of Conflict in Minangkabau”, Indonesia, 2 (October
1966): 1-24.

3 Mengenai hal ini telah cukup banyak studi yang dihasilkan. Yang terakhir dan paling lengkap ialah Franz
von Benda-Beckman, Property in Secial Continuity. The Hague: Martinus Nijhoff, 1975.
Tentang corak konflik di Minangkabau, lihat Nancy Tanner, 'Disputing and Dispute Settlement Among
the Minangkabau of Indonesia”, Indonesia. 8: 21-67.



berasal dari kekuasaan asing. Perang Padri temyata tidak saja berakhir dengan
didapatkannya suatu definisi baru tentang "alam Minangkabau”, yang serta
merta juga menuntut pemecahan dalam sistem sosial dan hukum, tetapi juga,
dan lebih mudah dilihat dan dirasakan, bercokolnya dominasi politik dan
meliter Belanda. Dengan dominasi corak hubungan yang bersifat atasan-dan-
bawahan pun makin pula memperlihatkan dirinya.* Inilah suasana yang jelas
dirasakan di awal abad 20.

Berhadapan dengan situasi baru ini, beberapa penghulu adat Minangkabau,
para literati, yang tinggal di kota, berhadapan langsung dengan situasi dominasi
ini, mulai secara bersungguh-sungguh merenung tentang hakikat "alam Mi-
nangkabau” dan tuntutan-tuntutan kultural yang terlekat di dalamnya. Da-
lam mempertentangkan tuntutan kultural ini dengan kesempatan yang terbu-
ka dalam situasi baru yang dipaksakan dari luar itu, perenungan tersebut
tidaklah dibiarkan untuk menjadi kontemplatif yang melarikan diri. Per-
enungan itu bahkan menjadi agenda untuk tindakan yang dilakukan. Maka
berbagai kegiatan pun dijalankan. Sekolah kerajinan wanita didirikan, surat
kabar (termasuk sebuah surat kabar wanita) diterbitkan, dan studi-studi-fonds
digerakkan. Pada waktu itu barangkali tak ada kata yang lebih populer daripa-
da "kemajuan”, demi mencapai “dunia maju”. Bukankah Minangkabau ma-
syarakat matrilineal? Kalau begitu, mestinyalah wanita bersekolah. Bukankah
tuntutan bagi putra Minangkabau untuk "meninggikan semarak Gunung
Merapi?” Sebab itu mengapa tidak terjun dalam perlombaan untuk mendapat-
kan "kemajuan’? Begitu kata ajaran adat, demikian pula tambo melukiskan dan
bahkan kaba telah memberi contoh bagaimana jadinya jika ketentuan itu
diingkari. Sementara itu dari pihak lain, yang bertolak dari tiang "alam
Minangkabau” yang satu lagi, Islam, bukan saja menginginkan berlanjutnya
pemurmian dalam kehidupan keagamaan, tetapi juga menjadikan agama seba-
gai dasar yang kokoh bagi "kemajuan”. Dalam suasana yang tampaknya serba
optimis ini, konflik tak terelakkan. Kemajuan? Tetapi sampai di mana? Ke-
majuan barulah benar dan dibenarkan jika ia sadar akan batas antara "haram”
dan "halal”, antara haq dan bathil.” Belum lagi jika dipertimbangkan pula
reaksi mereka yang menentang peralihan dari tata cara "nenek moyang kita”.
Maka bukan saja perdebatan yang terjadi, segala makian pun diobral —
setidaknya demikianlah yang terpantul dalam tulisan-tulisan di surat-surat

4 Tentang "pemecahan kultural” terhadap masalah politik yang tak teratasi ini, lihat Taufik Abdullah,
"The Making of the schakel society” dalam Conference on Modern Indonesian History (July 18-19, 1975).
Madison: Center of Southeast Asian History, University of Wisconsin, 13-25. Dimuat juga dalam Majalah
-ilm Sastra Indonesia, V1, 3 (Agustus 1976): 13-30.

Situasi, digambarkan dalam Taufik Abdullah "Modemization in the Minangkabau world: West Sumatra
in the Early Decades of the 20th Century” dalam Claire Holt et.a, (eds.), Culture and Pelitics in Indonesia.
Ithaca, London: Cornell University Press, 1972, 179-245.

XII

W




kabar.

Dari situasi kompleks yang selintas terlukis di atas, saya memang ingin
mengatakan bahwa perenungan yang kreatif terhadap tradisi bukan saja meng-
hasilkan agenda tindakan, tetapi juga kontrol sampai di mana perubahan icu
harus berjalan. Dorongan dan sekaligus pembatasan yang diberikan tradisi
menghasilkan suasana intelektual dan sosial yang tak selalu menenteramkan.
Dalam suasana inilah pendidikan Barat, ataupun Islam "modern” berkembang
cukup pesat di Minangkabau. Suasana ini bukan saja menyebabkan dimulai-
nya tradisi merantau yang baru, yaitu menuntut ilmu modern ke Jawa, atau
bahkan ke Negeri Belanda, tetapi juga, menurut statistik pemerintah Hindia
Belanda, menjadikan Minangkabau sebagai "daerah Islam” yang paling ber-
pendidikan. Namun suasana ini juga yang.melatar belakangi berbagai kegiatan
politik, mulai dari pémberontakan-pemberontakan kecil (1908) dan yang
dibesar-besarkan dengan sebutan pemberontakan komunis di Silungkang
(1927), sampai dengan aktivitas partai-partai radikal di tahun 1930-an.

Dari sudut sejarah intelektual, maka ada dua aspek yang segera tampil di
hadapan saya. Pertama, di samping merupakan kancah perdebatan tentang
bagaimanakah bentuk dan corak "kemajuan” yang baik itu, suasana yang
diuraikan di atas memberikan pula bentuk literer dari perdebatan itu sendiri.
Saya kira "'sastra protes” yang dilahirkan para terpelajar Minangkabau, yang
biasa pula dianggap sebagai pelopor sastra Indonesia modern, bisa dikembali-
kan kepada suasana sosial-kultural yang terjadi sejak awal abad ini.¢ Bukankah
tragedi yang banyak dilukiskan itu berkisar pada ketidaksediaan untuk mene-
rima akibat logis dari sikap yang telah terbuka terhadap "dunia maju”?
Merantaulah jauh-jauh, sekolah tinggi-tinggi, tetapi sadarlah bahwa ninik-
mamaklah yang memungkinkan itu semua, dan pada ninik-mamak pulalah
kepatuhan harus diberikan. Ke rantau hanya selama "di rumah berguna
belum”. Rantau hanyalah peralihan sementara, begitu secara fisik, demikian
pula dalam panggilan kultural. Dan bagi saya, salah satu ketinggian nilai Salah
Asuhan dari Abdul Muis sebagai dokumen sosial, ialah kemampuannya melu-
kiskan tragedi keterombang-ambingan "dorongan” dan "hambatan” dari tra-
disi. Tetapi baiklah hal ini saya pulangkah saja pada berbagai studi sastra yang
telah dijalankan dan pada ahli serta kritikus sastra.” Hal yang kedualah, pada

6  Tentang literatur itu sendiri. lihat antara lain A Teeuw. Moders lidonesian Literature, Vol. 1. Tentang
kzmunv}\man hubungan suasana sosial dengan salah satu novel, Siti Nurbaja, telah sava bicarakan dalam
komentar ~mal\gt~aya terhadap tulisan Harry Aveling ("Siti Nurbaja”: Some reconsiderations™), Bijdrages,
126, 2 (1970): 242-248.

Salah Asuhan adalah satu novel Indonesia vang paling banyak dijadikan sasaran studi khusus. Antara lain,
David de Queljoe, Margisal Mas in a Colonial Sociery: Abdoel Mocis” "Salah Asuhan”, Athens, Ohio: Ohio
University Center for Romantic Tradition in the Early Indonesian Novel”, Moders Asian Studies, Vol. 2
(April 1973): 179-192.

~1

X1



kesempatan ini, yang lebih menarik perhatian saya.

Aspek yang kedua ialah berlanjutnya usaha untuk mengerti konsep ideal
atau nilai-nilai dasar yang diberikan tradisi. Hal ini juga diteruskan dengan
usaha untuk menerangkannya dengan secara rasional. Simbol-simbol yang
sering terpantul dalam tambo ditafsirkan sehingga bisa sesuatu yang lebih
plausible, yang kemungkinan kesejarahannya diperkirakan bisa masuk akal.
Legenda dan mithos tidak hanya dibiarkan berbicara melalui simbol-simbol
kultural yang telah berakar, tetapi dijadikan eksplisit. Misteri ingin dihilang-
kan, bukan dengan memperlihatkan realitas yang telah diselimutinya, tetapi,
terutama, mencari moral yang mendasarinya. Begitu sejak awal abad XX,
ketika tradisi mulai direnungkan, sampai kini, berbagai buku telah ditulis,
sekian perdebatan telah dilakukan, dan entah berapa pula pertemuan ilmiah
ataupun "setengah ilmiah" yang telah dijalankan. Kesemuanya memperlihat-
kan usaha mengerti dan menerungkan lagi dasar-dasar konseptual dari "alam
Minangkabau”.

Karena kecenderungan intelektual ini cukup penting untuk mengerti ma-
syarakat dan kebudayaan Minangkabau, barangkali tak ada salahnya saya
memberikan berbagai ilustrasi. Ketika Sekolah Raja (Kweekschool) di Bukitting-
gi merayakan lustrumnya di awal abad ini, maka murid-muridnya mengadakan
pertunjukan sandiwara, yang konon sangat memuaskan para hadirin. Mereka
mementaskan bagian-bagian yang paling menarik dari Kaba Cindua Mato.®
Sukses ini diulang lagi oleh berbagai sekolah dan organisasi pemuda, seperti
Jong Sumatranen Bond, di dalam ataupun di luar Sumatera Barat. Bahkan
Abdul Muis ketika masih asyik dalam Sarekat Islam, pernah pula menulis
drama dari kaba ini. Di samping Cindua Mato, ternyata yang paling populer di
kalangan pelajar, selama dasawarsa kedua sampai dengan keempat dari abad
ini, ialah Kaba Sabai Nan Aluik. Konon, menurut cerita orang tua-tua, di awal
tahun 1920-an, si penyair-politikus, Rustam Effendy, pernah menjadi “bintang
pentas” dari kaba ini di Sumatera Barat. Drama yang berbahasa Indonesia dari
kaba ini pernah ditulis oleh A.K. Gani, mahasiswa kedokteran, yang pernah
main film, kemudian aktif dalam Gerindo, partai nasionalis yang radikal.

Tetapi apa artinya ini semua? Abdul Muis mungkin bisa memberi jawaban.
Ia mengatakan, drama Cindua Mato sengaja ditulisnya agar kaum terpelajar
menyadari bahwa kehidupan demokrasi telah berurat-berakar dalam kebu-
dayaan kita. Jadi tidaklah terlalu mengherankan jika alasan yang sama dipakai
pula oleh Datuk Sutan Maharadja ("Bapak Jurnalistik Melayu,” kata Van

8  Berbagai edisi dari kaba ini diterbitkan. Edisi terakhir, yarig belum selesai, ditulis oleh M.R. Manggis Datuk
Radjo Panghoeloe, Cindue Mato. Bukittinggi: Pustaka Saadiah,1973(?). Studi anthropologis pendek
tentang kaba ini telah ditulis oleh Taufik Abdullah, "Some Notes on the Kaba Tjindue Mato: An Example of
Minangkabau Traditional Literature”, Indoxesia, 9 (April 1970): 1-22.

XV




Ronkel)? ketika ia, sebagai penghulu adat yang berasal dari Luhak Nan Tiga,
mengadakan "revolusi adat” di Padang, di awal abad ini. Dengan "revolusi” ini
ja dan kawan-kawannya dari pedalaman (dari darek, istilahnya) menantang
Tuanku Regen dan para bangsawan Padang, yang dikatakan telah mengikuti
adat-Aceh, yang mengenal hirarki kebangsawanan. Jadi tak "demokratis”. Dan
artinya juga tak "modem” dan bukan pula "Minangkabau”.*°

Dan sudut inilah barangkali usaha memperkenalkan dan mempopulerkan
kaba dan tambo bisa pula dilihat. Mungkin benar pula anggapan yang mengata-
kan bahwa Kaba Sabai Nan Aluil tidaklah sesuai dengan struktur masyarakat
Minangkabau. Tetapi masalahnya bukan pada plot dan juga bukan pula pada
wadah sosial dalam mana plot itu bermain yang lebih penting, tetapi pada pesan
moral yang ingin disampaikan. Maka apa yang lebih sesuai daripada kisah si
Sabai, yang lemah-lembut, tetapi tegas — "semut terinjak tak mati, alu berta-
rung patah tiga” — untuk menekankan pentingnya harga diri? Dan bukanlah
hal yang aneh jika kaba ini sangat populer di kalangan terpelajar di saat
perdebatan dengan "kaum kuno” sedang menjadi-jadi.

Peneguhan moral tradisional dalam menghadapi dan menjalani perubahan
"demi kemajuan”, adalah salah satu corak dari kecenderungan intelektual
yang telah saya singgung di atas. Dalam hal ini pulalah penciptaan Kaba Rancak
di Labuels bisa dilihat.!! Kaba bersajak karangan Datuk Paduko Alam (ahli adat
yang sangat terkemuka dari Payakumbuh) ini, bukan saja contoh dari puisi
indah yang dihasilkan oleh kebudayaan yang rhetoris, seperti Minangkabau,
tetapi juga adalah expose dari ajaran moral Minangkabau menghadapi zaman
peralihan. Dan dalam hal ini Datuk Paduko Alam tidaklah sendirian. Mung-
kin terasa berlebih-lebihan, tetapi kalau diperhatikan, 'sastra protes’, yang
entah karena apa sering disebut antiadat ity, sering sekali memakai moral lama
sebagai alat perlawanan kesewenang-wenangan wibawa dan kekuasaan adat
atau orang tua. Jadi ‘sastra protes’ itu lebih merupakan suatu tuntutan terha-
dap sistem perilaku daripada gugatan terhadap struktur dan dasar moralnya.

Penerbitan buku-buku dan tulisan tentang adat dan tambo dan kadang-
kadang diikuti dengan penekanan akan keberlakuannya dalam zaman seka-
rang adalah corak kedua. Dengan dasar inilah antara lain Datuk Sutan
Maharadja’? menerbitkan surat kabar Oetoesan Melajoe (1913-1922), Soenting

!

9. Ph.S.Van Ronkel, Rapport Betreffende de Godsdicnstige Verschijuselen ter Swmatra's Westhust. Batavia: Landsdruk-
kerij. 1916.

10 B. Schrieke. Pergolakan Agama di Swwmarra Barar. Jakarta: Bhratara, rerjemahan dari "Bijdrage tot de
Bibliographie van thuidige Godsdienstige beweging ter Sumatra’s Westkust™, Tijdschrift van het Bataviaasch
Genootschap, 59 (1920): 249-325.

11 A Johns telah menerjemahkan dengan indah kaba ini ke dalam bahasa Inggris. A Johns, The Kaba Rantiak
Dilabuah: A Specimen of Traditional Lireranure of Central Sumarma. Ithaca: Cornell Southeast Asia Program.
1958,

12 Lihat Taufik Abdullah "Modemization”.

XV



Melajoe (1915), surat kabar wanita yang "'resminya” dipimpin oleh putrinya,
Ratna Djoewita, dan Rohana Kudus ("Kartini dari Sumatra).!? Dalam kedua
surat kabar tersebut Datuk ini dan kawan-kawannya tak henti-hentinya
menggauli adat Minangkabau, sebagai pola ideal untuk bertindak dan mem-
perlihatkan "keagungannya” dalam menghadapi zaman baru. Dalam surat
kabar Oetoesan Melajoe diskusi adat diadakan antara para ahli adat. Dalam surat
kabar ini pula Datuk Sutan Maharadjo, menyerang para terpelajar Barat yang
telah melepaskan "pusaka nenek moyang kita”, Datuk Perpatih Nan Sabatang
dan Datuk Katemanggungan (perumus legendaris dari adat Minangkabau).

Datuk Sutan Maharadjo, pendiri pertama dari partai-adat, adalah pula
pelopor dalam usaha memperkenalkan norma adat dan tambo alam Minangka-
bau kepada masyarakat, yang makin mengenal tulis-baca. Hal ini pulalah yang
dilakuan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo. Otoritasnya dalam hukum adat
cukup diakui sehingga bukunya dipakai oleh Schrieke sebagai pegangan dalam
menguraikan masyarakat Minangkabau yang sedang dilanda krisis akibat
peralihan sosial-ekonomis.'*

Dengan gaya yang berbeda dan temperamen yang tak pula sama serta corak
aktivitas juga berlainan, saya kira Datuk Sutan Maharadjo dari Sulit Air, Datuk
Paduko Alam dari Payakumbuh, dan Datuk Sanggoeno Diradjo dari Su-
ngayang (Batusangkar), adalah tiga dari tokoh literati Minangkabau yang paling
kreatif pada perempat pertama dari abad ini. Setidaknya merekalah yang
mempelopori dalam usaha perumusan moral, ajaran, dan hukum adat Minang-
kabau dengan memakai media modern dan dengan sadar pula mengarahkan
pembicaraan mereka yang sedang mengalami proses urbanisme. Dengan begitu
mereka, terutama Datuk Sutan Maharadjo, yang tak pernah sempat me-
nyelesaikan satu pun buku yang lengkap, dan Datuk Sanggoeno Diradjo, yang
menulis beberapa buku,!* meletakkan dasar bagi penulisan adat Minangkabau
yang "modern”. Tetapi kecenderungan yang sangat keras Datuk Sutan Maha-
radja untuk menandakan identifikasi adat dengan ajaran tharekat (antara lain
Martabat Tujuh) serta kecurigaannya terhadap segala pikiran dan perubahan
yang dianggapnya telah menodai "adat yang sesungguhnya”, menyebabkan ia
terlibat dalam perdebatan yang tak henti dengan golongan Kaum Muda, yaitu
para reformis Islam dan pemuda terpelajar Barat. Usaha Datuk Sanggoeno

13 Tentang Rohana Kudus sebagai pelopor gerakan wanita di Sumatera Barat. lihat Tamar Diaja. Rohana
Kudus: Riwayar Hidup dan Perjuanganuya, Jakarta: Penerbit Mutiara, 1980. [a adalah kakak tertua dari Sutan
Sjahrir.

14 B. Schricke. "The Causes and Effects of Communism on the West Coast Sumatra”. dalam Indonesian
Secielogical Studies. The Hague/Bandung: W. van Hoeve. 1955, Part One.

15 Buku-buku Datuk Sanggoeno Diradjo antara lain:

1. Tjoerai Paparant Adar Lembaga Orang Alam Minangkabau, Fort de Kock. 19..
2. Kitab Perjateeran Adar Lessbaga Alaw Minangkabay, 2 jilid. Fort de Kock.1923.
3. Mocsiiko Adar Al Minangkaban (Djakarta: Balai Pustaka, 1953).



Diradjo untuk memperkenalkan kategorisasi baru tentang adat dan "menghi-
langkan” misteri dari tambo, sehingga diharap agar lebih merupakan suatu
“sejarah”, serta merta mendapat tanggapan yang keras dari Abdul Karim
Amaroellah Al danawi (Dr. Syekh A. Karim Amarullah, ayah almarhum Buya
Hamka). Ulama ini menentang kategori-kategori adat yang dikemukakan oleh
Datuk Sanggoeno Diradjo, yang menurut pikirannya seakan-akan melupakan
proses Islamisasi yang berkelanjutan dalam dunia pemikiran adat. la juga
mengejek usaha "rekonstruksi” sejarah dari tambo, yang dirasakannya bukan
saja salah dari sudut "kenyataan historis”, tetapi juga tak benar dari sudut
logika.'®

Masa awal dari usaha peneguhan adat di saat perubahan sosial, yang
dirasakan telah memperlihatkan akibatnya, memang dipenuhi oleh perdebat-
an. Masalahnya bukan saja sekadar untuk mempertahankan “adat lama,
pusaka usang”, tetapi juga menemukan moral tradisi yanglebih sesuai. Ketika
berbagai ketentuan hukum adat sudah tak lagi berlaku — “dahulu adat nan
bapakai, kini rodi nan paguno”” — dan di saat pranata kekuasaan adat telah makin
tak berarti, maka keinginan untuk merangkul adat, sebagai simbol dari ke-
Minangkabau-an, makin mendesak. Dalam usaha ini pluralisasi sosial yang
telah bermula sebagai akibat langsung dari dominasi politik dan ekonomi
Belanda, juga menimbulkan dirinya. Inilah salah satu faktor terjadinya perde-
batan tersebut. Jadi yang dihadapi para pendukung adat bukanlah sekadar
situasi kultural yang makin berubah, tetapi juga telah adanya kelompok-
kelompok sosial tertentu — yang memang masih sangat kecil — yang me-
nyangsikan keabsyahan mereka sebagai perumus adat yang sesungguhnya. Apa
yang harus mereka lakukan tidak sekadar perekaman kembali dasar-dasarideal
adat dan perumusannya yang lebih sistematis, tetapi juga proses ideologisasi
adat. Dengan begini sistematisasi dari nilai-nilai dan norma-norma adat
makin disempurnakan dan peranan adat Minangkabau sebagai kerangka kon-
septual makin diperkuat. Bukanlah apa yang sesungguhnya terjadi yang harus
dikemukakan, tetapi apa yang "semestinya harus begitu” yang mesti dite-

gaskan.
< Adat hanyalah selingkung aur,” kata pepatah. Maksudnya, dalam realitas

hidup sehari-hari setiap nagari mempunyai adat dan kebiasaannya yang

16 Abdul Karim Amrullah Alddanawi, Kitab Pertimbangan Adar Lembaga Orang Alam Minangkabax, 2 jilid, Forr

de Kock: Snelpersdrukkerij "Agama", 1921. Buku ini adalah kritik terhadap tulisan Datuk Sanggoeno
Diradjo, Tjoerai Paparan Adat Lembaga Orang Alam Minangkabau. Atas kritik ini Datuk Sanggoeno Diradjo
membalas dengan buku baru, Kirab Penjatoeran Adar Lembaga Alam Minangkabaw, 1923.
Di samping itu Datuk ini mengadukan ke pengadilan AbdulkarimaliasH. Rasul dengan tuduhan plagiat.
Soalnya ialah sebelum mendebat apa yang dikatakan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo, H. Rasul lebih dulu
menyalin secara.utuh paragraf-paragraf yang ingin didebatnva ~ tanpa izin pengarang dan penerbit.
Tentang kasus ini lihat HAMKA,  Djakarta: Djajamurni, 1962. '

XVII



bah banyak para penulis buku-buku adat, terutama yang memakai tambo
sebagai ancang-ancang penulisannya, untuk mempergunakan informasi
(yang memang tak terl lu mendalam) dan hasil penemuan sarjana-sarjana
asing. Maharad}a Alif”, yang konon raja Minangkabau di abad 17, mulai
dikenal, sebagai pengaruh laporan von Bazel dari abad ke 18, yang dimuat
dalam Encyclopedia van Nederlandsch-Indie.'® Demikian juga halnya dengan
nama Adityawarman, pangeran dari Majapahit yang menjadi raja di Minangka-
bau di abad ke 14.%° Di samping itu peristiwa-peristiwa historis yang terjadi
sejak Perang Padri mulai pula dipertimbangkan. Dari sudut hukum adat,
sebagian dari buku-buku tersebut secara populer mengutip pula pendapat atau
Klasifikasi yang diperkenalkan oleh ahli hukum adat, van Vollenhoven, dan
sebagainya.

Dalam kelompok yang ingin lebih mengilmiahkan penulisan tentang adat
"Minangkabau ini bisa disebut antara lain Datuk Batuah Sango, Aman Datuk
Madjo Indo, Datuk Maruhum Batuah dan Bagindo Tanameh, M. Rasjid
Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Darwis Thaib, dan Idrus Hakimi Datuk
Radjo Penghoeloe.?! Bertolak dari keinginan untuk lebih memperkenalkan
Minangkabau dengan berbagai aspek adat dan kebudayaannya, buku-buku
yang ditulis para ahli ini juga beranjak dari pemikiran yang "Minangkabau-
sentris”’. Dengan arti bahwa penulisan beranjak dari asumsi dasar akan keab-
syahan tradisi dan alam pikiran Minangkabau. Jadi para penulis itu, seperti
para pendahulunya, adalah juga para literati. Justru dalam hal inilah sifat kreatif
mereka kelihatan. Bagaimanakah harus diselesaikan penemuan ilmiah Barat
dengan tradisi sejarah, tambo? Bukan methodologi dalam penyesuaian yang
penting, tetapi keutuhan gambaran tradisi yang harus tetap terjaga. Dengan
begini buku-buku tersebut sangat berharga sebagai gambaran dari pemikiran

19 Tetapi berdasarkan rekonstruksi teoretis "kerajaan Minangkabau”, validitas sejarah dari kehadiran
“Maharaja Alif" atau "Rajo Alief” ini agak disangsikan juga, lihat P.E. de Josselin de Jong, Minangkabau and
Negeri Sembilan: Socio-palitical Structure in Indonesia. Djakarta: Bhratara, 1960 (reprint): 103-104.

20 Pitono Hardjowardjojo. Adityawarman. Jakarta: Bhratara, 1968.

21 Datuk Batuah Sango, Tambo Minangkabay. Payakumbuh: Pertjetakan Limbago.
M. Daruk Maruhum Batuah dan Datuk Bagindo Tanameh, Hukiss Adat dan Adar Minangkabau. Djakarta:
N.V. Poesaka Aseli (n.d.).
M. Rasjid Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Minangkabau: Sgiaral Ringkas dan Adarsja. Padang: Sri
Dharma, 1971.
Ahmad Datuk Batuah dan A. Datuk Madjoindo, Tambo Minangkaban. Djakarta: Balai Pustaka, 1956.
Bahar Datuk Nagari Basa, Tambo Silsilah Adar Minangkabaw. Payakumbuh: C.V. Honora, 1966.
Darwis Thaib Datuk Sidi Bandaro, Seluk Belum Adar Minangkaban. Bukitringgi: N.V. Nusantara, 1967.
ldrus Hakimi Datuk Radjo Penghulu adalah penulis adat yang paling produktif saat ini. Mungkin
kedudukannya sebagai “"pemelihara adat” dan Lembaga Kerapat Adat Alam Minangkabau (LKAAM)
mengharuskannya harus selalu tampil sebagai pembela norma dan nilai-nilai adat. Buku-bukunya antara
lain:
— Pokok-pokok Pengerahuan Adar Minangkabau, Padang: LKAAM, 1978.
~ Rangkaian Mutiara Mestika Adar di Minangkabay, Padang: LKAAM, 1973.



berbeda-beda. Tetapi realitas bisa menjaga diri sendiri. Yang penting ialah
bagaimana adat sebagai kerangka konseptual, bukan sebagai aktualitas, harus
dirumuskan. Demikianlah umpamanya, pada tahun 1875 hak penghulu dan
balai adat untuk mengadili masalah pidana dihapuskan oleh pemerintah
kolonial.'” Tetapi kenyataan itu tidaklah mengurangi keharusan untuk me-
ngetahui dan mendalami prinsip-prinsip hukum pidana dalam adat Minangka-
bau. Bukanlah keberlakuannya yang teramat penting, tetapi cara adat untuk
memelihara dan menyelesaikan berbagai bentuk perbuatan yang mengganggu
ketenteraman sosial. Jika seandainya perbuatan itu lebih menyangkut malu
keluarga ataupun nagari, bukankah ketentuan adat yang lebih bersifat redem-
tif itu akan lebih bisa berfungsi? Karena itulah ketentuan-ketentuan ini selatu
diulang, selalu diucapkan, selalu dikenang.

Jika penerbitan buku-buku adat biasa dipakai ukuran, saya kira sejak awal
1930-an kecenderungan ideologisasi adat telah mulai berkurang. Kegiatan
partai-partai adat tidak lagi seperti tahun-tahun sebelumnya, sedangkan di
kalangan penghulu telah makin banyak juga yang melibatkan diri dalam
berbagai kegiatan. Perubahan sosial-ekonomi yang terjadi makin tak memung-
kinkan para penghulu untuk hanya menggantungkan diri pada "anak buah”.
Sedangkan sementara itu kesadaran bahwa Minangkabau adalah suatu keu-
tuhan yang tunggal telah pula dikoyak-koyak. Bukan saja Islam, yang menjadi
dasar yang paling fundamental dari Perminangkabauan tak bisa terlepas dari
sifat citanya yang universal, tetapijuga pergerakan nasionalisme yang melanda
Minangkabau sejak pertengahan tahun 1920-an, telah pula menandingi ke-
satuan administratif dari pemerintahan kolonial. Bahkan sampai dengan per-
tengahan tahun 1930-an Sumatera Barat merupakan salah satu pusat pergera-
kan politik kebangsaan yang radikal. Di saat ini nagari-nagari, yang secara
formal tetap berada di bawah pemerintahan para penghulu dengan balai adat
mereka, dimasuki oleh partai dan organisasi sukarela. Apa yang terjadi, bila
berbagai laporan penjabat pemerintah bisa dipakai, ialah bermulanya "negara
dalam negara”. Maksudnya wibawa dan kekuasaan para penghulu adat telah
disaingi oleh tokoh-tokoh partai dan organisasi.'*

Dalam suasana seperti ini, tidaklah terlalu mengherankan bahwa salah satu
corak yang paling menonjol dari penulisan tentang adat Minangkabau ialah
makin naiknya kecenderungan informatif dan berkurangnya sifat ideologis.
Sifat argumentatif makin berkurang dan kedudukan Islam atau Kitabullah
sebagai dasar segala-galanya makin diperkuat. Yang menarik juga ialah bertam-

17  Tentang hal ini lihat Ph.S. Van Ronkel, "De invoering van ons Strafwetboek ter SWK naar
aanteekeningen in een Maleische Handschrift”, TBB, 46 (1914): 249-255.

18 Lihat Taufik Abdullah, Schools and Politics: The Kawss Muda Movement in West Sumarra. [thaca,
New York: Comell Modern Indonesia Project, 1971.

XVIII



literati Minangkabau tentang masyarakat dan zaman lampau. Mereka memberi
informasi dan, tanpa harus bersifat defensif, memperlihatkan keberlanjutan
validitas dari nilai dan norma dari "alam Minangkabau”.

Khusus mengenal hal yang belakangan ini barangkali buku yang ditulis
oleh Prof. Nasrun bisa dianggap salah satu puncak dari dalam tradisi penulisan
Minangkabau modern.2 Dalam bukunya Prof. Nasrun dengan sistematis dan
menarik mencoba menghidupkan kembali "kebesaran” nilai filosofis yang in
heren dalam ajaran adat Minangkabau. la memang tidak mempunyai orisinali-
tas seperti Datuk Paduko Alam, si penulis Rancak Dilabuah, atau Datuk Sutan
Maharadjo, tetapi dengan menempatkan dirinya sebagai "perantara” — antara
kebijaksanaan adat yang telah dirumuskan dengan para pembaca — Prof.
Nasrun, seorang ahli hukum tatanegara, berhasil dengan baik membuat inter-
pretasi tentang ajaran adat. Dan untuk ini ia pun mengadakan pula semacam
studi perbandingan.

Hal-hal yang telah saya bicarakan di atas adalah sekadar cuplikan selintas
dari sejarah pemikiran Minangkabau tentang dirinya, tentang dunianya. Ten-
tu saja di samping mereka yang ingin memperlihatkan keberlanjutan nilai
Minangkabau, bukan tak terdapat pula yang menyangsikannya. Salah satu
tulisan yang pernah menghebohkan, ialah buku kecil Hamka yang berjudul
Adat Minangkabay Menghadapi Revolusi. Ditulis di tahun 1946,2% sudah bisa
diduga bahwa buku ini lebih meragsang semangat revolusioner, daripada
mempertanyakan nilai dasar keminangkabauan. Buku ini lebih mengecam
struktur kekuasaan adat, yang pernah dibina oleh pemerintah kolonial, dan
kebiasan-kebiasaan yang dianggap tak lagi sesuai dengan "zaman perjuangan’.
Mungin terasa agak berlebih-lebihan, tetapi buku ini lebih membayangkan
hubungan “cinta” dan "benci” yang kadang-kadang sangat aneh, antara "per-
antau” dengan negeri kelahiran. Kritik terhadap struktur dan nilai adat lebih
banyak muncul dalam obrolan di warung atau lapau, yang kadang-kadang
berfungsi sebagai "balai rendah”, pembanding semua tata dan norma yang
dibelai-belai oleh "balai adat”, tempat para ninik-mamak bermusyawarah.
Meskipun hal-hal ini tak dapat digeneralisasi begitu saja, namun dapatlah
dikatakan, sejak Syekh Achmad Chatib melancarkan serangan yang paling
mendasar atas sistem pewarisan matrilineal Minangkabau di akhir abad 19,
kritik-kritik terhadap adat Minangkabau tidak lagi bersifat fundamental. Bu-

Prof. M. Nasrun, Dasar Falsafah Adar Minangkabau. Djakarta: Bulan Bintang, 1927.

Diterbitkan di Padang Panjang. Seberapa jauh HAMKA "konsisten” dengan serangannya, lihat antara lain
tulisannya dalam Mochtar Naim (ed.). Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris. Padang: Center for
Minangkabau Studies, 1968.

Umur yang menua dan berakhimya “situasi revolusioner” tampaknya sangat berpengaruh bagi perubah-
an sikap ini.

o
W



kan saja sifatnya fragmentaris, tetapi juga lebih merupakan titik terhadap
sistem perilaku, yang diberi dasar adat, dan “keterbelakangan” dari para
penghulu. Jika dibanding dengan periode ketika para ideologue adat masih
bersuaralantang, maka tulisan-tulisan yang menyangsikan keberlakuan norma
dan nilai adat telah jauh lebih berkurang. Barangkali kenyataan bahwa struk-
tur kekuasaan telah makin tak berdaya, antara lain karena tiada lagi kekuasaan
kolonial yang akan menahan erosi wibawa dan kekuasaan penghulu akibat
perubahan sosial-ekonomis. Di samping itu, kesadaran akan makin tumbuh-
nya "komunitas nasional” dalam pengertian kultural, adalah pula salah satu
faktor yang menentukan. Komunitas nasional yang berada dalam proses
menumbuhkan identitas nasional menyebabkan unsur-unsur pendukungnya
makin sadar untuk menjaga dasar esensial mereka. Tentu perlu pula dicatat
bahwa hal ini juga didorong oleh pemerintah dalam berbagai kegiatan kebu-
dayaan.

Mungkin dalam situasi ini pula berbagai seminar yang bertaraf nasional
untuk mempelajari adat dan kebudayaan Minangkabau diadakan. Kegiatan-
kegiatan ini mencapai puncaknya di tahun 1970. Ketika itu seminar besar
tentang kebudayaan Minangkabau diadakan di Batusangkar, dekat Paga-
ruyung, yang konon merupakan pusat "kerajaan Minangkabau dahulu kala”.

Dari uraian di atas barangkali satu hal yang menyolok bisa kelihatan,
penulisan tentang adat dan kebudayaan Minangkabau, baik yang ditulis oleh
para ahli adat ataupun yang ingin mengecam keberlakuan adat, bertolak dari
sikap bahwa apa yang ditulis itu haruslah fungsional. Ia tak berhenti pada
keinginan untuk memberitakan dan memberi penjelasan, tetapi lebih penting
lagi untuk dipakai sebagai pedoman dan sistem perilaku. Karena itulah kecen-
derungan "Minangkabau-sentris” kelihatan jelas sekali. Karena itu bisa pula
dimengerti terjadinya peralihan dalam sikap terhadap bagaimana ketentuan
dan norma serta nilai adat itu harus dikemukakan. Hal-hal inilah yang me-
nyebabkan mengapa tulisan-tulisan, yang disebut sepintas lalu di atas, tetap
penting, baik sebagai bahan studi, maupun sebagai penambah pengetahuan
dan pelajaran. Daripadanya kelihatan tidak sekadar “adat lama, pusaka u-
sang”, tetapi dinamik kesejarahan Minangkabau sendiri.

Studi tentang kebudayaan dan masyarakat sebagai sesuatu yang harus
berfungsi dalam kehidupan sosial dan pribadi adalah salah satu ciri utama dari
penulisan yang dilakukan oleh participant atau peserta kebudayaan. Studi atau
penulisan itu tidaklah habis pada dirinya, tetapi berusaha mencari kelanjutan
relevancy dari tradisi dalam proses peralihan sosial. Hal inilah terutama yang
membedakannya dengan studi yang dilakukan oleh para peninjau, observers,
atau mereka yang sadar menjadikan dirinya sebagai peninjau. Semacam jarak
antara ac*or atau pelaku kebudayaan dengan peninjau secara methodologis
dengan tegas diadakan. Yang ditinjau dan yang meninjau seakan-akan berada

XXl



dalam situasi yang saling berhadapan. Dengan begitulah mungkin "obyektivi-
tas” yang tertinggi bisa diharapkan. Sifat fungsionalnya bukanlah sesuatu yang
intrinsik dalam studi, tetapi sesuatu berada di luamnya. Setelah studi selesai,
maka pertanyaan tentang “apa yang bisa dilakukan”, barulah bisa diajukan
dengan keras. Terlepas dari hasrat untuk mempribumikan ilmu-ilmu kemanu-
siaan dan kemasyarakatan, tradisi ilmu yang membuat jarak yang ekstrim
antara sasaran penelitian dengan meneliti itu memang berasal dari Barat.
Dalam hal ini, dapatlah dikatakan bahwa studi tentang Minangkabau telah
makin bersifat internasional. Kecenderungan ini terutama sekali kelihatan
setelah tahun 1970.

Berbagai hal tentang ini telah pernah saya laporkan.2* Namun sepintas lalu
dapat saya sampaikan bahwa jika di zaman kolonial studi Minangkabau praktis
dimanopoli oleh sarjana-sarjana Belanda — antara lain menghasilkan setidak-
nya dua disertasi dan satu studi klasik dari Schrieke,?* di samping puluhan
artikel dan buku tebal ~ kini berbagai sarjana dari berbagai bangsa telah ikut
serta. Maka tidaklah terlalu berlebih-lebihan sesungguhnya jika di bulan
September 1980 diadakan seminar internasional tentang masyarakat, kebu-
dayaan, dan sastra Minangkabau di Bukittinggi. Panitia seminar tak mengada-
ada. Dan seminar itu menjadi "betul-betul internasional”, ketika di bulan
April 1981 hal yang sama juga diadakan di Amsterdam. :

Tradisi penulisan ilmiah modern ini, yang umumnya lebih memusatkan
perhatian pada hal-hal yang khusus dan lebih memperhatikan keadaan yang
secara empiris bisa diperhatikan, telah menghasilkan berbagai disertasi dan
buku. Meskipun sebagian terbesar studi-studi itu lebih bersifat teknis, setidak-
nya dua buku sejarah yang cukup populer telah dihasilkan. Yang pertama ialah
buku yang dikerjakan oleh M.D. Mansur dan kawan-kawan,2® yang mencoba
menyelusuri sejarah Minangkabau dari masa prasejarah sampai periode muta-
khir. Yang kedua dan juga jauh lebih berhasil, ialah karya Rusli Amran,?” yang
hampir secara exhaustive mempergunakan sumber-sumber tercetak Belanda.
Meskipun dikerjakan oleh seorang yang resminya tidak mendapat latihan
dalam ilmu sejarah, buku ini adalah buku sejarah-berkisah, narrative, terlengkap
dari zaman Hindu sampai 1833 yang pernah diterbitkan. Kelemahan dari
buku ini ialah keengganan penulisnya mempertimbangkan sumber asli dan
belum sempatnya ia menggarap arsip-arsip.

Demikianlah secara sepintas lalu "peta bumi” penulisan adat dan kebudaya-

(%)
KX

Taufik Abdullah, "Studi tentang Minangkabau' (Makalah pada Seminar Internasional Tentang Minang-
kabau, Bukittinggi, 6-8 September 1980), dimuat dalam Majalah Nagari, 2 (Mei 1980): 36-43.

B. Schrieke, "Causes and Effect” dan Pergolakan Agama.

M.D. Mansur dan kawan-kawan, Sedjarah Minangkabau. Djakarta: Bhratara, 1970.

Rusli Amran, Sumatra Barar Hingga Plakat Panjang. Jakarta: Penerbit Sinar Harapan, 1981.

XXII

N o
~N Oy W



an Minangkabau. Dari segi inilah kelihatan suatu keistimewaan dari buku yang
dihasilkan oleh Navis. Dari sudut tradisi penulisan ia termasuk golongan yang
sadar bahwa ia adalah participant dari masalah yang ingin dibicarakannya.
Tetapi catatan-catatan yang diberikannya, lebih mengarah kepada keinginan
untuk ikut serta sebagai observer. Lebih penting lagi sebenamnya ialah tanpa
menempatkan dirinya sebagai kritikus terhadap sasaran penelitiannya, dengan
jelas pula kelihatan bahwa ia bukanlah liferati yang ingin mengelus-elus hal-hal
yang ditulisnya. Apakah ini suatu pertanda pula?

Memang benar, kata pepatah sakali aie gadang, sakali tapian baraliah, tetapi
bagaimanapun juga adat indak lapuak dek hujan, indak lakang dek paneh.

Jakarta, Juli 1982
Taufik Abdullah

XXTII



e aktu saya bekerja di Jawatan Kebudayaan Provinsi Sumatera
{ [ Tengah pada tahun 1952 - 1955 banyak tamu yang datang
mencari informasi Adat dan Kebudayaan Minangkabau. Jawatan
tidak dapat membantu sebagaimana mestinya, sehingga mereka

S dibawa kepada orang yang menurut pendapat umum adalah
hlmya Namun, banyak pertanyaan tidak terjawab, tidak dapat dipahami,dan
tidak teruji kebenarannya. Sedangkan buku yang ada, bukan saja isinya tidak
memadai, melainkan juga sulit dipahami terutama oleh orang yang bukan
orang Minangkabau.

Semenjak itu saya mencoba mempelajari adat dan kebudayaan Minangka-
bau dengan mengumpulkan bahan dan informasi dari buku-buku dan dan
lapancan Setelah saya berhenti bekerja di jawatan itu, kegiatan yang telah
telanjur itu saya lanjutkan terus, meski tidak intensif. Kemudlan saya menco-
ba menulisnya dengan tujuan memberikan informasi yang lengkap, ringkas,
tetapi mudah dipahami semua pembaca. Ternyata tidaklah mudah menulis-
kannya, sehingga tidak kurang dari delapan kali saya mengulanginya sampai
buku ini terwujud seperti sekarang.

Tujuan penulisan buku ini bukan untuk membuahkan karya ilmiah melain-
kan sekadar usaha menyampaikan informasi. Namun, saya mendapat banyak
kesulitan dalam memilih bahan untuk ditulis. Kesulitan itu disebabkan antara

XXV




lain banyaknya perubahan yang terjadi dalam kehidupan sosial dan kebuaaya-
an Minangkabau serta banyaknya pula tulisan dan keterangan yang tidak
luput dari tafsiran menurut kecenderungan orang per orang. Oleh karena itu,
cara penulisan pokok buku ini diusahakan agar betul-betul bersifat informatif,
sedangkan setiap perubahan yang telah terjadi atau penafsiran yang pernah
ditulis dicantumkan pada catatan kaki berikut referensinya. Hal ini dimaksud-
kan agar pembaca yang ingin memperluas dan memperdalam pengetahuannya
tentang Minangkabau dapat menelusuri sumber-sumber tulisan ini dengan
mudah.

Dalam memilih bahan untuk tulisan pokok digunakan pendekatan seperti
falsafah Minangkabau yang berpangkal pada alasm terkembang jadi guru dan
digunakan pedoman pepatalr serta petitili yang merupakan produk asli kebu-
dayaan Minangkabau itu. Untuk bebagai pengertian yang ditimbulkan oleh
berbagai istilah dan nama yang khas, ditelusuri bahasa Sanskerta yang menjadi
bahasa cendekiawan Minangkabau kuno. Bahan-bahan yang tidak sesuai
dengan falsafah alam Minangkabau dan istilah serta nama yang tidak ditemui
dalam bahasa Sanskerta, tetapi telah menjadi bagian kehidupan dan kebu-
dayaan Minangkabau, dicoba diuraikan pada catatan kaki, Dengan demikian,
catatan kaki merupakan karangan tersendiri yang memuat berbagai tafsiran
dan analisa.

Beberapa bab yang tidak mencantumkan referensinya berarti bahwa bab itu
ditulis berdasarkan informasi yang diperoleh di lapangan. Sedangkan sistem
penulisannya tidak luput dari analisa atau tafsiran yang bertolak dari pende-
katan yang sama dengan bab lainnya.

Dalam menuliskan kalimat dan istilah digunakan dua cara. Kalimat yang
khas Minangkabau, seperti peribahasa, dicantumkan sebagaimana aslinya,
dalam tanda kursif dicantumkan alih bahasanya ke bahasa Indonesia secara
harfiah, dengan tujuan untuk memelihara irama gaya sastranya, kemudian
barulah diberikan penafsirannya. Mungkin penafsiran ini tidak cukup me-
muaskan karena terlalu pendek,. sedangkan penafsiran yang memuaskan
mungkin akan menjadikan uraian yang panjang. Dan hal itu tidaklah menjadi
tujuan buku ini. Sedangkan nama dan istilah yang dijadikan nama ditulis
dalam bentuk yang telah umum dipakai penulis lainnya.

Dengan mencantumkan gambar-gambar yang diperlukan, diharapkan buku
ini dapat memberikan informasi yang memuaskan dan juga dapat menjadi
pengantar untuk mengenal serta memahami adat dan kebudayaan Minang-
kabau.

Akhimya kepada semua teman yang telah membantu dan mendorong saya
menulis dan menyelesaikan naskah buku ini, saya menyampaikan terima

kasih.

Padang, 5 Januari 1982
XXVI



umah Gadang Minangkabau merupakan tugu hasil kebudayaan
suatu suku bangsa yang hidup di daerah Bukit Barisan yang
menjajar di sepanjang pantai barat Pulau Sumatera bagian te-
. ngah. Sebagaimana halnya rumah di daerah katulistiwa yang
- 3 dlbancun di atas tiang, rumah gadang mempunyai kolong yang
tinggi. Atapnya yang lancip merupakan arsitektur yang khas serta membeda-
kannya dengan bangunan suku bangsa lain di edaran garis katulistiwa itu.

Sebagai tugu kebudayaan suku ban%a ia dmvatqkan dengan rasa bangga,
dengan bahasa yang liris, serta metafora yang indah dan k'l}’a. Juga ia duuap-
kan dengan gaya yang beralun pada pidato dalam situasi yang tepat. Bunyinya
ialah sebagai berikut.

Rumah gadang sambilan ruang, salanja kudo balari, sapakiak budak maimbau,
sajariak kubin malayang. Gonjongnyo rabuang mambasuik, antiang-antiangnyo disemba
alang. Parabuangnyo si wula gerang, batatah timah putiah, barasuak tarch limparo.
Cucurannyo alang babega, saga tasusun bak bada mudiak. Parannyo si ula gerang
batata aia ameh, salo-manyalo aia perak. Jariaunyo puyuak balari, indah ~mz«quuh
dipandang mato, tagamba dalam sanubari. Didiang ari dilanja paneh. Tiang panjang si
wmaharajolelo, tiang pangiriang mantari dalapan, tiang dalapan, tiang rapi panagua jamu,
tiang dalaw puti bakabuang. Ukiran tonggak jadi ukuran, batatah aia asmeh, disapuah jo
tanah kawi, kamilau mato wamandang. Dama tiril bintang kemaran. Batu talapakan
camin talayang, Cibuak wmariau baru sudah. Pananjua parian bapantua. Halaman

pengikutnya. Sebagai ulama yang harus melaksanakan hukum Islam, maka pewarisan yang ia
peroleh dengan sendirinya akan ia sesuaikan dengan hukum faraid. Namun, sebagai orang
vang bijaksana, ia lebih suka melakukan cara kompromi.

171



kasiak tabantang, pasia lumek bagai ditintiang. Pakarangan bapaga hiduik, pudiang
ameh paga lua, pudiang perak paga dalam, batang kamuniang pautan kudo. Lasuanguyo
batu balariak, alunyo limpato bulek, limau manih sandarannyo. Gadih manumbual
jolong gadang, ayam mancangkua jolong turun, lah kanyang baru disinahkan, jo
pangzalan sirantiah dolai, ujuangnyo dibari bajambua suro. Ado pulo bakolam ikan,
aianyo bagai mato kuciang, lumpua tido lumuikpun tido, ikan sapek balayangan ikay
gariang jinak-jinak, ikan puyu barandai ameh. Rangkiangnyo tujuah sajaja, di tangah si
tinjau lauik, panjapuik dagang lalu, paninjau pancalang masuak, di kanan si bayau-
bayau, lumbuang makan patang pagi, i kiri si tangguang lapa, tampek si misikin salang
tenggang, panolong urang kampuang, di musim lapa gantuang munghy, lumbuang kaciak
salo manyalo, tampek manyimpan padi abuan.

Rumah gadang sembilan ruang, selanjar kuda berlari, sepekik budak meng-
imbau, sepuas limpato makan, sejerih kubin melayang. Gonjongnya rebung
membersit, anting-anting disambar elang. Perabungnya si ular gerang, bertatah
timah putih, berasuk teras limpato. Cucurannya elang berbegar, sagar tersusun
bagai badar mudik. Parannya bak si bianglala bertatahair emas, sela-menyela
air perak. Jeriaunya puyuh berlari, indah sungguh dipandang mata, tergambar
dalam sanubari. Dinding ari dilanjar panas. Tiang panjang si maharajalela,
tiang pengiring menteri delapan, tiang tepi penegur tamu, tiang dalam putri
berkabung. Ukiran tonggak jadi ukuran, bertatah air emas, disepuh dengan
tanah kawi, kemilau mata memandang. Damar tiris bintang kemarau. Batu
telapakan cermin terlayang, Cibuk meriau baru sudah, penanjur perian ber-
pantul. Halaman kersik terbentang, pasir lumat bagai ditinting. Pekarangan
berpagar hidup, puding emas pagar luar, puding merah pagar dalam. Pohon
kemuning pautan kuda. Lesungnya batu berlari, alunya limpato bulat. Limau
manis sandarannya. Gadis menumbuk jolong gadang, ayam mencangkur jo-
long turun, lah kenyang baru disiuhkan, dengan penggalan sirantih dolai,
ujungnya diberi berjambul sutera. Ada pula kolam ikan, aimya bagai mata
kucing, berlumpur tidak berlumut pun tidak, ikan sepat berlayangan, ikan
garing jinak-jinak, ikan puyu beradai emas. Rangkiangnya tujuh sejajar, di
tengah sitinjau laut, penjemput dagang lalu, peninjau pencalang masuk, di
kanan si bayau-bayau, lumbung makan petang pagi, di kiri si tanggung lapar,
tempat si miskin selang tenggang, penolong orang kampung, di musim lapar
gantung tungku, lumbung kecil sela-menyela, tempat menyimpan padi abuan.

Arsitektur

Sebagai suku bangsa yang menganut falsafah alam terkembang jadi guru,
mereka menyelaraskan kehidupannya pada susunan alam yang harmonis
tetapi juga dinamis, sehingga kehidupannya menganut teori dialektis, yang
mereka sebut bakarano bakajadian (bersebab dan berakibat), yang menimbulkan

172



berbagai pertentangan dan keseimbangan. Buah karyanya yang menumental
seperti rumah gadang itu pun mengandung rumusan falsafah itu.

Jika dilihat dari bentuk dasarnya, rumah gadang itu berbentuk segi empat
yang tidak simetris yang mengembang ke atas. Garis melintangnya meleng-
kung secara tajam dan juga landai dengan bagian tengahnya lebih rendah.
Lengkung pada atapnya tajam seperti garis tanduk kerbau, sedangkan leng-
kung badan rumah landai seperti badan kapal.!

Garis segi empat yang membesar ke atas dikombinasikan dengan garis yang
melengkung rendah di bagian tengah secara estetika merupakan komposisi
yang dinamis. Jika dilihat pula dari sebelah sisi bangunan, maka segi empat
yang membesar ke atas ditutup, semuanya membentuk suatu keseimbangan
estetika yang sesuai dengan ajaran hidup mereka.

Sebagai suku bangsa yang menganut falsafah alam, garis dan bentuk rumah
gadangnya kelihatan serasi dengan bentuk alam Bukit Barisan yang bagian
puncaknya bergaris lengkung yang meninggi pada bagian tengahnya serta garis

1 Jika melihat lengkung atap rumah gadang yang seperti tanduk kerbau, kian kukuhlah penda-
pat umum orang Minangkabau yang bersumber dari kisah tambo tentang cerita yang meng-
isahkan kemenangan kerbau mereka dalam pertandingan melawan kerbau kerajaan dari Jawa.
Keyakinan akan cerita kerbau itu juga tergambar pada kegemaran orang menjadikan lukisan
kepala kerbau sebagai lambang atau hiasan yang istimewa. Hal ini pun diperkuat lagi oleh
adanya tutup kepala wanita yang mirip dengan tanduk kerbau itu yang mereka namai takuluk
tanduk, dan juga nama Minangkabau atas suku bangsa mereka. Ada pendapat lain yang
menyatakan bahwa potongan rumah gadang itu meniru bangun sebuah kapal yang dinamai
lancang. Lancang itu datang dari arah timur memudiki Sungai Kampar yang sekarang, lalu
ditarik ke daratan, untuk mencegah pelapukan lunasnya, lalu disangga dengan tiang-tiang.
Lancang itu diberi beratap dengan menggantungkan layarnya pada tali yang diikatkan pada
tiang lancang itu. Oleh karena berat layar yang digantung itu, maka tali itu membentuk
lengkungnya yang menyerupai gonjong. Penumpang lancang itulah yang membawa suatu
peradaban asal ke Minangkabau. Kepala kaum, yang kemudian mendirikan rumah kediaman-
nya, membangun rumah dengan bentuk yang menirukan bangun lancang itu, sebagai simbol
sejarah datangnya ajaran dan falsafah serta sistem pemerintahan yang mereka terima dari soko
guru yang datang bersama lancang itu.

Bila dilihat arsitektur rumah gadang itu, yang dindingnya mengembang ke atas dan
lantainya tidak rata air, melainkan melengkung rendah bagian tengahnya, serta terdapat petak
kecil pada ujung rumah yang dinamakan anjung seperti nama yang diberikan kepada petak di
buritan kapal, makin kuatlah pendapat golongan ini. Lebih-lebih bila ditilik dari cerita tambo,
yang menerangkan bahwa nenek moyang orang Minangkabau datang dari laut, pendapat
golongan ini semakin kuat.

Pendapat lain mengatakan bahwa rumah gadang itu menirukan bentuk susunan sirih dalam
cerana, yang tulangnya melentik seperti bubungan atap. Pendapat ini didukung peranan sirih
dalam kehidupan adat Minangkabau, sebagai lambang persaudaraan dan kekeluargaan.

Namun, pendapat yang umum di kalangan masyarakat ialah bahwa bentuk atap rumah
gadang itu serkaitan dengan peristiwa aduan kerbau pada masa lalu, seperti yang dikisahkan
tambo.

173



lerengnya melengkung dan mengembang ke bawah dengan bentuk bersegi tiga
pula. Garis alam Bukit Barisan dan garis rumah gadang merupakan garis-garis
yang berlawanan, tetapi merupakan komposisi yang harmonis jika dilihat
secara estetika. Jika dilihat dari segi fungsinya, garis-garis rumah gadang
menunjukkan penyesuaian dengan alam tropis. Atapnya yang lancip berguna
untuk membebaskan endapan air pada ijuk yang berlapis-lapis itu, sehingga air
hujan yang betapa pun sifat curahannya akan meluncur cepat pada atapnya.
Bangun rumah yang membesar ke atas, yang mereka sebut silek, membebaskan-
nya dari terpaan tampias. Kolongnya yang tinggi memberikan hawa yang segar,
terutama pada musim panas. Di samping itu rumah gadang dibangun berjajar-
an menurut arah mata angin dari utara ke selatan guna membebaskannya dari
panggang matahari serta serbuan angin.’

Jika dilihat secara keseluruhan, arsitektur rumah gadang itu dibangun
menurut syarat-syarat estetika dan fungsi yang sesuai dengan kodrat atau yang
mengandung nilai-nilai kesatuan, kelarasan, keseimbangan, dan kesetangkup-
an dalam keutuhannya yang padu.

Ragam Rumah Gadang

Rumah gadang mempunyai nama yang beraneka ragam menurut bentuk,
ukuran, serta gaya kelarasan dan gaya luhak. Menurut bentuknya, ia lazim
pula disebut nusalh gomjong atau rusah bagonjong (rumah bergonjong), karena
bentuk atapnya yang bergonjong runcing menjulang. Namalah yang membe-
dakannya dengan rumah yang beratap biasa.

Jika menurut ukurannya, ia tergantung pada jumlah lanjarnya. Laxjar ialah
ruangan dari depan ke belakang. Sedangkan ruangan yang berjajar dari kiri ke
kanan disebut ruang. Rumah yang berlanjar dua dinamakan lipek pandan (lipat
pandan). Umumnya lipek pandan memakai dua gonjong. Rumah yang betlan-
jar tiga disebut balak bubuang (belah bubung). Atapnya bergonjong empat.
Sedangkan yang berlanjar empat disebut gajak maharam (gajah mengeram).
Lazimnya gajah maharam memakai gonjong enam atau lebih.

Menurut gaya kelarasan, rumah gadang aliran Koto Piliang disebut si tinjas
laut. Kedua ujung rumah diberi beranjung, yakni sebuah ruangan kecil yang

2 Ada juga yang percaya bahwa arah hadapan rumah gadang ialah ke Gunung Merapi yang
dipandang sebagai gunung bertuah karena dalam kisah tambo diceritakan bahwa Daruk
Maharaja Diraja mendarat ke pantai Pulau Sumatera demi melihat Gunung Merapi sebesar
telur dari arah laut. Tempat pertama yang dijadikan perkampungan ialah di lereng gunung itu.
(Lihat juga bab "Tambo"). Sejak adanya jalan raya yang malang-melintang, maka posisi
bangunan rumah gadang ikut terpengaruh, sehingga banyak yang dibangun paralel dengan
jalan. Agaknya sisa bangunan tua di Nagari Sumanik dekat Batusangkar (sekarang) akan dapat
dijadikan contoh komposisi perkampungan vang asli.

174



lantainya lebih tinggi. Karena beranjung itu, ia disebut juga rumah baaujuang
(rumah barangjueng). Sedangkan rumah dari aliran Bodi Caniago lazimnya
disebut rumak gadang. Bangunannya tidak beranjung atau berserambi sebagai-
mana rumah dari aliran Koto Piliang, seperti halnya yang terdapat di Luhak
Agam dan Luhak Lima Puluh Koto.

Rumah kaum yang tidak termasuk aliran keduanya, seperti yang tertera
dalam kisah tambo bahwa ada kaum yang tidak di bawah pimpinan Datuk
Ketumanggungan dan Datuk Perpatih nan Sabatang, yakni dari aliran Datuk
Nan Sakelap Dunia di wilayah Lima Kaum, memakai hukumnya sendiri.
Kedudukan kaum ini seperti diungkapkan pantun sebagai berikut.

Pisang si kalek-kalek utan,

Pisang tambaru nan bagatah.

Koto Piliang inyo bukan,

Bodi Caniago inyo antah.

Pisang si kalek-kalek hutan,
Pisang tambatu yang bergetah,
Koto Piliang mereka bukan
Bodi Caniago mereka antah.

Rumah gadang kaum ini menurut tipe rumah gadang Koto Piliang, yaitu
memakai anjung pada kedua ujung rumahnya. Sedangkan sistem pemerinta-
hannya menurut aliran Bodi Caniago. Rumah gadang dari tuan gadang di
Batipuhyang bergelar Harimau Campo Koto Piliang yang bertugas sebagai
panglima, disebut rumal batingkok (rumah bertingkap). Tingkapnya terletak di
tengah puncak atap. Mungkin tingkap itu digunakan sebagai tempat mengin-
rip agar panglima dapat menyiapkan kewaspadaannya.

Rumah di daerah Cupak dan Salayo, di Luhak Kubung Tiga Belas yang
merupakan wilayah kekuasaan raja, disebut nusah basurambi (rumah berseram-
bi). Bagian depannya diberi serambi sebagai tempat penghulu menerima tamu
yang berurusan dengannya.

Jika menurut gaya luhak, tiap luhak mempunyai gaya dengan namanya yang
tersendiri. Rumah gadang Luhak Tanah Datar dinamakan gajah waharam
karena besarnya. Sedangkan modelnya rumah baasjuang karena luhak itu
menganut aliran Kelarasan Koto Piliang. Rumah gadang Luhak Agam dinama-
kan surambi papek (serambi pepat) yang bentuknya bagai dipepat pada kedua
belah ujungnya. Sedangkan rumah gadang Luhak Lima puluh Koto dinamakan
rajo babandiang (raja berbanding) yang bentuknya seperti rumah Luhak Tanah
Datar yang tidak beranjung).

Pada umumnya rumah gadang itu mempunyai satu tangga, yang terletak di
bagian depan. Letak tangga rumah gadang rajo babandiang dari Luhak Lima
Puluh Koto di belakang. Letak tangga rumah gadang surambi papek dari Luhak



Agam di depan sebelah kiri antara dapur dan rumah. Rumah gadang si tinjay.
laut atau rumah baanjuang dari tipe Koto Piliang mempunyai tangga di depan
dan di belakang yang letaknya di tengah. Rumah gadang yang dibangun bary
melazimkan 1etak tangganya di depan dan di bagian tengah. ,

Dapur dibangun terpisah pada bagian belakang rumah yang didempet pada
dinding. Tangga rumah gadang rajo babandiang terletak antara bagian dapur
dan rumah. Dapur rumah gadang surambi papek, dibangun terpisah oleh suatu
jalan untuk keluar masuk melalui tangga rumah.

Fungsi Rumah Gadang

Rumah gadang dikatakan gadang (besar) bukan karena fisiknya yang besar,
melainkan karena fungsinya. Dalam nyanyian atau pidato dilukiskan juga
fungsi rumah gadang yang antara lain sebagai berikut.

Rumah gadang basa batuah,

Tiang banamo kato hakikaik,

Pintunyo basamo dalia kiasannya,

Banduanyo sambah-manyambah.

Bajaujang naiak batanggo turunm,

Dindiangnyo panutuik malu,

Biliaknyo aluang bunian.

Rumah gadang besar bertuah,
Tiangnya bernama kata hakikat,
Pintunya bernama dalil kiasan,
Bendulnya sembah-menyembah,
Berjenjang naik, bertangga turun,
Dindingnya penutup malu,
Biliknya alung bunian.3

Selain sebagai tempat kediaman keluarga, fungsi rumah gadang juga sebagai

lambang kehadiran suatu kaum serta sebagai pusat kehidupan dan kerukunan,
seperti tempat bermufakat dan melaksanakan berbagai upacara. Bahkan juga

3 Ungkapan yang biasa diucapkan dalam pidato pada upacara batagak rumah (mendirikan
rumah), khususnya pada waktu mendirikan rumah ‘gadang ada kaitannya dengan buah
nyanyian (pidato) yang telah disinggung pada bagian awal bab ini. Pengertiannya ialah bahwa
jumlah tiang menentukan besar kecil bangunan, letak pintu menentukan sistem kelarasan
yang dianut pemilik rumah, bandul merupakan batas rumah dengan luar rumah yang tidak
dapat dilampaui tanpa tata tertib tersendiri, rumah yang berdinding melukiskan nilai kebu-

dayaan dan peradabannya, sedangkan kamar adalah tempat menyimpan harta benda yang
berharga.

176



sebagai tempat merawat anggota keluarga yang sakit.

Sebagai tempat tinggal bersama, rumah gadang mempunyai ketentuan-
ketentuan tersendiri. Setiap perempuan yang bersuami memperoleh sebuah
kamar. Perempuan yang termuda memperoleh kamar yang terujung. Pada
gilirannya ia akan berpindah ke tengah jika seorang gadis memperoleh suami
pula. Perempuan tua dan anak-anak memperoleh tempat di kamar dekat
dapur. Sedangkan gadis remaja memperoleh kamar bersama pada ujung yang
lain. Sedangkan laki-laki tua, duda, dan bujangan tidur di surau milik kaumnya
masing-masing. Penempatan pasangan suami istri baru di kamar yang terujung,
jalah agar suasana mereka tidak terganggu kesibukan dalam rumah. Demikian
pula menempatkan perempuan tua dan anak-anak pada suatu kamar dekat
dapur ialah karena keadaan fisiknya yang memerlukan untuk turun naik
rumah bila malam hari.

Sebagai tempat bermufakatan, rumah gadang merupakan bangunan pusat
dari seluruh anggota kaum dalam membicarakan masalah mereka bersama.

Sebagai tempat melaksanakan upacara, rumah gadang menjadi penting
dalam meletakkan tingkat martabat mereka pada tempat yang semestinya. Di
sanalah dilakukan penobatan penghulu. Di sanalah tempat pusat perjamuan
penting untuk berbagai keperluan dalam menghadapi orang lain dan tempat
penghulu menanti tamu-tamu yang mereka hormati.

Sebagai tempat merawat keluarga, rumah gadang berperan pula sebagai
rumah sakit setiap laki-laki yang menjadi keluarga mereka. Seorang laki-laki
yang diperkirakan ajalnya akan sampai akan dibawa ke rumah gadang atau ke
rumah tempat ia dilahirkan. Dari rumah itulah ia akan dilepas ke pandam
pekuburan bila ia meninggal. Hal ini akan menjadi sangat berfaedah, apabila
laki-laki itu mempunyai istri lebih dari seorang, sehingga terhindarlah perseng-
ketaan antara istri-istrinya.

Umumnya rumah gadang didiami nenek, ibu, dan anak-anak perempuan.
Bila rumah itu telah sempit, rumah lain akan dibangun di sebelahnya. Andai
kata rumah yang akan dibangun itu bukan rumah gadang, maka lokasinya di
tempat yang lain yang tidak sederetan dengan rumah gadang.

Fungsi Bagian Rumah

Rumah gadang terbagi atas bagian-bagian yang masing-masing mempunyai
fungsi khusus. Seluruh bagian dalam merupakan ruangan lepas, terkecuali
kamar tidur. Bagian dalam terbagi atas lanjar dan mang yang ditandai oleh
tiang. Tiang itu berbanjar dari muka ke belakang dan dari kiri ke kanan. Tiang
yang berbanjar dari depan ke belakang menandai lanjar, sedangkan tiang dari
kiri ke kanan menandai ruang. Jumlah lanjar tergantung pada besar rumabh,
bisa dua, tiga, dan empat. Ruangnya terdiri dari jumlah yang ganjil antara tiga
dan sebelas.

177



Lanjar yang terletak pada bagian dinding sebelah belakang biasa digunakan
untuk kamar-kamar. Jumlah kamar tergantung pada jumlah perempuan Yang
tinggal di dalamnya. Kamar itu umumnya kecil, sekadar berisi sebuah tempat
tidur, lemari atau peti dan sedikit ruangan untuk bergerak. Kamar memang
digunakan untuk tidur dan berganti pakaian saja. Kamar itu tidak mungkin
dapat digunakan untuk keperluan lain, karena keperluan lain harus meng-
gunakan ruang atau tempat yang terbuka. Atau dapat diartikan bahwa dalam
kehidupan yang komunalistis, tidak ada suatu tempat untuk menyendiri yang
memberikan kesempatan pengembangan kehidupan yang individual. Kamar
untuk para gadis ialah pada ujung bagian kanan, jika orang menghadap ke
bagian belakang. Kamar yang di ujung kiri, biasanya digunakan pengantin baru
atau pasangan suami istri yang paling muda. Meletakkan mereka di sana agar
mereka bisa terhindar dari hingar-bingar kesibukan dalam rumah. Kalau
rumah mempunyai anjung, maka anjung sebelah kanan merupakan kamar
para gadis. Sedangkan anjung sebelah kiri digunakan sebagai tempat kehor-
matan bagi penghulu pada waktu dilangsungkan berbagai upacara. Pada waktu
sehari-hari anjung bagian kiri itu digunakan untuk meletakkan peti-peti
penyimpanan barang berharga milik kaum.

Lanjar kedua merupakan bagian yang digunakan sebagai tempat khusus
penghuni kamar. Misalnya, tempat mereka makan dan menanti tamu masing-
masing. Luasnya seluas lanjar dari satu ruang yang berada tepat di hadapan
kamar mereka.

Lanjar ketiga merupakan lanjar tengah pada rumah berlanjar empat dan
merupakan lanjar tepi pada rumah belanjar tiga. Sebagai lanjar tengah, ia
digunakan untuk tempat menanti tamu penghuni kamar masing-masing yang
berada di ruang itu. Kalau tamu itu dijamu makan, di sanalah mereka ditem-
patkan. Tamu akan makan bersama dengan penghuni kamar serta ditemani
seorang dua perempuan tua yang memimpin rumah tangga itu. Perempuan
lain yang menjadi ahli rumah tidak ikut makan. Mereka hanya duduk-duduk
di lanjar kedua menemani dengan senda gurau. Kalau di antara tamu itu ada
laki-laki, maka mereka didudukkan di sebelah bagian dinding depannya, di
sebelah bagian ujung rumah. Sedangkan ahli rumah laki-laki yang menemani-
nya berada di bagian pangkal rumah. Sedangkan ahli rumah laki-laki yang
menemaninya berada di bagian pangkal rumah. Pengertian ujung rumah di sini
ialah kedua ujung rumah. Pangkal rumah ialah di bagian tengah, sesuai dengan
letak tiang tua, yang lazimnya merupakan tiang yang paling tengah.

Lanjar tepi, yaitu yang terletak di bagian depan dinding depan, merupakan
lanjar terhormat yang lazimnya digunakan sebagai tempat tamu laki-laki bila
diadakan perjamuan.

Ruang rumah gadang pada umumnya terdiri dari tiga sampai sebelas lanjar.
Fungsinya selain untuk menentukan batas kamar tidur dengan wilayahnya,
178



juga sebagai pembagi atas tiga bagian, yakni bagian tengah, bagian kiri, dan
bagian kanan, apabila rumah gadang itu mempunyai tangga di tengah, baik
yang terletak di belakang maupun di depan. Bagian tengah digunakan untuk
tempat jalan dari depan ke belakang. Bagian sebelah kiri atau kanan digunakan
sebagai tempat duduk dan makan, baik pada waktu sehari-hari maupun pada
waktu diadakan perjamuan atau bertamu. Ruang rumah gadang surambi papek
yang tangganya di sebuah sisi rumah terbagi dua, yakni ruang ujung atau ruang
di ujung dan ruang pangks atau ruang di pangka (pangka = pangkal). Dalam
bertamu atau perjamuan, ruang di ujung tempat tamu, sedangkan ruang di
pangkal tempat ahli rumah beserta kerabatnya yang menjadi si pangkal (tuan
rumah).

Kolong rumah gadang sebagai tempat menyimpan alat-alat pertanian dan
atau juga tempat perempuan bertenun. Seluruh kolong ditutup dengan ruyung
yang berkisi-kisi jarang.

Tata Hidup dan Pergaulan dalam Rumah Gadang
Rumah gadang sangat dimuliakan, bahkan dipandang suci. Oleh karena itu,
orang yang mendiaminya mempunyai darah turunan yang murni dari kaum
yang bermartabat.* Stelsel matrilineal yang dianut memberi cukup peluang
bagi penyegaran darah turunan ahli rumah bersangkutan, yakni memberi
kemungkinan bagi pihak perempuan untuk memprakarsai suatu perkawinan
dengan cara meminang seorang laki-laki pilihan. Laki-laki pilihan ditentukan
kekayaannya, ilmunya dan atau jabatannya. Oleh karena jabatan penghulu itu
sangat terbatas dan ditentukan dengan cara “patah tumbubh, hilang berganti”,
maka orang lain akan lebih menumpu ke arah memperoleh ilmu atau
kekayaan.’

Sebagai perbendaharaan kaum yang dimuliakan dan dipandang suci, maka
setiap orang yang naik ke rumah gadang akan mencuci kakinya lebih dahulu di

4 Falsafah Minangkabau memandang manusia itu sama derajatnya. Namun, kodrat telah
membedakan kemampuan orang dan dari perbedaan kemampuan ini terjadilah perbedaan
martabatnya. Oleh karena itu, martabat ras tidaklah penting, sehingga setiap orang memper-
oleh peluang yang sama untuk meninggikan martabatnya agar sama dengan yang lain. Bertolak
dari falsafah ini, orang miskin tidak harus membiarkan dirinya tetap miskin. Mereka dapat
meningkatkan martabatnya dengan belajar dan atau berusaha dengan kuat. Jika mereka
berhasil, pintu rumah gadang yang penghuninya bermartabat tinggi terbuka lebar juga bagi
mereka, baik sebagai teman berunding maupun ‘sebagai semenda.

Semanjak terbuka pekerjaan sebagai pegawai negeri, maka posisi pegawai negeri menjadi jauh
lebih tinggi jika dibandingkan dengan yanglain. Hal ini disebabkan kondisi keuangan pegawai
negeri lebih baik, pendidikannya yang lebih tinggi. serta kekuasaannya yang lebih nyata. Posisi

179

w



bawah tangga. Di situ disediakan sebuah batu ceper yang lebar yang diseby¢
batu telapakan, sebuah tempat air yang juga dari batu yang disebut cibuk merigy_
serta sebuah timba air dari kayu yang bernama taring berpanto.

Perempuan yang datang bertamu akan berseru di halaman menanyakan
apakah ada orang di rumah. Kalau yang datang laki-laki, ia akan mendeham
lebih dahulu di halaman sampai ada sahutan dari atas rumah. Laki-laki yang
boleh datang ke rumah itu bukanlah oranglain. Mereka adalah ahli rumah itu
sendiri, mungkin mamak rumah, mungkin orang semenda, atau laki-laki yang
lahir di rumah itu sendiri yang tempat tinggalnya di rumah lain. Jika yang
datang bertamu itu tungganai, ia didudukkan di lanjar terdepan pada ruang
sebelah ujung di hadapan kamar gadis-gadis. Kalau yang datang itu ipar atau
besan, mereka ditempatkan di lanjar terdepan tepat di hadapan kamar istri
laki-laki yang menjadi kerabat tamu itu. Kalau yang datangitu ipar atau besan
dari perkawinan kaum laki-laki di rumah itu, tempatnya pada ruang di hadap-
an kamar para gadis di bagian lanjar tengah. Waktu makan, ahli rumah itu
tidak serentak. Perempuan yang tidak bersuami makan di ruangan dekat
dapur. Perempuan yang bersuami makan bersama suami masing-masing di
ruang yang tepat di hadapan kamarnya sendiri. Kalau banyak orang semenda
di atas rumah, maka mereka akan makan di kamar masing-masing.® Makan
bersama bagi ahli rumah itu hanya bisa terjadi pada waktu kenduri yang
diadakan di rumah itu.

penghulu yang semula sangat diagungkan terdesak ke bahwa oleh posisi pegawai negeri itu.
Kemudian pada gilirannya, pada pemilihan penghulu, lebih cenderung kepada kemenakan
mereka yang menjadi pegawai negeri. Ketika masa penjajahan Jepang dan awal lahimya
Republik Indonesia, saat posisi pegawai negeri turun karena gajinya yang kurang dan kekua-
saannya yang rendah, pilihan pengganti penghulu jatuh pada kemenakan yang menjadi
pedagang atau tentara. Perubahan pilihan bagi pengganti jabatan penghulu itu di satu pihak
bertujuan untuk memberi perlindungan bagi anak kemenakan lainnya. Hal itu terjadi karena
orang berpangkat atau kaya akan lebih mampu membela dan mengangkat martabat kemena-
kan atau kaumnya. Di samping itu, prestise kaum pun meningkat karena penghulu mereka
adalah orang berpangkat atau orang kaya. Di pihak lain jabatan penghulu masih tetap
dipandang mulia, karena orang yang tertinggi martabatnya di kampung halaman mereka
tetaplah seorang penghulu yang mempunyai gelar datuk. Jadi bagaimanapun tinggi pangkat
kuasanya, dan bagaimanapun kayanya sebagai pedagang, ia masih kurang mulia di mata orang
kampung halamannya. Dia belumlah akan dibawa sehilir semudik oleh orang-orang penting di
nagarinya itu. Berpangkat atau kaya masih belum cukup tethormat kalau belum menyandang
gelar datuk di samping nama asalnya. Demikian pula gelar kesarjanaan belum dipandang mulia
sebagaimana seorang penghulu di kampung halaman sendiri. (Lihat juga bab "Penghulu” pada
catatan 34)

6 Berhubung selera dan kemampuan keuangan tiap semenda berbeda, kebijaksanaan yang
ditempuh tidaklah menyediakan makan bersama bagi seluruh isi rumah. Makan bersama
dengan menu yang sama hanya tersedia bagi perempuan-perempuan yang tidak bersuami serta
anak-anak. Sedangkan bagi orang semenda, istrinya sendirilah yang menyediakan makanan

180



Kalau ada ipar atau besan yang datang bertamu, mereka akan selalu diberi
makan. Waktu makan para tamu tidaklah ditentukan. Pokoknya semua tamu
harus diberi makan sebelum mereka pulang ke rumah masing-masing. Yang
menemani tamu pada waktu makan ialah kepala rumah tangga, yaitu per-
empuan yang dituakan di rumah itu. Perempuan yang menjadi istri saudara
atau anak laki-laki tamu itu bertugas melayani. Sedangkan perempuan-
perempuan lain hanya duduk menemani tamu yang sedang makan itu. Mereka
duduk pada lanjar bagian dinding kamar.

Para tamu datang pada waktu tertentu, lazimnya pada hari baik bulan baik,
umpamanya pada hari yang dimuliakan seperti hari-hari besar Islam atau
dalam hal urusan perkawinan. Kaum keluarga sendiri yang datang untuk
mengikuti permufakatan tentang berbagai hal tidak diberi makan. Hanya
sekadar minum dengan kue kecil. Bertamu di luar hal itu dinamakan bertan-
dang sekadar untuk berbincang-bincang melepas rindu antara orang bersauda-
ra atau bersahabat.

Orang laki-laki yang ingin membicarakan suatu hal dengan ahli rumah yang
laki-laki, seperti semenda atau mamak rumah itu, tidak lazim melakukannya
dalam rumah gadang. Pertemuan antara laki-laki tempatnya di mesjid atau
surau, di pemedanan atau gelanggang, di balai atau kedai. Adalah janggal kalau
tamu laki-laki dibawa berbincang-bincang di rumah kediaman sendiri.

Tata Cara Mendirikan Rumah Gadang

Sebagai milik bersama, rumah gadang dibangun di atas tanah kaum dengan
cara bergotong-royong sesama mereka serta dibantu kaum yang lain. Ketentu-
an adat menetapkan bahwa rumah gadang yang bergonjong empat dan sele-
bihnya hanya boleh didirikan pada perkampungan yang berstatus nagari atau
koto. Di perkampungan yang lebih kecil, seperti dusun atau lainnya, hanya
boleh didirikan rumah yang bergonjong dua. Di teratak tidak boleh didirikan
rumah yang bergonjong.”

menurut selera dan kemampuan keuangan suami masing-masing. Mereka makan terpisah,
biasanya di kamar tidurnya masing-masing. Kadang-kadang makanan dimasak pada peralatan
dapur yang terpisah pula, hanya dapumnya saja yang satu. Sistem yang berpisah-pisah demikian
sesungguhnya memperkuat motivasi bagi seseorang agar lebih kuat mencari harga kekayaan,
agar tidak kalah dari semenda lainnya. Penyatuan menu makanan akan menimbulkan keingin-
-an pemisahan pada diri suami yang mampu, karena ia tidak bisa menerima layanan yang sama
dengan semenda yang tidak mampu. Kalau hal itu terjadi, suami yang mampu lebih cenderung
memisahkan diri, martabat rumah gadang akan bisa menurun. Sebaliknya dengan sistem
demikian, semenda yang tidak mampu merasa rendah diri, lalu membawa istrinya pindah ke
rumah lain. Kalau hal itu terjadi, rumah gadang tidak akan merasa dirugikan martabatnya.
Namun, pimpinan yang bijaksana dari tungganai akan selalu menempuh cara yang bijaksana
demi keutuhan isi rumah gadang itu.

7 Lihat bab "Undang-undang dan Hubwu™

181



Himpunan orang sekaum yang lebih kecil dari suku, seperti kaum sepayung,
kaum seperut, atau kaum seindu, dapat pula mendirikan rumah gadang
masing-masing.

Pendirian rumah gadang itu dimulai dengan permufakatan orang yang
sekaum. Dalam mufakat itu dikajilah patut tidaknya maksud itu dilaksanakan,
jika dilihat dari kepentingan mereka dan ketentuan adat. Juga dikajiletak yang
tepat serta ukurannya serta kapan dimulai mengerjakannya. Hasil mufakat itu
disampaikan kepada penghulu suku. Kemudian penghulu suku inilah yang
menyampaikan rencana mendirikan rumah gadang itu kepada penghulu suku
yang lain.

Semua bahan yang diperlukan, seperti kayu dan ijuk untuk atap, diambil
dari tanah ulayat kaum oleh ahlinya. Setelah kayu itu ditebang dan dipotong
menurut ukurannya, lalu seluruh anggota kaum secara beramai-ramai mem-
bawanya ke tempat rumah gadang itu akan didirikan. Orang-orang dari kaum
dan suku lain akan ikut membantu sambil membawa alat bunyi-bunyian
untuk memeriahkan suasana. Sedangkan kaum perempuan membawa makan-
an. Peristiwa ini disebut acara maelo kayu (menghela kayu).

Pekerjaan mengumpulkan bahan akan memakan waktu yang lama. Kayu
untuk tiang dan untuk balok yang melintang terlebih dahulu direndam ke
dalam lunau atau lumpur yang aimya terus berganti agar kayu itu awet dan
tahan rayap. Demikian pula bambu dan ruyung yang akan digunakan. Sedang-
kan papan dikeringkan tanpa kena sinar matahari.

Bila bahan sudah cukup tersedia, dimulailah mancatak tiang tua, yaitu per-
kerjaan yang pertama membuat tiang utama. Kenduri pun diadakan pula
khusus untuk hal ini. Sejak itu mulailah para ahli bekerja menurut kemampu-
an masing-masing. Tukang yang dikatakan sebagai ahli ialah tukang yang
dapat memanfaatkan sifat bahan yang tersedia menurut kondisinya, Indak
tukang wambuang kayu (tidak tukang membuang kayu), kata pituah mereka.
Sebab, setiap kayu ada manfaatnya dan dapat digunakan secara tepat, seperti
ungkapan berikut ini.

Nasu kuaik ka jadi tonggak,
Nan luruih jadikan balabeh,
Nan bungkuak ambiak ka bajak,
Nau lantiak jadi bubuangan,
Nan satasupok ka papan tuai,
Panarahan ka jadi kayu api,
Abunyo ambiak ka pupuak.

Yang kukuh akan jadi tonggak,
Yang lurus jadikan penggaris,
Yang bungkuk gunakan untuk bajak,

182



Yang lentik jadi bubungan,

Yang setapak jadikan papan tuas,
Penarahannya akan jadi kayu api,
Abunya gunakan untuk pupuk.

Selanjutnya pada setiap pekerjaan yang memerlukan banyak tenaga, seperti
ketika baragak tiang (menegakkan tiang), yaitu pekerjaan mendirikan seluruh
tiang dan merangkumnya dengan balok-balok yang tersedia, diadakan pula
kenduri dengan maimbau (memanggil) semua orang yang patut diundang.
Demikian pula pada waktu manaiskan kudo-kudo (menaikkan kuda-kuda)®
kenduri pun diadakan lagi dengan maksud yang sama.

Apabila rumabh itu selesai diadakan lagi perjamuan manaiki nomal (menaiki
rumah) dengan menjamu semua orang yang telah ikut membantu selama ini.
Pada waktu perjamuan ini semua tamu tidak membawa apa pun karena
perjamuan merupakan suatu upacara syukuran dan terima kasih kepada semua
orang.

Ukiran

Semua dinding rumah gadang dari papan, terkecuali dinding bagian bela-
kang yang dari bambu. Papan dinding dipasang vertikal. Pada pintu dan
jendela serta pada setiap persambungan papan pada paran dan bendul terdapat
papan bingkai yang lurus dan juga berelung. Semua papan yang menjadi
dinding dan menjadi bingkai diberi ukiran, sehingga seluruh dinding menjadi

8 Cara membangun rumah dengan gotong royong masih berlaku hingga sekarang. Cara yang
masih berlaku ialah upacara meneaakkan tiang bagi rumah kayu, dan upacara mumkkan
kuda-kuda bagi rumah batu. Keduanya memerlukan tenaga banyak. Karib-bait diimbau
(diundang) untuk membantu. Perjamuan pun diadakan sambil mengadakan doa selamat.
Kesempatan yang demikian, bagi beberapa tempat, terutama di }\abuparnn Padang Pariaman
sekarang, diadakan dengan cukup besar, semua karib-bait dan ipar-besan dxundano pula.
Setiap orang yang mendapat undangan akan membawa bahan bangunan sebagai penyertaan
atau bantuan benda guna merampungkan rumah itu. Yang dilazimkan kini, bantuan bendaitu
berupa atap seng, paku dan juga uang. Bantuan benda itu diantar sendiri oleh kaum laki-laki
yang menghadiri undangan itu. Kaum perempuan membawa bahan makanan, seperti beras
setekong dua bagi bantuan biaya perjamuan. Perempuan- -perempuan yang hubungannya
terdekat, lebih-lebih vang berstatus ipar-hesan, membawa makanan yang telah siap dengan
jambar dijunjung di kepala Cara bantu-membantu demikian, disebutkan juga dengan nema
julo-julo. Kebiasaan Hinduisme yang masih tersisa dapat dilihat dengan digantungkannya
setandan pisang, beberapa buah kelapa yang telah tumbuh tunasnya, dan sepotong kain pada
kayu perabung sebagai sesajen. Darah ternak yang dipotong untuk pejamuan itu diserahkan
di tanah perumahan dan pada tonggak. Ada kalanya seekor ayam dipotong langsung di atas
kuda-kuda yang telah terpasang dan darahnya disebarkan ke mana-mana.



penuh ukiran. Ada kalanya tiang yang tegak di tengah diberi juga sebaris
ukiran pada pinggangnya.

Sesuai dengan ajaran falsafah Minangkabau yang bersumber dari alam
terkembang, sifat ukiran nonfiguratif, tidak melukiskan lambang-lambang
atau simbol-simbol. Pada dasarnya ukiran itu merupakan ragam hias pengisi
bidang dalam bentuk garis melingkar atau persegi. Motifnya tumbuhan me-
rambat yang disebut akar yang berdaun, berbunga, dan berbuah. Pola akar itu
berbentuk lingkaran. Akar berjajaran, berhimpitan, berjalinan, dan juga
sambung-menyambung. Cabang atau ranting akar itu berkeluk ke luar, ke
dalam, ke atas, dan ke bawah. Ada keluk yang searah di samping ada yang
berlawanan. Seluruh bidang diisi dengan daun, bunga, dan buah.

Oleh karena rambatan akar itu bervariasi banyak, maka masing-masing
diberi nama. Pemberian nama itu tergantung pada garis yang dominan pada
ukiran itu. Pada dasarnya nama yang diberikan ialah seperti berikut.

1 Lingkaran yang berjajar dinamakan ular gerang karena lingkaran itu menim-
bulkan asosiasi pada bentuk ular yang sedang melingkar.

2 Lingkaran yangberkaitan dinamakan saluak (seluk) karena bentuknya yang
berseluk atau berhubungan satu sama lain.

3 Lingkaran yang berjalin dinamakan jalo (jala) atau tangguak (tangguk) atau
jarek (jerat) karena menyerupai jalinan benang pada alat penangkap hewan.

4 Lingkaran yang sambung-bersambung dinamakan aka (akar), karena ben-
tuknya merambat. Akar ganda yang paralel dinamakan kambang (kembang
= mekar).

5 Lingkaran bercabang atau beranting yang terputus dinamakan kaluak

(keluk).

6 Lingkaran yang bertingkat dinamakan salompek (selompat). Ukuran atau
bentuk tingkatan lingkaran itu sama atau tidak sama.

Dari motif pokok itu dapat dibuat berbagai variasi antara lain ialah seperti
berikut.

1 Mengkombinasikannya motif segi empat.

2 Menyusun dalam kombinasi rangkap.

3 Memperbesar atau mempertebal bagian-bagian hingga lebih menonjol dari
yang lain.

4 Memutar atau membalikkan komposisi.

Di samping motif akar dengan berbagai pola itu, ada lagi motif akar yang
tidak memakai pola. Ukirannya mengisi seluruh bidang yang salah satu bagian
sisinya bergaris relung.

Motif lainnya ialah motif geometri bersegi tiga, empat, dan genjang. Motif
ini dapat dicampur dengan motif akar, juga bidangnya dapat diisi ukiran atau
dihias ukiran pada bagian luarnya.

Motif daun, bunga, atau buah dapat juga diukir tersendiri, secara berjajaran.

184



Ada kalanya dihubungkan oleh akar yang halus, disusun berlapis dua, atau
berselang-seling berlawanan arah, atau berselang-seling dengan motif lainnya.

Oleh karena banyak variasi dan kombinasi, serta banyak pula komposisinya
yang saling berbeda maka masing-masing diberi nama yang berfungsi sebagai
kode untuk membedakan yang satu dengan yang lain.?

Nama bagi motif daun, bunga, dan buah-boleh dikatakan semua mengguna-
kan nama daun, bunga, dan buah yang dipakai sebagai model ukiran, seperti
daun sirih, sakek (anggrek), kacang, dan bodi. Dalam hal bunga ialah cengkih,
mentimun, lada, kundur, kapeh, salemo. Dalam hal buah ialah manggis, keladi,
rumbia, rambai. Ada kalanya hiasan ukiran pengganti bunga atau buah itu
dipakai motif dari benda perhiasan lainnya, seperti manik, jambul, mahkota,
tirai-tirai, bintang, dan kipas. Ada kalanya pula motif daun dinama dengan nama
hewan, seperti itik, tetadu, kumbang, dan badar.

Nama ukiran geometri bersegitiga pada umumnya disebut dengan pucuk
rebung atau si tinjau laut. Nama pucuk rebung diambil karena pucuk rebung
memang runcing seperti segitiga dan si tinjau laut mengingatkan pada atap
rumah gadang dengan nama yang sama jika dilihat dari samping. Ukiran segi
empat dinamakan siku. Ukiran segi empat genjang dinamakan sayat gelamai
karena bentuknya seperti potongan gelamai yang disayat genjang.

Nama yang diberikan pada ukiran yang bermotif akar disesuaikan dengan
polanya. Setiap nama umumnya terdiri dari dua kata, seperti akar cina (akar

9 Ada pendapat bahwa motif ukiran Minangkabau mengundang pengertian yang sesuai dengan
ajaran falsafahnya. Dengan demikian penempatannya harus disesuaikan pada tempat yang
tepat. Pada dinding. umpamanya, dipakai ukiran yang mendukung atau menggambarkan
keramah-tamahan yang dilambangkan oleh ukiran si kesbang manis. Ada kalanya yang dipakai
pada dinding itu ukiran yangbernama jala tersebar atau jerat terkembang, yang masing-masing
melambangkan hukum laras Bodi Caniago dan Koto Piliang. Dinding bagian atas diberi ukiran
yang melambangkan kekerabatan seperti yang ditemui pada ukiran yang bernama seluk laka
atau lambang hukum adat keluk paku. Dinding relung penutup bagian kolong diberi ukiran
yang melambangkan keputusan hukum pada penghulu, seperti yang dilambangkan ukiran
yang bernama selompat. Namun, tidak ada uraian tentang pengertian fungsi dari setiap bidang
yang ditempai ukiran itv. Setiap motif dan pola ukiran diberi nama. Semua nama dipercayai
banyak orang mengandung makna yang ada kaitannya dengan ajaran, hukum, dan falsafah
adat Minangkabau. Umpamanya: 1. keluk paku ditafsirkan sebagai ajaran anak dipangku,
kemenakan dibimbing; 2. pucuk rebung ditafsirkan sebagai hidup yang praktis seperti yang
diungkapkan dengan kecil berguna besar terpakai; 3. seluk laka melambangkan kekerabatan
yang saling berkaitan antara satu dan yang lain; 4. jala melambangkan sistem pemerintahan
yang dituangkan Datuk Perpatih nan Sabatang; 5. jerat melambangkan sistem pemerintahan
vang dituangkan Datuk Ketumanggungan; 6. itik pulang petang melambangkan ketertiban
anak kemenakan; 7. sayat gelamai melambangkan ketelitian.

Ada pendapat lain yang mengatakan bahwa ukiran itu tidak bermakna, selain berfungsi
sebagai

185



terikat), akar berpilin, akar berayun, akar segagang, akar dua gagang. Akar dua
gagang lazim pula disebut kembang manis. Akar yang berjalin dinamakan
seperti alat penangkap hewan, yakni seperti jala terkakar (terhampar), jerat
terkakar atau tangguk terkakar. Akar yang saling berkaitan dinamakan seluk
laka karena bentuknya sebagai laka yang berupa alat untuk tempat belanga
yang berisi masakan.

Nama ukiran yang dibuat bervariasi dengan berbagai kombinasi dan per-
ubahan komposisi dan penonjolan bagian-bagiannya umumnya memakai na-
ma hewan, seperti tupai, kucing, harimau, kuda, ular dan rama-rama. Nama
hewan itu lazimnya ditambah dengan suatu kata yang melukiskan keadaan,
seperti rama-rama bertangkap, kucing tidur, kijang lari, gajah badorong, kelela-
war bergayut. Ada kalanya bernama sebagai kiasan yang porno.*®

Penempatan motif ukiran tergantung pada susunan dan letak papan pada
dinding rumah gadang. Pada papan yang tersusun secara vertikal, motif yang
digunakan ialah ukiran akar. Pada papan yang dipasang secara horisontal,
digunakan ukiran geometris. Pada bingkai pintu, jendela, dan pelapis sam-
bungan antara tiang dan bendul serta paran, dipakai ukiran yang bermotif
lepas. Sedangkan pada bidang yang salah satu sisinya berelung, dipakai motif
ukiran akar bebas. Ada kalanya dipakai motif kumbang, mahkota, dan lain-
lainnya sebagai hiasan pusat.

Pemberian nama tampaknya tidak mempunyai pola yang jelas. Umpama-
nya, motif yang sama tetapi berbeda jenis ukiran yang mengisi bidangnya akan
memperoleh nama yang tidak ada hubungannya sama sekali, seperti antara

dekorasi saja. Prinsip ukiran Minangkabau adalah: Alas takasmbang jadi gurs, cancang rerserak jadi
ykirait. Artinva, motif serta pola ukiran dapat dibuat menurut kemampuan dan selera peng-
ukimya sendi. Namun, dikatakannya bahwa nama-nama ukiran yang ada diambil dari
sampiran-sampiran pantun. Tampaknya pendapat tentang penempatan motif ukiran atau
pemberian nama serta penafsirannya yang mengandung simbolis ternyata tidak tahan uji.
Umpamanya, pada telung pintu sering terdapat motif mahkota Kerajaan Belanda serta
jambul-jambul yang menghiasi bahu atau tali pedang perwira Belanda dalam pakaian upacara-
nva. Ini dapat memberikan tafsiran bahwa motif ukiran berkembang terus menurut musimnya.
Pada umumnya ukiran bersifat nonfiguras. Akan tetapi, masuknya unsur mahkota dan jambul
serta lukisan kembang memberikan berbagai alasan tentang motif serta peranannya yang
sangat tergantung pada keterampilan dan selera para pengukir. Berbagai nama hewan yang
tidak ada ditemukan dalam perbendaharaan kesusastraan atau kiasan-kiasan yang dinukilkan
dalam tambo. seperti kelelawar. kalong, centadu, dan singa, sesungguhnya sulit memperkuat
semua pendapat di atas. Demikian pula pengambilan nama berbagai bunga yang tidak
termasuk dalam kesusastraan mengandung berbagai pertanyaan atau bermacam-macam pe-
nafsiran oleh berbagai penelaah.

10 Nama yang mengandung kiasan porno ialah nama ukiran yang disebut kuda menyepak dalam
kandang, yang umumnya ditafsirkan sebagai kiasan alat kelamin yang ereksi, tetapi tidak
mendapat saluran.

186



singo mandongkak (singa mendongkak) dan pisang sasikek (pisang sesisir).
Ukiran yang bernama kaluak paku (keluk pakis) jika disalin melalui lantunan
kaca akan berubah namanya menjadi kijang lari. Demikian pula ukiran yang
bernama ramo-ramo (rama-rama) jika disalin melalui lantunan kaca namanya
berubah menjadi tangguak lamah (tangguk lemah).!!

Rangkiang

Setiap rumah gadang mempunyai rangkiang, yang ditegakkan di halaman
depan.'? Rangkiang ialah bangunan tempat menyimpan padi milik kaum. Ada
empat macam jenisnya dengan fungsi dan bentuknya yang berbeda. Jumlah
rangkiang yang tertegak di halaman memberikan tanda keadaan penghidupan
kaum.??

Bentuk rangkiang sesuai dengan gaya bangunan rumah gadang. Atapnya
bergonjong dan dibuat dari ijjuk. Tiang penyangganya sama tinggi dengan
tiang rumah gadang. Pintunya kecil dan terletak pada bagian atas dari salah
satu dinding singkok (singkap), yaitu bagian segi tiga lotengnya. Tangga bambu
untuk menaiki Rangkiang dapat dipindah-pindahkan untuk keperluan lain
dan bila tidak digunakan disimpan di bawah kolong rumah gadang.

Keempat jenis Rangkiang itu ialah:

1 Si tinjau lauik (si tinjau laut), yaitu tempat menyimpan padi yang akan
digunakan untuk membeli barang atau keperluan rumah tangga yang tidak
dapat dibikin sendiri. Tipenya lebih langsing dari yang lain, berdiri di atas
empat tiang. Letaknya di tengah di antara rangkiang yang lain.

11 Pola memberikan nama pada suatu obyek mungkin dasarnya sama dengan memberikan nama
pada orang, yaitu nama bagi seseorang tidak penting, seperti yang dimaksudkan mamangan
ketek banamo gadang bagala (kecil bemama besar bergelar). Dalam hal ini dapat pula pemberian
nama bagi lagu-lagu, seperti Dasssasm Puyiah (Delam Puyuh), Piscuras Tujuak, dan Kelok Barangin
(Kelok Berangin) tidak ada sangkut pautnya dengan isi lagu. Nama diberikan pada melodi,
sedangkan isi lagu adalah pantun apa saja yang patut dilagukan sesuai dengan permintaan,
situasi atau tempat. Ada kalanya melodinya sama, tetapi namanya berbeda karena pemain
rebab arau peniup salung membuat improvisasi lain. Jadi, tidak sama dengan pemahaman yang
umum bahwa nama sebuah lagu yang diubah iramanya akan tetap sama dengan nama lagu
aslinya. Diduga memberikan nama oleh pemain rebab atau peniup salung terhadap lagu yang
sama, dengan mengubah improvisasinya, merupakan suatu kelaziman yang bersumber dari
penonjolan ego. Penantah ukiran tampaknya mempunyai kebiasaan yang sama dengan pe-
main rebab atau peniup salung itu.

12 Rangkiang asal katanya dari Ruang Hiang Dewi Sri (Dewi Padi). Perubahan bunyi dari Ruang
menjadi rung, atau rang bukan suatu yang ganjil. Ingat saja kata tuan yang ada kalanya menjadi
tan atau rus.

13 Di beberapa tempat padi yang telah disabit tidak segera dibawa pulang. Melainkan diuspuk
dilonggokan di sawah untuk beberapa masa. Pada masa dahulu besar dan banyak longgokan
padi dipertandingkan.

187



2 Si bayau-bayay, yaitu tempat menyimpan padi yang akan digunakan untuk
makan sehari-hari. Tipenya gemuk dan berdiri di atas enam tiangnya.
Letaknya di sebelah kanan.

3 Sitangguang lapa (si tanggung lapar), yaitu tempat menyimpan padi cadang-
an yang akan digunakan pada musim paceklik. Tipenya bersegi dan berdiri
di atas empat tiangnya.

4 Ranghiang kaciak (rangkiang kecil), yaitu tempat menyimpan padi abuan
yang akan digunakan untuk benih dan biaya mengerjakan sawah pada
musim berikutnya. Atapnya tidak bergonjong dan bangunannya lebih kecil
dan rendah. Ada kalanya bentuknya bundar.

Balairung dan Masjid

Balairung’* ialah bangunan yang digunakan sebagai tempat para penghulu
mengadakan rapat tentang urusan pemerintah nagari dan menyidangkan
perkara atau pengadilan. Bentuknya sama dengan rumah gadang, yaitu diba-
ngun di atas tiang dengan atap yang bergonjong-gonjong, tetapi kolongnya
lebih rendah dari kolong rumah gadang. Tidak berdaun pintu dan berdaun
jendela. Ada kalanya balairung itu tidak berdinding sama sekali, sehingga
penghulu yang mengadakan rapat dapat diikuti oleh umum seluas-luasnya.

Seperti dalam hal rumah gadang, maka kedua kelarasan yang berbeda aliran
itu mempunyai perbedaan pula dalam bentuk balairung masing-masing. Balai-
rung kelarasan Koto Piliang mempunyai anjung pada kedua ujungnya dengan
lantai yang lebih tinggi. Lantai yang lebih tinggi digunakan sebagai tempat
penghulu pucuk. Anjungnya ditempati raja atau wakilnya. Pada masa dahulu,
lantai di tengah balairung itu diputus, agar kendaraan raja dapat langsung
memasuki ruangan. Lantai yang terputus di tengah itu disebut lebuls gajah.
Sedangkan balairung kelarasan Bodi Caniago tidak mempunyai anjung dan
lantainya rata dari ujung ke ujung.

Balairung dari aliran ketiga, seperti yang terdapat di Nagari Tabek, Pariang-
an, yang dianggap sebagai balairung yang tertua, merupakan tipe lain. Balai-
rung ini diberi labuah gajah, tetapi tidak mempunyai anjung. Bangunannya
rendah dan tanpa dinding sama sekali, sehingga setiap orang dapat melihat
permufakatan yang diadakan di atasnya.

Tipe lain dari balairung itu ialah yang terdapat di Nagari Sulit Air. Pada
halaman depan diberi parit, sehingga setiap orang yang akan masuk ke balai-
rung harus melompat lebih dahulu. Pintu balairung diletakkan pada lantai
dengan tangganya di kolong, sehingga setiap orang yang akan naik ke balai-
rung itu harus membungkuk di bawah lantai.!’

14 Balairung berasal dari kata balai dan ruang.
15 Menurut ceritanya, bahwa mengadakan parit dan meletakkan pintu melalui kolong mengias-

188



Balairung hanya boleh didirikan di perkampungan yang berstatus nagari.
Balainya pada nagari yang penduduknya terdiri dari penganut kedua aliran
kelarasan, bentuknya seperti balairung Koto Piliang, tetapi dalam persidangan
yang diadakan di sana lantai yang bertingkat tidak dipakai. Ini merupakan
suatu sikap toleransi yang disebutkan dengan kata "habis adat oleh kerelaan”.

Apabila balairung digunakan sebagai pusat kegiatan pemerintahan, maka
masjid merupakan pusat kegiatan kerohanian dan ibadah. Masjid hanya boleh
didirikan di nagari dan koto.'® Bentuk bangunannya selaras dengan rumah
gadang, yakni dindingnya mengembang ke atas dalam bentuk yang bersegi
empat yang sama panjang sisinya. Atapnya lancip menjulang tinggi dalam tiga
tingkat. Di samping masjid, juga didapati pula semacam bangunan yang di-
namakan surau. Jika masjid adalah milik nagari, maka surau adalah milik kaum.
Surau digunakan juga sebagai asrama kaum laki-laki, duda, dan bujangan. Di
surau itulah tiap kaum memberikan pendidikan ilmu pengetahuan kepada
anak-anak muda.?’

Pemedanan Gelanggang dan Sasaran

Pusat kegiatan duniawi ialah pemedanan, yaitu suatu medan atau lapangan
luas yang terletak di luar perkampungan. Pemedanan merupakan wilayah yang
tidak bertuan. la digunakan sebagai tempat menyelesaikan persengketaan
antara orang seorang, antara kaum, dan atau antara nagari yang tidak mungkin
diselesaikan penghulu masing-masing. Persengketaan yang dibawa ke peme-
danan itu bukanlah persoalan hukum, melainkan persengketaan karena harga
diri yang tersinggung, yang diselesaikan dengan perkelahian, baik dengan
secara fisik maupun secara simbolik. Perkelahian simbolis umpamanya yang
terdapat dalam kisah tambo tentang peraduan kerbau antara penduduk dan

kan petitih; lowpar sama patah, mesyuruk sama bungkuk, yang artinya kesepakatan untuk bersama
memikul seluruh risiko. Pendapat lain, oleh karena Nagari Sulit Air merupakan Nagari Cumati
Koto Piliang yang bertugas selaku pelaksana hukum dari kerajaan, mungkin adanya parit dan
letak pintu pada lantai itu adalah untuk pengamanan persiapan yang lazimnya merupakan
hukum badan.

16 Masjid ialah satu-satunya rumah ibadah yang dapat dipakai untuk bersembahyang Jumat,
sedangkan rumah ibadah lainnya tidak dibenarkan. Dengan demikian kehadiran suatu masjid
dalam nagari menjadi sama pentingnya dengan balairung yang menjadi pusat pemerintahan
nagari. Dengan adanya satu masjid dalam nagari dapat menghindarkan perpecahan di kalang-
an masyarakat karena perbedaan ajaran agama Islam.

17 Surau fungsinya semula sebagai asrama laki-laki duda dan bujangan. Lambat laun fungsinya
menjurus sebagai tempat orang muda belajar agama Islam. Akhimya, surau menjadi lebih
terkenal sebagai tempat pendidikan agama Islam yang menyediakan asrama bagi siapa saja
yang datang belajar, sehingga ulama-ulama muda yang memperoleh pendidikan dari sana
disebutkan “orang surau”. Surau démikian tidak ubahnya seperti pesantren di Jawa pada

189



pendatang yang hendak menjarah.

Dalam perkelahian fisik, pihak yang bersengketa masing-masing membawa
teman yang bertugas sebagai saksi atau sebagai pembantu untuk menggotong
pulang yang kalah atau untuk membalas kecurangan yang mungkin dﬂakukan
satu pihak. Masing-masing mungkin membawa pendekar yang menjadi jagoan-
nya. Aturan permainannya 1alah orang yang bersengketa akan melakukan
perkelahian satu lawan satu dengan disaksikan sahabat masing-masing. Lazim-
nya mereka tidak langsung berkelahl, tetapi berbicara lebih dahulu apa yang
menjadi penyebab peraencrketaan itu. Apabila dengan dialogitu tidak mungkin
didapat penyelesaian, mereka, akan melakukan perkelahian bebas dengan
bersenjata atau tanpa senjata. Pendekar dari kedua belah pihak dapat melerai
perkelahian itu jika menurut pertimbangan mereka, hasilnya akan tidak sesuai
dengan materi penyebab persengketaan itu. Akan tetapi, perkelahian itu bisa
menghasilkan perkelahian massal, bila salah satu pihak melakukan kecurangan
sehingga memancing teman yang curiga ikut tampil dalam perkelahian. Perke-
lahian massal yang sampai menjadi dendam yang berkepanjangan akan menja-
di urusan ninik mamak masing-masing untuk mencari jalan perdamaian.
Artinya, dalam persengketaan yang bersifat pribadi ini, tugas penghulu ialah
menyelesaikannya dengan membuat perdamaian tuntas. Tidak ada yang salah
tidak ada yang benar, demikian pula tidak ada yang kalah atau yang menang,
dan tidak ada tuntut-menuntut ganti rugi atas kerusakan yang terjadi oleh
persengketaan itu. Lazimnya perdamaian ditutup dengan suatu perjamuan
yang diadakan bersama oleh kedua belah pihak. Kalau terjadi lagi insiden
setelah perjamuan, maka hukum akan dilakukan menurut semestinya.

Orang perkasa yang melakukan tindakan sewenang-wenang terhadap orang
kecil boleh dikeroyok pada saat kesewenangan itu dilakukannya, tidak boleh
pada waktu yang lain. Pengeroyokan pada waktu lain harus dilakukan dengan
bersembunyi sehingga tidak seorang pun tahu. Akan tetapi, pengeroyokan
yang tidak berdasarkan alasan yang tepat akan menimbulkan pembalasan oleh
teman atau kerabat yang kena keroyok.®

Di samping pemedanan, ada pula galanggang (gelanggang). la merupakan
tempat permainan rakyat, baik perlombaan ada ketangkasan maupun peradu-
an hewan piaraan mereka. Pimpinan gelanggang dinamakan juaro (juara).

Guna tempat latihan ketangkasan atau permainan lainnya, di dekat surau
dibangun pula suatu bangunan yang dinamakan sasaran. Bangunan itu bersegi
empat tanpa dinding dan atapnya belah ketupat. Artinya, perabungnya mem-

akhirnya. Surau yang masih tetap berfungsi seperti asalnya masih ada hingga kini. Lihat juga
catatan pada bab "Undang-undang das Hukum".
18 Lihat lebih lanjut catatan bab "Undang-undasng dan Hukusm".

190



punyai titik di tengah. Sasaran tidak hanya digunakan kaum yang bersangkut-
an, tapi juga dapat digunakan anggota kaum lain sebagai tempat belajar pada
salah satu pendekar terkemuka di bidangnya. Karena pada setiap sasaran tidak
mungkin ditemukan juara yang mampu mengajar seluruh permainan rakyat,
atau setiap sasaran mempunyai kelebihan tersendiri, maka dengan cara mem-
berikan kesempatan kaum lain belajar pada setiap sasaran, terjadilah pengerat-
an hubungan anak-anak muda pada setiap kaum yang ada dalam nagari itu.
Ada kalanya anak-anak muda dari nagari lain dapat datang menuntut ilmu
pada seorang juara di nagari itu.

191



Abdul Gaffar. "Sebuah Tinjauan tentang Arsitektur Minangkabau”, Seminar
Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan, dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Abdul Samad Idris, Datok. Hubungan Minangkabau dengan Negeri Sembilan dari
Segi Sejarah dan Kebudayaan, Seremban, Pustaka Azaz Negeri, 1970.

Alfian. "Tan Malaka: Pejuang Revolusioner yang Kesepian”, Manusia dalam
Kemelut Sejarah, Jakarta, LP3ES, 1979.

Arby Samah. Seni Ukir Tradisional Minangkabau, arsip Bidang Kesenian Kantor
Wilayah Dep. P. dan K. Provinsi Sumatera Barat, Padang.

Asmaniar Z. Idris. "Kerajaan Minangkabau Pagaruyung” Seminar Sejarah dan
Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Bahar Dt. Nagari Basa. Falsafah Pakaian Penghulu, Payakumbuh, Eleonora,
1966.

Bahar Dt. Nagari Basa. Tambo dan Silsilah Adat Alam Minangkabau, Payakum-
buh, Eleonora, 1966.

Bank Nasional 40 Tahun, Bukittinggi, 1970.

Batuah, A Dt. dan A. Dt. Madjoindo. Tambo Minangkabay, Jakarta, Balai
Pustaka, 1957.

Batuah Sango, Dt. Tambo Alam Minangkabay, Payakumbuh, Limbago, 1954.

Berg, C.C. Lintasan Sejarah Majapahit, Indouesia 1952

Boechari. An old-Malay Inscription of Sriwijaya at Palas Pasemah (South Lampung),

285



Praseminar Penelitian Sriwijaya. Pusat Penelitian Purbakala dan Pening-
galan Nasional. Jakarta, 1979.

Boestanul Arifin Adam. "Musik Tradisional Minangkabau”, Himpunau Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusang-
kar, 1970.

Chidir ALi. Hukum Adat Minangkabau dalam Yurisprudensi Indownesia, Jakarta,
Pradnya Paramita, 1972.

Daramin Dt. Madjo Indo nan Gadang. "Kedudukan Sungai Jambu di tengah
Lembaga Adat Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Sewi-
nar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusangkar, 1970.

Darwas, D. Dt. Rajo Malano. Filsafat Adat Minangkabau, Yayasan Lembaga Studi
Minangkabau.

Darwis Thaib Dt. Sidi Bandaro. Seluk Beluk Adat Minangkabau, Bukittinggi,
Nusantara, 1965.

Djawatan Penerangan Propinsi Sumatera Tengah. Propinsi Sumatera Tengah,
Bukittinggi, 1955.

Edwar Djamaris. "Tambo Minangkabau, Tinjauan Struktural”, Seminar Inter-
nasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan
Minangkabau, Bukittinggi 1980.

Ensiklopedia Indonesia. Bandung — 's-Gravehage, W. Van Hoeve.

Eusiklopedi Indonesia (1). Jakarta, ichtiar Baru-Van Hoeve, 1980.

Gazalba.”Pokok-Pokok Pikiran tentang Konflik dan Penyesuaian Antara Adat, Aga-
ma, dan Pengaruh Barat”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam
di Minangkabau, Padang, 1969.

Gunawan, [. dan J. Banunaek. "Peranan Faktor Sosial-Budaya dalam
Gangguan-Gangguan Jiwa pada Orang Minangkabau”, Djiwa, I, 1968.

Hamka. Adat Minangkabau Menghadapi Revolusi, Jakarta, Fa. Tekad, 1963.

Hamka. Ajahku, Jakarta, Djajamurni, 1960.

Hambka. Antara Fakta dan Khayal "Tuanku Rao’, Jakarta, Bulan Bintang, 1974.

Hamka. Sejarah Islawm di Sumatera, Medan, Pustaka Nasional, 1950.

Hamka. Kenang-Kenangan Hidup I Jakarta, Bulan Bintang, 1979.

Hamka. Tenggelamnya Kapal van der Wijck, Bukittinggi, Nusantara, 1966.

Hanafiah S.M, AM. Tinjauan Adat Minangkabau, Jakarta, 1970.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam di Minangkabau, Padang, 1969.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau,
Batusangkar, 1970.

Himpunan Makalah Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan,
dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Hurgronje, Snouck C. De Atjehers, Leiden, EJ. Brill, 1893.

Hurgronje, Snouck C. Islam di Hindia Belanda, Jakarta, Bhratara, 1973.

Ibenzani Usman. "Seni Ukir Tradisional Minangkabau dalam Konteks Adat

286



Istiadat”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan' dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Iskandar Kemal. "Beberapa Aspek dari Hukum Kewarisan Matrilineal ke
Bilateral di Minangkabau”, Menggali Hukusm Tanah dan Hukuw Waris
Minangkabau, Padang, Center for Minangkabau Studies Press.

Ismail Suny. Bunga Rampai tentang Aceh, Jakarta, Bhratara, 1980.

Jahja. "Hukum Waris dan Tanah dan Praktek-Praktek Pengadilan”, Menggali
Hikusmt Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang, Center for Mi-
nangkabau Studies Press.

Januir Khalifah St. Indera. "Sejarah Kerajaan Inderapura”. Himpunan Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusang-
kar, 1970.

Johns, AH. The Kaba Rautjak Dilabueh: A Specimen of Traditional Literature of
Central Sumatra, Ithaca, N.Y, Comnell University, 1958.

Koentjaraningrat. Manusia dan Kebudayaan di Indonesia, Jakarta, Jambatan,
1971.

Madjelis Tahkim. Adat Contra Islam, Mosi Besar Partij Sjarikat Islam Indouesia,
1934.

Mahmoed, St. BA. dan A. Manan Rajo Pangulu. Himpunan Tambo Minangkabau
dan Bukti Sejarah, tanpa penerbit dan tanpa tahun.

Mahmud Junus. Sejarah Islasm di Minangkabau (Sumatra Barat), Jakarta, Al Hida-
jah, 1971.

Mansoer, M.D., dkk. Sedjarah Minangkabau, Jakarta, Bhratara, 1970.

Maruhum Batuah, AM. Dt. dan H. Dt. Bagindo Tanameh. Hukum Adat dan
Adat Minangkabau, Jakarta, Pustaka Aseli, 1956.

Mattulada. "Minangkabau dalam Kebudayaan Orang Bugis-Makassar di Sula-
wesi Selatan”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Miral Manan. Aturan Alam: Mengenal Kembali Adat Alam Minangkabau. (sten-
silan). ,

Mochtar Naim. Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang,
Center for Minangkabau Studies, 1968.

Mochtar Naim. Merantau, Pola Migrasi Suku Minangkabau, Yogyakarta, Gajah
Mada University Press, 1979.

Moens, J.L. Buddhisme di Jawa dan Sumatra dalam Masa Kejayaar Terakhir, Jakarta,
Bhratara, 1974. i

Moens, J.L. Crivijaya, Yava en Kataha, TBG LXXVII, 1937. e

Mohammad Hasbi. "Talikerabat-Talikerabat pada Kekerabatan Orang Mi-
nangkabau”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980 -

Mohammad Said. "Sejarah Minangkabau dengan meminjam dan memper-

287



gunakan Karya Penulis Asing”, Seminar Sejarah dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Batusangkar, 1970.

Mohammad Sjafei. Dasar-Dasar Peudidikan, Jakarta, CSIS, 1979.

Mohammad Zain, St. Kamus Modern Bahasa Indonesia, Jakarta, Grafica. .

Muhammad Amir. Bunga Rampai, Medan, 1938.

Muhammad Radjab. "Kesusasteraan Kaba di Minangkabau”, Seminar Sejarah
dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Muhammad Radjab. Perang Paderi, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.

Muhammad Radjab. Sistem Kekerabatan di Minangkabau, Padang, Center for
Minangkabau Studies, 1969.

Muhammad Radjab. Tjatatan di Sumatera, Jakarta, Balai Pustaka, 1949.

Muhammad Yamin. Atlas Sedjarah, Jakarta, Djambatan, 1956.

Muhammad Yamin. Gajah Mada, Jakarta, Balai Pustaka, 1977.

Muhammad Yamin. 6000 Tahun Sang Saka Merah Putih, Jakarta, Balai Pustaka,
1956.

Muluk Nasution, A. Pemberontakan Rakyat Silungkang, Sumatera Barat 1926-
1927, Jakarta, Mutiara, 1981.

Nasroen, M. Dasar Falsafah Adat Minangkabay, Jakarta, Bulan Bintang, 1971.

Navis, A.A. "Korelasi Agama Islam dan Adat Minangkabau dalam Pembangun-
an”, Himpunan Prasaran dan Kertas Ketja Seminar Islam di Minangkabau,
Padang, 1969.

Navis, A.A. "Sastra tradisional Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas
Kerja Seminar Sejaral dan Kebudayaan Minangkabay, Padang, 1970.
Navis, A A. "Meninjau Masalah Adat Minangkabau dalam Novel Indonesia”

Budaya Jaya, No. 99/1976.

Navis, AA. "Kaba: Cerita Rakyat Minangkabau”, Pertemuan Sastrawan Nu-
santara Ill, Kuala Lumpur, 1981.

Navis, A.A. "Sekitar Kesenian Minangkabau Tradisional” Pertemuan Seniman
se-Sumatera Barat, Padang, 1981.

Navis, A.A. "Tingkah laku Gerakan Politik di Sumatra Barat” Seminar Interna-
sional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Bukittinggi, 1980.

Nooteboom, C. Sumatra dan Pelayaran di Samudera Hindia, Jakarta, Bhratara,
1972.

Optimis, Majalah no. 25/Februari 1982.

Pitono Hardjowardojo, R. Adityawarman, Jakarta, Bhratara, 1966.

Purbatjaraka, R. NG. Riwayar Indonesia I, Jajasan Pembangunan, 1952.

Poerwadarminta, W.J.S. Kawmus Umusm Bahasa Indonesia, Jakarta, Balai Pustaka,
1976.

Rasjid Manggis, M. Dt. Radjo Panghoeloe, Minangkabau, Sedjarah Ringkas dan
Adatnya, Padang, Sri Dharma, 1971.

288



Rusli Amran. Sumatera Barat hingga Plakat Panjang, Jakarta, Sinar Harapan, 1981.
Sangguno Diradjo, Dt. Tambo Alam Minangkabau, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.
Sanusi Pane. Sejarah Indouesia II, Jakarta, Balai Pustaka, 1965.

Schriek, BJ.O. Pergolakan Agama di Sumatra Barat, Jakarta, Bhratara, 1973.

Slamet Muljana. Kuutala, Sriwijaya dan Suwarmabhumi, Jakarta, Idayu, 1981.

Slamet Muljana. Nagarakertagama dan Tafsir Sejarahnya, Jakarta, Bhratara, 1979.

Soekmono. "Sekali Lagi tentang Lokasi Sriwijaya”, Praseminar Penelitian Sriwi-
jaya, Pusat Penelitian Purbakala dan Peninggalan Nasional, Jakarta,
1979.

Soekmono. "Tinjauan Sejarah Kuno Minangkabau Berdasarkan Peninggalan
Purbakala”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Stoddard, L. Dusia Baru Islam, Jakarta, Pembangunan, 1979.

Sjafnir Abu Nain, "Pakaian Adat Minangkabau”, Seminar Internasional Meng-
enai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangkabau,
Bukittinggi, 1980.

Toomn, J.L. van der. Aanteckeningen uit het Familicleven bij den Maleier in de
Padangsche Bovenlanden [ & II, 1817.

Umar Junus. “Kaba dan Sistem Sosial Minangkabau: Suatu Problem”, Seminar

Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangka-
bau, Bukittinggi, 1980.

Syed Ameer Ali, Api Islam, Jakarta, Bulan Bintang, 1978.

Wojowasito, S. Kamus Kawi — Indonesia, CV. Pengarang.

Zuber Usman. "Fungsi dan Peranan Bahasa dan Sastra Minang dalam Kebu-
dayaan Lokal maupun Nasional”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja
Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabay, Batusangkar, 1970.

Zuber Usman. Kesusasteraan Lama Indonesia, Jakarta, Gunung Agung, 1957.

Zuber Usman. "Orang Talang Mamak”, Himpunan Prasaran dau Kertas Kerja
Sewminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

289



A

Abbasiyah, Dinasti 25

Abdul, Muhammad 40, 42
Abdurrauf, Syekh 27

Aceh 22, 23, 25~7

adaik babuhua sentak 87
Aditiawarman 11, 14—6

adok 273

Agam, luhak 31, 335, 48, 105, 134
Ahmad, Haji Abdullah 39, 40, 42
Ahmadsyah, Sultan 18

aka 97

Alahan Panjang, nagari 31. 33, 35, 37
Alam Minanghabay 59

Alamsyah, Sultan Bagagar 20, 23
Alamsyah, Sultan Muning 20, 31
alam takambang jadi guru 59, 69, 264
Ali, Khatib 42

Alif, Maharaja 46

Alif, Raja 18

Alif, Sultan 17, 18, 26

Aluang Bunian Kote Piliang 57
Ambon 22

Amoghapasa, arca 11, 15, 26
Amrullah, Haji Adul Karim 39, 42
anak silek 265

Ananggawarman 16

Andalas 35

Andomo 24

Andomo di Saruaso 57

Anesecritus 4

Anggang nan Datang dari Lauik 50
angku-angku, golongan 264, 283
Anjing yang Mualim 47

arato gantuang 153

Argyre lihar Kota Perak

Aryadamar likar Aditiawarman

Arya Wangsadiraja lihar Aditiawarman
As-Salib, Sultan Malik 25

Aur, Tuanku Lubuk 31

Aziz, Khalifah Umar bin Abdul 25

B

batiliak ketek babiliak gadang 71. 81
badikaa 274

Bagagarsyah, Sultan Alam 20, 31, 34
bagindo 108, 133

bajulo-julo 75

bakarano bakajadian €0, 80, 172

bak pituak urang me-ruo 260

balah bubuang 174

balairung 188, 189, 252, 255
Balaputra 8

Balun, Sutan 50

Bandang. Dato Ri 28

Baudaro di Sungai Tarab 57, 58
Bangkinang 3

Bank Nasional 43

bansi 279, 281

Banten 21

Banuhampu, suku 122, 129
Bapak Wartawair Melayy 41
Barapi, Tuanku 31
Barus 15, 24, 25. 27
Basa Empar Balai 17.
basandiang 204
baso-basi 262
Basyah, Sentor Ali 34

batagak gadang 146

Batanghari, sungai 6. 10, 15. 1o, 1
Batangkampar. sungai 7. 15, 18
Batavia lilar Jakarta

batimbang tando 199

Batipuh. uagari 17
Batu Barikam 33,
Batusangkar 33, 3
Batutah. Ibnu 26
Bendahara di Kampar 58
Bendang, suki 129

31, 37

o
Y]

—

1
7

.
36,
56

7

-Biaro, Tuanku 31

Bodi Caniago 54-7, 92, 123-5, 178
Bodi Caniago, kelarasan 129, 144, 1
Bonjol, Tuanku Imam 31. 34, 36

~1



buang 115 Diniyah School 40, 42

BL""nnvai 34, 35, 37 dipaman 18
Bunda Kandung 4e. 50, 51 Diponegoro, Pangeran 33, 34
Bungsu. Tuan likar Aditiawarman dubalang 106

Buo. kerajuau 17, 19. 28, 35, 37. dusun 94

Burhanuddin, Syekh 26, 27

C E

Casstine Taril Koto Piliang 58 Enggano. pulay 21
Candung 31
7 , 38 F
5 37,25

Canking, magari 27-9, 3
Cati Bllan» Pandai 46
suri. Svek -ah 27
carur rakrian 16 Fansuri. Syekh Hamzah 27
cema 112 Fort de Kock 37
7 2
Fort van der Capellen 33, 37

Cianjur 36, 37

Cindur Mato 51, 249, 273, 275
Cingkuk, pulay 23 G
cisto buio 198

la, kerajaan 9. 10
uci, suky 123

Gadang 134, 143

Gadang. Tuan 36, 37

iy stelsel 37 gadang bagilia 144, 145

amati Koto Piliane 38 gadang kayy gadang bahamiyo 76, 82
ak 90 i gadang lagak 76

| Gadang nan Baryjual 17. 58
Gadih, Tuan 20

Gadis, Tuan 31, 32

O2 OO0
o

o

cupak diisi limbago dinnang 128

D gadis gadang 210
gadis gack 210
Dalima. suku 124 Gajah Mada 12. 14-6, 26
Dalu-dalu 3¢ gajal maharam 174, 175
dampeang 268 Gajah Tongga Koro Piliang 58
Dang Tuanku litar Rumandung, Sutan galanggang 190
darmajaksa yang berdua 16 Gama. Vascoda 21
Darmasraya 10-2. 26 gambus 282
Datuk Bandaro 31 Gandhara 5
Datuk Batuzh. Haji 42 ganti lapik 198
Datuk Ketumanggungan 4e. 50. 51, 54. 57, Gea, Raja 28
92, 122, 175,250 golden Khersonese 4
Daiuk sasn Sakelap Dumia 122, 123, 129, 175 gonich pucuak 20
Datuk Perpatih nan b"bam 1g 16,26, 46,50, Gresik 21
. 54, 57,92, 122, 175, 250 Gudam, sk 123
Daruk Sutan Maharaja 41. 42 Guguk Sigandang 33
debus 278, 280 Galung Tuanku 31
Depang, Maharaja 47 Gunung, nagari 32

dein saluak 107

Dewa Tuhan Prapatih 16
Diaz, Thomas 19

Digul 43 habils adaik bakarelaar 140
Dlmwh Purri 282 Harimau Campa 47

292

D:‘



Hariman Campa Koto Piliang 58
Harimay nan Salapan 31

Hayam Wuruk 13, 16

hercanggendang 262

Hikayar Raja-Raja Pasc 26

hinggok wancakam tabang manumpy 128
hutan lalch 151

I

llalang 24
[lappai 27
indang 278, 280, 282
Indragiri. kerajaan 17
Indrapura 15, 17, 18, 23
Indraswari likar Perak Dara
INS Kayutanam 43, 282
Islam
masuk Aceh 26
masuk Filipina Selatan 26
masuk Sulawesi Selatan 28
menyebar di Sumatera Barat 2¢-8
Ismail, Syekh 38, 41

J

Jabadicu lilar Jawadwipa
Jakarta 18, 32-4

Jalito. Indah s0

Jambak. suky 122, 123, 129
Jambek, Haji Jamil 39
Jamilan, Puti 50

janang 253, 268

jarials wanamang buliah 1553
Jawadwipa 4

Jayakatwang 11
Javanagara 11. 14. 15
Jayawisnuwardani 15
Jingga, Dara 11

Juliah, Indah 50

julo-julo 154

K

Kaba 243, 244. 251, 252, 265, 272, 273,

kabay haji masuak parak haji 72
kabuang barang 209
kahuripan 15

Kamang, magari 31, 33, 5, 37
Kambing Hutan' 47

Kampai, suku 130.

Kantoli lihar Kuntala, kerajaan
Kapau, nagari 33

Kapau, Tuanku 31

Katiagan 33

kato 98, 99

kato malereang 262

kato marandal 207

karo was ampek 230

kawin wakil 198

Keringi 3

Kertanegara, Raja 10-2,

ketek bawamo gadang bagala 132
Khaidir, Nabi 18

Khalifatullah, Sultan 18

Khatib, Syekh Ahmad 39, 41, 42

Kubuang Tigo Baleh, luhak liliar Solok, kabu-

_ paten

Kucing Siam 47

Kunteala, kerajaan 5, 6

Kuntu, kerajaan 15, 26
kuresnal kato 100

busuik buly ayam 72

Kuti, Pemberontakan 14
Kutianyir, sukn 122, 125, 129

L

Lagundi nan Basclo 48, 50
lasbang urok 209

Lamuri 25

langgam karo 101

lanjar 177, 179, 180

larelt 55, 56

lareh nan duo 55

Lawas, Tuanku Ladang 31
Lelo, Tuanku 31

Lho Semawe 25

Lima Kaum, nagari 55

Limo Puluh Koto. hdak 33-5, 48, 10
Lintau, Tuanku 29-31, 33, 34
lipek pandan 174

Lokitawarman, Sri Maharaja 24
Luar, Tuanku Padang 31
Lubuk Alung 37

Lubuk Ambalau 34

Lufti. Mochtar 43

0

293



lthak 104, 105, 229
[uhak nan tiga 107, 123

M

Madagaskar 3, 24
Madrasah Irsyadunnas 282
maelo kayn 182
Maharaja Basa Jiar Datuk Ketumanggungan
Mahat, kampung 7
Majapahit, kerajaan 11, 13
ekspedisi ke Pase 26
sistem pemerintahan 16, 17
Majelis Tinggi Kerapatan Adat Alam Minang-
kabau (MTKAAM) 43
Makassar 22
Malaei Colon 35
Malaka, kora 21
Malaka, Tan 42
malakok 150
malam bainai 201
malawan dunia urang 62, 69, 72, 80, 82
Malayapura 10, 15
Maluku 21
mamaga 81, 82
mamak 130, 131
maimak kepalo alek 253-5
mancatak tiang tua 182
Mandahiling, suky 122, 125, 129
Manggopoh 37
Mangkudum di sumanik 57
wenjalang 203, 206
Mansiangan, Tuanku 29-31, 33, 35
‘wanti 106
wantri katrini 16
warah 108, 133
Marapalam, bukir 33
marapulai 199-208, 269
Mataram, kerajaan 8
Matur, nagari 34, 35
Mauliawarmadewa likat Aditiawarman
Mauliawarman 10, 12
Melayn, suku 122-5, 129
Merapi, gunung 26, 27, 33, 48, 104
Meurah Silu lihat As-Salib, Sultan Malik
Minang 52
Minangkabau
adat 88-90, 179-81

294

aktivis muda 42, 43
asal usul nama 52, 53
aspek perekonomian 149, 150, 153-6
aspek wilayah 53, 104, 105, 151-3
dikuasai Belanda 34, 36
dikuasai kaum Paderi 32
etika hidup 65-8, 72, 73, 76
filsafat alam 59, 60, 78, 79, 255, 256
filsafat manusia 61-5, 69, 80-3, 95-8, 179,
257, 258
gaya bahasa 98-104, 229-31, 246, 247
gelar 130-5
gerakan politik Islam 41, 42
hasutan komunis 38
hukum adat 112-8
kebudayaan lisan 45, 46
kekerabatan 221-8
kesenian 281. 282
masuknya Islam 26-8, 30
menentang rodi 37
perang saudara 18-20, 23
pembaharuan ajaran [slam 38-42
pengaruh asing 263, 264, 281, 282
perdagangan masa VOC 18, 19, 22, 23, 32
perlawanan terhadap Belanda 23, 24, 34-7
sistem kemasyarakatan 69-72, 74-8, 106-9,
119, 120, 130, 258
sistem kesukuan 121-7, 129, 130
sistem pemerintahan 54-8, 94, 105, 106
sistem pendidikan Islam 40
undang-undang 91-3, 109-12
warisan 158-65
Miskin, Haji 29, 30
Moro 26
Muara Panas 37
Muaratakus, candi 7, 10
Muawiyah, Khalifah 24
Muda, Iskandar 23
Muhammadiyah 43
Muhammadsyah, Sultan 18,23
Muko-Muko 18
Musi, sungai 7, 8, 10

N
Nagan’

Nambi, Pemberontakan 14
nan Tungga Magek Jabang 274
Napoleon, Perang 20



nikah ganggang 197
inik nan barigo 57

Ophir, gumung 3
QOrang nan Empat 29

P

Padang 23, 24. 31, 32,
Padang Candi 15
Padang Ganting. nagari 57
Padang Sibusuk 16, 17
Padangpanjang 36, 438
Paderi
menguasai Minangkabau 32
pembersihan umat Islam 29, 32, 38
perlawanan terhadap Belanda 33-¢
Pagaruyung, kerajaan 10, 15, 16, 18-
46, 50, 57, 91. 107, 123
dikuasai kaum Paderi 32
masuknya lslam 26
pusat kerajaan 31
sistem pemerintahan 17, 28, 29
panca ring wilwarika 16
Painan, Perjanjian 23
palambok talabual 147
Palembayan 34
pamacah wbo 67
Pamaluyu, Ekspedisi 10
Pamuncak Koto Piliang 57, 58
pananti 201
Pandai Sikat 29, 30, 33
pandeka 265, 266
panibo 200, 201
paninghah 280
Pantar 35
panunghek 135, 143
Perdamaian Koto Piliang 58
parewa. golongai 264, 281, 283
Pariaman 23. 33. 133
Pariaman Tiku 108
Pariangan 27, 48
Partai Nasional Indonesia (PNI) 43
Pasak Kungkuang Koto Piliang 58
Pasaman 31, 33, 34
Pasaman, Tuanku lilat Lintau, Tuanku
Pase 25, 26

133, 201

to W
o
[
s
o
4

patahankan 81
Patapang, suku 122, 129
Pauh 23, 24, 37
pegang gadai 165
Pelita Kecil 41
Pemedanan 189
penghulu
gelar 132-5
jabatan 131, 136, 138, 139, 143-5
pakaian 142, 143
pantangan 140-2
pidato penobaran 253, 254
upacara penobatan 145-7
penghulu pucuk 94
penghulu suku 106
perkawinan
aspek sosial 210, 211, 213-9
hukum 195-7
mahar 200, 201
peminangan 199, 200
perjamuan 209
pola 193-3
tata-cara 197-9, 203-8, 269
Persatuan Dagang Indonesia (Persdi) 43
Persatuan Guru Agama 42
Persatuan Muslimin Indonesia (Permi) 43
Persatuan Tarbiyah Istamiyah (Perti) 43
Persatuan Ulama Sumarera 42
perut 106
Petak, Dara 11
Pinawan, suky 123
Piobang, Haji 29
plakat panjang 35
Polo. Marco 25
Pono likar Burhanuddin, Syekh
Prasasti Kedudukas Bukir 7
Prolomeus. Claudius 4, 5
pulang ke mamak 194
punggawa 1Qe
pupuik batang padi 268-70, 279

pusako 158, 160
pusako barolong 226
pusako rendah 162
putuih 117

R

Rachias 4
Raffles. Thomas Stanford 20



Raja Adat 28, 57

Raja Alam 57

Raja Dua Sela 17

Raja Hitam 37

Raja Ibadar 23, 57

Raja Muda 58

Raja Putih 24

Rajakacik 58

Rajapatni 15

Raja Tiga Sila 17, 19, 28, 57

rajo babandiang 107, 175, 176

rang mudo 208

Rangga Lawe, Pemberontakan 14

ranghiang 187

rantau 104, 105, 107, 108

Rao 34

Taso jo pareso 73, 74, 76, 196

Rasyod. Syahbilal 43

rebana 280, 282

regent 36, 37

renah, Tuanku nan 29, 30, 33

Rokan, sungai 15

ruang 174, 177

Ruhum 46

nomak baanjuang 175, 176

rumah batingkok 175

rumalh gadang

arsitektur 172

aspek kekerabatan 223-6

fungsi sosial 176-81

jenis 174, 175, 188, 189

motif hiasan 183-6

tata cara pendirian 181-3

Rumandung, Sutan 50, 51

Rusa man Datang dari Lauik lihar Datuk Keru-
manggungan

S

Sabak 24

Sadeng, Pemberontakan 13
saduo 155, 156

Saidi. Anwar St. 43
Sailendra 8

saiyo sakato 76, 77

sako 158, 160

salawar dulang 282

Salo; suku 129

salung 275, 279, 281

296

sanak sudaro 230

sandaro 166

Sang Dewaraya lilar Aditiawarman
Sanggaramawijaya, Sri Maharaja 10
Saningbakar, #agari 58, 273, 275, 276
saparuik 223, 224

saptapatri 17

Sarekar Dagang Islam 42

Sarekat Usaha 42

Sarikat Adat Alam Minangkabau (SAAM) 42
Sarikat Islam 42, 43

Saruaso, nagari 17, 18. 24, 57

sasaran 190

Sekolah Adabiyah 40, 42
Sewatang. Patih 26

si rinjau laink 107, 174, 176

sidi 108

Siguntur 10, 15

Sijangek 53

sijobang 274

Sijunjung 31, 37

silat lintan 266

silat pauh 266

silek 174

Silungkang, nagari 38, 42, 58
Simabur, nagan 32

Simabur, Tuanku lihar lsmail, Syekh
Simawang 20, 31, 32, 34, 58
Simpuruik 52

sindia 262

Singasari lihar Majapahit
Singkarak, danau 20

Singkawang lilat Singkuang
Singkuang, suku 122, 125, 129
Sintuk 18, 27

Sipisang 34. 35

sirih dalass carano 128

sitaralak 266

salo, suku 122

sofinisme 41

Solok, kabupaten 34, 36, 37, 105
Sri Maharaja Diraja 10, 20, 25, 46, 50, 53, 54
Sriwijaya, kerajaan 6, 8, 10, 24, 25
syarang 165

Sukarno 43

Sulit Air uagari 58

Suluah Bendeng Koto Piliang 58
Sumanik, nagari 17, 29, 57
Sumatera Thawalib 41-3



Sumpah Palapa 13

Sumpur Kudus 17, 28. 57
Sungai Jambu, nagari 58

Sungai Pagu 37

Sungai Puar 34, 35

Sungai Tarab 17, 24, 57, 58
surambi papek 107, 175, 176, 179
Suran, Putri 18

surau 189

surau, golongan 264, 283

Suri Dirajo 50

sutan 108

Sutan, Taher Marah 43
Suwamabhumi, kerajaan 9, 10
Suwarnadwipa 4. 5

Syafei, M. 43, 282

Syarif, Peto lihar Bonjol, Tuanku Imam

T

Tajadi, bukit 36

takanai baragiah 76

Talang, gunung 105
talibun 237

Tambangan 35

Tambusai, Tuanku 36
Tan Tuah 58

Tanah Datar, lithak 20, 31, 33-5. 48, 105, 123
Tanca 14

Tandikat, guimung 34

Tang, Dinasti 25
Tanjung. suky 123, 124
Tanjung Barulak, nagari 31
tansa 278, 280

Tapanuli 35

Tarantang Gadang 34

taratak 9

Tarekat Canking 38

Tarekat Naksabandiyah 38-43
Tarekat Satariyah 27, 28, 39, 41
Tarekat Ulakan 38

Tarekat Wujudiyah 24, 28
telempong 269. 270, 272, 280
tembilang besi 159

fenggang raso 74

Ternate 22

Thaib, Jalaludin 43

Thawalib School 40

Tiang Bungkuk 51

Tidore 22

Tiku 23

Tilatang, nagari 33

tirai takasbang 147

Tribuanaraya Mauliawarmadewa liliar Aditia-
warman

tuah kato 99

Tuan Kadi di Padang Ganting 57

tudul 111

Tunggal. Khatib lihar Bandang, Dato Ri

ngganai 106, 131, 180, 224

Tuo, Tuanku nan 29, 31

to dusis 94

e kampung 106

Tupai Janjang 276

Turki Muda 42

u

Ulakan 23, 27, 28. 37

ulayat 151. 152

wisbuak wisbai 111

Ummayah, Dinasti 25
Undang-undang Delapan 109, 110
Undang-undang Dua Belas 109. 111, 112
Undang-undang Dua Puluh 89, 109
Undang-undang Luhak dan Rantau 89
urang ampek jinil 145, 146

urang awak 70

uraig kurang 157

urang nan ampek 106

Usmaniyah, Khalifah 30

Vereenigde Qost-Indische Compagnic (VOC) 22

W

Wahabi, kaws 30

Walmiki 4

warih bajawck 223

warih dijawek 144, 145

Waruyu, Tuan lihat Aditiawarman
Wijaya, Raden 11, 14, 15

Wisnu, Raja 8

Wiswarupakumara, Mahamenteri 11

297



X
Yahya, Haji 30. 41, 42
Yakub, Ilyas 43

Z

Zulkarnaen, Iskandar 4. 18, 24, 46



