105596

Norbaltim 1brahim. Perkalwinan adat di Negeri Sembilan,
Shak Alam: Peaerbit Fajar Bakti, 1966,



20

AR,
Penutup

ERKAHWINAN merupakan suatu yang dituntut oleh agama.
Upacara perkahwinan mengandungi dua aspek, iaitu keagamaan
dan kebudayaan, Pelaksanaan aspek keagamaan ini adalah ham-
pir serupa di kalangan masyarakat yang menganut kepercayaan yang sama.
Perbezaaan pelaksanaan aspek keagamaan ini adalah berdasarkan agama
vang dianuti. Aspek kebudayaan dalam upacara perkahwinan adalah baha-
gian yang merealisasikan adat istiadat masyarakat yang melaksanakannya.
Ia juga yang membezakan kebudayaan sesebuah masyarakat dengan ma-
syarakat yang lain.

istiadat perkahwinan yang dijalankan oleh pengamal adat perpatih agak
berbeza dengan negeri-negeri Melayu lain di Malaysia, Istiadatnya adalah
unik dan di sebalik keunikannya itu tersirat falsafah adatnya. Apa yang
pasti istiadat tersebut amat simbolik dan harmonis,

Daripada huraian tentang adat istiadat perkahwinan dan aspek-aspek
lain yang berkaifan jelaslah bahawa iz dijatankan secara amat tersusun,
cantik dan halus. Setiap langkah yang diatur dilakukan dengan penuh adat,
tertib dan sopan santun serta dengan budi pekerti dan bahasa yang tinggi.

Setiap upacara yang diadakan di sepanjang proses adat istiadat se-
menda-menyemenda ini seolah-olah suatu majlis berbalas puisi—pantun
dan perbilangan. Setiap maksud yang hendak disampaikan disalurkan
melalui puisi berkenaan, Maksud hati setiap pihak tidak disampaikan se-
cara terbuka, langsung dan kasar tetapi melalui perlambangan, bunga ba-
hasa, bahasa rendah dan berlapik. Dengan kata lain, penyampaian maksud
hampir dalam keseluruhan upacara olek dan upacara lain yang berkaitan
adalah amat puitis dan simbelik. Ini secara tidak langsung menunjukian
betapa halusnya seni budaya adat masyarakat yang mengamaikannya.

Setiap peraturan dan adat istiadat perkahwinan dalam adat perpatih
menampakkan peribadi masyarakatnya. Dalam masyarakat yang menga-
matkan sistem bersuky ini terdapat nilai muafakat dan sefahaman dalam
melakukan sesuatu. Hanya*dengan muafakat baharulah dapat suatu ke-
bulatan fahaman dan tercapai pula suatu persetujuan tentang sesuatu
perkara dan pekerjaan, Dalam institusi perkahwinan adat konsep dan nilai
muafakat, kebulatan serta persefahaman ini sungguh ketara. Ini adalah

287



PERKAHWINAN ADAT Di NEGERI SEMBILAN

sendi dalam membuat sesuatu keputusan atau kerja, Misalnya dalam
istindiat risik, keputusan sama ada menerima atau menolak cincin tanya
hanya tercapai setelah dimuafakatkan dan memperolehi kebulatan di
antara semua ahli keluarga terdekat. Dalam menentukan tarikh dan hari
dilangsungkan, pembahagian tugas dan tenaga kerja untuk melaksanakan
olek serta jenis olek perkahwinan antara teruna dan dara yang telah diikat
dengan cincin tanya itu juga memerlukan muafakat dan kebulatan
antara kedua-dua belah pihak yang berkenaan.

Muafakat dan kebulatan dalam masyarakat adat ini adalah pokok atau
asas sebarang keputusan tentang sebarang aktiviti masyarakat, sebagai-
mana kata adat:

bulat air kerana gopong,
butlat kata kerana muafakat.

Lebih jauh lagi, muafakat itu boleh merubah peraturan yang telah menjadi
darah daging adat seperti termpat tinggal selepas berkahwin. Dengan mua-
fakat yang menghasilkan kebulatan peraturan termpat tinggal magrilokal/
uksorilokal boleh ciubah kepada peraturan patrilokal. Perubahan dan
penyesuaian juga boleh berlaku dalam aspek pembahagiaan harta selepas
berlaku perceraian, Tegasnya, adat perpatih adalah sangat fleksibel dalam
aspek-aspek tertentu terutama yang berkaitan dengan kemanusiaan. Ini
jelas dinyatakan dalam kata adat:

ibu adat itt muafakai:

usang-usang diperbaharui,

yang lapuk disokong,

yang elok dipakai,

yang buruk dibuang;

alah adat dek muafakat.

Dalam upacara perkahwinan sanak saudara pengantin, jauh dan dekat,
dengan penuh kerelaan menghulurkan bantuan sama ada berupa keben-
daan mahupun tenaga, daripada peringkat awal sehingga akhir adat isti-
adat itn. Contohnya sanak saudara pengantin akan mengadakan segala
keperluan bagi kegunaan majlis perkahwinan termasuk membaik pulih
rumah dan kawasan. Bagi mereka yang tidak mampu memberi wang
akan membawa barang-barang lain seperti tepung, gula, beras, minyak
masak, telur ayam matahan memberi ternakan seperti kambing dan se~
bagainya. Pendeknya setiap ahli kelompok kekeluargaan akan memberi
sumbangan mengikut kadar kemampuan masing-masing. Di samping itu
setiap anggota kelompok kekeluargaon juga akan menolong dengan
tenaga kerja mereka. Ini secara tidak langsung menanamkan kepada
generasi muda cdan meneguhkan lagi kepada generasi dewasa dan tua
bahawa anggota sesuatu suku, perut, ruang dan terutama sekali rumpun
adalah:

268



PENUTUP

beranak bersaudara,
adik-beradik,

dekat rumah dekat kampung,
sehalaman sepermainan,
seperigi sepermandian,
segayung sepergilivan.

Di samping itu, konsep bermuafakat dan kebulatan ind juga telah me-
wujudkan nilai dan sifat kerjasama, gotong royong, tolong-menolong, se-
naya dan bantu-membantu di antara ahii dalam masyarakat adat. Dalam
melaksanakan adat istiadat perkahwinan nilai dan sifat bekerjasama serta
bergotong royong ini diamalkan secara sepenuhnya, dan menjadi teras
kepada kejayaan olek tersebut.

Konsep rauafakat dan kebulatan serta semangat yang berikut dari-
padanya (nilai dan sifat kerjasama dan gotong royong) telah dijadikan
peraturan harian yang harus dilakukan dan dipatuid oleh anggota masya-
rakat ini. Setiap anggota, tanpa pengecualian kerana adat tidak memung-
kinkannya, adalah bertanggungjawab atas kejayaan keseluruhan majlis
atau upacara seria aktiviti-akfiviti lain yang dijalankan. Setiap orang harus
bersama dengan yang lain menggunakan kebolehan dan kelebihan serta
kekurangan masing-masing untuk mencapai tujuan bersama. Kejayaan se-
suatu majlis atau kegiatan bukannya kejayaan individu atau sekumpulan
orang terfentu tetapi adalah kejayaan keseluruhan kelompok kekeluarga-
an. Oleh sebab itu bagi masyarakat ini tidak ada yang berat atau susah
kerana sebarang masalah atau halangan akan diatasi secara bersama demi
kepentingan bersama.

Keadaan bekerjasama yang sedernikian jelas tergambar dalam upacara
perkahwinan di Negeri Sembilan. Semasa upacara ini, dari peringkat awat
sehingga akhir, setiap anggota kelompok kekeluargaan, orang semenda
dan juga pembesar adat akan berganding bahu menjalankan peranan dan
tanggungiawab masing-masing. Tugasan yang mereka laksanakan adalah
berangkai, berhubung kait, teratur serta berkordinasi antara satu dengan
lain. Jika dilihat secara menyeluruh ia merupakan suatu organisasi istiadat
semenda menyemenda yang mantap.

Sifat atau semangat tolong-menolong dan kerjasama yang terhasil
daripada kebulatan muafakat seluruh ahli dalam mengadakan upacara
perkahwinan ini secara tidak langsung memberikan suatu ilustrasi tentang
masyarakat adat berkenaan, iaitu suatu masyarakat yang kuat dan kukuh
dengan nilai persatuan dan kesatuan serta kesepaduannya. Nilai ind
terhasii akibat daripada kukuhnya ikatan kekeluargaannya, baik dari segi
darah mahupun perkahwinan, Secara tidak langsung, sikap dan semangat
serta nilai yang diamalkan datam majlis seperti ini merapatkan ahli-ahii
yang ‘telah renggang’ dan mengeratkan lagi ahli-ahli yang telah sedia
rapat hubungannya. Dengan demikian sikap penyayang yang sememang

269



PERKAHWINAN ADAT DI NEGERI SEMBILAN

ada di kalangan ahli keluarga serumpun berkembang kepada kelompok
kekeluargaan yang lebih luas—ruang, perut dan suku. Akhirnya sikap ini
merebak ke tahap masyarakat seluruhnya.

Istiadat menikam jejak dan menyalang ke rumah saudara mara di kedua-
dua belah pihak selepas hari langsung membawa pengertian bahawa
dalam masyarakat adat perpatih perkaliwinan bukan bererti hanya meli-
batkan pasangan yang berkenaan tetapi seluruh kelompok kekeluargaan
masing-masing. Perbuatan tersebut berserta clengzxﬁ perbuatan memberi
balasan atas persembahan boko pula menunjukkan penerimaan dan pem-
berian ‘bantuan’ awal terhadap pasangan baru berkenaan. Persembahan
dan balasan ini juga adalah ‘pembukaan pintu’ oleh ahli-ahli lain dalam ke-
lorapok kekeluargaan terhadap kehadiran orang semenda baru di kalangan
kelompok mereka. Selanjutnya, perbuatan itu secara tidak langsung ad-
alah pernyataan kerelaan mereka memberi dan menerima ‘bantuan’ pada
masa-masa mendatang, jika diperlukan.

Institusi perkahwinan berserta dengan adat istiadatnya memaklumkan
kepada dan menimbulkan dalam diri pasangan baru itu bahawa masya-
rakat luas (dewasa) yang mereka masuki itu adalah masyarakat yang kuat
semangat perpaduan dan saling bantu-membantu antara satu sama lain.
Atur cara pelaksanaan institusi perkahwinan itu adalah suatu insiasi dan
pensosialisasian praktikal kepada pasangan baru tentang tatacara kehi-
dupan ‘alam dewasa’ masyarakat di mana mereka akan menjaci sebaha-
gian daripadanya. Pasangan baru berkenaan harus akur kepada suasana
dan keadaan masyarakat ‘barunya itu yang jelas dibayvangkan dalam
perbilangan:

Adat bersauclara:
saudara dipertahankan;
adat berkampung:
kampung dipertahankan,
adat bersuku:

stiku dipertahankan;
adat bernegeri:

negeri dipertahanian.

Hidup bersuku-suku,

dekat rumah dekat kampung,
pinta-meminta, seraya menyeraya,
sehalaman sepermainan,
sejamban seperulangan,

seperigi sepermandian,

segayung sepergiliran.

Godang (besar) sama godang,
keci} sama kecil,
ke lurah sama dituruni,

]
=1
<o



PENUTUP

ke bukit sama didaki;
terjun sama basah,
melompat sama patahy;
cielr sama rugi,

dapat sama laba;
tertangkup sama makan tanah,
terlenfang sama minm emburn,
terapung sama hanyut.
Serumpun bak serai,
seikat bak lidi,

sekabit bak sirih,

selali bak nyiur,
sebungkus bak nasi,
sekuncang bak kuah;
berlapis bak sawah,

Seciuk bak ayam,
sedancing bak besi,

seikat bak lembing;

lkok mudik serentak galaly,
kaok hilir setungkal dayung;
seltata lahir jo batin,

sesuai mulut jo hati.

Kok besar jangan melanda,
kok cerdik jangan juenipu,
kok cerdik teman berunding,
kok kaya tempat bertinggang,
ok bedoh disuruh arah;

lok patah penunggu jemuran,
kok buta penghembus lesung,
kok lumpuh penghuni rumah,
kok pekak mencuculi meriam,
kok berani buat kepala lawan.
Kok khabar baik, diberitalu;
kok khabar buruk, serentak didatangi;
kok jauh, ingat mengingat;
kok dekat, temu-menamui.

Adat bersaudara, saudara dipertahankan;
ibarat telur sesangkar:

pecah sebiji, pecah semua;

hina seorang, hina sesuku.

Maiu tak dapat diagih,

suku tak dapat dianjak: dan ebagainya.

Perkahwinan dalam masyarakat adat perpatih, seperti juga dalam masya-
rakat lain adalah penting. Kepentingan ini, dalar adat perpatih terutama
sekali terletak pada suku isteri. Kekuatan sesuatu suku itu bergantung

271



PEAKAHWINAN ADAT DI NEGERI SEMBILAN

kepada bertambahnya keahlian dan harta suku. Keahlian diperolehi me-
lalui dua proses, iaitu kelahiran dan kadim (mengambil anak angkat).
Jumlah pengkadiman adalah minimuim, malahan sesetengah lualk proses
ini telah pun diharamkan. Pilihan utama untuk pertambahan ahli suku
adalah melalui kelahiran. Dengan demikian, upacara perkahwinan itu di-
lihat bukan hanya sebagai penggabungan dua buah keluarga (rumpun dan
ruang, perut dan suku) tetapi dengan harapan pasangan itu thenambah
lagi anggota kelompok kekeluargaan isteri. Dengan bertambahnya keahlian
bermakna, kelompok kekeluargaan rumpun menjadi banyak, kelompok
ruang akan bertambah dan keahlian dalarm suku menjadi lebih ramai.

Keramaian ahli (kuantiti) sahaja tidak memberi makna kepada kelom-
pok kekeluargaan. Untuk menyeimbangkan kedudukan sesuatu suku de-
ngan yang lain, harta atau kekayaan suku juga perlu bertambah, Institusi
perkahwinan adalah salah satu cara memperbanyakkan harta daripada
luar masuk ke dalam suku. Orang semenda baru boleh mendatangkan
kekayaan kepada suku isterinya melalui sekurang-kurangnya dua cara
utama yang berikut:

1. Kehadiran orang semenda baru bermakna bertambah tenaga kerja
bagi suku isteri. Beliau boleh membantu meningkatkan daya penge-
luaran hasil pengerjaan ke atas harta (tanah) yang sedia ada. Justeru
itu meningkatkan dan/atau memperbanyakkan serta mempelbagai-
kan pendapatan kelompok kekeluargaan isteri.

Kedatangan orang semenda baru memungkinkan perolehan ‘harta
carian’, Hasil pengerjaan ke atas harla ‘bawaan’ dan/atau harta ‘dapat-
an' pasangan berkenaan mungkin boleh ‘menebus’ atau ‘meneroka’
harta (fanah) baru. Justeru itu harta ‘ompokan’ dalam bentuk harta
carian suku isteri akan bertambah.

Jadi, dalam keadaan unggul orang semenda mempunyai hubungan harapan
dengan orang fempat semenda. Beliau, bukan sahaja diharap menghasii-
kan zurial tetapi juga berkhidmat kepada orang tempat semendanya.
Orang semenda yang memenuhi harapan inilah yang terjurnlah dalam
kategori orang semenda atas tempat semendo.

Satu lagi aspek yang diharapkan melalui institust perkahwinan ini ialah
untuk mewujudkan perhubungan antara kelompok-kelompok (rumpun,
ruang, perut dan suku) kekeluargaan. Sebagai dinyatakan, perkahwinan
dii kalangan masyarakat adat perpatih bukan hanya setakaf mengadakan
perhubungan antara dua individu yang berfainan jantina (kehendak biologi
manusia) tetapi juga perhubungan antara dua kelompok kekeluargaan
yang luas. Daripada perhubungan yang terjalin itu akan wujud pula
kerjasama di antara dua buah kelompok kekeluargaan, daripada peringkat
rumpun membawa ke peringkat sulu. Selanjutnya, perhubungan antara
dua orang itu adalah diharapkan oleh adat sebagai langkah permulaan
untuk kesuburan sesuatu sulku.

D2

272



PENUTUP

PERUBAHAN INSTITUS! PERKAHWINAN

Perubahan, sama ada membawa kemajuan atau sebaliknya, tidak dapat
disekat daripada berlaku. Adat perpatih adalah adat dinamik. Ia hidup,
tidak kaku, beku atau mati. Adat perpatih, hampir dalam semua aspeknya
mempunyai daya luntur yang cukup untuk menyesuai diri dengan keadaan
masa dan persekitaran. Kedinamikan dan kebolehlunturnya ini diper-
jelaskan dalam perbilangan:

sekaii air bah,

sekali musim berubaly;

sekali raja mangkat,

sekali adat beralih;

sekali talwun beredar,

sekali musim berfukar.

Adat dipakai, baru;

kain dipakai, usang;

bercupak sepanjang buluh,
beradat sepanjang jalan;
usang-usang diperbaharui,
lapuk-lapuk dikajangi;

nan elok dipakai,

nan buruk dibusang;

kok singkat diulas,

kok panjang dikerat;

kok meiebihi jangan melampau,
ol mengurangi jangan sia-sia.

Dalam rangkaian pepatah-petitih dalam perbilangan di atas, jelas bahawa
adaf perpatih di Negeri Sembilan tidak kaku dan akan berterusan. Adat
perpatih mengikut segala perkembangan dan tunfutannya sebagaimana
yang diterangkan dalam perbilangan di atas. Kesimpulan yang demildan
dapat pula diperiksa pacda pendirian dalam peraturan adat perpatih se-
perti yang dinyatakan dalam enam baris awal perbilangan di atas, iaitu:
selcali air balh, sekcali musim berubah sehingga ke bait sekali tahun
beredar, sekali musim bertukar,

Sesuaj dengan perbilangan tersebut, adat perpatih Negeri Sembilan
telah seiring dengan pergerakan masa yang menukar musim-musim ke-
hidupan ahlinya—daripada zaman Melayu tradisi, membawa kepada pen-
jajahan (Portugis, Belanda dan yang paling berpengaruh Inggeris), Jantas
kepada zaman kemerdekaan, Kini adat ini telah bercampur baur de-
ngan ‘budaya moden’ hari ini. Adat perpatih Negeri Sembilan kind, dafam ba-
nyak aspek dan berdasarkan keadaan telah ditukar ganti dengan budaya
luar.

Institusi dan adat istiadat perkahwinan masyarakat Negeri Sembilan

273



PERKAHWINAN ADAT DI NEGERI SEMBILAN

adalah salah satu daripada aspek adat perpatih yang telah dilanda oleh
taufan perubahan ini.

Istiadat perkahwinan ‘masyarakat adat perpatih’ di Negeri Sembilan
hari ini tidak lagi menampakkan kelainan yang jelas apabila dibanding-
kan dengan masyarakat Melayu lain. Misalnya, atur cara, langkah serta
tahap sama ada telah diperingkaskan, diubah suai atau diketepikan terus.
Istiadat merisik, menghantar ‘cincin tanya' dan kadangkala proses pinang-
meminang, misalnya sudah tidak diamaikan lagi. Peralatan seperti nasi
besar (nasi panca), tetapak, alat kebesaran adat malahan tepak sirih atau
tepak peminangan jarang sekali digunakan dalam istiadat perkahwinan
hari ini. Generasi muda hari ini ramai yang tidak mengenali apatah lagi
melihat peralatan-peralatan tersebut dan peralaian lain seperti tabir
langit-langit, tabir lingkungan (tabir layar), gunting-gunting atau kain
ampaian.

Sebaliknya pula, beberapa aspek dan peralatan baru telah dimasukkan
ctan dijadikan sebahagian daripada istiadat perkahwinan di Negeri Sem-
bilan, Peraturan yang baru adalah wang hantaran (wang belanja atau wang
hangus), barang-barang hantaran (iringan) yang berdulang-dulang, pakaian
sepersalinan serta alat solek-menyolek. Satu lagi pembaharuan adalah
penggunaan sirih junjung yang mungkin bertujuan menggantikan peranan
dan fungsi tepak sirih terutama dalam atur cara menghantar pengantin.

Penggunaan kata-kata puitis--pantun dan perbilangan dalam hampir
keseluruhan upacara berkenaan jarang diamalkan. Setiap istiadat tidak lagi
menampakkan keunggulan penggunaan kata-kata perbilangan adai. Ada
juga majlis perkahwinan yang cuba menggunakan bahasa berirama ter-
sebut namun penggunaannya adalah paling minimurn dan dalam upacara
berkenaan kata-kata yang sering digunakan adalah:

‘Kita buatlah selenggok dua,
bak kata nan tua:
kalao hendak digantang tiga gantang,
kalau hendak diikat tiga ikat,
bersama dengan sarang tempua,
letalt mari di bawah kawaly
perkara adat dibentang, panjang
elok diguiung biar singkat,
bak kata orang tua,
sebak daun ambil buah,

Penggunaan yang paling minimum kata-kata perbilangan ini mungkin
disebabkan oleh generasi kinj, terutama generasi muda tidak lagi mahir
dalam soal-soal tersebut. Ketidalkmahiran ini mungkin disebabkan oleh
dua faktor utama di samping perubahan sikap dan nitai masyarakat kini
terhadap penggunaan ‘bunga bahasa' dalam kehidupan sehari-harian. Dua
faktor tersebut adalah seperti berikut:

274



PENUTUP

1. Pembelajaran dan pengajaran (jika ada) perbilangan adalah secara
lisan, iaitu dari mulut ke mulut dan daripada generasi kepada gene-
rasi. Kaedah ini apabila telah berlaku berdekad-dekad malahan
herabad akan terhakis juga.

9. Tidak ada percubaan untuk mengumpulkannya dan kemudian mere-
kodkannya agar kekal menjadi tatapan dan kegunaan generasi yang
akan datang.

Satu lagi perubahan yang ketara adalah dari segi nilai dan sikap masya-
rakat terhadap keseluruhan institusi perkahwinan itu, Masyarakat adat di
kebanyakan tempat di Negeri Sembilan hari ini tidak lagi mengamalkan
istiadat berkampung. Berikutan dengan kehilangan aspek ini sanak sau-
dara, malahan di sesetengah tempat termasuk saudara sekadim tidak lagi
terlibat dalam sesuatu majlis perkahwinan. Perbilangan adat yang ber-
bunyi:

hilang dicari,

cicir dipungut,
jauh dijemput,
dekat dikampung.

Adat ini tidak dipraktikkan lagi. Dengan demikian, jamuan, persediaan,
pengubahsuaian kawasan dan rumah serta perkara-perkara lain yang ber-
kaitan tidak lagi diserayakan, digotong royong atau dibuat secara bekerja-
sama. Kesemua persediaan, dari awal sehingga akhir adalah ditanggung
oleh tuan rumah atau orang yang punya olek. Mungkin, akibat daripada
keadaan ini berserta sebab-sebab lain, upacara perkahwinan hari ini
adalah agak ringkas jika dibandingkan dengan istiadat cara Jama.

Sehubungan dengan kehilangan aspek muafakat dan kebulatan ini jalah
kemerosotan dan akhirnya kehilangan semangat gotong royong, kerja-
sama dan menyeraya. Berikutan dengan kehilangan semangat tersebut
masyarakat adat perpatih hari ini tidak lagi bersifat komunalistik dan
keharmonian zaman lampau tidak lagi wujud. Sebalilenya timbul pula sikap
individualistik. Ketidalchadiran mana-mana ahli keluarga, baik dekat atau-
pun jauh tidak menimbulkan masalah, tidak mengganggu kelancaran majlis
majahan tidak menjadi kerugian, Ada pihak menyatakan bahawa ketidak-
hadiran mereka itu ada baiknya: ‘elok boreh tak habis’ atau ‘kok datang
pun menghabiskan boreh saja’.

Tujuan utama mengadakan majlis perkahwinan hari ini agak berbeza
daripada zaman lampau. Jika dahulu apa yang dipentingkan adalan pesta
uniuk sanak saudara. Kepada mereka yang telah lama berpisah kerana du-
duk berjauhan di pesta inilah mereka bertemu dan bermesra semula. Bagi
mereka yang telah renggang hubungan atas sebab-sebab tertentu di pesta
inilah perhubungan itu dibaikpulihkan serta dimesrakan kembali, Pendek
lata keseluruhan institusi perkahwinan itu adalah dilaksanakan oleh ke-

275



PERKAHWINAN ADAT Di NEGER! SEMBILAN

luarga untuk keluarga dan demi keluarga. Sebalikmya hari ind, kebanyakan
upacara perkahwinan adalah pesta untuk menunjuk dan menonjotkan diri.
Yang dipentingkan adalah ‘tetanur'nya berdasarkan status dan kedudukan
sosial darvatau poiitik di peringkat setempat, daerah dan seterusnya.

Seurutan dengan ini, perkahwinan kini tidak memungkinkan pasangan
baru ity mengenali keseluruhan sanak saudara daripada kedua-dua belah
pihak. Keadaan ini disebabkan pasangan baru ‘terpaksa’ meninggalkan
kampung secepat mungkin selepas upacara perkahwinan selesai. Akibat-
nya lingleungan ahli keluarga yang dikenali adalah terhad; dan berkemung-
kinan besar pernyataan yang mengatakan ‘telah berlaga batang hidung
pun tidak kenal saudara sendiri’ akan menjadi kenyataan.

Akibat daripada perubahan dan keadaan ini keharmonian di kalangan
ahli keluarga dan kelompok kekeluargaan semakin larut. Secara langsung
ia akan menghapuskan keharmonian di kalangan anggota kelompolk keke-
luargaan yang lebih luas dan selanjutnya ke peringkat masyarakat.

276



AIIEEA,

Bibliografi

BUKU

Abdul Rahman Haji Mohammad, Dasar-dasar Adat Perpatify, Pustaka Antara,
Kuala Lumpur, 1964,

Abdullah Sidik, Pengantar Undang-undang Adat di Maloysia, Penerbit
Universiti Malaya, Kuala Lumpur, 1975,

de Josselin de Jong, P.E., Minangkabaw and Negeri Sembitan: Socio-political
Structure in Indonesia, Martinus Nijhoft, The Hague, 1952,

de Moubray, G.A. de C., Mairiarchy in the Malay Peninsular and Neighbouring
Couniries, George Routhledge & Sons, London, 1931,

Ibrahim Atin, Perbilangan Adat, Sinaran Brothers Press, Pulau Pinang, 1859,

Jamaluddin Abdullah, Adat Perpatih, Geliga, Singapurh, 1958,

Lewis, K.D., The Minanglkabaw Malays of Negeri Sembilan: A Study of Socio-
Cultural Change, Xerox University Microfiim, Ann Abor, Michigan, 1962,

Mond. Din Ali, Sembaan Cakap dan Pepatah Adat Melayu, Penggal 1, The
Economy Printers Ltd., Kuala Lumpur, 1956.

, Sambaanr Cakap don Pepatah Adat Melayw, Penggal 2, The Economy
Printers Ltd., Kuala Lumpur, 1957,

Mokhtar Mohd. Dom, Adat Perpatih dan Adat Istiadat Masyarakat Melayu,
Federal Publications, Kuala Lurapur, 1977.

Nathan, J.E., dan R.0. Winstedt, “Johel, Inas, Ulu Muar, Jempol, Gunung Pasir and
Terachi: Their history and constitution’, Papers on Malay Subjects, Oxford
University Press, Kuala Lumpur, 1971.

Nordin Selat, Sistem Sosial Adat Perpatih, Utusan Melayu (M) Berhad, Kuala
Lumpur, 1976.

Norhalizn Haji Inrahim, "A brief introduction to Adat Perpatily, dalam Nellie 8.L.
Tan-Wong dan Vipin Patel {(eds.), Adat Perpatih: A Mairilineal System in
Negeri Sembitan, Winstrac (WWDB/Malaysia) Sdn. Bhd., Kuala Lumpur, 1992

, “Vanishing culture of Adat Perpatily, dalam Nellie S.1. Tan-Wong dan
Vipin Patel (eds.), Adat Perpatih: A Matrilineal Systern in Negeri Sembilan,
dalam Nellie S.L. Tan-Wong dan Vipin Patel (eds.), Winstrac (WWEB/Malaysia)
Sdn. Bhd., Kuala Lumpur, 1992,

Social structure and organisation of Negeri Sembilan Malaysia’, dalam
Nellie S.L. Tan-Wong dan Vipin Patel (eds.), Adat Perpatih: A Matrilineal
System. in Negeri Sembilan, Winstrac {(WWB/Malaysia) Sdn. Bhd., Kuala
Lumpur, 1992,

Swift, M.G., Malay Peasant Society in Jelebu, The Athlone Press, London, 1965.

277



