BIL. 11, 12/93. JULAIL, OKTOBER 1993

PERCUMA ISSN 0128-4649

BULAT ANAK BUAH MENJADIKAN BUAPAK
BULAT BUAPAK MENJADIKAN LEMBAGA
BULAT LEMBAGA MENJADIKAN
PENGHULU/UNDANG

(Oleh: Haji Muhammad bin Tainu)

KATA PEPATAH ADAT:

Tiada keruh yang tidak jernih

tiada kusut yang tidak selesai

sesat di hujung jalan,

balik ke pangkal jalan

bulat air kerana pembetong

bulat manusia kerana muafakat

bulat anak buah menjadikan buapak

bulat buapak menjadikan lembaga

bulat lembaga menjadikan Penghulu/Undang
bulat Undang menjadikan keadilan/Raja.

Sudah sepuluh tahun lamanya kerisis pemilihan dan perlanti-
kan Undang Luak Sungai Ujong berlalu hingga kini masih
belum juga bertemu penyelesaiannya?. Apakah yang wajar
dilakukan sekarang? .............cooeeieniiininnen

Dari suasana yang ada hari ini dalam tempoh sepuluh
tahun dan diakhir-akhir ini telah ada insan yang berfikir, pihak-
pihak yang tertentu berpendapat secara negatif. Apa perlunya
Undang pada Luak? ........ Apa perlunya raja pada alam/
Negeri? .............. Pentadbiran negeri akan berjalan terus den-
gan stabil dan sempurna. Kemajuan ekonomi akan berjalan
lancar dengan kejayaan-kejayaannya,

Perkembangan syiar Islam dan adat budaya akan berkembang
dan maju dari semasa kesemasa. Undang atau raja tidak lebih
daripada simbol atau lambang adat tradisi semata-mata. Kalau
pendapat dan fahaman ini menular lebih jauh dan meluas lagi
maka gejalanya amat buruk dan merbahaya sekali.

Berbagai ramalan boleh ditonjolkan, berbagai impli-
kasi boleh dirasakan, berbagai tafsiran boleh diketengahkan.
Kita tidak mahu fahaman dan pendapat negatif ini menebal
dihati dan pemikiran orang ramai yang boleh berjangkit ke
luak-luak yang lain apabila sampai masanya nanti berlaku
kekosongan pesaka Undang diluak berkenaan.

Untuk mengatasi masalah ini saya berpendapat Dato'-
dato Lembaga Tiang Balai Luak Sungai Ujong mestilah ber-
fungsi, berperanan dan bertang gungjawab diatas pemilihan dan
perlantikan Dato' Undang Luaknya. Kalau dah sesat kehujung
jalan, baliklah ke pangkal jalan. Tiada keruh yang tidak
jernih dan tiada kusut yang tidak selesai.

lihat m.s.3




RENUNGAN . ....cccvinncnncnncene

AYAM DITAMBAT DISAMBAR HELANG,
PADI DITANAM TUMBUH LALANG.

Bagaimana perasaan seseorang bila melihatayam
yangditambatnya tiba-tiba disambar helang dan padi yang
ditanamnya tumbuh lalang. Rangkap pertama itu ada
kemungkinannya kalau rumah saudara terletak di dalam
atau di pinggir hutan, burung helang memang sentiasa
mengintai mangsanya seperti ayam ini.

Tetapi benih padi yang ditanam adalah sesuatu
yang agak mustahil akan tumbuh lalang, tetapi orang tua-
tua dulu menciptakan peribahasa ini menggambarkan
bagaimana buruknya nasib yang menimpa seseorang itu.

Ertinya:

Pepatah ini menggambarkan nasib malang yang
menimpa seseorang biasanya dikiaskan kepada kasih sa-
yang antara laki-laki dan perempuan, seperti isteri yang
dikasihinya dilarikan orang, gadis tunangannya di larikan
oleh jejaka lain atau seumpamanya.

Ulasan:

Hal-hal yang dikaitkan dalam pepatah ini biasa
terjadi di kampung-kampung di zaman dulu, iaitu sewaktu
pepatah ini diciptakan, masa itu teruna dan dara yang
bukan muhrim amat dilarang bertemu lebih-lebih lagi
bergaul, bermain-main danapalagibergurausenda. Kalau
ada teruna yang sanggup melarikan anak dara orang ia
dianggap sebagai ""anak jantan' yang diungkapkan oleh
papatahnya "hati berani senjata tajam'' ertinya ilmu pe-
nuh berisi di dada yang biasanya ilmu dunia.

Lain sekali keadaan sekarang, pergaulan begitu
bebas, bertemu, bermain, bergurau senda dan lain-lain
sudah menjadi perkara biasa terutama dalam bandar-
bandar kerana itu tidak hairan kalau berlaku berbagai-
bagai hal yang di luar adat kesopanan dan budaya bangsa
Melayu. Semuanya ini berlaku kerana perubahan sosio-
budaya dan alam sekitar serta hembusan angin barat yang
telah melanda negara-negara timur ini begitu hebat.

A. Samad Idris.
Buat baik berpada-pada ............ h. 142

BUDAYA NEGERI

[

/

PENYELIDIKAN BUDAYA

~

NEGERISEMBILAN
DARUL KHUSUS

Berfungsi dengan
tiga objektif
yang penting

1. .Koleksi
2. Dokumentasi
3. Penyelidikan/Penerbitan

s,

~

BUDAYA
NEGERI

PENASIHAT
Tan Sri Dato' A. Samad Idris

REDAKSI
Norhalim Hj. Ibrahim
Hj. Muhammad Tainu

Zaini A. Hamid

ALAMAT
Tingkat 1 (Bawah)
Bangunan Lama
Pejabat SUK N. Sembilan
Jalan Dato' Hamzah
70000 Seremban
Tel: 06-735401




dari m.s. 1

Selaras dengan Undang-Undang Tubuh Kerajaan
Negeri Sembilan 1959. Bab 5. Fasal 14(1) Pilihan Undang
Yang Empat dan Tengku Besar Tampin, Berbunyi:

.............. Undang Luak Sungai Ujong, Undang
Luak Jelebu, Undang Luak Johol dan Undang
Luak Rembau hendaklah orang-orang yangdipilih
dengan sahnya menurut adat Luak mereka ma-
sing-masing"’.

Mengikut Trombo Sungai Ujong - kerana tiada trombo
yang lain yang lebih lengkap boleh didapati maka bolehlah
merujuk kepada trombo yang ada itu - dalam fasal yang ke 27
Bila difaham atau ditafsirkan maksudnya begini:

Per: 1.Seseorang Undang yang mati hendaklah

Undang yang menanamkan, ertinya Un-
dang yang baru dilantik akan menguruskan
pengkebumian jenazah Undang yang mati.
Per. 2 .Sebelum dilantik undang yang baru Dato'
Lembaga Tiang Balai adalah memangku
kuasa Undang.

Dato' Andelika Mendelika mengumumkan
kepada Lembaga-lembaga dan Dato'-dato’
Adat serta berbicara memilih waris
pengganti. Makadimintakuasa waris (yang
bersaka) duaperutiaitu perut Hulu dan Perut
Hilir. Siapa waris yang berhak jadi Undang
danmengangkat jenazah untuk dimakamkan.
' Adat bertanam Undang dengan Un-
dang menanamkan "'

Per. 3. Bila dah cukup tempohnya tiada dapat
kebulatan mencari ganti daripada perut
Hulu atau Perut Hilir maka berkuasalah
keempat lembaga (Tiang Balai) mencabut
(melantik) salah seorang dalam waris yang
berhak mengikut gilirannya diangkat men-
jadi Dato' Kelana Putera Undang Luak Sun-
gai Ujong.

Per: 4. Aturan Waris Pemilih: Seorang daripada
waris yang berpesaka Perut Hulu dan Hilir
(2) dan seorang waris yang tua umur dan
berpengalaman dalam adat. Ketiga-tiga im
berbulat muafakat dengan sekelian waris-
waris dan jika tiada sekutu sekelian waris-
waris maka berkuasalah waris yang ketiga-
tiga itu menetapkan pilihan. Setelah tetap

pilihan ketiga orang waris itu maka di-
nyatakan kepada Dato' Johan dan Dato’
Maharaja Lela. Maka dibawa kepada
Lembaga yang empat (Tiang Balai)oleh

BUDAYA NEGERI

kedua-dua Dato' itu serta waris yang bertiga. Maka lembaga
yang empat menaikkan waris yang terpilih itu keatas usungan
jenazah Undang, lalu dimakamkan.

Kemudian setelah selesai maka Dato'-dato Lembaga
pun menyembah besertadengan waris-waris, dato'-dato’, juak-
juak dan pegawai negeri.

Lantikan secarasepontan seperti yang dilakukan zaman
dahulu kala adalah svatu perkara mustahil dapat dilakukan

zaman kemajuan atau moden ini. Lebih-lebih lagi Jawatan itu
adalah tertinggi dalam adat di dalam luak. Mempunyai pen-
garuh dan pendapatan yang lumayan. Tidak dapat dielakkan
dari perebutan dari semua pihak. Malah yang tidak berhak juga
ingin memohon dan menuntut sama dengan mengusahakan
berbagai bicara dan ikhtiar.

Dengan tiadaketegasan daripada Dato'dato’ Lembaga
Tiang Balai, tanpa keadilan, mudah dipengarubi tiada per-
muafakatan antara anak-anak buah adalah menjadi fakta besar
yang menyebabkan perlantikan Undang Luak Sungai Ujong
berlarutan hingga hari ini tidak dapat diselesaikan.

Kata-kata adat (Peraturan) seperti yang ditulis pada
awal rencana ini sudah menjadi sebaliknya,

Keruh susah hendak dijernihkan

Kusut susah hendak diselesaikan

Sesat dihujung jalan tidak mahu

balik ke pangkal jalan

Air tidak bulat lagi kerana pembetung sudah pecah
Manusia ta' bersatu lagi kerana tidak mahu muafakat
Anak buah tidak bulat lagi

Untuk menjadikan buapak

Buapak berpecah untuk melantik Lembaga
Lembaga hilang kuasa

Untuk melantik Undang/Penghulu.

Adat ada berkata " Hak orang jangan diambil hak kita
jangan diagihkan". Tetapi kini manusia suka sangat hendak
mengambil hak orang lain; walau dengan cara apa jua pun.
Yang tidak berhak pun mengaku berhak dan membuat tuntutan.

" Hak kita jangan diagihkan ". Ini pula Dato'-dato’
Lembaga Tiang Balai Sungai Ujong, kerana tidak bermuafakat,
tidak dapat membulatkan untuk digolekkan, tidak dapat memi-
pehkan untuk dilayangkan, maka hak mereka untuk melantik
Undang diagihkan pula kepada kuasa lain. Dalam pada itu
pihak yang berkuasa pula sebagai tunggak mercu keadilan
menempuh jalan buntu untuk mendapatkan kata sepakat;

Bulat air melalui pembetong
Bulat manusia melalui muafakat
Kok bulat boleh di golekkan
Kok pipeh boleh dilayangkan.

Denganitu tertangguhlah iahingga sekarang. Sampai
bila, Tuhan sahaja yang mengetaliuinya. '

lihat m.s.4




darim.s.3

Dalam tempoh sepuluh tahun itu beberapa peristiwa telah ber-
laku.

1. Mula-mulasekali pihak Lembaga Tiang Balai
telah mengisytiharkan Raja A. Rahim men-
jadi Undang Luak Sungai Ujong. Tapiada
pihak yang tidak mengakui. Lucut begitu
sahaja, Lembaga Tiang Balai tidak bermaya
mempertahankannya.

2. Kemudian ada waris yang mengakui dirinya

- berhak untuk menjadi Undang, terus mence-
robohi dan mendiami Balai Undang dan
duduk di situ beberapa hari sehinggadipaksa
keluar oleh Kerajaan Negeri.

3. Selepas itu beberapa kali Dewan Keadilan
dan Undang Negeri Sembilan hendak meng-
isytiharkan perlantikan Undan Luak yang
baru di balai Undang Luak Sg. Ujong. Per-
siapan telah dibuat, tetamu telah diundang,
calon-calon telah dijemput, tiba-tiba di
tangguhkan. Gagal lagi. Kalau Dewan
Keadilan dan Undang Negeri, yang ahli-
ahlinya terdiri daripada Paduka Seri Yang
diPertuan Besar. (Pengerusi) Undang-Un-
dang Luak Jelebu. Johol, Rembau, Tunku
Besar Tampin, Dato' Shahbandar Sg. Ujong
dan YAB. Menteri Besar, gagal membuat
keputusan. Bulat tak dapatdigolekkan, pipeh
tak dapat dilayangkan, maka tidak hairanlah
kita Dato'-dato' Lembaga Tiang Balai lebih
banyak lagi kelemahannya.

4, Baru-baru ini ada pula Dato’ Lembaga dari-
pada pihak waris diair mengisytiharkan di-
rinya sendiri di dalam akhbar sebagai Un-
dang Luak Sungai Ujong yang baru. Kemu-
dian dicanggah oleh Menteri Besar Negeri
Sembilan. Senyap hingga ke hari ini.

Entah siapa pula insan yang akan tampil atau menon-
jolkan dirinya sebagai Undang Luak Sungai Ujong pada masa
depan. Tiada siapa yang tahu ........... Tapi, macam-macam
perkara boleh berlaku ...............

Dato'-dato’ Lembaga Tiang Balai (4 orang) dan Tua
Waris Perut Hulu dan Perut Hilir sekarang ini membisu seribu
bahasa. Ibarat kucing dah hilang kuku dan harimau dah hilang
taring. Mungkin tidak pernah berusaha secara bersungguh-
sungguh untuk menyelesaikan permasaalahan yang ada,

dihadapan mereka yang menjadi peranan dan tanggungjawab

mereka sendir.

Kenapa mereka seramai 6 orang ini tidak mahu ber-
fikir, berbincang, bermuafakat secara bersungguh-sungguh,
mencari kata sepakat bagi menyelesaikan permasalahan besar

BUDAYA NEGERI

yang berlaku diluak mereka. Schingga dapat yang bulat boleh

digolekkandan pipeh boleh dilayangkan. Apakah mereka tidak

yakin kepada diri sendiri/ atau apakah Dato'-dato’ Lembaga

berkenaan telah melakukan beberapa kesilapan sehingga tidak
sanggup lagi menegakkan kebenaran dan membuat keputusan

yang jitu.

Dato' Andelika Mendelika, Dato' Seri Maharaja Di-
raja, Dato' Akhir Zaman Rantau, Dato' Dagang Paroi atau Dato’
Muda Labu (Lembaga Tiang Balai). Dato Maharaja Lela Tua
Waris Perut Hilir dan Dato' Johan Tua Waris Perut Hulu (Waris
didarat) ke atas bahu dan ke puncak kepala mereka inilah
terletaknya kekuasaan untuk melantik Undang Luak Sungai
Ujong ini tetapi malangnya diantara mereka ada yang meragui
diatas kedudukan sebenar jawatan pesaka yang mereka san-
dang kerana sering berlaku pemecatan diantara mereka.

Rakyat khususnya penduduk Luak Sungai Ujong
sentiasa tertunggu-tunggu diatas perlantikan dan pengisytiharan
Dato' Undang Luak Sungai Ujong yang baru. Atau tertanya-
tanya sesama sendiri apakah akan wujud Dato’ Kelana yang
baru atau dibiarkankosong buat selama-lamanya. Wallahualam.

e 3¢ e o 2f¢ ok ofe she 2 ofe e 3 R

KATA-KATA ADAT

Kok mendapek samo belabo
kok hilang samo marugi
mengukua samo panjang
membilai samo laweh
beragih samo banyak
menimbang samo barek
gadang kayu gadang bahan
ketek kayu ketek bahan
nan ado samo dimakan
nan indak samo dicari

hati gajah samo dilapah
hati kuman samo dicicah.

e 3 ofe ok ofe e o ofe sk o

Sesakit sesananag
sehino semalu
_ Seraso separeso
seadat selimbago
seanak sekemanakan
sebarek seringan
seado setidak
kebukit samo didaki
kelurah samo dituruni
tertungkuik sama makan tanah

tertilantang samo minum ambun




BUDAYA NEGERI

LAHIRNYA NAMA NEGERI SEMBILAN
DAN LAMBANGNYA

(Oleh: Tan Sri A. Samad Idris)

Sepanjang ingatan saya, belum ada lagi tokoh-
tokoh sejarah yang membuat pengkajian khusus darimana
asal usul nama-nama negeri-negeri tertentu di Tanah
Melayu ini khasnya dan Malaysia amnya, meskipun bebe-
rapa buah negeri seperti Melaka, Singapura, Pulau Pinang
dan lain-lain telah diketahui asal usulnya. Begitu juga
nama-nama tempat, bandar, daerah dansebagainya masih
banyak lagi belum diketahui dari mana asal namanya
diambil. Apakah pada anggapan kita soal asal usul nama
seperti ini tidak penting diketahui umum? Tentulah tidak,
tetapi kenapa demikian adanya. |

Di sini saya cubamembuat satu tinjauan dan penilaian
mengenai nama 'Negeri Sembilan’. Bagaimanapun saya Ui-
daklah mahu mengakui bahawa apa yang saya tuliskan ini
sebagai betul ataupun menepati apa yang sebenarnya. Tetapi
sebaliknya pula jika belum ada ahli-ahli sejarah yang boleh
memberikan satu dalil datu kenyataan yang dapat diper-
tanggungjawabkan maka boleh saya andaikan apa yang saya
tuliskan di sini dapat diterima, sekurang-kurangnya boleh
dijadikan satu panduan untuk membuat penyelidikan yang
lebih mendalam lagi oleh tokoh-tokoh sejarah yang akan da-
tang. -

Hari ini kita masih lagi teraba-raba untuk mengum-
pulkan kepingan-kepingan sejarah yang berselerak dan
diselubungi oleh kesamaran sumber-sumber yang boleh
dijadikan rujukan. Meskipun telah ada pegawai-pegawai Bri-
tish membuat penyelidikan dan kajian serta penulisan menge-
nai sejarah negara kita ini, tetapi ia belum dapat dibanggakan.
Adasebahagiannyamemang menepati faktasebenamya, namun
ada yang kedapatan masih diragukan kebenarannya.

Bagaimanapun kalaulah tidak ada buku-buku yang
ditulis oleh pegawai-pegawai yang tersebut kita akan lebih
teraba-raba untuk mencari fakta-fakta penulisan sejarah bangsa
ini. Kita seharusnya berterimakasih kepada mereka yang telah
mengambil perhatian dan berhasil mengumpulkannya.

FAKTA:

Kurang tepamya fakta yang ditulisitu boleh dikatakan
kesilapan bukannya kelalaian yang disengajakan. Lebih-lebih
lagi dapat kita andaikan bahawa orang-orang yang ber-
tanggungjawab melalaikan kesan-kesan sejarah negara kita
adalah terdiri dari orang-orang tuakita yang telah dewasa sejak
sebelum perang dulu lagi, iaitu pangkat nenek kepada kita
sekarang.

Mereka ini boleh dikatakan sebahagian darinya terli-
bat dalam peperangan yang berlaku menentang British dulu
iaitu sekitar penghujung abad ke-19. Adajugadiantaramereka
yang melibatkan diri dalam p entadbiran serta menjadi orang-
orang besar di Luak-luak di Negeri Sembilan.

Peristiwa penentangan terhadap British di Negeri
Sembilan pula berlaku dalam TM 1874 apabila Yam Tuan
Antah dialahkan oleh British dalam pertempuran di Bukit Putus
iaitu kira-kira 100 tahun saja berlalu. Kalau sebelum perang
mungkin mereka masih dapat mengingat dengan baik, kerana
belumlah terlalu tva waktu itu.

Seperti yang tercatat dalam sejarah Melayu bahawa
sebelum Negeri Sembilan mempunyai raja yang pertama iaitu
Raja Melewar pada tahun 1773, Negeri Sembilan adalah di
bawah pemerintahan Johor, atau dapat dikatakan sebahagian
daripada negeri Johor. Sebelum munculnya Johor memang
Negeri Sembilan merupakan sebahagian dari daerah Kerajaan
Melayu Melaka yang masyhur dan terkuat di rantau ini sekitar
abad ke 15 dan 16.

Tetapi apakala Melaka dialahkan oleh Portugis dalam
tahun 1511, maka pusat pemerintahan Kerajaan Negeri Melayu
bertapak pula di Johor. Maka dengan sendirinya Negeri Sem-
bilan yang mengandungi luak atau daerah tertentu tertakluk di
bawah pemerintahan beraja di Johor. Luak-luaknya pula di-
tadbirkan oleh Penghulu Luak serta dibantu oleh Datuk-Datuk
Lembaga yang mengetuai suku atau waris dan buapak yang
mengetuai anak-anak buah atau rakyat terbanyak.

CAP MOHOR

Kekuasaan pemerintahan Johor ke atas Negeri Sembi-
lan dapat dibuktikan dengan adanya cap mohor yang diberikan
oleh Sultan Johor kepada penghulu-penghulu Luak di Negeri
Sembilan. Cap mohor ini dikurniakan menandakan 'kuasa
mutlak Sultan' kepada Penghulu-Penghulu Luak berkenaan.
Dengan perhubungan yang sukar di waktu itu pastilah peme-
rintahan Sultan Johor ke atas wilayahnya agak longgar.

Masa berlalu musim beredar, maka suasana politik
dalam satu-satu pemerintahan itu ikut juga bergolak. Negeri
Johor atau Kerajaan Melayu Johor yang mengukuhkan kera-
jaannya dengan sokongan Belanda sejak mereka bersekutu
mengalahkan Portugis di Melaka dalam tahun 1641 menerima
ancaman pula dari orang-orang Bugis dan Acheh yang sering
mengganggu wilayah-wilayahnya.

lihat m.s.6




darim.s.5

Dalam keadaan demikian Sultan Johor tidak berupaya
mentadbirkan Negeri Sembilan secara lebih berkesan. Negeri
Sembilan adalah salah satu dari wilayah Johor yang diganggu
oleh orang-orang Bugis yang diketuai oleh Daing Kemboja
bercita-cita mahu merajai Negeri Sembilan. Malah ada diceri-
takan bagaimana anak gadis Penghulu Rembau (Undang Luak
Rembau) dilarikan oleh orang-orang Bugis yang menyebabkan
ketegangan hubungan Penghulu Rembau dengan orang-orang
Bugis.

Apatah lagi disebabkan orang-orang Negeri Sembilan
adalah keturunan dari Minangkabau, maka sudah tentulah
mereka tidak rela menerima Daing Kemboja dari Bugis men-
jadi raja mereka. Ketegangan yang timbul antara orang-orang
Minangkabau dan orang -orang Bugis ini tidaklah mencetuskan
peperangan besar yang mengorbankan banyak jiwa. Ketegan-
gan berkenaan tidaklah berlarutan hingga menjadi kacau-bilau
di seluruh wilayah.

Disebabkan keadaan huru-hara berlaku di Negeri
Sembilan waktu itu, maka bermuafakatlah Datuk-Datuk
Penghulu Luak di Negeri Sembilan mengadap Sultan Johor
untuk meminta izin bagi mendapatkan seorang putera raja dan
Minangkabau atau Pagar Ruyung bagi dirajakan di Negeri
Sembilan. Permintaan ini telah diperkenankan oleh Sultan
Johor kerana baginda sendiri tidak berupaya menghadapi an-
caman musuh yang bertubi-tubi ini.

Dengan restu dari Sultan Johor maka pembesar-
pembesar Negeri Sembilan pun menjemput seorang puteraraja
di Minangkabau untuk dijadikan raja memerintah wilayah-
wilayah mereka. Dipendekkan ceritanya maka Raja Pagar
Ruyung pun menghantar Raja Melewar atau nama sebenarnya
Raja Mahmud untuk dirajakan. (Melewar atau dilewarkan
dalam bahasa daerah Minangkabau bererti 'digelarkan’, 'di-
umumkan' atau ‘dihebahkan’)

RAJA MELEWAR

Raja Melewar telah mengadap Sultan Johor sebelum
berangkat ke Negeri Sembilan untuk mendapatkan kuasa bagi
mentadbirkan negeri yang baru baginya. Baginda ditabalkan
oleh Datuk-datuk Penghulu Luak di Penajis Rembau dan
membuat Istana di sebuah kampung yang berhampiran hingga
sekarang dikenal dengan 'Istana Raja' sebelum Baginda ber-
pindah ke Seri Menanti tempat bersemayam Raja-Raja Negeri
Sembilan sekarang.

Setelah pertabalan ini dilakukan serta didaulatkan
oleh Datuk-Datuk Penghulu Luak ini, maka di sinilah Raja
Melewar bertitah lebih kurang antara lain demikian bunyinya:

" Orang-orang kaya beta sekalian, pada hari ini mus-
tacdlah sudah istiadat menabalkan beta menjadi raja di negeri
yang bertuah ini, beta sangat-sangat berbesar hati di atas
persetujuan dan kebulatan orang-orang kaya sekalian menjem-
put beta dari Pagar Ruyung untuk merajai di negeri baru ini.

BUDAYA NEGERI

Sekarang beta ingin bertanya dengan orang-orang kaya seke-
lian: Sebagaimana kebiasaannya sesuatu perkara yang di-
lahirkan mestilah diberi nama, apakah nama negeri baru yang
beta dirajakan ini?"

Datuk Penghulu dan orang-orang besar yang hadir
pandang memandang di antara satu dengan lain kerana per-
tanyaan Raja Melewar itu adalah amat tepat dan semestinya
diberikan jawapan.

Sebelum Datuk-Datuk Penghulu ini memberikan
jawapan Raja Melewar melanjutkan pertanyaan dengan berti-
tah.

"Beta ingin bertanya, berapa orangkah Datuk-Datuk
Penghulu yang menabalkan beta pada hari ini?"

Datuk Kelana sebagai penghulu yang kanan berda-
tang sembah:

" Ampun Tuanku, Datuk-Datuk Penghulu yang mena-
balkan Tuanku hari ini adalah seramai sembilan orang yang
datang dari sembilan Luak".

Raja Melewar seterusnya bertitah lagi:

"Apakah Luak di sini sama tarafirya seperti Luak di
Minangkabau?" titah Raja Melewar, "merupakan satu kawasan
yang agak luas di bawahnya mengandungi negeri-negeri.

Seorang Datuk Penghulu berdatang sembah, " Ampun
Tuanku, di sinilah ada Luak yang besar dan banyak luak yang
kecil-kecil seperti luak-luak Teraci, Inas, Gunung Pasir dan
lain-lain.

Raja Melewar mendengar sembah dari Datuk-Datuk
Penghulu yang hadir, satu fikiran untuk merajai Negeri Sem-
bilan.

Setelah Raja Melewar mendengar sembah dan Datuk-
Datuk Penghulu yang hadir, satu fikiran terlintas di kepalanya
lalu bertitah:

"Orang-orang kaya sekelian, pada fikiran beta berkait
dengan nama baru negeri kita ini, apa kata kalau beta namakan
ia 'Negeri Sembilan' semp ena dengan percantuman sembilan
Penghulu Luak atau negeri yang menabalkan beta pada hari

mt .

Cadangan yang dikemukakan oleh Raja Melewar ini
diterima baik dan disokong sepenuhnya oleh Datuk-Datuk
Penghulu Luak yang hadir. Maka dengan itu rasmilah nama
negeri baru itu dengan nama 'Negeri Sembilan yang telah kita
warisi bersama sekarang ini, malangnya kita tidak dapat tarikh
dan bulan yang tepat hari pertabalan Raja Melewar di Kampung
Penajis ini, tetapi tahunnya tetaplah pada TM 1773 itu.

lihat m.s.7




dari m.s.6

Sebelum saya berani mencatatkan dalam buku kecil
ini, saya telah bertukar-tukar fikiran dengan beberapa orang
tokoh-tokoh sejarah, orang-orang tua di Negeri Sembilan di
samping beberapa orang Datuk-Datuk Lembaga.

Bagaimanapunkalau sekiranya belum ada mana-mana
pihak yang dapat memberikan gambaran yang lebih tepat dan
jelas berhubung dengan nama 'Negeri Sembilan’ ini mengikut
fakta sejarah dengan dalil dan bukti yang konkrit maka saya
berpegang teguh kepada hujah dan teori ini bahawa, nama
‘Negeri Sembilan' itu pastilah diisytiharkan oleh Raja Melewar
ketika baginda ditabalkan menjadi raja di Penajis, Rembau
pada tahun 1773 itu.

LAMBANG NEGERI SEMBILAN

Lambang Negeri Sembilan seperti yang Kita lihat hari
ini berlambangkan tiga warna yang melambangkan bendera
negeri. Adasembilan tangkai padi dan di atasnya ada pedang
bersilang dengan tombak terhunus di tengah-tengah.

Seperti kedudukan nama negeri dan bendera negeri
begitu juga lambang. Siapakah yang mencipta, melukis dan
mengilhamkan lambang ini seperti yang kita lihat sekarang?

Lambang atau disebutkan juga 'jata negeri’ sekarang
ini telah diisytiharkan dalam tahun 1930an. Ia diilham ciptakan
oleh seorang guru bernama Mohd. Zain bin Jadok, seorang
pencinta sejarah, kelahiran Kampung Sri Menanti.

Pelukisnya juga seorang guru bernama Ahmad bin
Mohd. Nor, ia seorang pelukis dan beliaulah yang melukisnya
atas pandangan dan ilham yang diberikan oleh Cikgu Mohd.
Zain ini.

Iadibuat berbentuk perisat dan dalam perisai itu diikat
sembilan tangkai padi yang merupakan ilham gambaran dari
nama Negeri Sembilan itu sendiri. Manakala padi pula meru-
pakan makanan dan hasil utama rakyat di kampung selain
daripada getah.

Manakala di atasnya pula merupakan pedang dan
sarungnya, di tengah-tengahnya merupakan tombak yang di-
panggil 'Canggai Puteri' dan kemudiannya 'Canggai Puteri’ itu
merupakan lambang peribadi Yang diPertuan Besar Negeri
Sembilan.

Sebelum itu Yang diPertuan Besar Negeri Sembilan
tidak adamempunyai lambang atau bendera peribadinyasendiri.
Ketika itu ia memakai bendera Negeri Sembilan sendiri.

BUDAYA NEGERI

Sayamasili ingat selepas perang kira-kira tahun 1946,
Tuanku Abdul Rahman telah menitahkan Dato’ Bentara Dalam
Idris supaya mencari seorang pelukis supayamelukis 'Canggai
Puteri' itu menjadi lambang bendera peribadinya.

Dato' Bentara Dalam Idris telah meminta seorang guru
di Seri Menanti bernama Abdullah bin Yunus melukiskan
beberapa contoh dan akhirnya 'Canggai Puteri’ yang terletak di
atas lambang negeri itu diterimanya sebagai lambang dan
bendera peribadi. la kekal sehingga sekarang.

SEMINAR SEJARAH ADAT DALAM
PEMBANGUNAN |

Seminar Sejarah Adat Dalam Pembangunanperingkat
Negeri Sembilan Darul Khusus anjuran Persatuan Sejarah
Malaysia Cawangan Negeri Sembilan telah diadakan di
Allson Klana Resort, Seremban pada 21 September 1993.

YAB. Dato' Seri Utama Tan Sri Haji Mohd. Isa bin
Dato' Haji Abd. Samad, Menteri Besar Negeri Sembilan
Darul Khusus, merangkap yang DiPertua Persatuan Sejarah
Malaysia Cawangan Negeri Sembilan telah merasmikan
seminar itu.

Sebanyak Tiga Kertaskerja telah-dibentang dan di
bincangkan dalam seminar:
Kertaskerja 1 : Sejarah dan Adat Merentas
Zaman oleh Tan Sri A.
Samad Idris

-Pelaksanaan Peraturan Adat
Dalam Sistem Pentadbiran
Tanah oleh Prof. Madya Dr.
Nadzan Haron dari UKM
Bangi.

Kertaskerja 2

Kertaskerja 3 : Adat Negeri Sembilan Melalui
Masa oleh Prof. Madya
Norhalim Hj. Ibrahim, dari

UPM, Serdang.

Seramai 200 orang terdiri daripada Pengetua-
pengetua sekolah-sekolah Menengah di Negeri Sembilan,
guru-guru Sejarah di sekolah-sekolah Menengah, Pegawai-
Pegawai dari Pejabat Tanah Daerah-daerah, peminat adatdan
budaya telah menyertai seminar tersebut.




BUDAYA NEGERI

SEIARAH JELEBU

Sungai Jeriang dan Kuala Dulang
(Oleh: Dharmala N(S)

SUMBER LISAN

PERINGKAT awal penerokaan luak Jelebuianya
dikenali dengan nama Sungai Lumut. Peneroka-peneroka
yang membuat penempatan di antara Genting Langkap
hingga ke hulu mendapati sungai tersebut banyak ditum-
bubi lumut, yang dipercayai bahawa sungai berkenaan
adalah Sungai Jelebu sekarang ini.

Luak Jelebu mengikut sumber sejarah lisan memang
mempunyai unsur-unsur mitos. Bagaimanapun unsur-unsur
mitos ini tidaklah boleh diketepikan sebagai asas sejarah yang
boleh dijadikan titik tolak untuk mendapatkan fakta-faktakajian.
Catatan yang direka menggunakan akal semata-mata akan
memesongkan fakta sebenar, sekiranya tidak disokong oleh
bukti-bukti yang menyakinkan.

Orientalis barat seperti Newbold, Winstedt, R.J. Wil-
kinson telah banyak memberi sumbangan dalam membuat
kajian awal mengenai sejarah luak Jelebu ini. Pegawai British
yang pertama di Jelebu Encik Queritz dalam diarinya, dan
Encik O’ Brien's dalam notanya 'Journal of the Straits Branch
of the Royal Asiatic Society' menyebut bahawanama JELEBU
adalah sempena nama seorang ketua kaum yang mati lemas di
Sungai Teriang.

Dari fakta geografi jelas menunjukkan Sungai Teri-
ang adalah sungai utama di Jelebu yang mengalir masuk ke
Sungai Pahang. Cabang sungai-sungai yang lain pulamengalir
masuk ke Sungai Teriang ini. Oleh itu setiap perkembangan
sejarah Jelebu tidak boleh menafikan peranan Sungai Teriang
sebagai laluan peneroka-peneroka di masa lampau.

Orang-orang Jakun, Semang dan Sakai menjadi pe-
neroka terawal di luak yang dikenali dengan nama Sungai
Lumutini. Sumber lisan orang tua-tua menyebut nama Sungai
Lumut ditukar kepada Jelebu berikutan sekumpulan orang
biduanda dari Sungai Ujong di Batang Labu (Sungai Labu)
berpindah ke kawasan itu dengan membawa benih labu.

NAMA JELEBU

Disebabkan labu tersebut hidup subur mereka na-
makan tempat yang diteroka itu 'Jalar Labu', kemudiannya
beransur-ansur bertukar kepada 'Jelebu'. Dalam sumber Encik
O 'Brien's yang dicatatkan melalui'Journal Royal Asiatic Society

(Disember 1884) menyebut: Dalam masa To' Movang Salleh
-_J_l'. C1C DU T i DE UL ‘,_1'.-__ 1 (1] eh S dlid L 0eTapd

Seperti dijelaskan oleh seorang peminat sejarah tem-
patan Raja Sirajuddin (abang ipar kepada Undang Luak Jelebu,
Datuk Musa Wahab), nama Sungai Lumut itu hanya disebut
oleh Moyang Salleh ketika mengadap ke istana Johor. Beliau
memberitahu kedatangannya dari 'Sungai Lumut' hanya se-
bagai sifat merendah diri sahaja, tetapi yang dimaksudkannya
"Sungai Lumut' itu adalah luak Jelebu.

Tetapi apapun alasannya nama Jelebu adalah diambil
sempena nama seseorang tokoh. Sekalipun wujud sebatang
sungai dinamakan Sungai Jelebu dan kualanya dikenali Kuala
Jelebu, tidak ada satu fakta yang dapat menolak nama JELEBU
diambil sempena nama seseorang tokoh seperti dicatatkan oleh
O' Brien's sejak tahun 1884 lagi.

Sesuai dengan sumber lisan yang lain menyebut pe-
neroka asal orang-orang Jakun berladang di sekitar Sungai
Teriang. Ketuanya bernama Jelbu, telah mati lemas ketika
mandi di Sungai Teriang selepas bekerja seharian dikebunnya.
Mayat Jelbu tidak ditemui selepas dihanyutkan oleh arus sun-
gai. Sempena nama ketua orang Jakun inilah tempat yang
diterokai itu dinamakan 'Jelbu' dan kemudiannya beransur-
ansur disebut Jelebu'.

Sungai Jelebu yang wujud sekarang sudah tentulah
dinamakan selepas peristiwa Jelbu hanyut di sungai, selaras
dengan permulaan sejarah Jelebu moden adalah di sekitar
Kampung Dulang sekarang yang meliputi mukim Hulu Jelebu.

Unsur-unsur mitos memang terdapat dalam mana-mana sum-
ber lisan sejarah dunia, seperti kisah 'Rumolo dan Remus' bayi
di susu beruang sebagai mengambil sempena nama Rome' di
Itali. Dalam sumber lisan di Jelebu dicatatkan mengenai
sejarah asal luak ini seperti berikut;

lihat m.s.9




dari m.s.8

-----------------------

Mengikut cerita mulut adalah asal-
usul orang membuka negeri itu di Kuala Dulang. Tatkala
sampai ke situ dua orang hamba Allah, seorang Pawang Besar
dari Pahang dan seorang lagi Tukang Tilik yang bijaksana dari
Pagar Ruyung bertemu satu rumpun buluh yang tebal.

Maka kata Si Pawang, "Cubalah kita siasat akan halnya apa
yang ada di dalam rumpun buluh ini". Maka apabila ditebas
tebang didapati oleh Si Pemilik di tengah-tengah rumpun ada
satu tunggul buluh separas pinggang tingginya. Di situ ada
seorang perempuan menunggu mereka, dekatnya kelihatan
sebuah dulang.

Kedua-dua pengembara berkenaan berbantah-bantah untuk
mengahwini perempuan jelitaitu. Mendengar pertengkaranitu
lalu perempuan tersebut berkata, 'Hai, saudaraku berdua, sebe-
narnya kita ini sewaris dan bersaudara, maka dengan takdir
Tuhan kita bertemu di sini pada saat yang baik'.

Kemudian diamenyambung, 'Beta tidak boleh berkahwin dengan
saudara berdua. Nama beta ialah Puteri Bongsu timang-timan-
gan Puteri Penyayang anak raja berdarah putih, hitam tekak,
bulu roma songsang. Saudaraku Datuk Hulubalang Misai
Beruban dan Datuk Hitam, bukalah negeri ini dan buatkan beta
tempat kediaman di Kuala Dulang'.

Maka lepas itu diapun berkahwin dengan seorang
sultan. Tetapi dia tidak mengaku dirinya raja oleh sebab
hendakkan pesaka turun ke waris. Di Kuala Dulang mereka
berundur dengan meninggalkan dua orang anak perempuan.
Maka dengan sebab itu juga mereka jadi keramat masjid Kuvala
Dulang hingga sekarang ini juga.

Oleh sebab hendakan keturunan pemerintahannya
turun kepada waris maka anak-anaknya sahaja ditinggalkan
untuk meneroka Sungai Lumut, Peninjau dan Sarin. Mereka
berduadipercayaiMOYANG ANGUT danMOYANG ANGSA
pengasas luak Jelebu ............. "

TEROMBO

Dalam 'mentera’ Jelebu (terombo) disebutkan salasi-
lahnya bermula daripada Batin Terjali, Maharaja Alif dan
Puteri Ambong Seri Alam. Mereka dikatakan datang ke Jelebu
seperti dicatatkan:

"Mudik Sungai Muar sampai ke Merbau Seratus, jejak
menukik mendaki jejak menurun mendorong. Sembilan orang
adik beradik, lalu ditebang tebas hutan rimba, dibakar dan
berhuma ditanam jagung, apabila masak dikutip dimasukkan
kedalam ambung iaitu sejenis bakul rotan bersandang ke bahu
bertalikan terap. Mereka menjelajah mengikut hala sebelah
kanan Gunung Ledang keluar ke Johol lalu ke Semujong dan
Jelebu seterusnya ke Rembau.

BUDAYA NEGERI

Di Jelebu mereka berkediaman di bukit-bukit dari
Hulu Teriang ke Gunung Hantu iaitu tempat kediaman nenek
moyang asal daripada zaman dahulu lagi. Mereka dikenali
dengan panggilan Jakun (Biduanda). Apabila orang sudah
ramai dilantiknya batin ketuanya dan jenang pembantunya
mengurus hal puak-puaknya.............. !

Batin Terjali yang datang ke Jelebu itu cucu kepada
Mertang seorang ahli sihir terkenal yang berkahwin dengan
adik perempuannya sendiri. Mereka mendapat seorang anak
bernama Tuk Etah dan kemudiannya pergi ke Pagar Ruyung.
Tuk Etah inilah mendapat anak lelaki bernama Batin Terjali
yang kemudiannya datang semula ke Jelebu.

Rakannya Maharaja Alif pulamendapat seorang anak
lelaki bernama Maharaja Bepang yang kemudian-nya ber-
kahwin dengan Puteri Lindung Bulan. Daripada keturunan
mereka inilah meneroka negeri, sementara Maharaja Bepang
pula berkahwin dengan anak raja Cina.

Dalam satu pertemuan di sebuah gunung, Batin Ter-
jali dan Maharaja Alif bersetuju melantik LAMBONG SETIA
RAJA menjadi batin, sementara anak Maharaja Alif yang
seorang lagi bernama SAH ALAM RAJA SAHARI menjadi

- menterinya. Mereka diperintahkan turun dari gunung tersebut

dengan diberi arahan supaya membuka negeri apabila bertemu
sedulang nasi.

Selepas pertemuan itu Batin Terjali, Maharaja Alif,
Puteri Ambong Seri Alam dan Porok tidak didengar lagi cerita
mereka. Manakala Batin Lambong Setia Raja bersama Sah
Alam Raja Sehari turun dari gunung hingga sampai ke Bukit
Buaiyan. Di situlah mereka bertemu sedulang nasi, lantas
dinamakan tempat berkenaan Kuala Dulang.

Kemudian mereka terus membuka Hulu Teriang.
Setelah negeri terbuka dengan penduduk bertambah ramai,
batin Lambong Setia Raja menukar namanya kepada BATIN
MAHA GALANG. Sempadan negeri yang dipersetujui oleh
mereka ialah:

Di antara Jelebu dan Johol ialah Leban Besi,
Batu Berdinding Lantak dan Temiang Tumpat.

Di antara Jelebu dengan Semujong ialah Semambu Serumpun
dan Nibung Tengah Air Bukit Tangga. Diantara Jelebu dengan
Kelang ialah Lebah Bergoyang, Pulau Bersela dan Genting
Peras. Di antara Jelebu dengan Pahang ialah Merbau Seratus,
Meranti Sembilan dan Bukit Batu Bulan.

Setelah menetapkan sempadan negeri batin Maha
Galang melantik JENANG SINGA SETIA RAJA mengganti-
kannya sebagai batin di Jelebu. Beliau kemudiannya menghi-
langkan diri. Selepas Singa Setia Raja menjadi batin inilah
pesaka tersebut diwariskan kepada perempuan iaitu MOY ANG
ANGSA. Bermula daripada Moyang Angsa inilah sejarah
Jelebu dapat dikesan mengikut sumber lisan.

lihat m.s. 10




darim.s.9
MASJID KUALA DULANG

Sejak lebih 100 tahun lalu penduduk-penduduk di
Jelebu mengenali tempat terbinanya masjid tertua di Iuak ini
ialah Kuala Dulang. Sebelum tahun 1980-an juga papan tanda
di kawasan masjid berkenaan disebut Kuala Dulang juga.
Tetapi selepas tahun 1980-an satu usaha telah dibuat bagi
mengubah namanya kepada Kampung Dulang sahaja.

Pertukaran namanya dikaitkan dengan kedudukan
kawasan tersebut bukannya di kuala sungai. Nama tersebut
dikenali sebagai KUALA DULANG, menurut sumber Dato'
Ombi Abdul Ghani Shahmaruddin, mungkin orang-orang di
sekitar luak Jelebu datang berkaul (atau bernazar) di masjid
berkenaan hingga perkataan 'Kaul Dulang’ bertukar menjadi
‘Kuala Dulang'.

Usahamenukarnamakawasanmasjid itu dari KUALA
DULANG kepada KAMPUNG DULANG, berdasarkan tidak
adakuala sungai di situ, sekalipun penduduk -penduduk di sini
menyedari berhampiran kawasan berkenaan terletaknya Kam-
pung Kuala Klawang (bukannya pekan Kuala Klawang seka-
rang). Apakah fakta Kampung Kuala Klawang ini hanya dise-

babkan Sungai Klawang, dan Kuala Dulang tidak ada sungai .

yang dinamakan Sungai Dulang?

Kalau berdasarkan fakta akal demikian sudah tentu
masyarakat Malaysia tertanya-tanya mengapa wujudnya nama
KUALALUMPUR sedangkan tidak adasungaibernama Sungai
Lumpur? Penduduk-penduduk di Pulau Pisang di Jitra, Kedah
jugatentulah hairan kerana kampung mereka bukanlah sebuah
pulau. Fakta masjid Kuvala Dulang ini sudahpun ada dalam
catatan O' Brien sebagai pegawai Inggeris yang mengutip cukai
di Jelebu sejak tahun 1884 lagi.

Pertukaran nama ini bukanlah ada kaitannya dengan
fakta sejarah, tetapi berdasarkan pentadbiran sahaja. Fakta
sejarah kawasan ini dinamakan Kuala Dulang adalah berdasar-
kan kepada pembinaan masjid di situ yang terletak di tebing
sebatang sungai, manakala di sekelilingnya terbentang sawah
menghijau bagaikan dulang yang terhidang.

KUALA

Perkataan 'kuala’ tidak mungkin mengambil sempena
nama sungai, tetapi berdasarkan wujudnya Kampung Kuala
Klawang yang berhampiran di situ, (Kampung Kuala Klawang
terletak kira-kira tigakilometer dari pekan Kuala Klawang, dan
pekan Kuala Klawang pula terletak jauh dari kuala sungai
berkenaan - p), yang terletak bersebelahan sahajadenganmasjid
Kuala Dulang.

Pembinaan masjid kampung Dulang (setelah ditukar
namanya) sekitar kurun ke 18, menunjukkan Islam berkem-
bang di Jelebu bersama kedatangan orang-orang Minangkabau.
Pengembaraan Batin Lambong Setia Raja hingga menemui
Kuala Dulang adalah simbolik kepada penemuan oleh orang-
orang Minangkabau ini. Seperti dicatatkan dalam terombo
Jelebu:

BUDAYA NEGERI

................ Akan hal Batin Lambong Setia Raja dan
Sah Alam Raja Sahari itupun mengembara turun hingga sampai
ke sebuah bukit bermama Bukit Buaiyan, di situ di sebelah
bawahnya sedulang nasi menunggu mereka. Lalulah mereka-
pun makan setelah penat bekerja dan membuka tempat itu.

Tanda tempat itu lalu dinamakan Kuala Dulang sebab
di kuala sebuah sungai di situ. Kuala Dulang iaitu di sebelah
bawah Bukit Buaiyan hingga ke hart ini dan di sini adalah
dianggap keramat dan banyak hubungannya dengan luak Je-
lebu, dan di sini juga tempat mula perkembangan luak ini

"

----------

Andaian daripada peristiwa ini boleh kita tafsirkan
bahawaorang-orang Minangkabau yang mula-mula meneroka
di kawasan lembah ini, telah disediakan dengan hidangan
makan sedulang oleh penduduk-penduduk tempatan terdiri
daripada orang-orang Jakun sebagai tanda hubungan per-
sahabatan yang terjalin.

Bagaimanapun kedatangan Islam ke Jelebu tentulah
lebih awal lagi berdasarkan Undang Luak Jelebu yang pertama
Datuk Moyang Salleh seorang tokoh beragama Islam sebelum
tahun Masihi 1757 lagi. Ayahnya Datuk Mentunggang juga
berasal dari Minangkabu dan beragamalslam. Datuknya Datuk
Gombak yang datang dari Minangkabau kemudian berkahwin
denganneneknya Moyang Angsa, dipercayai permulaankepada
perkembangan Islam di luak Jelebu. |

Hanya selepas Datuk Moyang Salleh menjadi penghulu
di Jelebu barulah masjid Kampung Dulang ini dibina. Hingga
sekarang masih wujud lagimasjid Kampung Dulang (sekalipun
ramai penduduk Jelebu mengenalinya masjid Kuala Dulang
hingga sekarang) terletak di pinggir sawah di tebing sebatang
sungai iaitu Sungai Jelebu. Satu ketika dulu penduduk-pen-
duduk di Jelebu menjadikan masjid ini tempat membayar nazar
(berkaul).

Pembinaan masjid di masa lampau memang sengaja
didirikan di tebing sungai, kerana memudahkan orang ramai
mendapatkan sumber air bagi tujuan berwuduk. Pemilihan
masjid Kampung Dulang yang dibina di tepi sungai bukanlah
satu perkara yang asing, atau ada kaitan dengan perkataan
'kuala' untuk menamakannya Kuala Dulang sebelum ditukar
kepada Kampung Dulang selepas tahun 1980-an.

Denganluasnyasawah terbentang berhampiran masjid
membuktikan bahawa kawasan tersebut menjadi tempat pene-
rokaan utama dimasa lampau. Sawah padi bukan sahaja peru-
sahaan tanaman utama bagi petani-petani ketika itu, malah
kemahiran orang-orang Minangkabau yang menercka juga
adalah menumpukan kepada kegiatan perusahaan tanaman
padi. Sebab itulah kerbau menjadi model binatang ternakan
kepada mereka bagi mengendalikan perusahaan tanaman padi
untuk membajak di sawah.

R R s R ook o ok ok ok ok sk

10



BUDAYA NEGERI

ADAT PERPATIH
SEIARAH DAN SISTEM SOSIAL

(Oleh: Norhalim Hj. Ibrahim)

PENDAHULUAN

Adat Perpatih adalah adat yang diamalkan oleh
masyarakat Melayu Negeri Sembilan dan Naning, Melaka.
Di Negeri Sembilan, bukan keseluruhan masyarakatnya
mengamalkan adat ini Kerana sebahagian besar masya-
rakat Melayu di daerah Port Dickson, terutama sekali
mereka yang di pesisiran pantai dan mukim Linggi tidak
mengamalkannya. Selain dari Negeri Sembilan dan Na-
ning generasi kedua (sekarang dalam lingkungan 50-an ke
atas) di Kampung Lukut (1) yang terletak di daerah Kota
Tinggi Johor juga mengakui mengamalkan suatu variasi
adat ini.

Negeri Sembilan hari ini, selain terbahagi kepada
tujuh daerah mengikut sistem birokrasi moden, juga dapat
dipecahkan kepada pewilayahan adat. Setiap pewilayahan adat
itu dipanggil Luak. Luak-luak adat yang terdapat di Negeri
Sembilan ini dapat dikelompokkan kepada tiga jenis taitu Luak
Besar atau Luak Berundang, Luak Kecil atau Luak Ber-
penghulu dan sebuah Luak Tambahan.

Luak Berundang adalah terdiri dari Luak-luak Jelebu,
Johol, Rembau dan Sungai Ujung. Sungai Ujung adalah daerah
Seremban sekarang, tetapi dari segi pewilayahan adat, kawasan
sempadan daerah Port Dickson, seperti Rantau adalah termasuk
dalam Luak Sungai Ujung. Sebelum 1883 kawasan Semenyih
sekarang, juga adalah sebahagian daripada Luak Sungai Ujung.

Luak Berpeunghulu pula adalah Luak-Luak Gunung
Pasir, Inas, Jempol, Terachi dan Ulu Muar. Apabila di kelom-
pokkan Luak-luak Berpenghulu ini dikatakan sebagai Luak
Tanah Mengandung yang di dalamnya termasuk Seri Menanti.

Luak Tambahan ialah Luak Tampin. Luak ini sebe-
lum tahun 1834 adalah sebahagian dari Luak Rembau. Demi
untuk mengelakkan daripada berlakunya p erang saudara yang
berlanjutan dan dijajahi Inggeris (walaupun akhirnya terjajah
juga) Tampin diserahkan di bawah tadbiran Syed Shaaban
yang dilantik menjadi pembesar oleh Inggeris sebagai hadiah
membantu menawan Naning dengan gelaran Tunku Besar
Tampin ( Norhalim Hj. Ibrahim, 1978:35)

2.0 SEJARAH ADAT P ERPATIH

Adat Perpatih dikatakan sebagai berasal dari Mi-

nangkabau Sumatera. Ia telah dibawake sini oleh orang-orang
Sumatera sejak ratusan tahun dahulu. Orang Minangkabau
adalah tergolong ke dalam kelompok manusia yang paling
banyak bergerak. Pergerakan ini mengikut konsep budaya
Minangkabau diistilahkan sebagai merantau.

2. Latarbelakang Sejarah Minangkabau
Penghijrahan orang Minangkabau mungkin telah
bermula sejak awal sejarah lagi; berkemungkinan pada zaman
atau sebelum pembinaan candi Muaro Takuih (2) yang mengikut
Schnitger dibina sekitar abad 11-12 masihi, (1964-37-39) (3).
Tempat tersebut dinamakan Muaro Takuih mungkin sebagai
lambang atau petanda ingatan bagi keadaan hidup rakyat Mi-
nangkabau iaitu sentiasa dalam ketakutan. Eraini, oleh tambo-
tambo (4) Minangkabau dinamakan sebagai Zaman Undang-
Undang Nan Tigo (5). Keadaan hidup yang demikian ini (takut
dan cemas) telah menjadi faktor penolak bagi rakyat untuk
keluar (berhijrah) dari kampung halaman dan dari Luak Nan
Tigo ke kawasan timur (Rantau Timur) (6).

Keadaan hidup yang meruncing ini akhirnya telah
menyedarkan pemerintah Minangkabau untuk merubah sistem
masyarakatnya. Undang-undang Nan Tigo diubahsuai dan
digantikan dengan sistem sosial baru yang dikenali sebagai
Undang-undang Tariek Balieh (7). Besar kemungkinan sistem
ini diperkenalkan disekitar abad ke 11-12 masihi, dan pembi-
naan candi Muaro Takuih itu adalah lambang atau tugu perin-
gatan mengenai sistem masyarakat sebelumnya (8).

Pada mulanya undang-undang baru ini berjalan den-
gan baik tetapi akhirnya telah menimbulkan keadaan huru-hara
keranaorang ramai telah mentafsirkan undang-undang tersebut
menurut tafsiran sendiri. Akibatnya penghukuman sesuatu
'ienayah’ atau sesuatu ‘kesalahan' telah dijalankan oleh orang
perseorangan secara sendiri tanpa isbat daripada hakim. Ini
telah mencetuskan pergaduhan, malahan peperangan di antara
suku-suku, antara kampung-kampung, berdasarkan dandam jo
kasumat; dan perbuatan ini telah menjadi acaraharian. Keadaan
huru-hara ini telah sekali lagi menolak dan menggalakkan
individu dan/atau kumpulan kecilindividu tertentu untuk keluar
daripada Luak Undang Nan Tigo dan membuka penempatan-
penempatan baru yang dibuka oleh penghijrah sebelumnya.

Selain dari faktor sosio-budaya yang dinyatakan di
atas, orang Minangkabau merantau, terutama sekali ke ka-

lihat m.s. 12

11



wasan timur (Rantau Timur) juga atas tujuan ekonomi. Orang
Minangkabau adalah petani. Komoditi yang paling diperlukan
oleh pedagang-pedagang Cina, India dan Parsi sejak tahun 500
masihi adalah lada. Pusat-pusat perdagangan utama sejak abad
tersebut sehingga ke abad 14 terletak di kawasan timur pulau

Sumatera. Keperluan "untuk mencari dan 'meneruko’ daerah
yang subur” (Mansoer, dll, 1970:39) untuk pertanian, telah
membuat mereka berpindah ke kawasan tersebut, terutama
sekali di tepi sungai-sungai besar dekat muara dan laut (Man-
soer, dll, 1970:40)

2.2. Sejarah Kedatangan Orang Sumatera Ke Tanah
Melayu

Seandainya saranan yang mengatakan Muaro Takuih
didirikan sebagai lambang tamatnya era Undang Nan Tigo dan
bermula zaman Undang-Undang Tariek-Balieh yang juga
akhimya mewujudkan keadaan hidup yang tidak banyak ber-
beza dengan keadaan sebelumnya, dan dikuatkan lagi dengan
adanya keperluan ekonomi maka pendapat Marsden mengenai
penghijrahan orang Minangkabau Tumasik (Singapura seka-
rang) iaitu pada abad ke-12 (1811, cetakan semula 1966:333),
tarikh ini kalaupun tidak tepat, tidak banyak dari kenyataan
sebenarnya.

22.1 Kedatangan Peringkat Awal

Mengikut Marsden orang Minangkabau yang telah
bersama membuka Tumasik itu adalah pengikut atau di bawah
pimpinan Sang Nila Utama yang kemudian bergelar Seri Tri
Buana(9). Pandan gan Marsden yang menyatakan bahawa Seri
Tri Buana itu berasal dari Minangkabau adalah bercanggah
dengan anggapan umum. Kebanyakan sarjana, penulis dan
pengkaji sejarah Melayu berpendapat Seri Tri Buana adalah
berasal dari dacrah Palembang sekarang, dan bukannya dari
Minangkabau. Walau bagaimanapun, pandangan Marsden ini
telah mendapat sokongan kuat daripada Wolters.

Wolters dalam kajiannya mengenai kejatuhan Sri-
vijaya telah memberi keterangan lanjut mengenai kedudukan
Palembang, ibu kota Srivijaya pada ketika Seri Tri Buana
membuka Tumasik. Katanya:

Menjelang penghujung abad kesebelas,
ibu kota kerajaan Melayu pindah dari
Palembang ke Jambi, lebih ke utara

di tepi pantai yang sama. Srivijaya,

dengan ibu kota Palembang dengan erti
kata sebenarnya, kini tidak ada lagi
namun para ahli terlalu terbiasa
memakai istilah tersebut dalam makna
kerajaan yang diperintah dari Jambi
dan kemudiannya dari pendalaman
Minangkabau . (Wolter, 1970:2)

BUDAYA NEGERI

Penulis-penulis seperti Loeb (1935), Josselin de Jong (1951)
dan Wilkinson (1911) telah pergi lebih jauh lagi dengan men-
yatakan bahawa seluruh penduduk Semenanjung adalah berasal
dari Minangkabau. Andaian terakhir ini agak terlalu umum lagi
menyeluruh dan sukar diterima kebenarannya.

Berdasarkan pendapat Marsden dan Wolter dapatlah
kita mengandaikan bahawa orang Minangkabau telah mula
sampai ke Semenanjung di sekitar abad ke 18 dan awal abad ke
12. Pada abad-abad berkenaan orang-orang Minangkabau
mungkin hanya berhijrah ke bahagian selatan Semenanjung
Tanah Melayu, mungkin bertumpu ke Tumasik terutamanya
dan juga ke Hujungmedini (Johor).

2.2. Ia Kenapa Tumasik

Tumasik telah wujud sejak akhir abad ke 11 dan awal
abad ke 12 lagi. Pada ketika itu ia adalah sebahagian dari
empayar Srivijaya, dan mungkin merupakan salah satu pusat
perdagangan di selatan Semenanjung. Kepentingan Tumasik
ini terbukti apabila ia menjadi salah satu daripada sasaran
dalam siri serangan Rajendra, Raja Cholake atas Srivijaya pada
tahun 1025 (Hall, 1971:46). Serangan Rajendra ini bukannya
percubaan hendak menakluki, tetapi hendak melemahkan
kekuasaan Srivijaya (Hall, 1971:76)

Apa yang penting mengenai peristiwa ini kepada
pembicaraan kita ialah fakta yang menyatakan Tumasik telah
wujud sebagai pusat perdagangan pada abad ke -12. Fakta ini
mungkin dapat menyokong kenyataan yang menyatakan keda-
tangan perantau Minangkabau ke Tumasik pada abad tersebut.
Oleh sebab Tumasik adalah pusat perdagangan, jadi ianya
adalah lanjutan kawasan perantauan orang Minangkabau selepas
merantau ke Sumatera Timur (Rantau Timur Minangkabau)

2.2.1b. Dari Tumasik Berhijrah Ke Utara

Kemudian, dengan menggunakan Tumasik dan
mungkin Hujungmedini 'pelarian’ (10) dan peneroka cum pe-
dagang Minangkabau telah pula merantau ke bahagian tengah
Semenanjung Tanah Melayu, terutama di Kelang dan Sang
Hyang Hujung (kawasan Tanjung Tuan/Muara Sungai Linggi
sekarang). Penghijrahan ke kawasan tengah ini mungkin ber-
laku selepas kejatuhan Srivijaya dan kebangkitan Majapahit di
sekitar awal abad ke-14. Di zaman kerajaan Majapahit, selain
daripada Tumasik, Kelang dan Sang Hyang Hujung jugamenjadi
pusat perdagangan utama di selat Melaka.

2.2.1c Pola Migrasi awal

Dari huraian di atas ternyata bahawa pada mulanya
perantau itukeluar untuk 'lari' dan/atau menjadi peneroka tanah

‘pertanian. Dirantau, bermuladari pantai timur pulau Sumatera

mereka telah menjadi lebih aktif dalam perdagangan terutama
sekali apabila mereka merantau ke Tumasik. Jadi melalui
masa, perantau Minangkabu ini telah belajar dan berpenge-
tahuan dalam perdagangan antarabangsa. Keaktifan mereka

lihat m.s.13

12



dalam perdagangan ini telah mendorong mereka dalam
perdagangan antarabangsa. Keaktifan merekadalam perdagan-
ganini telah mendorong merekameneroka kawasan baru untuk
mencari dan menghasilkan bahan atau barang dagangan.

QOleh sebab, Sang Hyang Hujung adalah pusat
perdagangan, maka perantau ini telah mencari kawasan pen-
dalaman yang berhampiran dengan pusat berkenaan untuk
mencari dan menghasilkan serta mendapat bahan dagangan.
Mereka telah memudiki Sungai Penajoh (sungai Linggi scka-
rang) dan sampai ke kawasan Rembau dan Naning.

Dari segi masa pola migrasi yang baru dihuraikan di
atas nyatalah bahawa perantau Minangkabau tidak datang terus
dari Minangkabau ke Semenanjung. Mereka telah melakukan
proses migrasi berperingkat (step migration). Ini bermakna,
dari dataran tinggi Sumatera (Luak Nan Tigo) mereka telah
berpindah ke kawasan timur (langkah atau peringkat pertama).
Setelah menetap di Rantau Timur mereka dan generasi kedua
orang perantau itu telah berpindah pula ke Tumasik dan
Hujumedini; peringkat kedua. Akhir sekali (peringkat ketiga)
mereka telah berpindah lagi ke kawasan sekitar (pendalaman)
Sang Hyang Hujung. Sebahagian besar daripada penghijrah
yang menerokakawasan pendalaman Sang Hyang Hujung pada
abad ke-13 dan 14 adalah terdiri dari generasi kedua atau
mungkin generasi ketiga peneroka Rantau Timur Minangkabau.

Orang-orang atau/dan keturunan orang Minangkabau
yang datang ke Semenanjung Tanah Melayu pada sekitar abad
ke-12, 13 dan 14 ini terdiri daripada dua golongan utama iaitu:

(a) mereka yang datang dengan tujuan mencari
penempatan baru dan
(b) mereka yang datang untuk berniaga

Golongan kedua pula boleh dikelompokkan ke dalam dua
kategori utama iaitu:

(a) mereka yang sememangnya datang untuk
berdagang sahaja. Mereka ini apabila sam-
pai musim atau masa-masa tertentu akan
balik ke tanah asal mereka membawa
kekayaan.

(b) mereka yang pada mulanya datang untuk
berniaga, tetapt akhirnya telah meneroka ke
kawasan baru untuk menjadi petant, iaitu
kegiatan ekonomi atau kerjaya yang seme-
mangnya menjadi darah daging orang Mi-
nangkabau (11).

2.2.2. Migrasi Selepas Abad Ke-13

Tujuan orang Minangkabau merantau selepas abad
ke-13 telah berubah. Sebelum abad tersebut, sebahagian besar
daripada mereka adalah 'pelarian’, tetapi selepas tersusun Adat
Tuah Disakato (12) oleh Sultan Balun (atau lebih dikenal
dengan nama Datuk Perpatih Nan Sebatang) menggantikan
Undang-Undang Tariek Baleih, dan dengan terbuktinya (dari)

BUDAYA NEGERI

kejayaan merantau, motif pergi merantau telah berubah. Me-
rantau secara tidak disedari telah menjadi satu institusi dalam
budaya Minangkabau, khususnya lelaki muda atau bujang.
Mereka sentiasa digalakkan dan ditolak agar pergi merantau
oleh kaum kerabatnya. Falsafah kebendaan Minangkabau
mendorong anak muda lelaki yang bujang agar keluar mencari
kekayaan dengan tujuan memperkukuh dan meningkat marta-
bat, bukan diri sendiri tetapi kaum kerabat agar setaraf atau
melebihi kaum kerabat yang lain. Anjuran dasar sup aya setiap
orang mencari kekayaan ini dipantunkan (13) kepada setiap
orang anak Minangkabau, sejak dari dalam buaian. Justru it
pembudayaan dan penginternalisasian perlakuan merantau itu
adalah proses seumur hidup, sejak lahir sehing gaberumahtangga
dan diikuti pula dengan proses keturunan ke generasi baru,
sehingga ia meninggal dunia. Dengan kata lain, merantau
kepada masyarakat Minangkabau berfungsi sebagai suatu
upacara peralihan (rite de passege) untuk membuktikan bahawa
telah terjadi proses pendewasaan ke atas seseorang anak lelaki
dan kerananya telah boleh memasuki kehidupan yang lebih
tinggi lagi iaitu berumahtangga. (Mochtar Naim, 1979:12,
1948 :2)

Dengan berlatarbelakangkan situasi yang dinyatakan
di atas maka dapatlah kita mengandaikan bahawa penghijrahan
orang Minangkabau telah mula sampai ke Rembau dan Naning,
wilayah-wilayah awal yang dibuka, pada sekitar abad ke-12
masihi. Berkaitan dengan ini beberapa orang penulis dan
peminat sejarah Melayu telah memberi pandangan dan pen-
dapat.

2.3 Pembukaan Rantau Minangkabau Di Negeri Sembilan

Newbold yang telah menulis sebuah rencana menge-
nai Rembau dan tiga buah rantau Minangkabau yang lain di
Semenanjung dalam tahun 1834 mungkin penulis terawal yang
membicarakan mengenai tarikh mula orang Minangkabau da-
tang ke Rembau dan Naning. Beliau, oleh sebab tidak terdapat
keterangan sejarah yang pasti mengenai tarikh tersebut telah
menggunakan tradisi lisan setempatl sebagai penunjuk
(1834:256; 1839:77). Dengan berpandukan tradisi lisan terse-
but, beliau telah menterjemahkan tarikh berkenaan sebagai
abad ketujuh hijrah, Tarikh itu telah diberikan bersamaan
dengan abad ke-12 masihi, apabila rencana berkenaan di-
bukukan dan diterbitkan dalam tahun 1839.

Selain daripada Newbold, Favre seorang mubaligh
katolik juga telah cuba memberikan tarikh kedatangan orang-
orang Minangkabau. Favre walaupun tidak menyatakannya
dengan secara langsung telah agak lebih tegas daripada New-
bold. Mengikutnya, Rembau dan Naning telah diteroka oleh
orang Minangkabau seratus (100) tahun selepas Tumasik di-
buka oleh Tun Nila Utama,; dan beliau memberikan tahun 1160
masihi (1848: 239) sebagai tahun Tumasik dibuka. Ini ber-
makna, secara tidak langsung, Favre berpendapat Rembau dan
Naning telah mula dibuka pada sekitar tahun 1260 masihi.

lihat m.s.14

13



Jarak masa di antara tarikh yang dikemukakan oleh
dua orang penulis awal ini adalah kurang lebih satu abad.
Jikalau kita melihat kembali latar belakang sejarah sosial
Minangkabau seperti yang dihuraikan di atas dapatlah kita
menyatakan bahawa sebahagian besar (tetapi dari segi jumlah
masih kecil) dari penghijrahan telah menitis tiba ke kawasan
Negeri Sembilan, khususnya Rembau dan Naning dalam abad
ke-12 masihi (Newbold) dan mereka itu kebanyakkannya
'pelarian’ dari sistem sosial Minangkabau. Perantau yang
menitis tiba pada abad ke-13 (favre) adalah sebaliknya: bilan-
gan pedagang adalah melebihi orang 'pelarian’. Kebanyakkan
mereka ini datang tidak lagi melalui Tumasik tetapi terus dari
pesisir timur pulau Sumatera.

Perpindahan pedagang Minangkabau (kebanyakkan-
nyadari generasi kedua) dari Rantau Timur Pulau Sumatera ke
kawasan pesisiran pantai barat Semenanjung, mulanyadi sekitar
Sang Hyang Hujung dan Kelang dan akhirnya ke bahagian
pendalaman Sang Hyang Hujung (Rembau dan Naning)
mungkin ada kaitannya dengan politik Srivijaya. Kerajaan
Srivijaya sejak pertengahan abad ke-12. "sedang beransur-
ansur merosot” (Hall, 1971:77), dan ada tanda-tanda yang
menunjukkan bahawa ibukota Srivijaya pada akhir abad terse-
but dan pada awal abad berikutnya berpindah ke Jambi (kera-
jaan Melayu) tidak lagi di Palembang (Hall, 1971:78).

2.4 Proses Penerokaan Awal Negeri Sembilan (Rembau

Dan Naning)

Perantau Minangkabau yang datang ke Rembau dan
Naning bukan dalam kelompok besar atau mass-migration
tetapi orang perseorangan atau kumpulan kecil. Sebahagian
besar daripadamereka ini tidak tinggal menetap di satu tempat
tertentu tetapi sentiasa bergerak. Mereka yang pada dasamya
adalah petani telah cuba menukar cara hidup kepada perdagan-
gan. Aktiviti perdagangan ini telah menyebabkan mereka
banyak bergerak. Inijugabermakna pada zaman awal mereka
tidak membuka penempatan besar di kawasan pendalaman
Sang Hyang Hujung.

Pada peringkat ini kawasan penempatan itu seperti
Rembau (Perabu)(15) dan Naning belum lagi mencapai tahap
negeridalam proses metamoposis penemp atan mengikutkonsep
budaya Minangkabau; mungkin hanya bertaraf teratak sahaja.

Sebagai teratak iaitu penempatan yang bersifat se-
mentara, penempatan itu belum penting. Justeru itu apabila
Prapanca menyenaraikan nama-nama tempat takluk Majapahit
di Semenanjung Tanah Melayu semasa menulis kitab
Nagarakartagama (1365 masihi) nama Rembau atau Naning
tidak tersenarai. Nama yang disenaraikan adalah seperti Muar,
Sang Hyang Hujung dan Kelang (Coedes, 1968:244; Wojowasito
1960:60).

Berdasarkan kedudukan ketiga-tiga tempat ini
kesemuanya adalah pelabuhan perdagangan pada ketika itu.

BUDAYA NEGERI
2.4.1 Penerokaan Pada Abad Ke-14 dan 15

Mulai pada akhir abad ke-13 dan awal abad ke-14
sebahagian dari perantau Minangkabau telah berubah dari
corak 'pelarian’ dan pedagang kepada corak peneroka tanah
pertanian. Antara kawasan yang menjadi tumpuan mereka
adalah Rembau dan wilayah sekitarnya (Negeri Sembilan seka-
rang) kerana pada abad ini 'jalan’ untuk ke kawasan berkenaan
telah dibuka oleh perantau-perantau awal dan telahpun terdiri
‘teratak orang-orang Minangkabau'.

Berdasarkan kenyataan yang baru disebut di atas,
maka penyataan Parr dan Mackray yang mmenyarankan bahawa
Rembau telah dibuka oleh orang Minangkabau pada tahun
1388, bersamaan tahun 773 hijrah (16) (1910:2) dan/atau pen-
yataan Abas Hj. Ali, pada tahun 1338 (17)(1953:1) itumungkin
ada kebenarannya, Mereka datang untuk meneroka dan men-
jalankan usaha, mungkin pertanian bersawah padidan berkebun
lada, di samping aktif dalam bidang perniagaan. Apabila tiba
musimnya, selepas usaha pertanian berjaya dan beroleh keun-
tungan mereka balik ke Sumatra; dan kembali semula ke
Rembau pada musim berikutnya untuk meneruskan atau men-
yambung kerjaya mereka. Dengan ini jelas bahawa keusaha-
wan mereka di Rembau bermusim dan bersifat sementara.

Meskipun demikian teratak atau penempatan itu tidak
‘terbiar’ semasa musim mereka balik ke kampung kerana pe-
tempatan itu akan ‘diperhatikan’ dan 'diusahakan' pula oleh
rakan seperantavannya, yang mungkin orang sekampung, atau
sesuku dengannya, yang tidak 'balik’ pada musim berkenaan.
Situasi ini menyebabkan penempatan di Rembau dan Naning
itu, walaupun telah lama diteroka berlanjutan bertaraf teratak
dan ndak mencapai taraf nagara (18).

Di Minangkabau, sebelum sesuatu penempatan itu
menjadi nagari ia harus melalui proses metamoposis (Kato,
1982:75-78). Proses ini mengikut Tambo adalah dari teratak,
menjadi kampung, menjadi dusun, menjadi kota dan akhirnya
barulah terdiri nagari. Masa yang diperlukan untuk memenuhi
syarat-syarat yang diperlukan untuk mendirikan sebuah nagara
adalah lama.

Proses perkembangan Rembau menjadi sebuah nagari,
sehinggaia boleh diistilahkan sebagai Regiam de Menaucabos
dalam tahun 1513, oleh Tomas Pires, telah juga melalui proses
metamoposis ini. Tetapi sebagai sebuah rantau, seperti juga
pembentukkan rantau Minangkabau yang lain, Rembau tidak
terikat melalui setiap peringkat secara terperinci. Dengan
demikian, berapa aspek telah dikecualikan dan/atau berlaku
pengubahsuaian, misalnyakewajipan mendirikan rumah gadang
pada tahap dusun (Navis, 1984: 108)

Dalam kes petempatan/rantau Minangkabau di Rem-
bau, oleh sebab peneroka Minangkabau it terlalu mobile
(banyak bergerak) masa yang digunakan untuk sampaike tahap
nagari lama , lebih kurang tiga abad dan hanya dicapai pada
penghujung abad ke-15 (mungkin pada tahun 1490-an) iaitu

lihat m.s. 15

14



apabila seorang pembesar adat, Datuk Leteh dari Minangkabau
datang (Hervey, 1884:251).

Di samping menjadi peneroka beliau juga adalah
wakil peribadi Tuan Makudum di Sumanik, itu salah seorang
dari Basa Ampek Balai Minangkabau, yang salah satu daripada
tugasnyaiaitu mengawasi rantau Minangkabau (Rasjid Manggis,
1988:103)

Mulai dari tarikh ity, kerajaan Rembau mulai berkem-
bang sehingga sampai ke puncak keagungannya pada sekitar
abad ke-17. Pada abad berkenaan Rembau adalah menjadi
pusat sosio-politik- budaya Negeri Sembilan dan diakui secara
rasmi oleh kerajaan Belanda di Melakasertakesultanan Melayu
Johor (19). Mercukeagungan Rembau dan Negeri Sembilan ini
betul-betul tercapai apabila Raja Melewar ditabalkan menjadi
Yamtuan Besar di Penajis Rembau pada sekitar tahun 1720-an
(Khoo Kay Kim 1990:6-7) '

3.0 ADAT PERPATIH

Sebagaimana dinyatakan pada awal penulisan ini,
Adat Perpatih yang diamalkan di Negeri Sembilan adalah
berasal dari Minangkabau, dibawa oleh perantau-perantau yang
meneroka negeri ini. Nama adat ini, Adat Perpatih adalah
mengambil sempena gelaran orang yang menyusun Adat Tuah
Disakato, yakni adat yang diamalkan di Minangkabau. Me-
nurut Newbold (1839:76-7), Negeri Sembilan semasa kedatan-
gan perantau Minangkabau bukanlah kawasan yang tidak ber-
penghuni. Disitu telah pun ada anak watan setempat yang rata-
rata terdiri daripada kumpulan orang asli.

Dari segi sistem kemasyarakatan, kedua-dua suku
bangsa ini; orang asli setempat (Jakun) dan orang mendatang
(Minangkabau) mempunyai persamaan, yakni mengamalkan
sistem nasab ibu atau matrilineal (Bahrom Azhar, 1984:4).
Oleh sebab mempunyai dasar sistem kemasyarakatan yang
sama, maka atur cara tolak ansur telah berlaku tanpa konflik
atau pertentangan. Walaupun tidak ada pertentangan, pihak
pendatang masih perlu menjalani hubungan berbaik-baik den-
gananak watan. Terdapat pelbagai bentuk atur cara tolak ansur
yang mungkin berlaku secara asimilasi, iaitu melalui per-
kahwinan dengan gadis tempatan, ataupun secara akomodasi
iaitu melalui penerimaan serta pengakuan hak anak watan
(Samsul Amri, 1984:3). Dan, oleh kerana latar belakang
budaya dan pengalaman yang lebih maju maka golongan pe-
rantau tadi berkemampuan melaksanakan tradisi mereka di
tempatbaru itu, samaada secara halus atau paksa. Dengan cara
inilah sistem adat Minangkabau itu diasaskan sebagai dominan
di Negeri Sembilan (Norhalim Hj. Ibrahim, 1993:95)

Sebagai rantav dan dengan berlakunya proses atur
cara tolak ansur, susunan dan struktur keseluruhan masyarakat
dan adat di Negeri Sembilan tidak menyerupai benar seperti
yang terdapat di Minangkabau. Tradisi adat yang dibentuk ini
kemudiannya berlambang dalam satu bentuk yang mencermin

BUDAYA NEGERI

kan keadaan setempat, dengan cirinya yang tersendiri sesuai
dengan keadaan khusus yang bercorak Negeri Sembilan.

Hasilnya wujudlah satu sistem adat yang mempunyai
falsafah Minangkabau, tetapi berbentuk adat Negeri Sembilan.
Adat Negeri Sembilan ini menjadi satu variasi tempatan adat
Minangkabau; dan mungkin untuk mengekalkan semangat
perhubungan dan perkaitan antara rantau Negeri Sembilan
dengan negeri induknya, Minangkabau, maka dinamakan adat
itu sebagai Adat Perpatih.

3.1 Kategori Adat

Sebagai keseluruhan Adat Perpatih dapat dikategori-
kan kepada empat jenis, yakni: adat nan sebenar adat, adat nan
teradat, adat yang diadatkan dan adat istiadat. Keempat kate-
gori ini adalah teras dasar dan prinsip utama sistem dan organi-
-sasi adat, sama ada sosial, ekonomi, politik ataupun budaya.

3.1.1 Adat Nan Sebenar Adat

Adat ini adalah aturan semulajadi. Untuk adat jenis

. inilah letaknya kebenaran kata perbilangan:

Nan tak lapuk dek hujan,

nan tak lekang dek panas.
Contoh-contoh adat jenis ini adalah

Adat tajam : melukai,

adat air : membasahi,

adat api : membakar.
Oleh sebab ianya kejadian semulajadi, adat jenis ini tidak
mungkin berubah.

3.1.2 Adat Yang Teradat

Adat kategori ini merujuk kepada aturan, nilai keper-
cayaan yang telah terkumpul sejak manusia hidup bermasya-
rakat. Ini membentuk piagam (charter) sosial bagi pengamal
Adat Perpatih. Oleh sebab mereka ini masyarakat yang mem-
punyai cara hidup kolektif, pengamal Adat Perpatih boleh
menambah atau mengenepikan atau malah menggantikan adat
jenis ini kerana adat ada mengatakan "patah tumbuh hilang
berganti”. Tetapi segala penambahan, pengenepian dan peng-
gantian itu haruslah dilakukan melalui keputusan muafakat dan
kebulatan ahli.

3.1.3 Adat Yang Diadatkan

Adat kategori ini merujuk kepada segala aturan dan
prinsip setempat, dan oleh sebab ia mendatangkan kebaikan
danditerima oleh masyarakat umum, telah diinstitusikan melalui
muafakat:

Nan elok dipakai jo muafakat,

nan buruk dibuang jo kebulatan;

adat habis dek kerelaan.

lihat m.s. 16

15



3.1.4 Adat istiadat

Adatkategori terakhir ini merujuk kepada pelaksanaan
budaya yang menyokong, mengesahkan dan memantapkan
institusi-institusi adat dalam kategori lain yang disebut di atas.
Ia dinyatakan dalam upacara-upacara rapi dan teliti, lengkap
dengan artifek-artifek serta aturan-aturan semasa merayakan
sesuatu peristiwa. Adat kategori ini boleh diubahsuai dan
dibuang atau diganti berdasarkan keadaan dan persekitaran
hidup dan masa.

3.2 Konsep Kerja Adat Perpatih

Di atas keempat-empat kategori adat yang baru
dinyatakan amalan adat tanpa mengira sama ada sosial, eko-
nomi ataupun politik adalah berlandaskan diatas dua kod etik
teras dan dasar iaitu muafakat dan kerjasama. Namun sebelum
melaksanakan kod etik itu pengamal adat harus terlebih dahulu

mengadakan berkampung atau kerapatan.

3.2a Adat Berkampung

Berkampung adalah satu adat yang memainkan pe-
ranan yang penting dalam hidup masyarakat. Ianya adalah
perhimpunan atau pengumpulan kesemua ahli kelompok ke-
keluargaan atauv anak buah untuk membincangkan satu-satu
masalah atau pendirian yang harus diambil untuk kepentingan
bersama. Kehadiran kesemua ahli kelompok kekeluargaan
dalam adat berkampung adalah mesti tiada pengecualian (21).
Ketidakhadiran seorang ahli bermakna adat berkampung tidak
dapat diteruskan.

Seurutan dengan ini, ketua adat bertanggungjawab
mencari sebab mengapa ahli berkenaan tidak hadir. Kegagalan
ahli berkenaan untuk tidak hadir menjadi petunjuk mengenai
adanyarasa tidak puas hati, terkilan, berselisihan fahaman atau
konflik di kalangan ahli kelompok. Keadaan begini, kalau
fumbuh, tidak harus dibiarkan berpanjangan kerana ia boleh
meretakkan kesatuan dan perpaduan kelompok. Ketua adat
harus mendamai dan memulihkan keadaan melalui adat bertim-
bang salabh iaitu kedua-dua pihak yang bersengketa akan men-
yatakan sebab-sebab terjadinya perbalahan. Perbincangan
mengenainya adalah terbuka. Ahli-ahli akan memberi pen-
dapat, nasihat dan memujuk agar keharmonian antara yang
bersengketa tercapai semula.

3.2b Adat Kerapatan

Pada hakikatnya tidak banyak perbezaan antara
berkampung dan kerapatan. Adakalanya kedua-duanya
digunakan untuk tujuan dan pengertian yang sama. Namun
pada kebiasaannya kerapatan lebih merujuk kepada perhim-
punan yang berkait dengan masalah politik adat, aturan adat,
dan perkara-perkara yang berkaitan dengan adat pada darjah
yang tinggi. Ia melibatkan bukan sahaja satu kelompok ke-
keluargaan tetapi lebih daripada satu. Justeruitu ia melibatkan
ketua-ketua adat daripada beberapa kelompok kekeluargaan,

BUDAYA NEGERI

kadangkala dalam kerapatan demikian, Undang sendiri turut
hadir, terutama sekali jika melibatkan struktur dan organisasi
sosial atau politik seluruh luak dan masyarakat.

3.2.1 Kod Etik Adat Perpatih

Kod etik adat perpatih adalah muafakat dan ker-
jasama. Pada kebiasaannya kedua-dua kod etik ini dicapai
melalui berkampung, terutama sekali berkaitan dengan aktiviti
yang melibatkan kelompok kekeluargaan. Namun
dalamkehidupan seharian, keduakod ini diamalkan tanpa proses
berkampung, kerana ia telah menjadi sebahagian budaya adat.

3.2.1a Konsep Muafakat

Perlakuan berhimpun kesemua anggota kelompok
kekeluargaan untuk membincangkan aktiviti dan/atau masalah
yang timbul dikatakan muafakat. Muafakat mendahului seba-
rang aktiviti masyarakat Adat Perpatih. Untuk melakukan
setiap aktiviti perlu dicari persefahaman antara anggotakelom-
pok melalui muafakat Adat Perpatih ialah keputusan yang
diambil harus mendapat persetujuan semua ahli, tanpa penge-
cualian. Keadaan ini dikatakan sebagai kebulatan. Kerana ciri
ini (kebulatan) juga di dalam sebarangan adat berkampung
semua ahli dimestikan hadir.

Kebulatan fahaman mungkin hanya tercapai dengan
muafakat. Berdasarkan kebulatan fahaman segala-galanya
mungkin dilakukan (2). Daripada kehidupan yang beradat
dengan muafakainya itu akan dapat ditegakkan kebenaran dan
keadilan. Daripada kebenaran dan keadilan itu barulah timbul
hak yang samarataantaraanggota; tidak terlebih pada yang satu
dan tidak terkurang pada yang lain. Dari persamaan hak dalam
lingkungan hidup maka dapat pula menimbulkan kesatuan dan
kesepaduan di kalangan anggota kelompok kekeluargaan dan
seterusnya keseluruhan masyarakat.

Proses penyelesaian masalah dan untuk menjalankan
aktiviti melalui muafakat dan kebulatan fahaman ini mungkin
dapat disamakan dengan konsep_syura dalam Islam.

3.2.1b Konsep Kerjasama Dan Gotong Royong

Seperti juga muafakat, konsep kerjasama, gotong
royong serta menyeraya adalah ideal sosial kudus Adat Perpa-
tih. adat melalui perbilangannya (24) sentiasa menekankan
agar aggotanya sentiasa menjalin perhubungan yang rapat
sekali. Mereka diharapkan saling bantu membantu dan beker-
jasama di dalam semua hal.

Sehubungan ini adat menekankan agar setiap anggota
memberikan sumbangan masing-masing dalam segala aktiviti
yang dijalankan dalam masyarakat. Sebagai satu sistern yang
dinamik dan fungsional, adat telah memperinci tugas-tugas
setiap anggota masyarakatnya sesuai dengan kemampuan dan
kebolehan masing-masing dengan mengambil kira keadaan
fizikal dan mental mereka. Dengan ini setiap ahli dapat sen-

lihat m.s. 17

16



tiasa ada cara bagaimana ia boleh memberi sumbangan dan
mengekalkan harga diri dan hormat ahli kelompoknya.

Secara tidak langsung dalam sistem adat Perpatih
telah wujud sistem pembahagian kerja (division of labour) jauh
lebih awal daripada orang-orang barat.

Memahami bahawa tidak semua ahlinya berkemam-
puan untuk mencapai kejayaan maka adat mengatur agar orang
yang telah berjaya dalam hidup fidak menckan orang yang
kurang beruntung. Sebaliknya merekaharus memperkongsikan
kekayaannya. Seiring dengan ini, adat juga mengharuskan
ahlinya yang kurang berjaya supaya jangan hanya mengharap
bantuan; maka dimestikan, tanpa mengira keadaan supaya
berusaha dan memberikan sumbangan tenagadan bekerjasama
untuk meninggikan lagi status dirinya, yang bermakna juga
meninggikan taraf kelompoknya. Di samping itu nama baik
kelompok kekeluargaan harus dijaga bersama dan setiap anggota
diharapkan memainkan peranan dan mempertahankan nama
baik tersebut.

Tegasnya, dalam aktiviti hidup seharian pengamal
adat tidak harus bersikap individualistik tetapi komunalistik.

3.3 Struktur Dan Organisasi Sosial

Masyarakat adat di Negeri Sembilan dapat dikelom-
pokkankepadabeberapa suku. Setiap suku dipecahkan kepada
kelompok yang lebih kecil yang dinamakan perut setiap perut
dapat pula dibahagikan kepada beberapa ruang yang mengan-
dungi beberapa rumpun.

3.3.1 Rumpun

Rumpun (25), kelompok kekeluargaan yang terkecil
adalah merupakan kelompok keluarga luas, yang mengandungi
ahli sekurang-kurangnyatiga generasi. Darisegi politik kelom-
pok ini tidak mempunyai peranan yang jelas tetapi dari segi
sosial dan kegiatan ekonomi serta budaya penyertaan
keseluruhan ahli adalah penting.

Pemimpin kelompok ini dipanggil kodin dan Tua
Ruang. Beliau tidak mempunyai gelaran tertentu, melainkan
gelaran biasa atau gelaran peribadi seperti yang dikatakan: kecil
bernama, besar bergelar.

3.3.2 Ruang

Gabungan beberapa rumpun membentuk ruang (26).
Ahli ruang selalunya mempunyai kaitan kekeluargaan hingga
sekurang-kurangnya empat generasi (Norhalim Hj. Ibrahim
1976:84). Ikatan kekeluargaan di peringkat ini masih kuat dan
rapat. Dikalangan ahli seruang masih ada hubungan obligasi.
Pemimpin ruang di gelar Besar mempunyai gelaran tertentu.

BUDAYA NEGERI
3.3.3 Perut

Sebuah perut adalah gabungan beberaparuang. Jumlah
generasi yang mengganggotai berbeza dari satu luak ke satu
luak yang lain. Di Jempol ahli seperut adalah terdiri daripada
lingkungan sembilan hingga sepuluh generasi (Kahar Bador,
1963:45), di Rembau sehingga enam generasi (Norhalim,
1969:50) dan Inas (Lewis, 1960:83) sehingga lima generasi dan
di Jelebu, mengikut Swift (1965:16) hanya dua atau tiga gene-
rasi. Perut diketuai oleh seorang Buapak yang mempunyai
gelaran tersendiri.

Setiap perut mempunyai nama. Ada dva cara
bagaimana perut itu boleh mendapat nama:

(a) mengikut nama kampung di mana kelompok asal

perut itu tinggal atau berasal.

(b) mengikut gelaran Buapak perut tersebut.

3.3.4 Suku

Suku adalah pengelompokan yang'terbcsar dalam
masyarakat Adat Perpatih. Selalunya suku adalah gabungan
beberapa perut, walaupun ada suku yang mempunyai satu perut
sahaja.

Secara idealnya masyarakat Adat Perpatih dapat
dikelompokkan kepada dua belas suku iaitu:

Biduanda Seri Lemak
Batu Hampar Batu Belang
Paya Kumbuh Tanah Datar
Mungkal Anak Acheh
Tiga Nenek Anak Melaka
Seri Melenggang Tiga Batu

Walaupun secara ideal terdapat dua belas suku ini berbeza dari
luak ke luak. Ketua Suku dipanggill.embaga. Setiap Lembaga
mempunyai gelaran tersendiri dan dalam kehidupan seharian
dipanggil Datuk.

3.3.4a Keahlian Dalam Suku

Keahlian seseorang dalam suku adalah kekal untuk
selama hidup. Seseorang itu dianggap dan digolongkan ke
dalam sesuatu suku atas dua cara: melalui kelahiran, dan
dengan cara anak angkat atau diistilahkan sebagai dikadimkan.

(i) Melalui Kelahiran

Seseorang yang dilahirkan dalam sesuatu keluarga
Adat Perpatih secara otomatis menjadi ahli suku ibunya. Ini
adalah prinsip keturunan nasab ibu yang menjadi prinsip dasar
sistem sosial Adat Perpatih.

(i1) Melalui Dikadimkan

Kadim adalah bermaksud saudara. Dikadimkan ber-
maksud dijadikan saudara atau dijadikan anak angkat. Adadua
jenis kadim yang biasa dilakukan di kalangan masyarakat Adat

lihat m.s.18

17



Perpatih iaitu Kadim Adat dan Kadim Pusaka,

3.4 Organisasi Dasar Masyarakat

Ahli nukleus sesuatu rumpun, ruang, perut dan suku
ialah seorang wanitadan anak-anak perempuan. Dalam masya-
rakat Adat Perpatih, kelompok kekeluargaan rumpun dan bukan-
nya keluarga asas atau nuklear yang menjadi atau membentuk
kelompok unit keturunan yang efektif dalam satu suku. Dalam
kelompok inilah terancana hak individu untuk penyaraan dan
terhadap harta. Anak-anak bukan hak keluarga asas tetapi hak
rumpun ibunya.

5.5 Perkahwinan

Aturan perkahwinan masyarakat Adat Perpatih
mengikutkedua-dua norma persepektif dan preferential. Norma
perspektif dasar sistem ini adalah eksogami yakni seorang
lelaki udak boleh menidurt perempuan dari sukunya sendiri.
Norma preferential pula adalah untuk melakukan perkawinan
silang pupu.

Selain menggalakkan jodoh tertentu, Adat Perpatih
juga melarang atau menetapkan orang-orang yang tidak boleh
dikahwini untuk selama-lamanya dan orang-orang yang dila-
rang kahwini sementara sahaja. Larangan adat dalam menen-
tukan jodoh terbahagi kepada dua cara iaitu:

(a) larangan perkahwinan sesuku (indogami)

(b) larangan perkahwinan sepupu selari

3.5.1 Poligami (Poliandri) Sesuku

Adatjugamelarang seorang lelakikahwin dengan dua
atau lebih orang perempuan yang datang dari suku yang sama.,
Ini termasuk juga kahwin dalam kategori sumbang (salah) iaitu
berkahwin dengan perempuan yang sesuku dengan isteri yang
telah ditalak. Namun, kes terakhir ini biasanya dibenarkan
selepas perundingan dan membayar denda yang disebutkalang

batang.
3.5.2 Bentuk Perkahwinan Adat Perpatih

Secara menyeluruh, di kalangan masyarakat Adat
Perpatib, terdapat dua bentuk perkahwinan: perkahwinan lazim
dan perkahwinan tidak lazim.

(1) Perkahwinan Lazim: Perkahwinan yang mengikut
aturan adat, dan melalui peringkat-peringkat: merisik, memi-
nang, akad nikah atau hari olek dan menyalang. Hari olek ini
pula dapat dipecahkan kepada empat jenis: olek biasa, olek
Buapak, olek Lembaga dan olek Undang.

(i1} Perkahwinan Tidak Lazim: Perkahwinan yang
tidak mengikut kebiasaan saluran adat dipanggil perkahwinan
tidak lazim. Dalam masyarakat adat, perkahwinan bentuk ini
terdiri daripada enam jenis: Terkurung di dalam, Serah
Menyerah, Merumah, Merebut Rampas, Kahwin Lari dan beli

BUDAYA NEGERI
Laki (Norhalim Hj. Ibrahim, 1992a: 20-22)

3.6 Prinsip Tempat Tinggal

Aturan tempat tinggal selepas perkahwinan dikalang-
an masyarakat Adat Perpatih adalah uksorilokal atau matrilokal
iaitu suami menetap di rumah keluarga isteri walaupun suami
berasal dari kawasan atau kampung yang sama. Suami akan
balik ke rumah ibunya sekali sekala.

3.7 Bentuk Hubungan Ahli Masyarakat

Daripadahuraian di atas nyata bahawa unit-unit kelom-
pok kekeluargaan dan anggota-anggota masyarakat adat
berkaitan antara satu sama lain melalui tiga caraiaitu kelahiran,
anak angkat dan perkahwinan atau semenda
menyemenda.Ketiga-tiga jenis kaitan ini telah menjelmakan
empat jenis hubungan (Norhalim Hj. Ibrahim, 1992:22-23):

(1) hubungan sesuku sewaris,

(11) hubungan sesuku lain waris,
(111) hubungan lain suku sewaris,
(iv) hubungan lain suku lain waris.

3.8 Penceraian Dan Pembahagian Harta

Dalam masyarakat Adat Perpatih, apabila berlaku
penceraian (cerai hidup atau mati), semua harta pasangan ini
dapatdikumpulkan kepada tigajenis harta carian, harta dapatan
dan harta pembawaan. Sistem pewarisan harta-harta ini telah
ditetapkan oleh hukum adat berdasarkan kata-kata perbilangan:

Carian bahagi,
dapatan tinggal,
bawaan kembali.

3.9 Struktur Dan Organisasi Politik Adat

Struktur dan organisasi politik Adat Perpatih dilihat
dari perbilangan:

Alam beraja,

Luak berpenghulu,
Suku berlembaga,
anak buah berbuapak.

Masyarakat adatmempunyai jawatan-jawatan tertentu
yang kebanyakannya membawa gelaran tersendiri. Jawatan
tersebut ialah kadim (ketua rumpun), Besar (ketua ruang),
Buapak (ketua perut) dan Lembaga (ketua suku). Setiap ketua
ini berkuasa, berperanan dan bertanggungjawab dalam kelom-
pok kekeluargaan masing-masing. Ketua-ketua yang baru
disebut telah pun dihurai di bahagian awal, melainkan dua
pemimpin lagi iaitu Undang/Penghulu dan Yang diPertuan
Besar.

lihat m.s.19

18



3.9.1 Undang Dan Penghulu

Undang atau Penghulu duduk di puncak hieraki poli-
tik dan kepimpinan adat. Beliau adalah "raja" dalam luaknya.
Sebagai raja, dia sering dianggap sebagai berdaulat oleh rakyat
luaknya. Dalam luaknya, Undang atau Penghulu berkuasa
penuh. Walau bagaimanapun sebelum membuat sesuatu kepu-
tusan atau menjalankan hukuman, dia harus mendapat nasihat
dari Majlis Lembaganya Lembaga Tiang Balai. Oleh sebab
kedudukannya yang demikian, pada teorinya Undang atau
Penghulu Luak disebuat sebagai tidak mempunyai anak buah.
Dia hanya mempunyai Luak atau negeri untuk ditadbirkan.

Perlantikan menyandang pusaka Undang danPenghulu
dicalonkan daripada suku waris suku Biduanda. Adajugaluak
yang Penghulunya tidak daripada suku Biduanda. Dalam
pemilihan calon Undang dan Penghulu ini, setiap Luak mem-
punyai variasi struktur dan organisasi politk yang tersenditi.

3.9.2 Yang Dipertuan Besar

Sebelum tahun 1898 jawatan ini dikenal sebagai
Yamtuan. Kepada masyarakat Adat Perpatih, perkataan raja,
terutama pada kala ia muncul dalam perbilangan, membawa
konsep yang sangat berbeza apabila dibandingkan dengan
istilah raja yang digunakan dalam negeri-negeri Melayu lain di
Semenanjung. Pada bentuk idealnya, perkataan raja itu ber-
maksud hakim atau perantara. Oleh sebab ini yang menjadi
fungsi raja, Yamtuan tidak pernah diberikan sebarang kuasa
eksekutif politik, bukan sahaja dalam hal-hal luar neger, tetapi
jugahal-hal dalam negeri yang berkaitan dengan luak-luak lain
selain daripada Seri Menanti, di mana beliau tinggal.

Sejak Negeri Sembilan mempunyai Yamtuan, iaitu
pada sekitar tahun 1720-an hingga tahun 1832 (28) setiap calon
Yamtuan adalah didatangkan dari Pagarruyung Minangkabau
oleh Penghulu atau Undang luak-luak Negeri Sembilan . Namun
selepas pertengahan abad ke-19 Yamtuan telah dilantik oleh
Undang Yang Empat dari salah seorang anak raja tempatan.

3.10 Pemecatan Pemimpin Politik Adat

Kesemua jawatan pusakaadat, daripada Kadim (ketua
rumpun) sehingga Yamtuan (ketua Alam Negeri Sembilan)
adalah untuk seumur hidup; namun dia boleh dipecat. Peme-
catannya hanya boleh dilakukan oleh pihak atau badan pelan-
tiknya. Misalnya kadim dipecat oleh kebulatan anak buah,
Lembaga kebulatan Buapak, Undang kebulatan L.embaga dan
Yamtuan kebulatan Undang. Pemecatan berlaku selalunya
disebabkan oleh pemimpin-pemimpin berkenaan melanggar
hukum peraturan adat yang telah ditentukan, termasuk keca-
catan peribadi.

4.0 PENUTUP

Daripada huraian di atas nyatalah Adat Perpatih di

BUDAYA NEGERI

Negeri Sembilan adalah wujud atas dua dasar utama, 1aitu
kekeluargaan atau kekerabatan dan tanah. Tiap-tiap satu faktor
itu adalah pelengkap pada yang lain. Dengan kata-kata lain,
masyarakat Adat Perpatih adalah satu masyarakat tani yang
sangat kukuh dengan ikatan kerjasama kekeluargaan.

Pada peringkat struktur sosial, Adat Perpatih meli--
batkan satu susunan perhubungan dan proses-proses sosial dan
ekonomi yang menjadi ciri kepada banyak masyarakat nasab
ibu di dunia ini. Ciri-ciri ini termasuk keahlian dalam kelom-
pok keturunan, tempat tinggal matrilokal (lelaki tinggal di
kawasan keluarga isteri selepas perkahwinan) dan justru itu
kehidup an yang lebih rapatkepada keluarga-keluargaluas dan
rumahtangga bercorak nasab ibu; pemilikan tanah dan rumah
yang berdasarkan kelompok kekeluargaan, dengan hak pewari-
san (ompokan) melalui p erempuan daripada ibu kepada anak
perempuan; pola-pola kerjasama ekonomi dan sosial di kalan-
gan ahli-ahli kelvarga luas dan lebih jauh lagi : kelompok-
kelompok kekeluargaan yang lebih luas berkongsi kerja, sum-
ber-sumber, tanggungjawab atas anak-anak dan sebagainya,
dan pembahagian kekuasaan politik yang berdasarkan struktur
kekeluargaan nasab ibu (Norhalim Hj. Ibrahimn, 1992:2-3)

Adat Perpatih juga adalah satu sistem yang kompleks
dan konsep atau ideologi yang disedari secara jelas, suatu
pandangan hidup_(worldview) yang memandu pengelibatan
dan/atau persepsi serta pilihan ahli-ahlinya. Sebagai suatu
sistem konseptual, dalam sistem Adat Perpatih termasuk pera-
turan-peraturan tertentu (kadang kala wujud dalam bentuk
preskripsi legal sebenar) yang mengambarkan dan menghasilkan
pelakuan-pelakuan yang dinyatakan di atas mengenai di mana
harus tinggal, siapa yang berhak atas harta, siapa yang ber-
tanggungjawab atas anak-anak, dan sebagainya serta juganilai-
nilai dan tema-tema umum yang dilahirkan melalui bahasa
harian dan dalam formula upacara-upacara tertentu. Justruitu,
pada peringkat ideologi, Adat Perpatih melibatkan suatu ben-
tuk falsafah semulajadi dan sosial serta suatu set anggapan
kepercayaan mengenai alam dan hubungan manusia dengan-
nya. Kedua-dua komponen ini berkecenderungan untuk men-
gukuhkan antara satu dengan yang lain dan tiap-tiap satunya
berurusan dengan banyak tema.

Tema-tema tersebut dapat dikelompokkan kepada
empat bentuk iaitu:-

(a) kekeluargaan nasab ibu yang menjadi pusatorgani
-sasi masyarakat dan kehidupan ahli-ahlinya.

(b) penekanan kepada normna penyertaan secara ber-
sama dan komunal,

(c) pengiktirafan perbezaan pangkat tetapi bukan hak
untuk penguasaan ke atas orang-orang tertentu,
aktiviti-aktiviti atau kehidup an orang lain; dan
dengan itu mempunyai rasa azam diri yang kuat.

(d) pengiktirafan hak-hak wanita dan kekuatannya,
kecekapan dan menjadi pusat kepada keber-
fungsian keluarga, kelompok kekeluargaan dan
masyarakat seluruhnya (Norhalim Hj. Ibrahim,
1993a:5a)

lihat m.s.20

19



Dari huraian di atas, Adat Perpatih ini adalah menepati definisi
budaya (29) yang dikemukakan oleh Taylor (1871:1). Se-
lanjutnya, Adat Perpatih itu, melalui interaksi dialektikal nilai-
nilai yang disebutkan dan diadunkan pula dengan pengalaman
sebenar ahli-ahlinya dalam bidang-bidang ekonomi, sosial,
perhubungan politik dan perundangan, yang membolehkan kita
mencirikannyasebagai suatu sistem masyarakatkomunal, agak
egalitrian dan demokratik, dapat dianggap suatu tamadun
tersendiri (Norhalim Hj. Ibrahim, 1992:37)

Pengakhir kata masyarakat adat ini dengan direstui
oleh adat itu sendiri adalah masyarakat dan adat yang dinamik.
Ianya tidak statik dan sentiasa terbuka kepada perubahan asal-
lzan ada permuafakatan mengenainya. Justru itu hari ini, adat
dan masyarakat Adat Perpatih, seperti juga tamadun besar di
duniaini telah, melalui masa dan persekitaran, berubah mengikut
kehendak zaman. Dan perubahan serta pengubahsuaian akan
terus berlaku. Kata adat:

Usang-usang diperbaharui,
lapuk-lapuk dikajangi;

Yang elok dipakai,

Yang buruk dibuang;

Kalau singkat minta sambung,
Kalau panjang minta kerat;
Kalau koyak minta tampal:
Alah adat dek muafakat..

N aki

(1) Kampung Lukut adalah sebuah kampung yang diteroka
oleh orang Negeri Sembilan, khususnya dari Kampung Jimah
yang terletak dalam Luak Sungai Ujung pada sekitaran tahun
1890.

(2) Perkataan Takuih (takus) adalah kacukkan daripada
perkataan takut yang pada setengah sarjana adalah menggam-
barkan keadaan masyarakat pada era itu, itu sentiasa dalam
ketakutan. Muara Takuih terletak di tebing kiri di ulu Sungai
Kampar Kanan dalam Luak Limapuluh Koto, iaitu salah satu
daripada Luak Nan Tigo (luak asal) Minangkabau. Tempat ini
mungkin telah menjadi pusat pentadbiran dan perdagangan
yang makmur pada zaman pemerintahan Raja Becau iaitu
keturunan Puteri Seri Dunia. Moen (1937:460,476) berpen-
dapat Muara Takuih pernah menjadi pusat pemerintahan raja
Jayanasa, iaitu raja yang mendirikan batu bersurat di Talang
Tua (Tuwa) dalam tahun masihi 648, yang antara lain mengin-
gatkan bahawa sesiapa dari rakyatnya yang tidak taat setia
kepadanya akan melakukan tindakan belot terhadapnya akan
terbunub kena sumpah (seperti dikutip oleh Norhalim Hj.
Ibrahim, 1983: 36-37)

(3) Lihat keterangan lanjut dalam Sjafiroeddin, 1974:38-43

(4) Tambo bererti hikayat, kisah, riwayat dahulu kala (Thaib,
1935:236)

(5) Kata Undang-undang kalimat Undang-undang Nan Tigo
bukan bermakna law' sebagaimana yang kita fahami hari ini,

BUDAYA NEGERI

tetapi hanya suatu gambaran keadaan (hidup) dalam negeri
berdasarkan cerita tambo. Sebagaimana namanya undang-
undang ini terbahagi kepada tiga jenis:

(1) Undang-undang Si Mumbang Jatuh
(i) Undang-undang Si Gamak-gamak
(iii) Undang-undang Si lamo-lamo

Padaprinsipnya, ketiga-tiga undang-undang ini adalahmengikut
sistem di manaorang boleh melakukan apasahaja yang dikehen-
dakinya. Dalam keadaan begini, yang kuat akan menang, yang
dahulu akan dapat; dan sekiranya timbul sebarang masalah dan/
atau persoalan dalam amalan sedemikian itu raja yang akan
menyelesaikan atas dasar kuasa mutlak yang dimilikinya. Jadi
keadaan masyarakat di Minangkabau pada era ini adalah sen-
tiasa dalam ketakutan dan dipenuhi dengan rasa tidak selamat,
baik nyawa atau harta benda. Untuk mengubah dan mengingati
keadaan hidup ini salah satu tempat yang menjadi pusat kekua-
saann pada masa itu telah dinamakan Muaro Takuih. (lihat
notakaki2 diatas). Untuk keterangan lanjut mengenai Undang-
Undang Nan Tigoini lihat Bahar 1966b:10-11; Rasjid Manggis,
1971:23, Norhalim Hj. Ibrahim, 1983:36-40, 1993:21-26.

(7) Undang-undang Tariek Balieh ini mengikut prinsip, setiap
kesalahan harus mendapat balasan yang setimpal. Misalnya
orang yang membunuh harus dihukum mati, atau jika seseorang
itu telah memalukan orang dia harus dihukum sehingga men-
dapat malu. Untuk keterangan lanjut lihat Bahar, 1966:14,
Batoeh Sanggo, 1966:24; Norhalim Hj. Ibrahim 1983:40-41,
1993:26-28.

(8) Keterangan hidup rakyat jelata yang tertekan dan terancam
serta tertindas ini bukan sahaja berlaku di Minangkabau pada
zaman tersebut, tetapi juga di tempat-tempat lain di Sumatera.
Ancaman seperti ini ada tercatat pada batu-batu bersurat di
Talang Tuo dan Kota Kapur (686 TM).

(9) Untuk kisah pembukaan Tumasik lihat buku Sejarah
Melayu (1954:32-33) iaitu bahagian akhir 'cetera ketiga’'

(10) Mengikut tambo Minangkabau orang pertama diketahui
dan dirakamkan (oleh tambo) pergi merantau iaitu Sutan Balun
(Datuk Perpatih Nan Sebatang). Beliau merantau akibat kon-
flik antaranya dirinya dengan abang tirinya Sutan Mabharajo
Basa (Datuk Ketumanggugan). Punca konflik ini adalah
mengenai pengalaman aturan Undang-undang Tariek Balieh.
Untuk mengelakkan konflik berlanjutan, Sutan Balun mengam-
bil keputusan untuk meninggalkan negara dan mengambara,
atau dengan kata lain Sutan Balun telah lari’, Justru itu konsep
pelarian di sini adalah sejajar dengan pelakuan Sutan Balun
yang 'keluar mengembara mencari pengalaman dan penge-
tahuan”. (Darwis, 1965:79; Norhalim Hj. Ibrahim, 1993:31-
32). Malahan sebab Sutan Balun 'lari' itu adalah persamaan
dengan sebab rakyat ramai lari.

(11) Perantau dari golongan inilah yang memperkenalkan
sistem pertanian bersawah padi di Rembau dan Naning

seterusnya wilayah-wilayah lain di Negeri Sembilan (Chung
Siok Hwa, 1967:130)

lihat m.s.21

20



(12) Adat Tuah Disakato adalah cara hidup yang berdasarkan
musyawarah untuk muafakat. Adat ini adalah susunan Sutan
Balun atau Datuk Perpatih Nan Sebatang. Adat Perpatih di
Negeri Sembilan adalah salah satu versi dari adat ini. (Untuk
keterangan lanjut lihat Norhalim Hj. Ibrahim 1993:36-46)
Versi lain adat ini terdapat di Siak, di Kuantan, Kampar,
Indragiri dan rantau-rantau Minangkabau yang lain.

(13) Pantun tersebut berbunyi:

Ke rantau madang di hulu,
Babuah babungo daun;

Merantau bujang dahulu,
Di rumah baguno balun.

Pantun ini adalah bermotif pengalak pergi merantau, rangkap
ini sering ditambah seuntai lagi pantun yang bermotit kompe-
tetif yang berbunyi:

Apo guna kerbau bertali,

Usah dipauik di pamatang,
Pauikkan sajo di tangah padang;
Apo gunonyo badan mencari,
Iyo pemegang sawah yo ladang,
Nan membelo sanak kandueng.

(14) Newbold telah mencatatkan intipati tradisi lisan tersebut
dalam penulisannya(1824:256; 1839:77-78). Besar kemungki-
nan tradisi lisan ini diperolehinya dari Naning kerana ada
persamaan dengan tradisi lisan yang digunakan oleh Shahba
dalam menulis buku Sejarah Naning (1951).

(15) Perabu adalah nama asal Rembau sebelum kedatangan
orang-orang Minangkabau. Nama ini kemudian mungkin pada
sekitar akhir abad ke-14 dan awal 15 bertukar menjadi Merbau
Tua(Batang) dan akhirnya dalam abad ke- 16 menjadi Rembau.

(16) Tahun hijrah 773 ini jikalau menggunakan formula yang
dikemukakan oleh Phillips (19510 adalah bersamaan dengan
tahun 1371 Masihi.

(17) Padahakikatnyabuku Abas (1953) adalah terjemahan dan
pengubahsuaian dari buku atau rencana Parr dan Mackray
(1910) Abas dalam buku berkenaan, menyatakan bahawa tarikh
ini (1338) adalah bersamaan dengan tahun 773 Hijrah (lihat
notakaki 17 di ataas); dan penterjemahan mengenai tahun
Hijrah ke Masihi adalah didasarkannya (Abas dari pendapat
Newbold (1839:77). Oleh sebab Newbold tidak memberi
persamaannya dengan tahun masihi dapatlah kita mengandai-
kan bahawa tahun 1338 ini adalah tafsiran Abas sendiri, atau
mengikut atau meniru tafsiran Abdullah Hj. Dahlan (1929:3).
Penulisan atau terjemahan Abdullah mungkin telah dijadikan
panduan oleh Abas untuk menulis sebahagian "Pendahuluan’
bukunya. Abdullah Hj. Dahlan, Undang Luak Rembau (1922-
1938 telah menterjemahkan karya Parr dan Mackray (1910)
pada sekitar tahun 1920-an dan menerbitkan secara bersiri

dalam majalah Tetuan Muda.

BUDAYA NEGERI

(18) Nagari bermaksud permukiman atau wilayah yang telah
mempunyai adat kelengkapan pemerintahan yang sempurma.
Wilayah tersebut harus didiami oleh penduduk sekurang-ku-
rangnya terdiri dari empat suku dengan seorang penghulu
selaku pemerintah tertinggi. (Navis, 1984:94) Untuk keteran-
gan lanjut mengenai proses pembentukan sebuah nagari_di
Minangkabau lihat Westereck, 1915; Batoeh Sanggo, Datoek,
1966; Sanggoeno Diradjo, 1919; dan juga Kati, 1978:75-78.

(19) Pengiktirafan rasmi Rembau sebagai pusat pentadbiran
Negeri Sembilan dapat dilihat dalam perjanjian persahabatan
antara kerajaan Remabu dan Negerinya Yang Sembilan. Den-
gan kerajaan Belanda, yang ditandatangani pada tahun 1646
(Newbold 1834:256). Penggunaan istilah "Rembau dan Negeri
Sembilan" (Rembau and its nine states), antaranya yang ditan-
datangani pada 1 Januari 1758 dan 11 November 1759 (Wins-
tedt, 1934:56-57, khoo Kay Kim, 1990:6-8).

(20) Sebelum terpilihnya Raja Melewar menjadi Yamtuan
Besar, Rembau sebagai sebuah kerajaan sudahpun berpe-
mimpin, bergelar Penghulu (sekarang dikenali sebagai Un-
dang) sejak tahun 1540. Pada masa perlantikan Raja Melewar
sebagai yang Dipertuan Besar (Y amtuan Besar) Rembau dipe-
rintah oleh Datuk Sedia Raja Kurap Undang ke-7 atau Datuk
Sedia Raja Sabat (Subok) Undang ke-8.

(21) Tiada pengecualian ini termaktub dalam aturan adat yang
berbunyi:

Nan jauh di jemput,

nan dekat dikampungkan,
hilang bercari,

cicir berpungut.

(22) Berkait dengan ini adat mengaturkan:

Kelebihan Nabi dengan makjizatnya,
kelebihan umat dengan muafakat.
Bulat air kerana pembentung,

bulat manusia kerana muafakat.
Penghulu beraja kepada muafakat,
muafakat beraja kepada kebenaran.

(23) Antara contoh hasil kebulatan:
Bulat anak buah membuat/memecat Buapak,
Bulat Buapak membuat/memecat Lembaga,
Bulat Lembaga membuat/memecat Undang.

(24) Antara lain ialah:

Segayung seperigian,
seperigi sepermandian,
sejaamban seperulangan,
sehalaman sepermainan,
muafakat tidak bertukar,
rahsia tidak berubah.

lihat m.s.22

21



(25) Pengelompokan rumpun ini, kalau melihat dari kajian
yang dijalankan tidak wujud di Jempol (Kahar Bador, 1963), di
Gadek, Naning (Zainal Keling, 1969) di Inas (Lwis, 1962) dan
di Jelebu (Swift, 1965).

(26) Di Naning khususnya di Pagoh, ruang di sebut jurai (Abu
Hassan Jaalam, 1957:26)

(27) Ketua Jurai (Ruang) di Pagoh dipanggil Tua (Abu Hassan
Jaalam, 1975:28).

(28) Raja yang terakhir dijemput adalah Raja labu iaitu selepas
kematian Yamtuan Besar Lenggang Laut pada tahun 1824.
'Tetapi RajaL.abu dicabar oleh putra-putra tempatan dan akhirnya
pada tahun 1832 terpaksa balik ke Pagarruyung.

(29) Budaya atau culture mengikut Taylor adalah: "that
complex whole which includes knowledge, beliefs, art, morals,
laws, customs and any other capabilities and habits acquired by
men as member of society.

BIBIOGRATI

Abas Hj. Ali, 1953 Rembau sebuah daripada Luak-Luak Yang
Sembilan: Rembau : Jabatan Undang dan Perlembagaan Adat
dan Istiadat Melayu.

Abdullah Hj. Dahan, 1975 'Rembau Sebuah Daripada Luak-
Luak Yang Sembilan’ dalam Tetuan Muda, Rembau

Abu Hassan Jaalam, 1975, ' Organisasi Dalam Perut' Latihan
Ilmiah, Bangi: Universiti Kebangsaan Malaysia

Baharom Azhar Raffei, 1984, 'Perhubungan Inter Etnik Dalam
Masyarakat Adat’ kertas kerja Seminar Kebangsaan Adat Per-
patih, Serdang: Universiti Pertanian Malaysia

Batoeh Sanggo, datoek, 1966, Tambo Alam Minangkabau,
Pajakumbuh: Pertjetakan Limbago.

Chatterji, B.R., 1967, Hi f Indonesi
val Calcutta, Meerut: Meenakshi Prakashan

ly And Medie-

Chung Siok Hwa, 1969 'The Rice Industry Of Malaya: A

Historical Survey, Journal Of M ian BranchR Asiati
Society, 42(2):130-144
Coedes, G, 1968 The Indianizedx Stated Of Southeast Asia,

New York: McGraw-Hill Book Co.

Darwis, Thaib, Dr. Sidai Bandaro, 1965, Selok Belok Adat
Minangkabau Bukittinggi: N.V. Suntara

BUDAYA NEGERI

Favre, PE.L., 1848, 'An Account Of The Wild Tribes Inhabi-

ting The Malayan Pennisula’, Journal Of Indian Archipelago
And East Asia, 2: 237-282

HallD.G.E, 1971, Sejarah Asia Tenggara, K. Lumpur: Dewan
Bahasa Dan Pustaka

Hervey, D.F.A. 1884, Rembau', Journal of the Straits Branch
Rovyal Asiatic Society, 13:241-258.

Josselin de Jong, P.E.de, 1951 Minangkabau and Negeri Sem-
bilan The Haque: Martinus Nijhoff

Kahar Bador, A.,1963 'Kinship and Marriage Among The
Negeri Sembilan Malays', tesis M.A. London, Universiti Of
London.

Kato, T,1982, Matriliny and migration, Ithaca: Cornell Univer-
sity Press.

Khoo Kay Kim,1990, 'Negeri Sembilan: sejarah Awal dan
Sistem Politiknya' dlm. Norazit Selat (ed>), Negeri Sembilan
Dahulu dan Sekarang, K. Lumpur: Muzium Negara.

Lewis, K.D., 1960, 'Inas: A Study of Local History', Journal of
the Malaysian Branch Roval Asistic Society 33 (1) ‘

1962 "The Minangkabau Malays in Negeri Sembilan, tesis Ph.
D., Comell: Cronell University.

Loeb, E.M, 1935, 'Partilineal and Matrilineal Organization in
Sumatra and Minangkabau' American Anthropologist 36

Marsden, W., 1811, The History Of Sumatra, London: J.M.
Murray, Cetak semula, K. Lumpur: Oxford University Press.

Mansoer, M.D. dll. 1970 Sejarah Minangkabauy, di Jakarta
Bhratara

Mochtar Naim, 1979, Merantau Pola Migrasi Suku Mingkabau
Yogyakarta; Gadjah mada University Press

Navis, A.A., 1984, Alam Terkembang Jadi Guru Jakarta: pen-
erbitan Grafiti Press. -

Moens, L.J. 1937, 'Les inscriptions Malaises, de Crivijaya',

Bulletin de I'Encole Francaise d'Extreme - Orient, 30(102): 39-
44

. Newbold T.J. 1834, "Sketch of the Four Menang cabowe.

22



BUDAYA NEGERI

SIAPA MENCIPTA BENDERA
NEGER] SEMBILAN

(Oleh: Tan Sri A. Samad Idris)

Boleh dikatakan banyak ahli-ahli sejarah dan pemin-
mintanya tidak atau belum mengetahui akan asal-usul
era bagi sesebuah negeri, seumpama bila ia diumumkan,
imana warna setiap bendera itu diilham-cipta serta makna
tiap warnanya kerana itu sudah dianggap hal-hal yang
y dan tidak perlu diketahui lebih dari itu kecuali bagi
ka yang berminat menyelidik.

Mungkin ramai di antara kita yang mengetahui akan
jan makna bendera Malaysia kerana ia baru saja dicipta
ketika Persekutuan Tanah Melayu diisytiharkan pada 1hb.
uari 1948, tetapi negeri-negeri lain banyak yang dicipta
tus-ratus tahun dahulu.

Maka begitulah pula halnya dengan bendera Negeri
bilan yang berwajah tiga warna, iaitu kuning, merah dan
n. Bilaia diciptakan dan siapa yang menciptanya, erti dan
na tiap-tiap satu warna dan dari mana sal-usul warna-warna
but, apakah ia lahir dari ilham setempat atau diambil dari
ri lain?

Bendera Negeri Sembilan yang sekarang ini bertanah
ng, dan empat persegi di atas sudut sebelah hadapan
varna merah melintang serong dari penjuru atas hingga ke
ahdandibawahnya warnahitam. Warna-warna ini memberi

kuning, kedaulatan raja. Merah yang melintang serong di
1t atas itu bererti kerajaan Inggeris yang menaungi dan
na hitam hak kebesaran Penghulu (Undang) dan anak-anak
nya.

Tidak pula diketahui bila bendera ini dicipta, tetapi
o agak jelas boleh kita andaikan warna bendera ini telah
pta setelah Inggeris campur tangan dalam pemerintahan
eri Sembilan, di akhir kurun ke sembilan belas.

Berbalik kepada tiga warna bagi bendera Negen
ibilan itu pada awalnya saya juga tidak mengambil kisah,
pi setelah saya mula menulis dan menyelidiki hal-hal yang
caitan dengan sejarah dan setelah saya berulang alik ke
:angkabau sejak awal tahun 1968, pada suatu ketikaada satu
yaan di daerah Minang, saya lihat banyak bendera yang
<ibar yang berwarna kuning, merah dan hitam bersebelahan
gan bendera Nasional Indonesia merah putih. Di situ men-
'satu tandatanya bagi saya sendiri apakah warna bendera
 warna ini ada hubung kaitnya dengan bendera Negeri
nbilan? Lintasan fikiran saya waktu itn hanya sepintas lalu
 hilang begitu saja.

Pada ketika yang lain saya telah bertanya kepada
beberapa orang Datuk-Datuk dan orang-orang tua di Mi-
nangkabau. Mereka juga mengatakan wama itu memanglah
warna bendera adat Minangkabau sejak beratus-ratus tahun
yang lalu.

Di Negeri Sembilan juga telah merisik dan bertanya
dengan orang tua-tua di Minangkabau. Mereka juga menga-
takan warna itu memanglah warna bendera adat Minangkabau
sejak beratus-ratus tahun yang lalu.

Bila saya berusaha untuk menulis buku ini saya ber-
kesempatan berhubung dengan Datuk Lubuk, seorang pegawai
dari kantur Governor Sumatera Barat. Beliau menjelaskan
mengenainya seperti yang ditulis di bawah ini. Begitu pun
timbul pula persoalan lain, iaitu siapa dan bilakah pula warna
bendera ini dibawa ke Negeri Sembilan?

Pertanyaan ini tidak begitu sukar untuk dicari jawapan-
nya kerana di antara rakyat Negeri Sembilan dengan Mi-
nangkabau mempunyai pertalian kekeluargaan sejak beratus-
ratus tahun yang lalu. Cuma yang menjadi persoalan bila dan
siapa yang membawanya ke mari.

Seperti yang saya nyatakan di atas, bentuk bendera
seperti yang kedapatan sekarang ini dengan makna dan
maksudnya agak jelas digambarkan bahawa, bendera itu telah
dicipta setelah Inggeris mencampuri pemerintahan Negen
Sembilan dan sebelumnya tentulah juga bendera ini telah
dikibarkan tetapi bentuk dan letak warnanya tidak sama seperti
yang kita lihat sekarang ini.

Untuk pengetahuan pembaca sekelian di bawah ini
saya turunkan sepenuhnya mengenai dengan bendera Negeri
Sembilan seperti yang tercatat dalam buku "TAKHTA KERA-
JAAN NEGERI SEMBILAN' yang diterbitkan pada tahun
1968.

BENDERA NEGERI SEMBILAN

Tidak adatercatatdi mana-mana juga buku-buku yang
ditulis mengenai sejarah Negeri Sembilan atau dalam fail-fail
simpanan Jabatan Kerajaan yang berhubungkait dengan ben-
dera Negeri Sembilan. Apa yang dapat dikesan hanyalah
kemungkinan saja.

lihat m.s.24

23




darim.s.23

Dalam fail di Pejabat Setiausaha Kerajaan di Serem-
ban, bilangan 490/53 didapati hanya kemungkinan bendera
Negeri Sembilan itu telah direka dan dicipta serta dipakai
penggunaannya pada tahun 1895. Kemungkinan ini adalah
berdasarkan penyatuan semula Negeri Sembilan dan campur
tangan Kerajaan British secara langsung dalam pentadbiran
Negeri.

Pada tahun 1895 ini, satu perjanjian telah dibuat di
antara Datuk-Datuk Undang Y ang Empat di satu pihak dengan
Yamtuan Muhammad di satu pihak yang lain, Datuk-Datuk

Undang Yang Empat pada tahun ini telah mengakui semula

bahawa Y amtuan Muhammad kembali diiktiraf menjadi Yang’
Dipertuan Negeri Sembilan dan pada ketika itu juga Yang
Dipertuan Muhammad serta Datuk-Datuk Undang Yang Empat
bersetuju menerima seorang Inggeris menjadi Residen Negeri
Sembilan sebagai Penasihat.

Adalah diagakkan pada tahun inilah bendera Negeri
Sembilan itu mula diadakan kerana dari warna-warna yang
tersebut dalam bendera itu adalah melambangkan kedaulatan
satu-satu pibhak.

" Warna merah memben erti Kerajaan Inggeris me-

naungi Negeri Sembilan, kerana itu warna merah inidiletakkan .

di sudut sebelah atas. Warna hitam memberi erti Kebesaran
Datuk-Datuk Undang yang mem punyainegeri. WarnaKuning
melambangkan Raja”.

Setelah kemerdekaan Persekutuan Tanah Melayu
diisytiharkan pada 31 Ogos 1957, maka timbullah soal warna
merah dalam bendera Negeri Sembilan itu. Oleh kerana warna
merah itu melambangkan kekuasaan dan kedaulatan Inggeris ,
maka tidaklah wajar warna itu diertikan kekuasaan Inggeris lagi
setelah negara mencapai kemerdekaan.

Secara kebetulan saja, sebagai penyusun buku ini,
saya telah mengemukakan satu cadangan dalam Majlis
Mesyuarat Kerajaan Negeri Sembilan sebagai seorang aggo-
tanya supaya makna atau pengertian warna merah itu ditukar
kepada maksud dan makna yang lain.

Timbul juga perbincangan dalam mesyuaratitu, adalah
baik warna merah itu dihapuskan terus dari warna bendera
Negeri Sembilan? Oleh kerana bendera yang mempunyai tiga
warna itu telah dikenal umum semenjak berpuluh-puluh tahun
adalah tidak begitu baik jika warna merah itu terus dihapuskan.
Kenapa itu, maka warna merah itu pun dipersetujui supaya
maknanya ditukar kepada makna atau pengertian yang lain.

" Saya terus mengusulkan supaya warna merah itu
ditukarkan maknanya kepada 'rakyat, kerana rakyat telah di-
berihak menurut perlembagaan secara langsung mentadbirkan
negeri melalui pilihanraya”.

Usul ini telah diterima baik oleh Duli Yang Maha
Mulia dan Datuk Undang Yang Empat serta Tunku Besar
Tampin dalam satu mesyuarat Dewan Keadilan dan Undang
pada 29hb. Disember, 1960.

BUDAYA NEGERI

SEJARAH DAN PERKEMBANGAN
PERPUSTAKAAN BERGERAK

(Oleh: Siti Adnon A. Wahid)

Perkhidmatan Perpustakaan Bergerak PPANS, telah dimu-
lakan sejak tahun 1980. PPANS telah menyediakan 5 unit
perpustakaan bergerak dengan memberi perkhidmatan kepada

4 99 tempat perhentian. -

Kerajaan N. Sembilan DK mengadakan perpustakaan
bergerak untuk menggalakkan orang ramai supaya. gemar
membacadisamping menambahkan ilmu pengetahuan. Sebe-
lum ini, perpustakaan hanyaterdapat di bandar-bandar sahaja.
Denganadanya perpustakaan bergerak ini, orang ramai teruta-
manya-di kawasan pendalaman dan pekan-pekan kecil akan
dapat menikmati peluang dan kemudahan pembécaan.

Sehingga tahun 1992, keahlian keseluruhan perpus-
takaan bergerak ialah seramai 21,766 orang. Jumiah koleksi
buku-buku pula ialah sebanyak 37,274 naskhah, manakala
peminjaman buku-buku sepanjang tahun 1992 1alah sebanyak
10,8569 peminjaman.

Bas-bas perpustakaan bergerak ini adalah meru-
pakan sumbangan dari Kerajaan Negeri, Kerajaan Persekutuan
serta Syarikat ESSO Malaysia. Daya usaha yang ditunjukan
oleh ESSO yang menyumbangkan perpustakaan bergerak
secara tak langsung telah memupuk semangat membaca di
kalangan masyarakat luar bandar. Daya usaha ini memang
patut men-dapat pujian dan sanjungan masyarakat.

Dalam melaksanakan usaha itu, setakat ini ESSO
telah mnyumbangkan tiga buah bas perpustakaan bergerak
dan pada hari ini 4hb. Oktober 1993 dilancarkan sebuah lagi
bas sumbangan ESSO yang keempat. Semoga usaha murni
ini akan diteruskan dalam apa jua bentuk sumbangan bagi
mem-bantu Perbadanan Perpustakaan Awam Negeri Sembi-
lan Darul Khusus.

Perbadanan merancang untuk menempatkan seku-
rang-kurangnya sebuah bas untuk setiap daerah di Negen
Sembilan.

Secara keseluruhannya perkhidmatan ini telah dapat
memberikan kemudahan pembacaan kepada masyarakat dan
telah meningkatkan minat membaca di kalangan masyarakat.
Ini terbukti dengan sambutan yang menggalakkan dari orang
ramai disamping menerima banyak permohonan baru bagi
mendapatkan perkhidmatan ini.

24



