Sirt R nn{n"unv‘&'_hv
(&

asyarakat
Malaysn

Haji Mohtar bin




Adat Perpatih
danAdat Istiadat
Masyarakat

Malaysia



:Siri]\\'/r‘m@ i Kitwo

Adat Perpatih
danAdat Istiadat
Masyarakat

Malaysia

Haji Mohtar bin H.Md.Dom

ooooooooo

B@]

FEDEIIAI. PIIBLICATIONS
mpui



Prakata

Penyelidikan telah tikan bahawa Y at Melayu tebal
dan kukuh dengan kepercayaan mereka, adat resam mereka, per-
mainan-permainan asli mereka, tarian-tarian mereka dan berbagai-
bagai lagi. Sejarah telah menunjukkan bahawa adat resam Melayu
ini dibawa mula-mulanya dari Tanah Hindi (India), dan seterusnya
dengan kedatangan ugama Islam ke rantau ini, adat resam ini,
dipengaruhi pula oleh Islam.

Sedikit demi sedikit, diperhatik dengan d zaman,
dan pengaruh sains dan teknologi dari Barat, jenisjenis tahyul,
kecenderungan kepada bomoh dan lain-lain lagi ini semakin
menghilang. Kalau pun diketahui atau disimpan lagi, unsur-unsur
begini masih terdapat di dalam kajian ilmiah atau akademik di
Universiti-Universiti dan di Maktab-Maktab, atau lain-lain Insti-
tusi. )

Di i Maktab Perg Bahasa, kajian
bercorak akademik begini memang terus-menerus dibuat, dan
hasilnya adalah kadang-kadang menakjubkan. Oleh sebab di-
khuatiri bahawa pada suatu masa kelak, kiranya usaha-usaha
untuk mengekalkan pengetahuan tentang hal-hal ini tidak dibuat,
hal-hal ini akan luput, maka sekarang ini dipersembahkan untuk
pembacaan umum segala unsur yang berkaitan di dalam beberapa
buah buku yang bersiri.

Siri buku-buku ini akan mengandungi antara lain:

Tahyul dan Kepercayaan

Bomoh dan Hantu

Istiadat Perkahwinan Masyarakat Melayu

Kepercayaan dan Pantang-Larang

Adat Perpatih dan Adat Istiadat Masyarakat Malaysia.

it Ry

Apa-apa yang terkandung di dalam siri buku-buku ini adalah
dihidangkan untuk bacaan umum di dalam masa lapang. Sungguh-
pun ianya bercorak ilmiah tetapi ringan untuk dibaca. Bagi
pembaca kaum Melayu, adalah diharapkan supaya mereka
dapat mengingati semula apa yang telah diikuti oleh orang-orang
Melayu t Bagi pemb yang bukan Melayu,

v



adalah diharapkan, setelah membaca tiap-tiap satu buku itu,
mereka akan lebih faham serta insaf akan adat resam orang-
orang Melayu dan dengan itu lebih bersefahaman dengan saudara-
saudara mereka kaum Melayu.

Kandungan siri buku-buku ini adalah hasil penyelidikan yang
rapi, dibuat mengikut daerah dan negeri di Malaysia ini. Sebagai
Ketua, Jabatan Pengajian Melayu, di Maktab Perguruan Bahasa ini,
selama lebih 16 tahun, saya berpeluang menyemak dan menyelidik
sendiri unsur-unsur seperti yang dijelaskan di dalam tiap-tiap
satu buku ini.

Maktab Perguruan Bahasa, PENGARANG
Lembah Pantai,

Kuala Lumpur.

9hb, April, 1977



Kandungan

1. Adat Perpatih
2. Pelbagai Cerita Dari Negeri Sembilan

3. Adat Istiadat Masyakarat Malaysia

32

45



Sekapur Sirih

Di dalam kat Melayu di jung Malaysia ghalibnya
terdapat dua jenis adat yang menjadi pegangan hidup dan panduan
bagi mereka. Manakala rata-rata di negeri-negeri Melayu, seperti
Perak, Johor, Pahang dan sebagainya, orang-orang Melayu ber-
pegang teguh kepada Adat T di Negeri ilan pula,
orang-orang Melayu di sana masih, sehingga kini, kuat lagi me-
matuhi Adat Perpatih.

Walaup Adat T dipakai banyaknya menurut
ajaran-ajaran ugama Islam, namun masyarakat Melayu di Negeri
Sembilan yang semuanya Islam juga, tetap dengan Adat Perpatih
mereka, dengan sedikit ubahsuai di sana sini supaya tidak ber-
canggah dengan ajaran Islam. Di dalam buku ini diterangkan se-
dapat-dapatnya akan Adat itu serta Cerita-cerita yang dikumpul-
kan mengenai Negeri Sembilan. Moga-moga dengan penjelasan
ringkas yang terkandung di dalam buku ini, dapat pula sidang
pembaca membandingkan Adat Perpatih itu dengan setengah-
setengah Adat Masyarakat lain di Malaysia.

Sebagai umum diketahui, satu-satu adat itu, kecil atau besar,
adalah kuat pengaruhnya di dalam kehidupan masyarakat itu.
Pada banyak masa dan adat itu di sebagai
undang-undang kecil oleh masyarakat itu sendiri. Hal ini nyata
benar-benar bagi masyarakat Melayu di Negeri Sembilan, ter-
hadap Adat Perpatih mereka.

PENGARANG



Naning dan di Negeri Sembilan. Mereka menetap sampai beranak-
pinak bercucu-cicit hinggalah sekarang. Mereka ini dahulu amat taat
kepada peraturan dan undang-undang yang dipakai di negeri asal
mereka. Disebabkan hal ini mereka bersungguh-sungguh mengekal-
kan supaya undang-undang itu dipakai di negeri mereka yang baru
itu. Sabab itulah sampai sekarang keturunan orang-orang Minang-
kabau di Naning dan di Negeri Sembilan masih patuh kepada pera-
turan dan undang-undang Adat Perpatih: Mereka berpengapat per-
lembagaan negeri mesti di pertahankan. Keadaan ini jelas kita lihat
dari kata-kata berikut:

Biar mati anak asalkan jangan mati adat.

Adat ini dikenali dengan nama Adat P.erpatih kerana mengambil
sempena nama orang yang telah menyusun dan membuat peraturan
adat ini.

Orang itu ialah Datuk Perpatih. Beliau juga dikenali dengan nama
Nenek Perpatih dan Datuk Perpatih Nan Sebatang. Menurut ceri-
tanya di Minangkabau ada dua orang adik-beradik yang seibu tetapi
berlainan bapa. Kedua adik-beradik itu ialah Datuk Temenggung
atau Datuk Ketemenggungan (saudara tua) dan Datuk Perpatih.
Mereka telah mewarisi pusaka memerintah negeri Minangkabau.
Keduanya dikatakan cerdik pandai lagi arif, akan tetapi Datuk
Perpatih dikatakan lebih bijak dari abangnya. Ini dapat dilihat dari
kata-kata di bawah ini:

Siapa cerdik bijaksana,
Pertama Datuk Perpatih,
Kedua Datuk Temenggung,
Yang mengetahui jalan dua terepar.

Nenek Perpatih Nan Sebatang,
Pandai melukis cupak dan gantang,

Ulaslah tenun yang terentang,
Penolak buatan dagang.

Bagi Datuk Temenggung beliau lebih mengutamakan cara peme-
rintahan dari atas sedangkan Datuk Perpatih amat mementingkan
cara pemerintahan dari bawah. Datuk Temenggung lebih suka
memerintah dengan bertitah, tetapi Datuk Perpatih lebih suka
memerintah dengan berunding. Jadi jelaslah cara pentadbiran dan
pemerintahan yang dijalankan oleh Datuk Temenggung dan Datuk

G



Perpatih amat bertentangan. Datuk Temenggung tetap berpegang
teguh kepada peraturan lama dalam membahagi-bahagikan harta
pusaka, dengan lelaki lebih banyak mendapat bahagian daripada
perempuan, sedangkan Datuk Perpatih menyerahkan ?egala pusaka
kepada anak-anak perempuan sahaja. (

\
Dalam soal jenayah Datuk Temenggung berkata:!

Siapa menjala siapa terjun,

Siapa berhutang siapa membayar,

Siapa salah siapa bertimbang,

Siapa membunuh siapa kena bunuh.
Tetapi bagi Datuk Perpatih beliau mengatakan:

Hutang nan berturut,

Cagar nan bergadai,

Cincang pampas,

Bunuh beri balas,

Salah bertimbang,

Sah hutang dibayar,

Sah piutang diterima,

Sesat di hujung jalan,

Balik ke pangkal jalan.

Bagi Datuk Temenggung setiap orang yang melakukan kesalahan
mestilah dihukum dengan sewajarnya. Tetapi bagi Datuk Perpatih
mengatakan kesalahan yang mesti diperbaiki dengan adil dan sak-
sama dan dengan penuh teliti.

Disebabkan oleh pertentangan sikap pe’ndirian inilah mereka
berdua sentiasa berselisih faham hingga negeri Minangkabau ter-
paksa dibahagi dua; Datuk T ing berkuasa di bahagian pesisir
dan Datuk Perpatih memerintah di sebelah barat. Hingga ke hari ini
cara pemerintahan Datuk Temenggung dikenali dengan nama Adat
Temenggung dan cara pemerintahan Datuk Perpatih dikelani dengan
nama Adat Perpatih.

Di dalam Adat Perpatih mereka melazimkan hidup bersuku-suku.
Perkataan suku itu bererti keluarga atau kaum. Di awal semasa
Adat Perpatih ini mula-mula disusun penduduk Minangkabau ter-
paksa dibahagikan kepada empat kumpulan ataupun pecahan.
Pecahan itu ialah Bodi, Caniago, Koto dan Piliang. Tiap-tiap satu




dari empat pecahan itu dipanggil suku dan empat suku inilah yang
merupakan suku-suku asal Minangkabau,

Setiap suku pula p i nama sukuny ing- ing dan
satu-satu Suku itu memanglah merupakan satu ikatan besar orang-
orang yang sedarah sedagi kan satu kel ). Tegasnya

semua orang yang sesuku itu hidup sebagai adik-beradik antara satu
dengan yang lain. Keturunan satu-satu suku mesti disusur-galur dari
titisan sebelah ibu. Ini bererti seseorang tidak menjadi turunan
ayahnya, tetapi ia tetap menjadi turunan ibunya.

Sekarang nama suku-suku yang dipakai dalam Negeri Sembilan
dan Naning ada dua belas, seperti diterangkan di dalam gurindam
di bawah ini: -

Raja beralam,

Penghulu berluak,

Lembaga berlingkungan,.

Buapak beranak buah,

Anak buah duduk bersuku-suku,
Berapa sukunya?

Dua belas!

Suku-suku yang dua belas itu ialah:

1) Biduanda (Dondo) atau Waris (Wareh)
2) Batu Hampar (Tu-ampar)

3) Paya Kumbuh (Payo Kumboh)

4) Mungkal

5) Tiga Nenek (Tigo Nenek)

6) Seri Melenggang (Somolenggang)

7) Seri Lemak (Solomak)

8) Batu Belang (Tu Belang)

9) Tanah Datar (Tolatar)

10) Anak Acheh (Nak Cheh)

11) Anak Melaka (Nak Molako)

12) Tiga Batu (Tigo Batu)

Oleh yang demikian setiap orang dalam masyarakat Adat Per-
patih bukan sahaja dikenal dari namanya dan dari nama ibubapanya,
tapi juga oleh nama sukunya. Dengan menyebutkan nama suku
tahulah mereka samada mereka mempunyai pertalian darah atau
tidak dengan orang yang ditemui.

4



Satu-satu suku itu dipecahkan kepada beberapa bahagian kecil
yang dipanggil “Perut” dan seterusnya tiap-tiap satu Perut dipecah-
kan lagi kepada “Ruang” dan setiap Ruang dipecahkan lagi kepada
“Rumpun”.

Setiap pecahan dalam setiap suku itu mempunyai kampung yang
tersendiri. Kampung ini kadang-kadang dikenali dengan nama
“Tanah Lingkungan”, “Tanah Telapakan™ dan “Teratak”.

Rumpun dan Ruang merupakan pecahan-pecahan yang terkecil
daripada Perut. Setiap Perut dalam satu-satu suku itu mempunyai
ketua masing-masing yang bergelar “Buapak™ dan_setiap anggota
dalam Perut dikenali sebagai “Anak Buah”. Seorang Buapak itu
bertanggungjawab terhadap segala persoalan pentadbiran dan peme-
rintahan dalam Perutnya, dan boleh dikatakan Buapaklah yang
memerintah dalam Perut. Beliau dipilih atau dilantik oleh anak-anak
buah dalam Perutnya sendiri, menurut persetujuan ramai.

Kesemua Perut-Perut itu pula digabungkan ke dalam satu ikatan
yang lebih besar yang dikenali sebagai Suku. Bagi setiap Suku pula
mempunyai ketuanya sendiri yang bergelar “Lembaga”. Lembaga
inilah yang bertanggungjawab terhadap segala hal yang berlaku
dalam Perut-Perut yang bergabung dalam Suku itu. Oleh itu jelaslah
setiap Buapak bertanggungjawab terhadap pentadbiran dalam Perut-
nya, a Lembaga bertanggungjawab terhadap segala perkara
yang berlaku dalam Suku pada keseluruhannya. Lembaga juga
dipilih dan dilantik oleh anak-anak buah menerusi Buapak-Buapak
mereka. Susur-galur pentadbiran ini dapat dilihat daripada kata
kata: Lembaga berlingkungan, Buapak beranak buah, anak buah
duduk bersuku-suku,

Perbilangan Adat Perpatih pula menetapkan setiap pemimpin
yang dilantik itu boleh dipecat, jika dikehendaki oleh anak buah.
Sebab kata adat *“Yang dilantik boleh dipecat.”

Disebabkan setiap Suku merupakan satu ikatan keluarga mereka
membiasakan kehidupan seperti adik-beradik dan anak beranak.
Mereka mesti bantu membantu, tolong menolong antara satu sama
lain,

Pada dasarnya setiap kerja yang hendak dijalankan oleh seseorang
mestilah dilakukan atas nama keluarga atau Suku. Sekiranya kerja
yang dilakukan mendatangkan faedah dan kebajikan, maka faedah

5



itu dirasakan bersama, begitulah juga sebaliknya. Adat Perpatih juga
tidak mengizinkan seseorang itu hidup mementingkan diri sendiri.

Kalau godang (besar) jangan melanda (melanggar)

Jjika cerdik janganlah menipu
Adat Perpatih juga tidak membolehkan seseorang menyingkirkan
diri daripada Suku dan masyarakatnya.

Sejak berduku, berkelapa,
Pandan tidak panjang lagi,

Sejak bersuku berkepala,
Badan nan tidak senang lagi

Jika seseorang itu ditimpa kesusahan maka wajib bagi Sukunya
mengambil berat terhadapnya, dan jika seorang itu mendapat ke-
ia akan meny kan Sukunya juga. Bagi yang melaku-
kan kesalahan pula, adalah menjadi kewajiban Sukunya mengambil
tindakan, kerana setiap kesalahan yang dilakukan itu akan melibat-
kan Sukunya. Mereka memegang konsep “Bak telur sesangkar,
pecah sebuah pecah semuanya” — binasa seorang binasa semua
dalam Suku.

Mereka yang seSuku itu dikatakan juga hidup seperti orang yang
“‘sehalaman sepermainan, seperigi sepermandian, sejamban seper-
ulangan.” Taraf mereka sama antara satu sama lain “Duduk sama
rendah, berdiri sama tinggi.”” Hidup bekerjasama antara satu sama

lurah sama dituruni; hati gajah sama dilapah, hati kuman sama
dicecah.” Mereka mesti menolong kaumnya yang ditimpa kesusahan
— “Hanyut dipintasi, lemas diselami, hilang dicari.”

Seperti juga dengan yang lain penganut Adat Perpatih di-
bahagikan kepada daerah-daerah yang tertentu. Tiap-tiap daerah
itu dikenali dengan nama Luak atau Luhak. Naning dalam negeri
Melaka, Rembau, Johol, Jelebu dan Sungai Udang dalam Negeri
Sembilan dipanggil Luak.

Setiap Luak punyai datuk hulunya sendiri biasanya
mereka memakai gelaran “Undang”. Undang atau dato’ penghulu
ialah orang yang memerintah di seluruh Luak. Kedudukan seorang
Undang dalam Luaknya tidaklah ubah seperti raja dalam negerinya.
Luak adalah merupakan satu ikatan persekutuan antara Suku-Suku

6



yang sebangsa dan setanahair. Dato’ Penghulu atau Undang dipilih
daripada anggota suku yang khas memerintah dalam Luak. Di-
sebabkan inilah hanya satu Suku yang tertentu sahaja boleh me-
merintah dalam satu-satu Luak kerana nenek moyang Suku itulah
yang mula-mula meneroka dan membuka Luak itu. -

Pemilihan seorang Undang, pada mulanya mesti dijalankan oleh
Buapak dan Lembaga dalam Sukunya sendiri. Perlantikan itu se-
terusnya mestilah diperkenankan oleh para Lembaga dari Suku-
Suku yang bersekutu dalam Luak. Lembaga dan Wakil dari Suku
itulah yang memberi keputusan muktamad samada seseorang itu
diterima atau tidak menjadi Undang.

Seperti Lembaga dan Buapak, Undang juga boleh dipecat.
Menurut adat seorang Undang mesti memerintah dengan ‘‘bersabda
di Balai”’. Balai yang dimaksudkan ialah tempat berunding. Tegas-
nya Undang mestilah menjalankan pentadbiran Luaknya secara
berunding dengan Lembaga-Lembaga di dalam Luak.

Oleh kerana orang yang sama Suku merupakan orang yang se-
keluarga maka tidaklah dibolehkan seorang itu kahwin dalam Suku-
nya sendiri. Ini akan dianggap sebagai kahwin adik-beradik, dan
menjadi satu kesalahan yang amat besar kalau didapati berlaku
perkahwinan dalam Sukunya sendiri. Disebabkan hal ini anak-anak
buah terpaksa berkahwin keluar daripada Suku, atau lebih tepat
lagi berkahwin dengan orang dari Suku yang lain.

Apabila seorang lelaki berkahwin ia terpaksa tinggal bersama
isterinya, dan bercampur gaul dengan orang-orang dalam Suku
isterinya. la akan dikenali sebagai “Orang Semenda’ dan orang dari
Suku isterinya dikenali sebagai “‘Orang-orang Tempat Semenda.”
(Orang Semenda boleh disifatkan scbagai ipar atau menantu kepada
“Orang-orang Tempat Semenda”’).

Jadi yang dimaksudkan dengan “‘Semenda Bersemenda™ itu tidat-
lah lain daripada *“‘Kahwin berkahwin™. Itulah yang dikatakan oleh
Adat Perpatih “‘Orang Semenda bertempat Semenda" — iaitu Orang
yang berkahwin mempunyai tempat berkahwin. Kesemua orang
Semenda dalam satu-satu Suku dikenali sebagai “Resam™.

Resam atau orang Semenda tidak berhak mencampuri perkara-
perkara besar yang terbit dalam Suku tempat mereka Bersemenda.
Kedudukan orang Semenda diibaratkan seperti *“mentimun dengan



durian”. Disebaliknya pula tidaklah boleh diertikan bahawa orang
Semenda itu tidak mendapat penghargaan diri, kerana Adat Per-
patih juga menghendaki orang Semenda itu sentiasa dihormati dan
dihargai: .
Orang Semenda di tempat Semenda,

Jika cerdik teman berunding,

jika bodoh disuruh arah,

tinggi banir tempat berlindung,

rimbun daun tempat bernaung,

disuruh pergi dipanggil datang,

yang buta disuruh menghembus lesung,

yang patah disuruh menunggu Jemuran,

yang pekak disuruh mencucuh meriam,

yang berani dibuat kepala lawan,

kalau kaya hendakkan emasnya,

kalau mualim hendakkan doanya.

Tegasnya tiap-tiap orang Semenda tidaklah diketepikan langsung.
Seorang lelaki tidak dibolehkan berkahwin dengan dua orang pe-
rempuan yang sama Suku kerana ini dianggap memadukan dua
orang perempuan yang adik-beradik. Bila seorang lelaki bercerai ia
akan dijemput pulang ke Sukunya, begitu jugalah jika isterinya
meninggal dunia. Tegasnya bila seorang lelaki sudah bercerai atau
isterinya meninggal dunia, ia tidak lagi berhak tinggal di tempat
Semendanya.

Pertalian Antara Suku-Suku

Seperti yang diceritakan dalam bab yang lepas Adat Perpatih
tidak membenarkan kahwin dalam Sukunya sendiri;dengan itu ber-
lakulah perkahwinan antara Suku-Suku dalam sesebuah Luak.
Seperkara yang perlu dilihat di sini jalah Resam atau orang Se-
menda adalah terdiri dari anak-anak buah kepada Suku yang sebe-
las lagi di dalam Luak. Walaupun seorang anak itu menjadi anak-
buah kepada Suku ibunya, namun ia juga mempunyai hubungan
erat dengan Suku bapanya.

Dengan pertalian seperti ini tentulah ujud perasaan hormat
menghormati antara Suku yang Bersemenda Menyemenda. Seperti

yang diadatkan dalam Adat Perpatih —

8



Dalam alam rajanya,

dalam Luak penghulunya,
dalam Suku lembaganya,
berumpuk masing-masing,
berhak seorang satu,

harta orang jangan ditarik,
untuk kita jangan diberikan,
duduk berpelarasan,

dekat rumah, dekat kampung,
boleh pinta meminta,

sakit pening jenguk menjenguk.

Tambahan pula setiap orang Semenda di tempat Semendanya,
haruslah berbudi bahasa seperti kata Adat —

Bila Bersemenda di mana-mana Suku,

sahlah kata adat,

air orang disauk,

ranting orang dipatah,

adat orang diturut,

di mana bumi dipijak,

di situlah langit dijunjung,

masuk kandang kerbau menguak,

masuk kandang kambing membebek,
bagaimana adat tempat Bersemenda, dipakailah.

Dengan adanya kerjasama dan gotong-royong antara satu dengan
lain, ketenteraman dalam sebuah Suku akan dapat berjalan dengan

baik.

Tegak b dara saudara d.'yu
tegak berk dipertahank
tegak bersuku suku dzpermhankan.
tegak bernegeri negeri u., ertak
tegak berb. bangsa diper

hank

Adat Perpatih membenarkan Satu-Satu Kelamin mengambil
anak angkat dari luar Suku untuk dijadikan anak sendiri. Perbuatan
mengambil anak angkat ini dikenali dengan nama “Mengedimkan

Budak”.

Bila satu kelamin hendak mengambil seorang anak angkat dari
luar Suku, maka kelamin itu mesti mendapatkan persetujuan dari-

9



pada Suku si isteri. Sesudah Suku itu mengizinkan, Lembaganya
pula berunding dengan Lembaga kepada Suku yang rela memberi-
kan anak buahnya untuk diberikan kepada kelamin tersebut.

Setelah kedua belah pihak bersetuju barulah anak angkat itu
boleh diterima, dan pengambilannya akan disahkan oleh Suku itu
dengan dijalankan istiadat. Upacara inilah yang dikatakan “Istiadat
Berkedim™ atau “Istiadat mengedimkan budak.” Bila seorang anak
angkat itu sudah dikedimkan ia tidak lagi berhak dalam Suku
asalnya dan putuslah pertalian dengan Suku tersebut. Sebaliknya
ia akan tinggal dengan Suku yang mengedimkannya dan berhaklah
ia seperti anak-anak buah biasa. Tetapi bila ia dewasa ia tidak di-
bolehkan berkahwin dengan orang dari Suku asalnya. Untuk men-
jauhkannya ia ditentukan kahwin atau Bersemenda dalam Suku
yang lain.

Sebenarnya istilah Kedim bermakna bersaudara; jadi upacara
“Mengedimkan Budak™ tidak lain daripada “Mengaku Saudara”.
Perbuatan seperti ini merupakan perkara biasa sewaktu negeri
mula-mula dibuka yang bertu‘juan untuk menambahkan bilangan
penduduk.

Oleh sebab itulahi orang Minangkabau di Luak-Luak di Naning
dan di Negeri Sembilan biasa berbuat demikian; tambahan pula
orang-orang dagang itu kebanyakannya terdiri dari orang Minang-
kabau juga. Orang Minangkabau memang terkenal sebagai bangsa
yang suka merantau, adat dan masyarakatnya sentiasa menyuruh
mencari “‘Induk Semang” di rantau.

Kalau jadi pergi ke pekan,
yu beli belanak pun beli,
ikan parang beli dahulu
kalau jadi engkau berjalan,
ibu cari sanak pun cari,
Induk Semang cari dahulu.’

Biasanya bila seorang dagang itu sudah diterima atau sudah di-
kedimkan oleh sesuatu Suku ia tidak boleh mewarisi pusaka-pusaka
besar seperti menjadi Buapak dan Lembaga.

Masyarakat Adat Perpatih mestilah berdiri di atas keadilan —
“‘Kalau godang jangan melanda, kalau cerdik jangan menipu.”

10



Tetapi ada sebuah pantun adat yang berbunyi demikian:

Kertas mari di surat,

disurat orang dengan pisau,
Di Acheh rajanya sedaulat,

di darat rajanya Minangkabau.

Pantun ini sebenarnya memberikan gambaran perbezaan cara pe-
merintahan di negeri Acheh dan di negeri Minangkabau. Darat
yang dimaksudkan oleh pantun ialah negeri Minangkabau, yang
terletak di sebelah darat negeri Acheh.

Di negeri Acheh rajanya memerintah dengan penuh kekuasaan,
hitam kata raja tidak seorang pun yang berani berkata putih.
Akan tetapi di negeri sebelah darat iaitu negeri Minangkabau, orang
yang berkuasa ialah rakyat Minangkabau sendiri. Kerana per-
lembagaan Adat Perpatih mewajibkan pemerintahan dari bawah
dan dengan cara berunding. Semua anggota dalam masyarakat
Adat Perpatih mestilah mengutamakan k@entmgaanersama

M

Adat saudara saudara dipertahankan ~—4
adat berkampung kampung dipertahankan
adat bersuku suku dipertahankan

adat bernegeri negeri dipertahankan

adat berb, a bangsa dipertahank

sandar bersandar,

seperti aur dengan tebing.

Seterusnya Adat Perpatih mengatakan:

Jika khabar baik diberitahu

jika khabar buruk serentak didatangi,
jika jauh ingat mengingati

jika dekat temu menemui.

Masyarakat Adat Perpatih mengutamakan keadilan kerana
menyedari betapa buruknya akibat jika tidak adanya keadilan.

Cincin bernama Genta Sori,
Sesuai sahaja pada kelingking,
Hilang percaya anak negeri,

Kalau kata dan kerja tidak seiring.



Walaupun didapati kekuasaan dalam Adat Perpatih bertingkat-
tingkat tetapi pada hakikatnya adalah adil kerana semua pemimpin
itu boleh dipecat. Penghulu boleh dipecat oleh Lembaga, Lembaga
boleh dipecat oleh Buapak, Buapak boleh dipecat oleh anak buah.
Adat Perpatih ada mengatakan:

Anak buah yang mengangkat Buapak,
Buapak yang mengangkat Lembaga,
Lembaga yang mengangkat Penghulu.

Anak buah menyuruh Buapak menjalankan kehendak mereka,
Buapak menyampaikan kepada Lembaga, dan Lembaga menyem-
bahkannya kepada Penghulu/Undang.

Undang
t
Lembaga
t
Buapak
t

Apak Buah

Perbilangan Adat Perpatih ada mengatakan:
Anak-buah nan berbuapak
Suku nan berlembaga
Luak nan berpenghulu,
jika negeri diberi beraja.
Tetapi kedudukan seorang raja dalam masyarakat Adat Perpatih

adalah berlail kead ya dengan kedudul raja-raja dalam
negeri-negeri lain. Naning yang masih berpegang teguh dengan
Adat Perpatih, tetap p i datuk pengh ya iaitu Datuk

Nanmg Tetapi ini tidak pula demikian ha.lnya di kalangan orang
kabau yang di Rembau dan di Luak-Luak yang lain di
Negeri Sembilan. Kerana ada perbilangan di kalangan mereka:

Beraja ke Johor,
bertali ke Siak,
bertuan ke Minangkabau.

Orang Mi kabau yang di Rembau ada d: seorang
* Pagar Ruyung di Minangkabau untuk menetap di Negeri

163

N



Sembilan, dengan diberi kuasa penuh dalam lingkungan yang di-
khaskan, iaitu di Seri Menanti dalam daerah Kuala Pilah (Luak Ulu
Muar). Raja itu menyandang gelaran Yamtuan Seri Menanti. Dengan
itu terdapat pula perbilangan dalam Luak Rembau yang menga-
takan “Raja itu tiada bernegeri”’. Tetapi Raja ini tidak berkuasa ke
atas mana-mana Luak dalam Negen Sembilan kecuali di Seri
M ti. Ini disebabkan masing: g Luak sudah mempunyai
pentadbiran sendiri di bawah pimpinan Undang atau Dato’ Peng-
hulu.

Dalam Adat Perpatih segala kuasa terserah kepada penghulu-
penghulu Luak dengan tampuk kekuasaan di pegang oleh “Besar
Empat Balai”. Bila kerajaan British memaksa Luak-Luak mengakui
Yamtuan Seri Menanti sebagai Yamtuan bagi seluruh Negeri Sem-
bilan, maka diperlembagakan supaya Yamtuan itu memerintah
bersama dengan “Undang Yang Empat™ iaitu Undang Sungai Ujong,
Jelebu, Johol dan Rembau. Hingga sekarang Yamtuan itu tidak
dibolehkan mencampuri hal-hal dalam Luak-Luak yang di bawah
pimpinan Undang Yang Empat.

Perlantikan seorang Yamtuan mesti disahkan oleh Undang Yang
Empat, dan Yamtuan ini juga tidak boleh menyelenggarakan
sesuatu yang resmi untuk negeri tanpa izin dari Undang Yang
Empat.

Setiap Buapak, Lembaga atau Penghulu adalah dilantik menurut
kemahuan ramai. Pemimpin itu hendaklah sentiasa adil dalam segala
hal. Seorang pemimpin itu diibaratkan;

Air yang jernih,

tempurung yang ceper,

seperti pohon di tengah padang,
uratnya tempat bersela,
batangnya tempat bersandar,
dahannya tempat bergantung,
buahnya untuk dimakan,
daunnya untuk berlindung.

Pemimpin itu hendaklah menjalankan kekuasaan dengan cara
“menghilangkan yang buruk, menimbulkan yang baik™. Dalam
menyelesaikan sesuatu masalah pemimpin hendaklah i i

13



petua — “Tidak ada kusut yang tidak boleh diselesaikan; tidak ada
keruh yang tidak dapat dijernihkan.”

Pemimpin itu juga janganlah berlaku curang dan berat sebelah —
“lea di perut dikempiskan, tiba di mata dipicingkan, tiba di dada
dil kan”. Setiap pemimpin hendaklah sentiasa sedar bahawa
itu blasanya d umpat dan keji:

Ke kanan jalan ke Kurai,

satu simpang ke Empat Angkat,

kalau benar penghulu bagaikan lantai,
kalau berpijak jangan menjungkit,
teluk biasa timbunan kapal,

lurah biasa timbunan air,

bukit biasa timbunan kabut,
pemimpin biasa mendapat umpat.”

Seorang pemimpin hendaklah sentiasa tidak menghiraukan segala
umpat dan keji dan anggaplah semua itu sebagai penawar —

Gunting dari Empat, Angkat,

dibawa orang Mandiangin,

dipinjam orang ke Biara,

kalau datang persoalan dan umpat,

anggaplah sebagai penawar,

demikianlah pemimpin yang sebenar.

Menurut Adat Perpatih harta dibahagikan kepada dua jenis —

1) Harta pesaka,

2) Harta carian.

Bagi harta pusaka pula dibahagikan kepada dua jenis lagi —

1) Pesaka benar.

2) Pesaka sendiri.

Yang dimaksudkan pesaka benar termasuklah tanah-tanah
sawah, dusun dan ladang serta rumah yang diwarisi turun-temurun.
Pesaka sendiri ialah segala jenis harta benda yang diwarisi oleh
anak daripada orang tuanya. Semua pesaka benar seperti sawah,
rumah ladang diturunkan kepada anak perempuan sahaja. Dan
sekiranya seorang perempuan yang meninggal dunia tidak mem-
punyai anak perempuan, maka segala harta pesaka terserah kepada
Perut dan Sukunya. Biasanya harta tersebut diserahkan kepada
saudara perempuan yang terdekat kepada si mati.

14



Tetapi tidak demikian dibuat kepada harta sendiri, seperti
barang-barang kemas, keris, tombak, lembing dan lain-lain lagi
diberikan kepada anak lelaki. Semuanya tidak dianggap sebagai
harta pesaka; dikatakan sebagai “Cendorong Mata™ sahaja.

Berhubung dengan harta carian Adat Perpatih juga dibahagikan
kepada dua jenis —

1) Harta carian suami isteri sesudah berkahwin.

2) Harta carian bujang.

Mengenai harta carian Adat Perpatih mengatakan —
Suarang diagih,
sekutu dibelah.”
atau Carian dibahagi,
dapatan tinggal,
pembawaan kembali,

Peraturan ini dikuatkuasakan apabila pasangan suami isteri bercerai
atau salah seorang daripadanya meninggal dunia. “Suarang” ertinya
harta yang dimiliki bersama (carian bersama) sementara sekutu
ialah harta pembawaan.

Dalam perbilangan yang kedua, ‘“‘carian” ialah harta carian
bersama; “dapatan” ialah harta pesaka, dan pembawaan ialah harta
pembawaan.

Bila seorang isteri meninggal dunia harta carian akan berpindah
kepada anak perempuan, tetapi bila si suami yang meninggal dunia
harta carian itu terserah kepada isterinya untuk dibahagikan kepada
anak perempuan. Jika suami isteri itu tidak mempunyai anak harta
itu dibahagikan antara balu (si isteri atau suami yang tinggal) dengan
keluarga si mati, dan jika pasangan suami isteri yang bercerai hidup
harta carian akan dibahagikan antara kedua belah pihak. Mengenai
harta carian bujang, bila si suami meninggal dunia harta tersebut
hendaklah dikembalikan kepada ibu atau Sukunya.

Dalam masyarakat Adat Perpatih seseorang itu boleh meng-
gadaikan harta dengan memberikan sebab dan alasan yang memuas-
kan. Tetapi perbuatan itu mesti dilakukan di kalangan Perut dan
Suku sahaja. Semuanya ini disebabkan oleh kerana Adat Perpatih
menganggap segala harta pusaka sebagai milik bersama. Malah

15



sampai sekarang pengikut Adat Perpatih masih memiliki sawah
dan kampung yang khas baginya sahaja.

Demikian juga dengan jawatan Buapak, Lembaga dan Undang
kesemuanya dianggap sebagai Pusaka Godang (Pusaka Besar), adalah
menjadi milik bersama dalam Perut dan Suku.

Bagi orang-orang yang bukan anak negeri Sembilan tentu sukar
mengerti susunan masyarakat Adat Perpatih yang terdapat di
Negeri Sembilan. Di bawah ini diterangkan dengan ringkas
tentang susunannya.

Negeri Sembilan terbahagi kepada Luak-Luak atau daerah.
Ketua di dalam Luak-Luak ini ialah “Undang”. Sesudah Undang
ini terdapat pula “Lembaga-Lembaga” iaitu Kepala atau Ketua bagi
Suku-Suku. Tiap-tiap Suku dibahagikan pula kepada ‘Perut”.
Ketua sesuatu Perut dipanggil “Buapak” (ibubapa).

Harta pesaka semuanya turun kepada anak-anak perempuan.

Di dalam Adat Perpatih anggota dari sesuatu Suku tidak boleh
kahwin dengan anggota dari Suku yang sama itu juga.

Demikianlah serba sedikit susunan adat orang-orang yang
menganut Adat Perpatih di Negeri Sembilan.

Harta Persaka Kepada Anak Perempuan

Dalam Adat Perpatih harta pesaka dianggap harta yang paling
murni. [a adalah milik yang t melalui I
keluarga tertentu. Dengan itu, ia tidak boleh dibahagi-bahagikan
secara berleluasa apa lagi untuk digadaikan atau dijual. Ini adalah
disebebkan harta tersebut rapat keduduk a dengan penga
waris, Buapak dan Lembaga si pemiliknya.

Harta jenis ini umumnya berbentuk tanah kampung, rumah,
tanah sawah, dusun dan ladang yang diterima dari satu keturunan
ke satu keturunan dalam perkerabatan sedarah yang paling rapat di
kalangan perempuan sahaja. Jadi, untuk mengekalkan kedudukan
harta ini pula, apabila seseorang perempuan yang memiliknya
meninggal dunia mestilah dibahagikan kepada anak-anak perem-
puannya sama banyak Sekiranya ia tiada mempunyai anak

, ter di kepada saudara dalam Perut
dan Sukunya

16



Dengan adanya penentuan yang harta pesaka itu boleh berpindah
kepada saudara mara dalam Perut atau Suku, sering pula berlaku
bahawa si perempuan yang tidak mempunyai anak perempuan,
mengambil “‘Anak Angkat”. Ada yang mengambil anak perempuan
dari Suku warisnya sendiri, ada dari Suku yang lain dan ada pula
dari anak bangsa lain. Anak Angkat dari Suku lain atau dari bangsa
lain, terpaksa dimasukkan dalam Suku perempuan itu sendiri
melalui upacara “Berkedim™; kerana dari upacara inilah nanti anak
itu dibenarkan oleh Adat menerima pesaka.

Di sini nyatalah betapa pentingnya sesuatu keluarga dalam ma-
syarakat “Adat Perpatih” mempunyai anak perempuan, kerana
setiap harta pesaka yang dianggap paling murni itu cuma dapat di-
pertahankan atau dikekalkan melalui anak perempuan.

Sebab-sebab harta pesaka itu terserah kepada anak perempuan,
tiadalah diketahui sumber sejarahnya yang konkrit. Ini kerana apa
yang menjadi pegangan kepada masyarakat Adat Perpatih itu
selama ini hanyalah dari peristiwa yang terdapat unsur-unsur
legenda dan methos semata-mata.

Rasanya, ada baiknya disoroti kembali lintasan sejarah Adat
tersebut. Ini kerana sclain dari dapat memahami punca harta pesaka
itu menjadi hak anak perempuan, akan dapat juga diketahui punca
berkembangnya Adat Perpatih itu dari daerah kelahirannya,
Minangkabau.

Di negeri Padang Luas, Pagar Ruyung, ada scorang rajanya ber-
nama Raja Mahmud. Baginda punyai tiga orang anak; dua
lelaki dan seorang perempuan. Yang sulung bernama Sri Temeng-
gung, yang tengah bernama Sri Mara Perpatih dan yang bongsu
bernama Putri Sri Banum.

Setelah ketiga-tiganya meningkat remaja, tiba-tiba Raja Mahmud
gering lalu Persetujuan p negeri pun
diambil untuk melantik Sri Mara Perpatih menggantikan takhta
kerajaan; tetapi Sri Temenggung menentang kerana ia sendiri
berkehendakkan tempat tersebut. Bagi mengatasi masalah ini,
langkah bertolak ansur telah dibuat. Sri Mara Perpatih dan Sri
Temenggung bersetuju menyerahkan takhta kerajaan negeri itu
kepada Sri Banum, sebaik sahaja dikahwinkan dengan Raja Hindi.

Tetapi Raja Hindi sendiri enggan menerimanya, dengan alasan

17



baginda tidak mengetahui Adat Istiadat Padang Luas itu. Oleh itu
dengan persetujuan Putri Sri Banum, lalu diserahkannya kuasa
pemerintahan kepada Sri Mara Perpatih dan Sri Temenggung sahaja.
Langkah ini tidak juga berjaya menjamin perpaduan, kerana masing-
masing mempunyai daerah pemerintahan dengan dasarnya yang
tersendiri.

Datuk Temenggung mempunyai hak pemerintahan di daerah
persisiran negeri itu, sebagai yang ditegaskan:
Ke Laut Datuk Temenggong
tempat perahu nan hilir mudik
dayung nan betimbuk
galah nan sandar-menyandar.
Dalam menjalankan pemerintahan terhadap rakyatnya, bellau
berpegang kepada dasar ‘‘t jawab individu” seb

yang di kan dalam perbil ya:

Siapa menjala dia terjun

siapa berhutang dia membayar

siapa mengigit dia kena gigit

siapa membunuh dia kena bunuh.

Datuk Perpatih mempunyai hak memerintah di daerah daratan-

nya yang ditegaskan pula dengan:

Ke darat Datuk Perpatih

tempat siamang bertepuk

tempat ungka berbunyi pagi

tempat sedengkang berbunyi malam;

padang ke hilir batangnya tak terlintang

Untuk menjalankan pemerintahan, Datuk Perpatih lebih
mementingkan rasa kemanusiaan yang penuh simpati; dengan itu
segala persoalan dan masaalah dalam masyarakatnya akan menjadi
“‘tanggungjawab bersama”. Ini ditentukan dalam perbilangannya:

Hutang berturut cagar bergadai
salah bertimbang,

cincang pampas

bunuh beri balas

anak dipanggil makan

anak buah disorong balas.



Kemudian setelah beberapa lama wujudnya dasar pemerintahan
yang saling bertentangan ini, berlaku pula peristiwa yang meli-
batkan secara langsung kedua pemerintah itu, Kononnya, pada
suatu masa anjing Datuk Perpatih telah menggigit anak Datuk
Temenggung. Dengan itu Datok Temenggong lalu memukul anjing
tersebut. Apabila hal ini diketahui oleh Datuk Perpatih, beliau pun
mencabar Datuk Temenggung kenapa tidak menggigit anjing itu,
sebab dasarnya sendiri *‘Siapa mengigit dia kena gigit”.

Dari kata-kata in timbul kemarahan Datuk Temenggung sebagai
melindungi kelemahan sistem pemerintahannya sendiri yang telah
mula disedarinya. Walau bagaimanapun mereka kedua telah pergi
menemui Raja Hindi meminta pengadilan. Dalam pertemuan itu
Raja Hindi menegaskan peristiwa itu tidak dapat dielakkan dan
tidak boleh pula disalahkan mana-mana pihak, kerana demikianlah
akibatnya kalau “perahu dua nakhoda negeri dua raja.”

Raja Hindi menasihatkan supaya mercka meninggalkan negeri
Padang Luas, pergi belayar membuka negeri yang baru. Nasihat ini
telah dipersetujui, kerana mereka faham bahawa itulah sahaja jalan
yang sebaik-baiknya untuk mengelakkan sengkita adik-beradik
menjadi berpanjangan.

Akhirnya, Datuk Perpatih dan Datuk Temenggung pun menye-
diakan bahtera masing-masing. Apabila sampai ketika yang baik
mereka pun bersiap hendak balayar. Konennya, bahtera Datok
Temenggong selamat dilancarkan ke laut terus belayar; tetapi
malangnya bahtera Datuk Perpatih tidak mahu bergerak dari pantai
untuk dilancarkan, sehingga beberapa ramai rakyat menolongnya
tidak juga berjaya.

Pada malamnya Datuk Perpatih bermimpi bahteranya yang
bemama “Geliong Panjang” itu tidak dapat dilancarkan ke laut
kerana telah dipanah oleh “Jin Sakti Muno® (Sakti Muna). Untuk
melancarkannya terpaksalah digalangkan di bawah bahtera itu
perempuan yang mengandung sulung,

Esoknya, peristiwa dalam mimpi itu pun dipersembahkannya ke
pengetahuan Raja Hindi. Apabila hal ini diberitakan kepada Raja
Hindi, lalu baginda menitahkan mencari perempuan yang mengan-
dung sulung, Tetapi di negeri Padang Luas itu hanya ada dua orang,
iaitu anak Datuk Perpatih sendiri dan anak adiknya, Puteri Sri
Banum.

19



Dengan itu Raja Hindi meminta supaya anak Datuk Perpatih
bersedia menjadi penggalang bahtera ayahnya. Tetapi permintaan
itu tidak dipersetujui oleh anaknya dengan alasan berpegang teguh
kepada dasar pemerintahan ayahnya: *“‘Anak sendiri diberi makan,
Anak Buah di g balas”. Mend kan kata-kata ini, amak

Puteri Sri Banum telah bersetuju menggantikannya, demi untuk
“menebus maruah dan menghapuskan arang di muka bapa sau-
daranya”.




Mengikut riwayat selanjutnya, semasa anak Puteri Sri Banum di-
galangkan di bawah bahtera itu, ia telah terselamat kerana dengan
takdir Tuhan bahtera tersebut tiba-tiba melompat ke perairan. Ke-
mudian anak Puteri Sri Banum itu pun melahirkan seorang anak
laki-laki. Apabila disampaikan ke pengetahuan Datuk Perpatih, anak

itu pun di k ya “Batrin M lang”. Maka terisilah dalam
kepercayaan masyarakat kemudiannya bahawa nama itulah
merupakan *“ yang k kan” Adat Perpatih.

Setelah selesai barulah Datuk Perpatih meneruskan pelayaran-
nya. Dalam pelayaran itu beberapa negeri telah disinggahinya,
antaranya, Siak, Muar lalu ke beberapa daerah di Negeri Sembilan.
Setelah beberapa lama di negeri itu, mulalah Datuk Perpatih
menyusun pemerintahan (Adat), yang akhirnya ditegaskan kepada
rakyat, bahawa segala harta pesaka hendaklah diberikan kepada
perempuan dengan gelaran “Waris Pesako™ (Pesaka) iaitu orang
yang telah rela memberikan pengorbanan nyawa menjadi pengga-
lang bahtera dahulu. Demikian riwayatnya.

Walaupun peristiwa yang diriwayatkan itu merupakan “pre-
logical mentality”, namun dari masa ke masa telah menimbulkan
keyakinan yang mendalam pada sikap hidup masyarakat Adat Per-
patih itu. Kemudiannya dari segi penyerahan harta ini telah ter-
bentuk pula peraturan yang baik, antaranya:

=




Untuk menjamin keselamatan kaum perempuan dalam
menghadapi tuntutan  keperluan hidup yang begitu
kompleks ini, kaum perempuan menjadi tempat saudara-
mara menumpang dan berlindung, khususnya saudara
laki-laki sebagai yang disebutkan dalam perbilangannya:

Dahaga tempat meminta air

Lapar tempat meminta nasi
Mengantuk tempat meminta bantal
Semasa pening minta bela peliharaan
Mati minta di kebumikan’



Tetapi ahli-ahli antropoloji sosial tidak dapat menerima hal ini
sebagai suatu kenyataan yang boleh dipegang. Mereka berpendapat
dengan menitikberatkan pemberian hak kepada perempuan seperti
dalam Adat Perpatih itu adalah merupakan ‘‘Sistem ibu sebagai
ketua keluarga”, satu-satunya sistem yang awal wujudnya dalam

id masyarakat ia. Sebagai suatu masyarakat yang
asal pula tentulah agak kelamkabut bentuknya, di mana setiap
anggota masyarakatnya lebih senang mengenal “‘siapa ibu” sese-
orang anak daripada “siapa bapanya”. Jadi, atas sebab-sebab inilah
soal penerimaan warisan dengan sendirinya mengikut sebelah ibu
seperti dalam hak menerima harta pesaka ini.

Bukanlah di luar kemungkinan pula apabila adanya kebenaran

pendapat ahli-ahli antropoloji sosial ini, maka sistem pembahagian
harta pesaka dalam Adat Perpatih yang diterima sejak abad ke 15
dahulu, telah menimbulkan satu tanggapan yang baru di kalangan
penganutnya, di mana sedikit sebanyak telah menampakkan gejala-
gejala yang kurang menyenangkan.
Lebih-lebih lagi dalam kehidupan moden sekarang, penerimaan
peradaban Barat yang lebih individualistik dan materialistik itu
semakin meluas pandangan dan sikap hidup masyarakat menjadi
begitu keritikus pula. Dalam menerima sesuatu perubahan mereka
mahu mencari kebenaran.

Dari keadaan inilah timbul beberapa kontra terhadap sistem
pembahagian harta pesaka ini. Penyerahan secara mutlak hanya
kepada perempuan sahaja dianggap dan disedari bertentangan benar
dengan:

Adat bersendi syarak
Syarak bersendi kitabullah.

Demikianlah juga hal *“Berkedim™ iaitu mengambil anak angkat.
Ditinjau dari segi penerimaan hak, lebih dirasakan ketidakadilannya
dan telah menyeleweng dari dasar:

Cucuran air ke laut
Cucuran harta ke tuan.
Kesedaran dari dua perkata ini sering menularkan krisis dalam
keluarga. Hubungan adik-beradik menjadi renggang kerana di-
bendung oleh rasa kecil di hati. Pernah jua, kerana didorong oleh

23



~

perasaan yang tidak terkawal menimbulkan rasa dendam yang ber-
panjangan di mana ia akan merupakan ‘‘duri dalam daging” pula.

Satu Pandangan Mengenai Adat Perpatih

Kebanyakan orang ramai sudah mengetahui apakah dia Adat
Perpatih, melalui bacaan dari buku-buku kebudayaan atau melihat
dengan kaca-mata sendiri, tetapi mereka tidak dapat mengetahui
dengan secara mendalam perjalanan adat ini. Adat ini sebenarnya
terdapat di Negeri Sembilan sahaja, kerana kebanyakan penduduk-
nya adalah keturunan Minangkabau, satu daerah di Sumatra. Jadi
tidak hairanlah mengapa Adat Perpatih diamalkan di Negeri Sem-
bilan ini sedikit sebanyak terdapat persamaan dengan Adat Per-
patih di Minangkabau. Bagi mereka yang tertakluk di bawah Adat
Perpatih ini menganggap adat ini kurang adil. Kita tidak tahu di
mana tidak adanya keadilan adat ini.

Jika dengan hanya menunjuk dan memperkatakan tentang nilai-
nilai keadilan sosial yang wujud di dalam hukum-hukum Adat Per-
patih itu sahaja, tentulah tidak dapat memberikan suatu gambatan
yang jelas, kiranya latarbelakang keadaan struktur dan organisasi
Masyarakat Perpatih itu sendiri, tidak dijelaskan terlebih dahulu.

Pernah kita mendengar, kalau tidak pun terjumpa di dalam
buku-buku, kata-kata berbilangan ini:

Alam beraja,

Luak berpenghulu,
Lembaga berlingkungan,
Anak Buah berbuapak.

Dengan kata-kata ini, sekurang-kurangnya telah menampakkan
dua perkara; pertama, batas-batas sempadan di mana seseorang itu
dapat bertindak, mengikut kekuasaan-kekuasaan yang ada pada-
nya; kedua siapa yang mempunyai kuasa dari segi politiknya, de-
ngan menentukan kedudukan dan peranan ing-masing.

‘§ebenamya, yunit masyarakat yang paling kecil di dalam sistem
Adat Perpatih ialah KELUARGA. Dari satu keluarga itu, akan wu-
jud pula beb CARAK k diannya, yang jurai keturunannya
berbentuk Berketuranan Ibu jaitu Jurai Keturunan yang disusur-
galurkan mengikut sebelah ibu. Keturunan yang dimasudkan ke-

24



mudiannya, seterusnya adalah dari carak-carak tadi, akan memben-
tuk pula satu gabungan kekeluargaan yang lebih besar, dipanggil
PERUT dengan diketuai oleh salah seorang anggota Perut dengan
gelaran BUAPAK. Dan gabungan daripada beberapa Perut, yang
mengakui sama nenek moyangnya, akan mewujudkan pula satu
bentuk kekeluargaan yang lebih besar lagi, dinamakan SUKU yang
diketuai oleh salah seorang anggota Suku itu, dengan gelaran
LEMBAGA.

Dengan lain-lain perkataan, tiap-tiap anggota Suku itu adalah
mengakui, bahawa mereka adalah berasal dari satu nenek moyang
yang sama, walaupun mereka tidak tinggal di satu tempat yang
sama. Lembaga yang mengetuai satu-satu Suku itu adalah dipilih
dan dilantik oleh anggota-anggota Suku itu sendiri secara bergilir-
gilir mengikut Perut-Perut yang membentuk Suku itu tadi.

- Seseorang Lembaga itu mempunyai kekuasaan bertindak, hanya
di dalam Sukunya sahaja. Inilah yang merupakan batas kawasan
kekuasaannya yang selalunya diistilahkan dengan kata LING-
KUNGAN. Kawasan yang lebih besar dinamakan LUAK, yang
merupakan satu daerah, diketuai pula oleh sidang pembesar yang
dipanggil UNDANG atau kadang-kadang disebut juga Penghulu.
Walaupun satu-satu luak itu terdiri daripada beberapa Suku yang
berbeza-beza, namun yang berhak menyandang kedudukan sebagai
Undang itu ialah salah seorang daripada anggota Suku, yang di-
namakan WARIS BIDUANDA, kerana mereka adalah merupakan
orang asal Negeri Sembilan. Gabungan dari luak-luak yang disebut-
kan tadi akan mengujudkan pula sebuah negeri, di mana simbol
perpaduan rakyatnya, yang terdiri daripada berbagai-bagai Suku
itu ialah RAJA, yang bergelar Yang di Pertuan Besar.
Oleh kerana itulah susunan kekuasaan dan kedudukan politik

seseorang pembesar itu, ditentukan mengikut Perbilangan ini:

Di atas Raja,

Di tengah Undang,

Di bawah Lembaga,

Raja berdaulat dalam Alamnya,

Penghulu Undang berdaulat dalam Luaknya,

Lembaga bernobat dalam Anak Buahnya.

Sesuatu keputusan atau ketentuan yang akan diambil di dalam

25



menyelesaikan masalah-masalah yang berkaitan dengan peratur-
an-peraturan atau hukuman-hukuman, biasanya tindakan-tindakan
akan dibuat melalui saluran-saluran yang tertentu, mengikut batas-
batas lingkungan kekuasaan yang tertentu pula. Lazimnya, salur-
an-saluran itu bermula dari peringkat yang paling rendah, mem-
bawalah ke peringkat yang paling atas, hinggalah masalah itu
dapat diselesaikan. Prinsip-prinsip mencari keadilan yang selalu di-
pakai ialah:

“Kata bercarian, pada Anak Buah,

Sah-batal, kepada Lembaga,

Kata bercarian, pada Lembaga,

Sah-batal, kepada Undang,

Kata bercarian, pada Undang,

Sah-batal, kepada Keadilan (Raja).

Dari tiga rangkap kata perbilangan yang telah dikemukakan di
atas, haruslah, gambaran garis kasar struktur yang membentuk
masyarakat dalam sistem Adat Perpatih, telah jelas kelihatan,
sekurang-kurangnya, telah menampakkan tiga perkara.

Perkara pertama, setakat mana kawasan dan batasan-batasan-
nya, seseorang itu ditempatkan di dalam susunan masyarakat.

Perkara kedua, di mana dan sejauh mana pula, kekuasaan yang
ada pada seseorang itu untuk bertindak dalam masyarakatnya.

Perkara ketiga, bagaimana sesuatu tindakan itu dibuat dan di-
ambil, dan setakat mana pula tindakan-tindakan itu dapat disalur-
kan mengikut lunas-lunasnya.

Dengan kata-kata lain, dapat dirumuskan bahawa, dari kata-
kata perbilangan tadi, secara umumnya telah menampakkan
kedudukan dan peranan seseorang individu itu di dalany masyara-
katnya, yang dengan sendirinya pula membentuk satu struktur
masyarakat dan organisasinya. Untuk mewujudkan keadaan stabil
dan berperaturan di dalam masyarakat sistem Perpatih, adat telah
memainkan peranannya di dalam segala institusi-institusi yang ada
di dalam masyarakat itu. Melalui institusi ini pulalah segala unsur
adat itu disalurkan yang bertindak sebagai salah satu alat untuk
mengawal perlakuan-perlakuan manusianya. Oleh kerana adat itu
memainkan peranan di dalam masyarakat sistem Perpatih, maka ia
dinamakan ADAT PERPATIH.

26



Walaupun ramai orang telah memperkatakan tentang Adat Per-
patih ini dari beberapa aspek dan jurusan, namun masih besar lagi
bilangan orang yang samar-samar, kalaupun tidak, tersalah dalam
memberikan konsepnya. Terdapat kebanyakan orang, bila menye-
but Adat Perpatih, apa yang terlintas pada fikiran mereka hanya
tentang bentuk turunan dari ibu, bentuk organisasi yang mana ibu
menjadi ketua dalam sesuatu keluarga. Dan bila mereka meneliti
pula perbilangan-perbilangan Adatnya, yang merupakan aturan
dan peraturan hidup sistem ini, kerapkali pula berlaku pentafsiran
yang kurang tepat, kalaupun tidak, tersalah langsung.

Adat Perpatih itu pada istilahnya adalah satu anutankata,
sesungguhnya satu ANUTAN, bagi gulungan masyarakat yang
mengetahuinya. Sedangkan istilah PERPATIH itu sendiri ada-
lah merupakan nama bagi manusia yang mempelopori sistem
hidup itu. Segala peraturan serta hukuman yang diwujudkannya
di dalam sistem ini, yang bertujuan untuk membendung perlaku-
an-perlakuan dan memupuk nilai-nilai kemanusiaan anggota
masyarakatnya, adalah dinamakan ADAT. Oleh kerana itu, apa
yang akan dititik-beratkan dalam pembicaraan ini selanjutnya ialah
tentang Adatnya itu sendiri.

Umum mengetahui bahawa Adat itu adalah merupakan peratur-
an hidup manusia. Tetapi, apa yang kurang difahami orang ialah
hakikat Adat itu sendiri, baik dalam tafsirannya mahupun dalam
bentuk dan keadaannya. Sebenarnya, adat itu merangkumi empat
bentuk dan keadaan, dalam kewujudannya, iaitu:

ADAT yang sebenarnya adat
ADAT yang diadatkan
ADAT yang teradat

ADAT istiadat.

“Adat yang sebenamnya adat,” adalah merupakan suatu aturan
masyarakat yang wujud pada awalnya, dengan berasaskan kenyata-
an-kenyataan Alam. Dari keadaan Alam yang wujud itu telah
memberi p 1 dan p j kepada ia dalam hidup-
nya dan dari pengalaman dan pengajaran Alam itu pulalah manusia

membentukkan dirinya, perlakuan dan jiwanya dalam memenuhi
keperluan hidup hari-hari, hingga menjadi satu kelaziman. Hal ini
pernah dikatakan dalam perbilangan Adat sebagai:

27



Pendek pisau seraut,

Ambil galah batang lintabung,
Nan setitik, dijadikan laut,

Nan sekepal, dijadikan gunung,
Alam terbentang, dijadikan guru.

Setelah datang pengaruh Islam, Adat yang sebenarnya adat itu,
telah di ikan pula dengan kead baru ini, di mana dia telah
merupakan aturan-aturan yang seharusnya menuntut bukan sahaja
garis-garis dan asas-asas ajaran Islam tetapi juga merangkum sifat-
sifat kemanusiaan, keadilan dan kesusilaan hidup. Di dalam kata-
kata perbilangan Adat ada disebutkan hal ini dengan terangnya,
yang berbunyi:

Adat bersendi hukum,

Hukum bersendi kitabullah,
Kuat adat, tak gaduhkan hukum,
Kuat hukum, tak gaduhkan adat.
Tkut hukum, maufakat,

Tkut adat, maufakat.

Bagaimana pula dengan kehendak “Adat yang diadatkan” se-
benarnya? Ini adalah merupakan peraturan-peraturan yang di-
bentuk, dengan b 1 yang diper-
olehi dari Adat yang sebenar adat tadi; setelah itu dilukiskan pula
dalam bentuk pepatah atau perbilangan atau dikenal juga dengan
panggilan teromba. Jadi, teromba atau perbilangan ini sebenarnya,
adalah merupakan satu bentuk undang-undang yang tidak dikanun-
kan, dan ia disampaikan serta diperturunkan dari mulut ke mulut,
dari jenerasi ke jenerasi dengan dibuat penyesuaian dengan keada-
an semasa.

Segala-segalanya itu menyentuh soal-soal hidup bermasyarakat
yang melibatkan bidang-bidang politik, ekonomi, sosial, keper-
cayaan, pendidikan dan sebagainya.

Manakala *‘Adat yang beradat” pula adalah merupakan satu
aturan yang sengaja diadakan oleh ketua-ketua wilayah atau
daerah, samada oleh Undang ataupun Penghulu, yang merupakan
satu per: untuk lak kan Adat yang diadatkan itu,
yang bertujuan bimbi kat dalam k ya bagi

28



mencapai tujuan-tujuan baik di dalam masyarakat. Di dalam kontek
ini mungkin timbul sedikit sebanyak perbezaan, di antara satu
wilayah dengan satu wilayah yang lain, kerana mengikut sesuai
tidaknya dengan tempat-tempat tersebut. Bagaimanapun, pada
asasnya, aturan-aturan itu tidak terkeluar juga dari kehendak-
kehendak adat yang diadatkan tadi, yang merupakan teras di
dalam hukum-hukum peraturan Adat Perpatih oleh kerana itulah

kita dapati perbil yang jukkan hal ini, iaitu:

Adat sepanjang lana, bercupak sepanjang betong,
Lain lubuk lain ikan, lain padang lain belalang,
Lain negeri lain adatnya, ADAT senegeri-negeri.

Jadi, anggapan yang mengatakan bahawa Adat Perpatih itu
suatu yang beku dan kaku, sebenarnya kurang tepat, kerana, meng-
ikut prinsipnya, di dalam ‘Adat yang teradat’, jelas menampakkan
yang Adat itu punyai untuk meny ikan diri
dengan situasi dan keadaan setempat dan semasa. Pada perbicara-
annya, masih dapat dipraktikkan lagi hingga sekarang, walaupun
di sana sini telah diwama-wamnikan. Kerana itulah juga pemnah di-
katakan Adat yang

Tak lapuk dek hujan,
Tak lekang dek panas.

Kalau ditinjau pula satu aspek yang lain, “‘Adat istiadat™ akan
menampakkan satu pola perlakuan anggota masyarakat, di dalam
satu-satu kelompok, wilayah atau negeri. Dia lebih merupakan
kebiasaan yang digemari dan diiktiraf oleh masyarakat.

Setakat ini kita telah mendapat satu gambaran struktur masya-
rakat yang wujud di dalam sistem Perpatih dan apa pula alat-alat
yang mengawal anggota-anggotanya bertindak melalui hukum-
hukum adatnya, yang dikenali dengan panggilan perbilangan atau
teromba.

Di dalam mentafsirkan kehendak-kehendak dan maksud kata-
kata perbilangan atau teromba inilah, yang selalu menimbulkan
kekeliruan, khususnya oleh orang-orang yang kurang memahami
struktur dan organisasi Adat Perpatih itu sendiri, kerana kita
bukan sahaja perlu memahami apa yang tersurat malah yang ter-
sembunyi disebaliknya.

29



Selalu benar ditanyakan orang, sejauh manakah nilai-nilai Adat
Perpatih itu dapat memberikan t ya dalam pengawal
struktur dan organisasi masyarakat, khususnya masyarakat pe-
nganutnya sendiri.

Bagi meneliti dan menganalisa perkara ini dengan lebih men-
dalam, kita harus meninjau nilai-nilai kekuasaan yang ada pada
golongan-golongan anggota masyarakat Perpatih itu dan peranan
mereka masing-masing.

Satu perkara yang penting dan yang harus difahami dalam
struktur Adat Perpatih ialah tentang adanya dua golongan orang
di dalam sistem hubungan kekeluargaan mereka, iaitu ‘‘Orang
Semenda” dan “Tempat Semenda”.

Telah umum diketahui bahawa masyarakat Perpatih di Negeri
Sembilan mengandungi dua belas Suku, yang mengamalkan sistem
perkahwinan yang berbentuk ‘“‘exogamy”. Bagi seseorang yang
mendatang ke dalam satu-satu Suku yang lain daripada Sukunya
sendiri, melalui perkahwinan, maka ia dipanggil “‘Orang Semenda”.
Sementara anggota-anggota Stku yang didatangi itu pula, disebut
“Tempat Semenda”. Tetapi, oleh kerana sistem tempat kediaman
di dalam masyarakat Perpatih itu berbentuk “matrolocal,” maka
yang paling dititik-beratkan dalam konsep Orang Semenda dan
Tempat Semenda itu ialah golongan lelaki. Dengan lain-lain per-
kataan dapat difahamkan bahawa, suami-suami adalah menjadi
Orang Semenda kepada anggota-anggota Suku isterinya. Manakala
saudara-saudara lelaki si isteri khususnya, dan lain-lain anggota
suku si isteri itu umumnya adalah merupakan sebagai Tempat Se-
menda.

Tlap tiap golongan, baik pun Ordng Semenda, mahupun Tempat

punyai hak, tanggungjawab dan kekuasaan masing-

masing, yang jelas menunjukkan unsur-unsur semangat bekerja-

sama dalam segala hal. Di dalam perbilangan Adat ada ditunjukkan
hal ini, dengan kata-kata:

Orang Semenda. seredam,
Tempat Semenda, seadat,
Buat seorang, buat semua,
Berjalan serentak, melenggang seayun,
Lemah melapis, condong menumpang.

30



tiap-tiap itu ada batas-batas kekuasaan
dan pantangnya sendiri, yang tak boleh dilampaui. Hal ini penting,
kerana selain daripada menjaga kepentingan kerjasama ia juga un-
tuk mewujudkan kesetabilan dan peraturan di dalam masyarakat
itu sendiri.
Bagi orang Semenda pula pantang yang tak boleh dilakukannya
ialah:
Diberi, diambil balik
Beruja, berpegang ckor.
Melintasi, kepada ladang,

Maksudnya amat jelas menunjukkan yang hak, kekuasaan dan
tanggungjawab yang diberikan kepada Orang Semenda itu, bukan-
lah suatu yang boleh dipermudahkan atau diambil semula dengan
sewenang-wenangnya oleh Tempat Semenda. Dan, Tempat Se-
menda juga tidak boleh menunjukkan rasa ragu-ragu, tidak mem-
percayai dan tidak boleh bertindak di luar batas-batas kekuasaan
mereka, terhadap Orang-orang Semendanya.

Dari gambaran yang telah diberikan di atas, suatu hal yang
nyata ialah, kekuasaan itu memang ada diberikan kepada kedua
pihak yang bertanggungjawab menghormati hak-hak kekuasaan
masing-masing, demi untuk menjaga semangat pcrfuduun dalam
hubungan Suku masing-masing.



TUNSERI LANANG
UNIVERSITI KEBANGSAAN MALAYSIA



1. AdatPerpatih

Adat perpatih ini adalah adat yang dipakai-oleh kebanyakan
orang Melayu di Negeri Sembilan dan juga Naning di dalam negeri
Melaka.

Sebenarnya igtilah adat dalam rangkaian kata Adat Perpatih,
membawa makna yang luas dan pengertian yang dalam. Adat Per-
patih itu bukan sahaja tatatemb dan peraturan yang bersangkut
paut dengan kebi: dan i yang kecil seperti
adat mengerat pusat, adat mencukur anak dan lain-lain, malah ia
merupakan segala peraturan dari yang kecil kepada yang besar ter-
masuklah undang-undang megenai pentadbiran dan pemerintahan
negeri.

Tegasnya Adat Perpatih adalah lengkap dengan segala tatatertib,
segala peraturan dan segala undang-undang atau lebih tepat lagi
merupakan seolah-olah satu perlembagaan.

Adat Perpatih berasal dari Minangkabau, sebuah negeri yang
terletak di sebelah barat Pulau Sumatra, Indonesia. Tempat ini
ada diceritakan dalam pantun di bawah ini:

Aku hilir ke Inderagiri,
Semalam di Padang Panjang,
Di mana adat mula berdiri,
Di Periangan, Padang Panjang.

(‘Periangan, Padang Panjang’ ialah nama tempat di dalam negeri
Minangkabau).

Menurut sejarah beratus-ratus tahun dahulu ramai orang Minang-
kabau pergi merantau meninggalkan tanahair mereka. Di antara
mereka itu ada yang sampai ke Semenanjung Tanah Melayu. Orang-
orang Minangkabau ini membuka negeri-negeri baru di kawasan



