SEMINAR ADAT PERPATIH NANING

(Meningkatkan Kesedaran Dan Penghayatan Adat)
15 Mac 1997

he

ADAT MELAYU TEMENGGONG

Oleh:
Ybhg. En. Zainal Abidia bin Barhan
Nkademi Pengajian Melayu, UM

Anjuran
KERAIAAN II;GEIII MELAKA

dengan kerjasama

PERBADANAN MUZIUM MELAKA
da
PEJABAT DAERAH ALOR GAIAH, MELAKA




ADAT MELAYU TEMENGGUNG

Oleh:

Zainal Abidin Borhan
Jabatan Sosio-Budaya Melayu
Akademi Pengajian Melayu
Universiti Malaya

1.0 Pengenalan

Terdapat dua sistem sosial atau sistem budaya di Melaka, iaitu Adat
Naning (Adat Perpatih) dan Adat Temenggung di Melaka. Adat Perpatih
Naning terlaksana dalam Luak Naning di 24 buah mukim, dan Adat

Temenggung pula terlaksana di daerah di luar Luak Naning.

Kertas kerja ini membataskan pembicaraannya kepada adat Melayu
yang dikonsepsikan sebagai adat Temenggung, iaitu adat yang diamalkan di
daerah pantai negeri Melaka. Agak sukar juga untuk membicarakan adat
Melayu Temenggung Melaka kerana bahan bertulis mengenainya tidak
banyak, berbanding Adat Perpatih Naning yang telah banyak dikaji oleh para
sarjana dalam dan luar negeri. Barangkali dengan melihat sejarah semula

dapat difikirkan kembali persoalan ini.

Kertas kerja Seminar Adat Naning 15 Mac 1997, Perbadanan Muzium Melaka (PERZIM).



2.0 Adat Melayu Temenggung: Rekonstruksi Asal-Usul

Berdasarkan kepada sedikit penyelidikan yang dibuat, ada dua
pendapat mengenai sejarah asal-usul Adat Temenggung. Nama sistem adat
ini jelas térgarnbar di dalam cerita asal-usul mengenai sistem sosial atau
sistem adat. Sistem ini dikatakan berasal dari sumber yang sama seperti
Adat Perpatih, iaitu dari Sumatera; khususnya dari Minangkabau. Dua watak
atau dua tokoh yang seibu tetapi berlainan bapa yang dikenali sebagai Datuk
Temenggung Bendahara Kaya dan Datuk Perpatih Nan Sebatang. Datuk
Temenggung memerintah di kawasan persisiran (pantai) manakala Datuk

Perpatih di kawasan darat.

Abdullah Siddik (1975:112) menulis bahawa di Minangkabau, menurut
Tambo terdapat dua beradik yang seibu dari keluarga bangsawan, iaitu Sutan
Paduka Basa, dengan gelar Datuk Ketamanggungan, dan Sikalokduni, dengan

gelar Datuk Perpatih Nan Sabatang.

Perbilangan di bawah jelas menggambarkan wilayah dan perlaksanaan

kuasa sistem Adat Temenggung (AT):



Kawasan Datuk Temenggung
Mengalir air yang bergelombang
tempat ombak memecah

tempat pasir yang memutih
tempat tebing yang menjalar
tempat tanjung yang memanjang
tempat dagang keluar masuk
tempat saudagar bejual beli

............................................

(Abu Hassan Sham & Mariyam Salim: 1995: XXV)

Sedangkan tempat, wilayah atau negeri untuk Adat Perpatih (AP),

digambarkan di dalam perbilangan berikut:

tempat air segantang selubuk
tempat sedengkang berbunyi malam
tempat harimau berhukum
tempat babi bertimbang

tempat akar bercampak daun
tempat meranti bersanggit dahan
tempat tupai berturun naik
tempat kera berlompat-lompatan
tempat beruk berbuai kaki
tempat siamang bergurauan
tempat helang berulang tidur
tempat musang tidur bergulung
tempat katak berbunyi malam
tempat ungka bersayu hati
tempat pontianak berjerit-jeritan.

(Abu Hassan Sham & Mariyam Salim:1995)

Dari perbilangan tersebut, perlaksanaan AT berlaku di kawasan pantai,
pelabuhan, kota atau bandar. Tempat pertemuan dagang peri, saudagar
berjual beli yang barangkali maritime-based. Di tempat seperti ini negeri

(nagari), kota-kota, bandar, istana Melayu dibina seperti Melaka, Johor, Johor-



Riau, Siak, Jambi, Palembang, Pontianak, Sambas, Pattani, Kedah, Acheh
dan lain-lain lagi. Berbeza dengan wilayah perlaksanaan adat Perpatih yang
berlaku di daerah darat dan pendalaman yang tarangkali peasantry sitatnya
dan land-based. Perbezaan wilayah perlaksanaan yang Ketara ini,
membezakan corak pentadbiran, pemerintahan malahan  struktur
masyarakatnya. AT menyusur-galur keturunan di sebelah bapa (patrilineal),

sedangkan AP disebelah ibu (matrilineal).

Pendapat kedua menyatakan bahawa AT tidak berasal dari
Minangkabau. Wilkinson (Hooker, 1970:6-37) berpendapat bahawa adat ini
berasal dari kerajaan Melayu Palembang/Sriwijaya, yang wujud di sekitar 300-
1375 Masehi. Adat ini telah berkembang ke Singapura dan Melaka yang
dibawa oleh keturunan raja Palembang. Dari Melaka adat ini berkembang di
wilayah lain di Tanah Melayu seperti Johor, Perak, Pahang, Kedah, Kelantan

dan Terengganu.

Abdullah Siddik (1975:158) juga berpendapat bahawa adat ini berasal
dari Palembang, di Sumatera Selatan dan istilah atau nama AT ini tidak
dikenal sama sekali d'alam sejarah. Malah Abdullah selanjutnya menyatakan
bahawa istilah AP dan AT tidakiah lazim dipakai di negeri asal Minangkabau,
cuma wujud berdasarkan tambo Minangkabau. Menurut beliau lagi di Tanah
Melayu, dari segi sejarah pada mulanya dikenal sebagai Adat Melayu sahaja

(1975:159).



Para sarjana/pentadbir Inggeris menyebut kedua-dua jenis adat (AP
dan AT) sebagai Malay Custom, sebagai teriemahan kepada Adat Melayu,
apabila mereka (Inggeris) berjaya mengecilkkan kuasa Raja-raja Melayu,
seperti yang tercatat di dalam perjanjian Pangkor 1874. Perjanjian antara
Inggeris dengan Raja-raja Melayu telah memperuntukkan bahawa Inggeris
tidak akan campurtangan hal-hal yang berkaitan dengan Agama dan Adat
Melayu (Malay Religion and Custom). Tetapiterdapat para pentadbir mereka
menggunakan perkataan Malay law and customs bagi merujuk kepada
hukum adat (W.E. Maxwell, 1884; J.R. Logan, 1855; dan R.J. Wilkinson,

1908)

Dengan kebijaksanaan, kecekapan dan kehalusan, mereka telah
berjaya mengecilkan AT dan malah adat Melayu. E.N. Taylor, Hakim
Mahkamah Tinggi; pada 1948 berpendapat bahawa di Selangor, Perak dan
Pahang, adat Melayu disebut sebagai adat kampung sahaja. Begitu juga
K.O.L. Burridge, tidak menyebut adanya adat yang mempunyai nama khas,
tetapi mengguna istilah adat Melayu atau adat kampung, bukannya AT

(Abdullah Siddik, 1975:160).

Sedangkan Hooker, seorang pengkaji Malay Adat Laws, menyebut
bahawa AT sebagai adat yang bukan AP (1972:28), juga meliputi adat
kampung, adat Melayu adat ketua, dan adat mukim (1970:xi). Kepada

beliau AT mempunyai asas perbezaan yang ketara dengan AP berdasarkan



sistem pefsanakan dwinisab (bilateral) bukannya senisab seperti y ang
selama ini difahami tentang AT. Mungkin di tanah asalnya AT senisab, iaitu

bernisab sebelah bapa manakala AP bernisab ibu (matrilineal).

Berbalik kepada pendapat bahawa AT atau adat Melayu berasal dari
Palembang, mempunyai asas yang kukuh. Sistem adat ini berasaskan
pemerintahan beraja yang aristokratik dan autokratik bukannya demokratik
seperti AP (Abdullah Siddik, 1975:159). Wilkinson (Hooker, 1970:7) dan
Abdullah Siddik (1975:159) secara mudah menyatakan bahawa AT
mengamalkan sistem yang autokratik. Hooker (1979:39) berpendapat
pandangan tersebut dibuat secara simplistik, tanpa mengkaji akan
keseluruhan kedinamikan sosial, hukum dan peraturan yang terkandung di
dalam AT. Dengan tanggapan sedemikian, barangkali Winstedt (1947:79)
menterjemahkan AT sebagai ‘law of the Minister for War and Police’. Satu
teriemahan literal dari Temenggung, yang menduduki hirarki ketiga dalam
peringkat kekuasaan kerajaan Melayu. Sistem beraja ini telah mampu
mewujudkan hukum kanunnya sendiri dan undang-undang laut sepertimana
berlaku di zaman kesultanan Melaka. AT mempunyai asas yang kukuh dari

segi tradisi hukum kanunnya.

Abu Hassan Sham dan Mariyam Salim (1995:xxii-xxiii)

mengkategorikan Adat Temenggung kepada beberapa kategori, iaitu:-



(i) Undang-undang negeri - negara kota; yang meliputi Hukum
Kanun Melaka,

(ii) Undang-undang negeri pada zaman yang lebih kemudian, yang
lebih banyak dipengaruhi oleh undang-undang Islam seperti
Thamarat-al-Muhimmah, Muqgaddimah fi Intizam dan Itqan al-
Muluk bi Ta'dil al-Suluk.’

(i)  Undang-undang di Sumatera yang bukan Adat Perpatih, seperti
Undang-undang Palembang; Aturan dan Undang-undang dalam
Pegangan Moko-Moko; Undang-undang Jambi Peraturan
Bambang dalam Negeri Bangkahulu; dan Undang-undang
Pasumah.

(iv)  Peraturan dan Adat seperti Adat Raja-raja Melayu.

(v)  Undang-undang negeri yang juga mengandungi butir-butir
undang-undang pelabuhan. Sebagai contoh Undang-undang
Kedah dan Adat Acheh.

(vi)  Undang-undang pelayaran di laut, seperti Undang-undang Laut
Melaka.

Abu Hassan dan Mariyam (1995:Bab Il dan Ill) berpendapat bahawa
lantaran luasnya wilayah dan jajahan takluk Kesultanan Melaka, hukum
kanun atau undang-undang AT di beberapa daerah atau wilayah, seperti
Johor, Pahang, Kepulauan Riau, telah dipengaruhi oleh Hukum Kanun
Melaka. Mereka telah membuktikan bahawa Undang-undang Johor, Hukum
Kanun Pahang dan Undang-undang Riau merupakan hukum kanun yang
berasaskan AT. Di samping itu mereka juga menyatakan bahawa Undang-.

undang Kedah juga telah dipengaruhi AT. Hukum Kanun Melaka ini boleh

'Sila lihat catatan kaki 21, 22 dan 23 seperti yang terkandung di dalam buku Abu Hassan
Sham dan Mariyam Salim, Sastera Undang-undang, DBP, 1995. Thamarat dan
Mugaddimah dicetak di Lingga pada 1858 Masihi dan 1887 Masihi, manakala ltqan digubal
di 1911 di Terengganu.



dianggap induk kepada undang-undang Melayu dalam lingkungan AT di

Malaysia (Abdullah Siddik, 1875:34).

Dari kajian dan penyelidikan yang dikemukakan oleh sarjana Pengajian
Melayu seperti Abu Hassan Sham (1995) telah secara tidak langsung
memberi kepada kita untuk membuat pentafsiran atau rekonstruksi tentang AT

khususnya perlaksanaan AT dari semenjak zaman Kesultanan Melayu.

Setiap masyarakat berusaha untuk mengatur hidup mereka untuk
mencapai satu tahap kesejahteraan (social order) di kalangan anggota
masyarakat. Hukum dan peraturan, sistem kepimpinan, hukum perwarisan
dan pelbagai upacara (ritual) untuk melengkapi hidup mereka. Dalam
masyarakat yang belum mengenal tulisan, organisasi tribal (puak atau suku),
lagenda, cerita asal-usul adalah elemen yang digunakan untuk mengabsah
perlaksanaan sistem sosial tersebut, malah berperanan sebagai piagam sosial

(social charter) masyarakat.

Dengan perkembangan masyarakat, organisasi tribal berubah menjadi
organisasi yang lebih kompleks, beraja, bersultan menguasai alam, memiliki
wilayah politik dan jajahan takluk (kerajaan). Organisasi yang sedemikian
pula perlu didokong atau disokong oleh satu sistem birokrasi yang berhirarki,
dibantu oleh birokrat atau pembesar yang bergelar Bendahara,
Temenggung, Laksamana, Penghulu, Bendahari, Syahbandar dan

sebagainya.



Justeru itu adat, hukum dan peraturan perlu dikanunkan, dilembagakan
atau diinstitusikan untuk memudahkan perlaksanaan pemerintahan, di
samping memerlukan instrumen seperti pegawai (functionaries) untuk
memudahkan lagi perintah raja. Di samping itu diwujudkan juga Undang-
undang Laut Melaka (UULM), untuk memudahkan perlaksanaan
perdagangan di pelabuhan dan di atas kapal. Undang-undang UULM adalah
sebahagian daripada AT atau Adat Melayu Melaka. Menurut Yusuf Hashim
(1989) terdapat juga apa yang disebut sebagai Undang-Undang Pebian yang

merujuk kepada hal-hal pencukaian, duti, dan kastam.

Adat Temenggung yang terlaksana di kalangan organisasi tribal di
kawasan pesisiran telah berkembang menjadi adat raja dan kerajaan. Adat
ini telah berkembang dengan begitu kompleks sekali seperti mana yang dapat
kita lihat di dalam Hukum Kanun Melaka, Undang-undang Johor, Hukum

Kanun Pahang dan sebagainya.

Oleh kerana masyarakat AT adalah masyarakat perdagangan, dan
berinteraksi dengan pedagang asing dari luar, raja mengizinkan masyarakat
asing membuka petempatan sendiri. Tidak hairan di Melaka pada suatu masa

dahulu ada Kampun'g Jawa, Kampung Keling, Kampung Pali dan Kampung



Cina. Di setiap kampung ini pula ada ketua mereka sendiri yang dikenali

sebagai Tok Dagang atau Tok Empat, Kapitan (Kapit + an), Medeliar.?

Di setiap mukim dan kampung organisasi kepimpinan diketua oleh
seorang Pe:nghulu dan Sidang. Mereka inilah yang memimpin atau
mengepalai organisasi AT diperingkat berkenaan. Begitu jugalah di peringkat
daerah, jajahan, Orang Besar, Pembesar, Orang Kaya-kaya dilantik oleh raja
untuk mengendali AT diperingkat berkenaan, seperti Undang atau Penghulu

Luak di dalam AP.

Memetik pendapat Wilkinson (Hooker; 1970:38), AT telah berkembang
di zaman Kesultanan dengan mencapai tahap tamadun material yang tinggi;
mewujudkan tradisi kehidupan istana yang halus; membawa ide baru di dalam
pemerintahan orang Melayu; membuka banyak kawasan baru, dan menarik
pedagang asing ke kawasan ini. Wilkinson juga berpendapat, AT yang
bermula sebagai unwritten law (hukum atau undang-undang tidak bertulis)
telah berkembang menjadi hukum kanun, undang-undang bertulis masyarakat

yang kosmopolitan (Hooker, 1970:34 dan 38).

Tok Dagang atau Tok Empat ialah ketua orang dagang (orang asing). Kapitan ialah istilah
yang digunakan oleh Portugis, Belanda dan Inggeris semasa mereka menguasai Melaka.
Dari penyelidikan singkat yang dibuat di kalangan orang Melayu Sri Langka, Medeliar atau
Maudilyar ialah ketua orang Melayu yang dilantik oleh Kolonial Inggeris di Sri Langka untuk
membantu pemerintah Inggeris. Maudilyar ini juga merupakan pembantu kepada pegawai
Daerah (District Officen).

10



3.0  Perlaksanaan Adat Temenggung

Perlaksanaan AT sepertimana yang tercatat di dalam Hukum Kanun
Melaka, Undang-undang Johor dan sebagainya memerlukan satu
penyelidikan, atau kajian teks yang khusus berdasarkan pendekatan historikal,
persuratan, antropologikal dan sosiologikal sesuai dengan masyarakat pada
zaman tersebut. Apa yang ingin dipaparkan ialah tanggapan umum dan

penemuan yang telah dirumuskan oleh pengkaji atau sarjana terdahulu.

Di peringkat awal tulisan ini dinyatakan bahawa AT mengamal sistem
persanakan atau kekerabatan yang dwinisab atau bilateral, iaitu menyusur-
galur kerabat mereka dari kedua-dua pihak bapa dan ibu. Di Tanah Minang
terutama di kawasan pesisir, AT yang pada mulanya memakai sistem
unilateral matrilineal berkembang di bawah pengaruh Islam ke arah
masyarakat yang tidak mempertahankan suku lagi (Abdullah Siddik,

1975:159), dan lebih menekankan hubungan yang bilateral.

Pengaruh Islam cukup penting dalam mendasari AT di samping
mengekalkan adat tradisi. Di dalam sistem perkahwinan AT sebagai contoh,
lebih banyak dipengaruhi hukum syarak atau syariah, khususnya Mazhab
Shafii, terutama berkaitan dengan larangan berkahwin, nikah, cerai, rujuk,

nafkah, dan hukum perwarisan.

11



Walaupun hukum tersebut menurut Mazhab Shafii, tetapi telah banyak
dipengaruhi oleh adat istiadat Melayu (Abdullah Siddik, 1975:162). Sesuatu
perkahwinan menurut AT kerapkali di dahului dengan pinang-meminang yang
dilakukan oleh keluarga lelaki. Hasil peminangan ini diikuti pula dengan adat
pertunangan yang dilakukan di zaman pihak perempuan. Pada hari
pertunangan dipakétkan (musyawarah) ditetapkan tarikh perkahwinan, jumlah

belanja, hantaran® dan hadiah-hadiah iringan.

Jika persetujuan (pertunangan) diputuskan oleh salah satu pihak tanpa
sebab-sebab yang sah di sisi undang-undang, menimbulkan akibat hukum
adat. Jika pihak perempuan yang mungkir, wajib mengembalikan wang
hantaran (jika ada) dan hadiah pertunangan, di samping gantirugi yang
dipersetujui. Jika pihak lelaki yang ingkar janji, segala wang hantaran (jika

ada), cincin pertunangan, dan lain-lain hadiah kekal dipihak perempuan.

:’Terdapat beberapa konsep adat berhubung hal ini, ada yang menyebut hantaran, belanja
dan hadiah. Hantaran atau belanja, ada yang disebut serba satu, hangus dan sebagainya.
Namun terdapat dua konsep yang kadangkala diertikan serupa iaitu mahr dan mas kahwin,
walaupun secara harfiah bermaksud pemberian. Mas kahwin sebenamya adalah hantaran
yang diberikan oleh pihak lelaki kepada keluarga pengantin perempuan, sedangkan mahr
adalah pemberian wang dari pengantin lelaki kepada pengantin perempuan. Menurut hukum
syarak mahr bukan sahaja merupakan hak khusus pengantin perempuan, di mana ia
dapat meminta apa yang dikehendakinya dan dapat pula membebaskan sebahagian, tetapi
juga menjadi hak milik peribadinya (Al Quran, iv: 4, 20 dan 21).

12



Jika semua perjanjian berjalan dengan baik, maka pada hari yang
ditetapkan berlangsunglah majlis perkahwinan. Perkara utama acara ialah
akad-nikah, yang dilaksanakan mengikut hukum syarak. Perkahwinan
menurut syarak adalah satu ikatan, kontrak yang memerlukan ijab dan kabul,
yang biasanya dilakukan di rumah pengantin perempuan. Kontrak ditawarkan
oleh wali si pengantin perempuan atau berwakil walimelalui jurunikah kepada

pengantin lelaki. ljab dan kabul dilakukan di hadapan dua saksi.

Di samping hukum syarak, perkahwinan pasangan tersebut juga periu
mematuhi hukum atau Undang-undang Pentadbiran Islam Negeri, seperti
mendaftarkan perkahwinan di dalam borang-borang tertentu. Pihak Pendaftar
juga boleh menyiasat latar belakang status pengantin lelaki apakah ia masih
bujang atau tidak dengan mempastikan pihak lelaki mendapat surat
pengesahan dari pihak pendaftar perkahwinan mukim dan kariahnya, di

samping surat pengesahan dari majikan.

Menurut AT, perkahwinan Melayu tidak dianggap sempurna tanpa adat-
istiadat lain seperti perarakan pengantin lelaki ke rumah pengantin
perempuan, upacara bersanding, naik pelamin (raja sehari), kenduri kahwin,

bersiram dan bertandang.

Hukum penceraian, talak dan rujuk yang diamalkan juga menurut
hukum syarak, dan menjadi peraturan atau adat negeri, setiap penceraian
hendaklah dilapurkan atau didaftarkan di Pejabat Agama Islam Negeri.

13



Menurut AT harta yang diperolehi semasa perkahwinan pada amnya
disebut harta sepencarian atau harta carian bersama. Menurut Abdullah
Siddik (1975:177), konsep ini adalah konsep adat bukannya konsep yang
berasaskan hukum syarak. Begitu juga dengan konsep harta bawaan atau

harta dapatan.
4.0 Perubahan

Di zaman Portugis, Belanda maupun British khususnya Hukum Kanun
Melaka, dan Undang-undang Laut Melaka tidak berlaku lagi. Undang-undang
kolonial dilaksanakan. Sistem perhambaan dihapuskan; keris tidak dibenar
lagi disisip di pinggang, dengan lain perkataan undang-undang adat tidak lagi
menjadi undang-undang negeri. Lantaran Melaka di bawah pemerintahan
British, serta salah satu negeri Selat (Straits Settiement), maka sudah tentu

undang-undang British menjadi asas pentadbiran.

Hal-hal berhubungan dengan jenayah diletakkan di bawah Penal Code
atau kini dipanggil kanun keseksaan. Hukum Islam tidak dilaksana lagi di
Melaka pada masa itu. Undang-undang British dilaksanakan dan menjadikan
hukum adat, khususnya adat Melayu Melaka sekadar adat kampong atau adat

mukim, atau adat ketua.

Belanda dan British khususnya mewujudkan masyarakat kolonial yang
kosmopolitan untuk memenuhi matlamat ekonomi mereka. Masyarakat ini

14



tidak pernah bertuankan raja Melayu. Mereka bertuankan Belanda atau
British_. Sebagai imigran matlamat mereka ialah untuk mendapatkan
keuntungan sebanyak mungkin dan kembali ke tanah leluhur masing-masing.
Seperkara yang menarik di waktu itu ialah persoalan tanah, kerana tanah
adalah komoditi yang utama, manakala pertanian merupakan industri utama

di samping perlombongan bijeh.

Di zaman kesultanan Melaka tanah adalah hak sultan, dan rakyat jelata
diberi izin untuk mengusahakannya. Hukum Kanun Melaka sendiri banyak
menjelaskan aspek ini. W.E. Maxwell (1884) telah menulis tentang persoalan
pemilikan dan pengerjaan tanah di Melaka. Selain dari tanah di lingkungan
Adat Naning, terdapat juga luar kawasan Naning, yang telah diinstitusikan

sebagai tanah adat.

Ahmad Ithnin (1968) telah secara historikal menulis tentang persoalan
ini. Beliau menyebut bahawa di zaman kerajaan Melayu Melaka cukai yang
dikutip dari pengerjaan tanah ialah sepuluh persen atau satu persepuluh dari

hasil. Kaedah pencukaian ini berterusan di zaman Portugis dan Belanda.

Ahmad Ithnin (1968:132) telah melampirkan satu pengumuman dari
pihak Belanda tentang kaedah tersebut. Pengumuman tersebut bertarikh 14
Disember 1773. Pengumuman ini dibuat kerana terdapatnya aduan kepada
mahkamah Pengadilan, bahawa kapitan Melayu yang memiliki tanah di Sunjai
Putat dan Batu Berendam, telah mengenakan sewa atau cukai lebih dari

15



sepuluh peratus ke atas penyewa tanah beliau. Mahkamah mengambil
keputusan mengenakan denda 500 Rix dollars kepada setiap kesalahan,
separuh dari denda akan diberi kepada Gereja dan separuh diambil oleh

Belanda.

Dari apa yang dipaparkan oleh Ahmad lthnin, didapati bahawa Portugis,
‘Belanda dan British masih mengekalkan tanah adat dan masih mengekalkan
kaedah pencukaiannya. Portugis, Belanda dan British masih mengiktiraf
undang-undang tanah adat. Pada penghujung abad ke-17 Belanda telah
menubuhkan Mahkamah Suruhanjaya Kehakiman yang ditugas untuk
menyelesaikan persoalan sempadan tanah di sekitar bandar dan kota Melaka.
Setiap lot diukur dan sempadannyz ditetapkan, dan dikeluarkan surat kuasa
tanda pemilikan, atau dikenali sebagai grant Belanda. Menurut Ahmad lthnin,
geran tanah yang tertua dicatat oleh Pejabat Tanah Melaka bertarikh 1625
(1968:2). Selain dari mengekalkan sistem tanah adat, Belanda juga
mengekalkan hukum perwarisan harta Islam, iaitu Hukum Faraidh. Belanda
juga terus mengekalkan pembahagian hasil tanah yang disewa, yang secara
adat Melayu dikenali sebagai bahagi tiga, iaitu, seperti diberi kepada penyswa

dan dua pertiga kepada pemilik tanah.

Di zaman British, pada 1886 satu ordinans telah diluluskan untuk
mengemaskini undang-undang mengenai tanah adat di Melaka. Ordinans ini
dikenali sebagai Malacca Land Customary Rights Ordinance 1886. Ordinans
ini menjadi undang-undang Negeri Selat. Ordinans ini mentakrif pemilikan

16



tanah, hak pemilikan tanah, tukar milik tanah, dan sebagainya. Satu register
telah dibuat untuk tanah-tanah mukim yang dikenali sebagai EMR (Extracts

of Mukim Register), yang juga kekal sehingga hari ini.

Kuasa adat Melayu diperingkat beberapa buah mukim, mukim atau
kampung adalah ditangan Demang, penghulu dan sidang. Di samping itu di
zaman kolonial kuasa adat Melayu di bandar kekal ditangan kapitan Melayu.
Pimpinan adat Melayu ini diizinkan untuk mewujudkan balai (seperti
mahkamah) untuk menyelesaikan masalah adat khususnya yang berhubungan
dengan perlakuan anggota atau ahli adat. Hooker (1970:41) menyebut
bahawa terdapatnya Ordinans Mahkamah (No. 43/1948) yang membolehkan
Mahkamah Penghulu diwujudkan dan satu surat kuasa akan dikeiuarkan oleh
pihak berkuasa negeri. Mahkamah ini memiliki kuasa untuk mendenda kes
sivil sehingga RM50 dan kes jenayah sehingga RM50 dan kes jenayah
sehingga RM25. Pihak yang dihukum boleh merayu sehingga ke mankamah

maijistret. Ordinans ini diguna-pakai di peringkat Penghulu Mukim.

Institut penghulu yang menguasai pentadbiran adat pada suatu masa
dahulu telah banyak mengalami perubahan. Kuasa penghulu bukan sahaja
berhubungan dengan persoalan tanah di peringkat mukim, tetapi juga
bertindak untuk mempastikan kesejahteraan dan ketenteraman sosial berlaku
di peringkat mukim dan kampung dengan dibantu oleh sidang. Zainal Kling
(1984:79-95) telah menulis tentang perubahan yang berlaku di dalam Institusi
penghulu tersebut. Perubahan berlaku kerana wujudnya usaha untuk

17



menyemaK semula Peraturan Kerja Penghulu, didorong oleh desakan
penghulu sendiri sejak dari 1948, di samping perkembangan baru dalam
pemerintahan tempatan. Dengan adanya Majlis Luar Bandar dalam Kerajaan
Tempatan_pada 1955, dengan wakil dipilih oleh rakyat, memberi saingan

%

kepada Penghulu untuk melaksanakan peranan mereka.

Menurut Zainal Kling lagi (1984:92) pihak Majlis Mesyuarat Undangan
Melaka pada bulan Oktober 1957 telah meluluskan Peraturan Kerja Penghulu.
Penghulu Mukim boleh dipindahkan ke mukim lain, dan secara rasmi
Penghulu telah diiktiraf sebagai pegawai kerajaan dalam pentadbiran negara,
serta tertakluk kepada Peraturan Am pegawai kerajaan. Dengan status
sedemikian, walaupun seorang Penghulu boleh berfungsi seperti biasa untuk
melaksanakan tugas-tugas adatnya dengan dibantu oleh sidang, namun
apabila ia dipindahkan ke mukim lain atau térpaksa berada di Pejabat Daerah,
mengurangkan interaksi Penghulu dengan anak buah adatnya. Lantaran
Penghulu telah dijadikan "alat" pemerintah dan terlibat secara langsung
dengan pembangunan negara, maka semakin berkuranglah peranan penghulu
dari segi adat. Peranan penghulu dari segi adat telah diambil alih oleh

sidang.

Lantaran itu tidak menghairankan bahawa AT yang begitu besar,
berasal dari satu kerajaan yang besar dari Palembang, yang juga memiliki
lagenda tersendiri, semakin mengecil, dikecilkan oleh pentadbiran Inggeris,
dan dilanjutkan pula selepas mencapai kemerdekaan. AT cuma kekal sebagai

18



adat kampung sahaja yang diketuai oleh Sidang. Keadaan ini bukan sahaja

berlaku di kawasan AT tetapi juga di kawasan AP atau luak Naning.

Rakyat atau anggot adat, barangkali tidak mengadu tentang masalah
mereka melalui sidang. Mereka boleh terus ke Pejabat Daerah atau pejabat
kerajaan lain, atau mereka mengadu kepada wakil rakyat mereka. Peranan
ahli politik kini semakin meningkat khususnya dengan politik pembangunan
(politics of development) yang menjadi dasar dan sasaran parti politik yang

memerintah.

Kerajaan juga mewujudkan struktur baru di peringkat kampung untuk
melaksana pembangunan. Melalui JKKK (Jawatankuasa Keselamatan
Kemajuan Kampung) yang barangkali juga turut dianggotai oleh sidang

kampung, persoalan adat mungkin tidak menjadi agenda mesyuarat.
5.0 Kesimpulan

Perubahan sosio-ekonomi, sosio-politik dan sosio-budaya yang berlaku
pada masa kini dan akan datang menuntut kita untuk bersama-sama
berpakat, memikirkan kembali kepentingan adat, sama ada AT atau AP
Sesuai dengan matlamat untuk menjadikan Negeri Melaka Negeri Berbudaya,
adalah wajar persoalan adat ini dilihat kembali. Negeri Melaka telah
menggariskan 10 perkara yang menjadi teras kepada pembentukan negeri
berbudaya, iaitu; Beriman dan bertaqwa; Berilmu dan beramal; Berakhlak dan

19



berbudi: Beradat dan bersopan; bersatu dan bersetia; jujur dan amanah;
mesra dan bahagia; sihat dan segar; Bersih dan indah; Maju dan makmur.
Adat tidak boleh dipisahkan dari pembangunan khususnya pembangunan

insan atau manusia.

Adat kini dipersempitkan, kerana terdapat konsep-konsep yang jelas
seperti undang-undang dan lain-lain bentuk hukuman. Adat juga
dipertentangkan dengan agama Islam, dan lahirlah pelbagai tanggapan salah
tentang adat. Adat berubah, kerana adat memperuntukkan ruang
kedinamikannya. Adat berubah kerana manusia, dan, manusia itulah yang

mewujudkan Adat.

Setiap istiadat yang dilalui oleh setiap anak Melayu dahulu atau kini,
bukan sekadar satu rites de passage sahaja, tetapi ia adalah lambang kepada

peningkatan kemelayuannya di dalam pusingan kehidupan mereka.

Apakah lambang-lambang Melayu lain di dalam adat Melayu yang
dapat digunakan untuk diangkat sebagai imej Melayu di Melaka. ika adat
dikonsepsikan sebagai persoalan mengatur kehidupan manusia, mengatur
perlakuan manusia, maka adat Melayu memberikan penekananl kepada akhlak
dan moraliti. Seorang yang beradat ialah seorang yang memiliki karekter
yang berkualiti tinggi. Kualiti atau nilai tertinggi yang perlu ada di dalam diri

seorang Melayu ialah nilai keilahian atau ketauhidan.

20



Di satu sisi seorang yang beradat ialah seorang yang tahu mengatur
tuntutan fardhu ‘ainnya, dan disisi yang yang fain pula tahu tuntutan fardhu
kifayaﬁnya. Seorang Melayu yang beradat tahu di dalam paksi vertikal
kehidupannya, ia tidak memutuskan hubungan sejati lagi abadi dirinya dengan
Tuhan dan kepasrahannya kepada Tuhan. Manakala secara horizontal ia

tahu akan kewujudan orang lain.

Kini orang Melayu Melaka tidak gemar istiadat yang elaborate dan
cukup terperinci, mereka lebih gemar yang ringkas kerana menjimatkan masa.
Imej ritual mandi safar, joget lambak, bertambor, tangga batu, rumah Melaka,
kereta lembu secara perlahan dan tersendiri sudah tiada, kerana perubahan
dan pilihan masyarakat. Barangkali juga imej bahasa kasau (kasar) sepen’
hawau, lahabau, celaka celanat juga sudah tiada. Maka, apakah imej baru

adat Melaka?

Seperti yang saya kemukakan di atas, imej baru adat Melayu ialah
manusia Melayu yang penuh kesopanan dan kesusilaan; berakhlak dan
berbudaya; beradat dan beradab; beragama dan berilmu; hatinya lokal,
akalnya global, perangainya tidak nakal. Inilah adat atau budaya Melayu
Melaka yang berpaksi ketauhidan dan kemelayuan yang mampu menghadapi

segala cabaran luar atau dalam, global atau lokal.

Saya ingin meminjam perbildngan Naning tentang seorang lelaki,
tentang seorang manusia Melayu Melaka:

21



“dadanya bidang,
kulitnya tahan,

emasnya banyak,
senjatanya tajam,
mulutnya bacar."

Berbicara tentang adat dan istiadat bukan bermaksud  untuk
menghidupkan kembali adat Melayu lama, tetapi untuk kita berbincang apakah
teladan dan iktibar yang dapat kita ambil untuk membina hidup yang lebih
bermakna. Adat Melayu perlu dikaji, khususnya perbilangan, pepatah-petitih
dan teromba adat. Kesemua ini adalah pancaran humanisme atau
kemanusiaan Melayu yang rasional dan logikal yang berpaksikan ketuhanan.
Jika tidak sesuai kita simpan, tetapi jika sesuai digunakan, kita tafsir kembali

untuk kegunaan zaman.

Cabaran-cabaran yang ditempuh kini dan akan datang cukup banyak.
Lihat pemaparan gejala sosial, rasuah, budaya yang negatif yang berlaku di
sekitar kita. la amat menggerunkan kita. Mungkin akan mencabar
kelangsungan (survival) orang Melayu. Adalah dicadangkan agar persoalan
adat dalam konteks yang luas, dimasukkan sebagai salah satu dari agenda

pembangunan.

22



Rujukan

Abdullah Siddik (1975)
Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia, Penerbit Universiti

Malaya, Kuala Lumpur.

Abu Hassan Sham dan Mariyam Salleh (1995)
Sastera Undang-undang, Dewan Bahasa dan Pustaka, Kuala Lumpur.

Ahmad Ithnin (1968)
Land Tenure Systems in Malacca, Latihan limiah Jabatan Pengajian

Melayu, Universiti Malaya.

Hooker, M.B., (1970)
Readings in Malay Adat Laws, Singapore University Press.

(1972)
Adat Laws in Modem Malaya, Land Tenure, Traditional Government

and Religion, Oxford University Press.

Muhammad Yusoff Hashim (1989)
Kesultanan Melayu Melaka, Dewan Bahasa dan Pustaka, Kuala

Lumpur.

Winstedt, R.O., (1947)
The Malays: A Cultural History, Kelly and Walsh Ltd. Singapore.

Zainal Abidin Borhan (1996) ~
"Adat Melayu Melaka", kertas kerja Seminar Adat Melayu
Serantau/Serumpun, 9- 11 September 1996, anjuran PERZIM, Melaka.

Zainal Kling (1984)
"Adat Minangkabau di Naning (Melaka): Beberapa Perubahan

Struktur”, dim Abdul Latiff Abu Bakar {ed), Sejarah di Selat Melaka,
Persatuan Sejarah Malaysia Cawangan Negeri Melaka, hal. 79-95.

23



