41785

SEMINAR INTERNESIONAL KEBUDAYREN

MINANGKABAU

POTENSI BUDAYA MINANGKEBAU

DAN PROSPEK PENGENBANGANNYA

MOCHTAR NAIM
9 ® ¥ @

PROGRAM STUDI BAHASA, SASTRA DAN BUDAYA MINANGKABAU
JURUSAN SASTRA DAERAH FAKULTAS SAST,RA UNIVERSITAS ANDALAS
23-24 AGUSTUS 2004



POTENSI BUDAYA MINANGKABAU
DAN PROSPEK PENGEMBANGANNYA

Mochtar Naim

Disampaikan pada Sentinar Inlernasional Kebudayaan Minangkabau
dan Potensi Etnik dalam Paradigma Multikultural,
Fakultas Sastra, Universitas Andalas, Padang, 23-25 Agustus 2004,
di Iuna Muara Hotel, Padang

Minangkabau menempati tempat dan kekhasan tersendiri. Melalui

pendekatan dialektik yang telah saya coba lakukan sebelumnya,!
budaya Minangkabau berada di satu titik ekstrim dari sebuah garis kontinum
budaya Nusantara itu, sementara di titik ekstrim yang lainnya berada budaya
Jawa. Yang lain-lainnya berjejer di antara kedua kutub budaya tersebut, dengan
kecenderungan yang terpola: mana yang ciri-ciri budayanya mengarah ke
kutub budaya M anak panah orientasinya akan mengarah ke kutub budaya M,
dan demikian sebaliknya, mana yang ciri-ciri budayanya mengarah ke kutub
budaya J, anak panah orientasinya akan mengarah ke kutub budaya J. Dengan
demikian terjadilah dikotomi budaya yang bercorak Nusantara itu: Budaya M
dan budaya J. M plus J dengan semua yang ada di antara keduanya = N.

Melalui pemetaan secara dialektik-dikotomik ini sekaligus akan terlihat
dinamika budaya Nusantara yang bukan saja multietnik tetapi juga
multikultural. Dinamikanya muncul karena tarik-menarik yang lerus menerus
antara ke dua kutub budaya yang bersifat antipodal itu. Proses dialektik: tesis,
ah_titesis dan sintesis dari kebudayaan N yang bersifat multikultural itu, oleh
karenanya, senantiasa terjadi.

Baik M dan ], maupun semua yang lain-lainnya dari budaya multikultural
Nusantara tersebut telah mengalami proses transformasi sejak jauh
sebelumnya, sebagai akibat dari letak geografisnya yang di persimpangan jalan.
Karenanya masuknya budaya-budaya luar dari Timur maupun dari Barat, dan
yang sekarang bahkan telah bercorak global itu, tak terelakkan. Belum lagi
bahwa proses transformasi sebagai akibat dari persentuhan maupun
pergesekan yang terjadi antara sesama budaya N itu sendiri juga telah
berproses sejak cukup lama, dan yang sekarang berwujud dalam bentuk
terciptanya budaya baru Indonesia karena menyatunya masyarakat dan

'DALAM setting kebudayaan yang ada di Nusantara ini, budaya



e Palensi Budaya Minangkabau dan Praspek Pengembangannya
budaya N itu ke dalam salu wadah kenegaraan yang terbentuk sejak usainya
Perang Dunia Kedua di pertengahan abad ke 20 yang lalu.

Apa yang kita maksudkan dengan masing-masing budaya itu, oleh karena
itu, tidaklah lagi dalam wujud dan pengertiannya yang murni, tetapi yang telah
bersentuhan dan mengalami proses transformasi dari sckian banyak unsur
budaya yang datang dari luar maupun dari lingkungan budaya N itu sendiri.
Selain dari unsur-unsur budaya primordial yang dimiliki oleh budaya lokal
masing-masing, kita menyaksikan iringan budaya-budaya yang masuk ke
Nusantara ini sejak dari awal sejarah perkembangan budaya N itu, yaitu:
budaya India (Indik) dan Cina (Sinik), budaya Islam dan Kristen, budaya Barat
dan Timur yang moderen, dan budaya global sekarang ini. Semua itu secara
bergantian dalam urutan-urutannya itu, dan kemudian setelah semua serba
hadir, mempengaruhi budaya N dan budaya lokal masing-masing itu, dalam
proses pembentukan dan pengembangannya.

Namun, menariknya, betapapun banyaknya dan silih bergantinya unsur-
unsur budaya luar yang masuk itu, kita dengan jelas bisa melihat ciri-ciri khas
dari masing-masing budaya itu yang menyebabkan masing-masingnya
mempunyai watak dan kepribadian sendiri yang sampai saat ini masih bisa
dibedakan antara yang satu dengan yang lainnya. Melalui pendekatan dialektik
seperti yang saya lakukan itu kita lalu bisa melihat ciri dan watak dari masing-
masing budaya N, yakni yang disimbolkan secara dialektik-dikotomik oleh
pola budaya M dan J itu.

Inti dari perbedaan ciri dan watak antara kedua kutub budaya itu adalah
di mana yang satu: M, berciri dan berwatak sintetik, sed ang yang lain: ], berciri
dan berwatak sinkretik. Oleh karena ciri dan watak ini, sebagai nmentagi, telah

" ada sejak semula jadi, maka unsur budaya apapun yang masuk akan diserap
dan diolah sesuai dengan ciri dan watak masing-masing itu. Sebagai akibatnya,
walau budaya yang masuk pada awalnya adalah sama wujud dan bentuknya,
tetapi setelah melalui proses penyerapan dan pengolahan itu, yang keluar
adalah yang telah diwarnai dengan ciri dan watak budaya masing-masing

" tersebut.

Gampangnya, sebagai contoh, walau Islam sebagai agama dan budaya
masuk ke Sumatera dan juga ke Jawa, adalah sama, tetapi kultur Islam yang
dihasilkan setelah terjadi proses transformasi pada masing-masing mesin
pengolahan budaya itu akan keluar berbeda sesuai dengan ciri dan watak
masing-masing: Islam yang M bersifat sintetik, sementara Islam yang J bersifat
sinkretik. Islam yang M yang setelah bersentuhan dan berasimilasi dengan
budaya M menghasilkan rumusan: ABS-SBK (Adat Bersendi Syarak, Syarak
Bersendi Kitabullah), sementara Islam yang ] yang setelah bersentuhan dan
berasimilasi dengan budaya ] menghasilkan rumusan: SA-SK: Sedaya Agami
Sami Kemawon, semua agama sama baiknya dan sama benarnya. Tinggal kita

2



e ~ Potensi Budaya Minangkabau dan Prospek Pengembangannya R
memitih mana yang lebih berkenan di hali masing-masing. Kitapun bisa
mengaduk nilai-nilai budaya agama yang masuk dengan yang telah ada
sebelumnya (Animismc,‘l(cjawcn, Hinduisme, Buddhisme, Islam, Kristen, dsb)
dalam bentukan polpourri atau gado-gado budaya yang sinkretik itu, yang olch
Geertz dinamakan scbagai “Agama Jawa.”2

Dikotomi. budaya sintetik dan sinkretik inilah yang telah mewarnai
kebudayaan Nusantara secara keseluruhannya, dengan pola garis besarnya:
budaya sintetik M mewarnai seluruh budaya Dunia Melayu, sementara budaya
sinkretik ] mewarnai Dunia Jawa dan daerah pengaruhnya. Dari segi cakupan
geo-kulturalnya, Dunja Melayu terbentang luas dari keseluruhan Sumatera,
keseluruhan Kalimantan, terutama daerah lingkaran pesisirnya, keseluruhan
Sulawesi kecuali yang dikristenkan (Sulawesi Utara, sebagian Sulawesi Tengah
dan Toraja di Sulawesi Selatan), Maluku Utara, dan NTB. Dunia Jawa terutama
Jawa Tengah, Jawa Timur dan Madura. Budaya Sunda, menariknya, secara
kultural berada di bawah pengaruh budaya J, sebagai akibat dari pengaruh
budaya Indik sebelum masuknya lslam, sementara sccara keagamaan lebih
dekat ke pola budaya M yang bercorak sintetik karena corak Islam yang masuk
bukanlah yang sinkretik tetapi yang sintetik, seperti yang juga terjadi di pantal
utara Jawa umumnya.

Budaya M yang sintetik yang menjadi penggerak-utama dari budaya
Melayu itu pada dasarnya menyerap semua unsur budaya yang masuk itu
melalui proses dialektik: tesis, antitesis dan sintesis tersebut, sehingga yang
keluar adalah budaya yang telah menyatu dan bersenyawa yang satu sama lain
saling isi mengisi dan kuat menguatkan. Karena ciri budaya M yang pada
dasarnya sifatnya adalah rasional dan universal, maka yang tak serasi dengan
itu akan terkesampingkan. Relatif absen atau sedikitnya pengaruh yang masuk
dari budaya Indik - berbeda dengan di Jawa yang kuat diwarnai oleh budaya
Indik ~ maka budaya M menemukan dalam Islam dan budaya Barat berikutnya
sifat-sifat yang seirama, yakni sama-sama rasional dan universalnya, sehingga
sintesis-sintesis yang dimunculkan adalah yang bersifat saling kuat
menguatkan dalam bentukan perpaduan yang integral dan sintetikal itu.
Karenanya tidaklah ditemukan adanya konflik yang mendasar antara ketiga
unsur budaya M, I dan B, yakni Minang, Islam dan Barat, itu. Budaya M,
sebaliknya, telah mendapatkan darah baru dengan masuknya unsur I dan B
tersebut. Wataknya yang sama-sama rasional dan universal dari ketiga unsur
budaya yang telah bersintesis tersebut telah menampilkan ciri-ciri budaya
derivatif lainnya yang umumnya bersifat: terbuka, egaliter, demokratik,
sentrifugal, dan sintetikal tsb, berlawanan dengan ciri budaya J yang relatif
tertutup, feodal, hirarkikal, sentripetal, emosional dan sinkretik itu.

*

3



e Pote‘nsi Budaya Minangkabau dan Prospek Pengembangannya

Dalam bentukan dan ciri-cirinya yang rasional dan universal inilah
budaya Minangkabau menampitkan diri ke tengah-tengah masyarakat
Nusantara dan Dunia umumnya di cra kontemporer sckarang ini, di mana
berbagai unsur budaya yang datang dari luar maupun dari dalam sendiri saling
berkonvergensi. Ciri-ciri budaya yang rasional dan universal ini menemukan
momentumnya justeru di saat dunia kontemporer sckarang ini memiliki ciri
dan kecenderungan yang sama, yaitu yang sama-sama rasional dan universal.
Budaya Minangkabau, olch karena itu, memiliki potensi yang cerah ke depan
karena didukung oleh budaya global, baik yang datang dari Barat maupun dan
terutama yang dari Islam sendiri.

Dalam pergumulannya dalam kancah budaya Nusantara sendiri, diam-
diam budaya M telah menemukan jatidirinya kembali terutama sejak
diunggulkannya kembali budaya rasional-demokratik melalui proses reformasi
yang sekarang sedang berlaku di forum nasional Nusantara ini. Melalui proses
Reformasi ini budaya M kembali ke identitas dirinya, yakni dengan kembali
memekikkan semboyan budaya: ABS-SBK itu. Proses desentralisasi dan
otonomisasi dari daerah-daerah dalam kerangka semangat Reformasi sekarang
ini telah memungkinkan semua ini terjadi, di mana daerah-daerah kembali
menemukan jatidiri yang selama di bawah hegemoni budaya J di sepanjang era
Orde Lama dan Orde Baru tak mungkin secara leluasa terungkapkan.

Proses selanjutnya tentu saja adalah bagaimana menjabarkannya kembali,
untuk kemudian mencerahkan dan mengembangkannya, baik dalam konteks
budaya Nusantara di tanah air sendiri maupun dalam konteks budaya global di
tengah-tengah. masyarakat dunia yang juga sedang berproses sekarang ini.
Pada kedua pelataran yang sekop dan ruanglingkupnya berbeda ini, kebetulan
ditemukan ada faktor konvergen 1, Islam, yang peranannya bukan hanya
potensial tetapi sekaligus aktual dan krusial. Sebagaimana halnya dengan
proses dialektik yang berlaku selama ini pada pelataran nasional, pada
pelataran internasional dan global pun, faktor I makin memainkan peranan
menentukan, yang kelihatannya untuk dekade-dekade yang panjang ke depan
sepanjang abad ke 21 ini, dst, akan makin menentukan dan makin turut
membentuk format dan substansi budaya global itu sendiri. Apalagi dengan
runtuhnya komunisme di Rusia, lawan dialektik kapitalisme Barat telah beralih
ke Islam, dan Islam pada gilirannya makin memperlihatkan kekuatan dan
jatidirinya.?

Bagi pengemban budaya M sendiri ini juga berarti bahwa di samping
melakukan penggalian kembali akan khazanah budaya primordial M yang
bersumber dari dan berorientasi ke filosofi etika yang rasional dan universal:
ATJG ~ Alam Takambang Jadikan Guru --* pengidentifikasian diri ke dalam
budaya global yang islami, pettu dilakukan. Dan ini implisit juga berarti bahwa
di samping menemukan kembali kearifan-kearifan budaya primordial yang

4



Polensi Budaya Minangkabau dan Prospek Pengembangann; ya

bersifat rasional dan universal itu pengemban budaya M perlu mensinkronkan
dan mempertautkannya dengan budaya global Islam yang tidak hanya rasional
dan universal tetapi sckaligus juga transendental, metafisikal, spiritual dan
emosional. Melalui proses pengintegrasian sccara global dan dialektik inilah
konsep ABS-SBK dijabarkan dan diinternalisasikan dalam  konteks
pengidentifikasian diri kembali ke depan itu. Sementara kearifan-kearifan
terhadap budaya global B, Barat, yang moderen, yang diambil adalah terutama
aspek rasionalitas dengan metodologi pendekatannya yang saintifik dan
rasional. Ini artinya adalah cara berfikir yang obyektif, analitis, kritis,
komparatif dan proycktif ke depan.
*

Melalui proses peninjauan kembali secara komprehensif ini para
pengemban budaya M tak kurangnya juga perlu melakukan introspeksi dan
self-kritik akan kekurangan-kekurangan serta kecenderungan inkonsistensi
selama ini dalam diri budaya M itu sendiri. Inkonsistensi dimaksud mungkin
lebih pada pelataran aplikatif ketimbang substantifnya. Misalnya, ke depan,
inkonsistensi antara sub-varian budaya BC dan KP — Bodi Caniago dan Koto
Piliang — tidak terus berlanjut. Salah satu dari ciri budaya yang rasional dan
universal adalah tidak ditemukannya inkonsistensi dan inkongruensi antara
sub-sub varian itu. Dalam hal ini sub-varian KI harus melepaskan diri dari ciri-
ciri feodalistik dan sentripetalnya, lalu menggabung dan meleburkan diri ke
dalam sub-varian BC yang lebih egaliter, demokratik dan sentrifugal yang lebih
sesuai dengan tuntutan zaman. Atau, BC dan KP melanjutkan proses
integrasinya dengan menciptakan sistem budaya yang lebih konsisten dan lebih
terpadu sehingga tidak lagi ditemukan inkonsistensi maupun kontroversi
antara kedua sub-varian tersebut. Ini artinya jika budaya M secara keseluruhan
akan harus seluruhnya serasi dengan inti nilai budaya I dan B, jalan keluarnya
adalah dengan melakukan penyesuaian dengan prinsip filosofi intinya itu.
Terdapatnya unsur-unsur yang inkonsisten dalam sub-varian budaya KP
terhadap inti budaya M jelas mengganggu kepada keserasian totalitas antara
budaya M, I dan B itu, di samping kenyataan bahwa setiap transgresi dan
penyimpangan' dari pola budaya inti akan mengurangi potensi daya total yang
dimiliki. Hukum mekanika kuantum pada wnlayah sosial-budayapun pada
hakikatnya juga bisa dan biasa berlaku.

Kelemahan kedua, terutama pada pelataran aplikatifnya, adalah
kecenderungan akan cara berfikir yang sofistik dari para pemangku budaya M
itu, dalam arti, sulitnyd ditemukan kesepahaman yang bersifat konsensus
antara pihak-pihak yang bertikai pendapat ataupun bertikai kepentingan
karena masing-masing ingin mempertahankan kebenaran yang ada pada diri
masing-masing sendiri, dan bahkan menginginkan menangnya sendiri. Ini
terjadi, pertama, karena kurang terjabarkannya prinsip-prinsip musyawarah

5



_.... Potensi Budaya Minangkabau dan Prospek Pengembangannya

dan penyeclesaian sengketa ke dalam bahasa-bahasa operasional, dan kedua
karena kurang kuatnya tali pergantungan kepada sistem rujukan yang
menjurus ke atas secara vertikal, yakni kepada sistem nilai yang bersifat gath’i
atau absolut yang berhakim kepada Al Qur'an, dan pun Hadith yang jadi
landasan dari syarak. Dengan prinsip ABS-SBK yang menempatkan adat
berada di bawah syarak dan syarak di bawah Kitabullah, secara fundamental-
konseptual sebenarnya inkonsistensi yang bernuansa sofistik ini telah
terselesaikan. Namun masalahnya lebih pada pemahaman dan penghayatan
terhadap ajaran qur'ani yang belum seluruhnya terinternalisasi ataupun
terbudayakan.

Hal ini juga terlihat kepada kenyataan, kendati prinsip ABS-SBK telah
diterima dan disepakati, namun inkonsistensi antara adat dan syarak masih
ditemukan pada banyak aspek kehidupan, schingga orang Minang masih
banyak yang lebih menempatkan adat di atas syarak, dan tidak sepenuhnya
berhakim kepada Al Qur'an dan Hadith itu. Pengakuan mereka terhadap
supremasi Islam karenanya cenderung lebih bersifat ritual daripada aktual.

Praktek-praktek yang kita temukan di ranah politik dan sosial-budaya
pun, sekurangnya selama masa kemerdekaan ini, memperlihatkan bahwa
orang Minang belum menerapkan prinsip ABS-SBK itu secara lebih substansial.
Salah satu dari faktor kendalanya adalah karena mereka berhadapan dengan
kelompok mayoritas yang dominan yang kebetulan memiliki filosofi budaya
yang berlawanan: sinkretik. Keharusan untuk menyelamatkan diri sebagai
kelompok minoritas dalam artian kultural kadang lebih mengedepan daripada
berjuang dan memperjuangkan prinsip yang dianut secara konsisten.

Padahal, sejarah kekuasaan politik dan pun ckonomi dan sosial-budaya di
manapun di dunia ini juga dengan gamblang menunjukkan contoh-contoh
bahwa tidak selalu golongan yang minoritas yang kalah atau dikalahkan oleh
golongan yang mayoritas. Pertimbangan kualitas sesungguhnya jauh lebih
menentukan daripada kuantitas. Kelompok minoritas yang memiliki
pandangan hidup yang progresif dan dinamis, lalu menata diri secara
terorganisasi dengan baik dan efektif, akan mampu melawan dan bahkan
mengalahkan lawan-lawan yang betapapun besar jumlah kuantitasnya tetapi
tidak punya pandangan hidup yang progresif dan dinamis dan tak
terorganisasi dengan baik. Dari contoh yang kita alami sendiri selama beratus
tahun di bawah penjajahan Barat maupun Timur, dan contoh-contoh dari
negara-negara terjajah lainnya di Asia dan Afrika, tak lain sesungguhnya
adalah itu, yakni yang kecil yang punya pandangan hidup yang progresif dan
terorganisasi dengan baik mengalahkan yang besar yang tidak punya
pandangan hidup yang progresif dan dinamis dan tidak terorganisasi dengan
baik. Al Qur'an sendiri menyindir: “Betapa banyaknya kelompok yang kecil-
kecil dapat mengalahkan kelompok yang besar-besar, dengan izin Allah...” (Al

6



.. Potensi Budaya Minangkabau dan Prospek Pengembangannya e
Baqarah 2:249). Sementara juga ada ungkapan yang populer: “Yang hak yang
tak terorganisasi dengan baik dapat dikalahkan oleh yang batil yang
terorganisasi dengan bailk.”

Implikasinya juga adalah: orang Minang yang menempatkan dirinya
sebagai kelompok kecil yang kendati punya pandangan hidup yang progresif
dan dinamis tetapi tak terorientasi dan tak terorganisasi dengan baik,
sendirinya akan dikalahkan oleh kelompok besar yang walau tak punya
pandangan hidup yang progresif dan dinamis tetapi punya kekuatan yang
terorganisasi dengan baik. Sekaligus, refleksinya secara internal adalah bahwa
“ini pula yang membedakan antara generasi dahulu di awal kemerdekaan atau
bahkan sebelumnya yang mampu menempatkan diri sebagai jagoan dan
pentolan-pentolan di berbagai bidang kehidupan dan kegiatan ketimbang
generasi sekarang yang kehilangan vitalitas dan pandangan hidup serta tak
pula terorientasi dan terorganisasi dengan baik.

° *

Potensi budaya Minang ke depan, bagaimanapun, adalah jelas. Sebagai
kelompok budaya yang kebetulan memiliki nilai budaya yang serasi dan
kondusif untuk menghadapi tantangan globalisasi dan tantangan zaman ke
masa depan, pengemban budaya Minang punya peluang untuk melakukan
revitalisasi dan dinamisasi terhadap nilai-nilai budayanya itu. Untuk ini yang
diperlukan adalah proses penyadaran, yakni dengan kembali kepada landasan
filosofi semula dan kembali ke jatidiri kembali.

Proses penyadaran, bagaimanapun, memeriukan kerangka konsep yang
jelas, ke mana bangsa dan suku-bangsa itu akan diarahkan. Apa program-
program prioritas yang harus dilakukan untuk masa-masa terukur mendatang.
Dan bagaimana melakukannya. Potensi-potensi serta kendala-kendala apa yang
dimiliki serta bagaimana mencuatkan potensi dan mengangkatkan kendala-
kendala itu. Lalu bagaimana menata semua itu ke depan. Untuk itu,
bagaimanapun, diperlukan orang dan kelompok orang yang mampu berpikir
secara komprehensif dan proyektif ke depan. Diperlukan ahli-ahli pemikir dan
pelaksana dan pengemban budaya yang tidak saja berfikir akademik tetapi juga
sekaligus didaktik dan manajerial-operasional.

Masalah nomor satu Minang kelihatannya pertama-tama adalah masalah
disorientasi. Kekayaan kebudayaan M yang sangat dijunjung tinggi oleh
generasi tua ternyata tak cukup diminati dan dihargai oleh generasi muda.
Akibat dari sistem pendidikan yang tersentralisasi ke pusat di masa lalu, maka
orientasi hidup anak-anak didik teralihkan ke budaya lain yang menasional
yang intinya adalah sinkretik, tidak sintetik. Mereka telah menjadi generasi
‘baru Indonesia, dan tidak lagi Minang. Sedikit dari anak-anak Minang yang
mengenal Minang dan sadar dengan keminangannya. Sementara, dalam
mengangkatkan nilai-nilai budaya M ke pelataran nasional, bahkan global,

7



Potensi Budaya Minangkabau dan Prospek Pengembangannya
diperlukan para pendorong dan pelaku utama yang sadar dan paham akan
nilai-nilai budaya itu.
Inilah antara lain tantangan dan sckaligus jawaban ke depan itu. ***

Catatan:

1. Sejumlah makalah dan artikel telah saya tulis sebelumnya yang mengemukakan
perbandingan ciri-ciri budaya di Nusanlara ini, khususnya antara budaya J dan M itu.
Lihat, mis., “Minangkabau dalam Dialcktika Kebudayaan Nusantara,” makalah utama
yang disampaikan pada Seminar Inlernasional  mengenai  Kesusasleraan,
Kemasyarakatan dan Kebudayasan Minangkabau, 4-8 Sep 1980, Unand-IKIP-INS-
Pemda Tk I Sumbar, di Bukitlinggi; dimuat di A.A. Navis, ed., Dialektika Minangkabau
dalam Kemelut Sosial dan Politik, Padang, Genta Singgalang Press, halaman 56-67. Lihat
juga, “Conflict and Inlegration: The Minangkabau and the Javanese in the Dialectics of
Nusantara Culture,” Seminar Paper, Kyolo Universily CSEAS, June 18, 1987; 38 pp.

2. Clifford Geertz, The Religion of Java, ...
3. Huntinglon, ...

4. A.A. Navis menulis buku mengenai masyarakal dan kebudayaan Minangkabau
dengan judul Alam Takambang Jadikan Guru, ...



