.
-

e




ADAT DAN KEBUDAYAAN MINANGKABAU



e

§ %
Foama¥

grafitipers



ALAM TERKEMBANG JADIGURU
Adat dan Kebudayaan Minangkabau
© A.A.Navis

No. 16/84

Pengantar: Dr. Taufik Abdullah

Pendesain Grafis & Kulit Muka: T. Ramadhan Bougie

Penerbit PT Pustaka Grafitipers

Pusat Perdagangan Senen Blok I, Lantai lll
Jakarta 10410

Anggota IKAPI

Cetakan Pertama 1984
Cetakan Kedua 1986

Percetakan PT Temprint, Jakarta




dat Minang merupakan salah satu adat yang unik di Indonesia,
antara lain karena sifat matrilineal yang ada pada masyarakat itu.
Beberapa buku dan telaah tentang adat Minang telah diterbit-
\ kan, namun rasanya masih ada saja yang “tertinggal” tidak
‘ £ tersampaikan atau tercatat. Dan tidak jarang yang "tertinggal”
itu ternyata penting, atau setidaknya menarik, untuk diketahui.

Dalam buku yang disusun A.A. Navis ini, hal-hal yang penting dan menarik
tentang adat Minang itu banyak ditemukan. Di samping sebagai budayawan,
Navis adalah seorang sastrawan; dan buku ini pun ditulis dengan gaya yang
lancar dan berkadar informasi tinggi. Kami yakin, buku ini akan bisa menam-
bah pengetahuan kita tentang adat Minang pada khususnya, dan kebudayaan
Indonesia pada umumnya. Dan karangan Navis ini mungkin malah bisa
menjadi salah satu buku baku tentang adat dan kebudayaan Minang.

Jakarta, Juli 1984



r Isi

Pengantar Penerbit
"Studi Adat sebagai Pantulan Perubahan Sosial di Minangkabau”
oleh Taufik Abdullah

Pengantar Penulis

Sejarah
Tambo

Undang-undangdan Hukum .........oooooooiii
Penghulu ..o,
HartadanPusaka .......cccooooiiiiiieeeeeeeeee e,
Rumah Gadang ...l e
Perkawinan ..o,
KeSUSASEIAAN ....ooiviviieceeee oo
Permainan Rakyat ......ccoooiiooieieeeeeeeeeeeee e,
Daftar Bacaan.........coooiuoiiieecoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e,

Indeks

ViI

45

59

85
119
149
171
193
229
263
285
291

viI



¥ katan saya dipakai, maka salah satu indikator untuk menentu-
kan bahwa proses melemahnya kemantapan tradisional telah
bermula ialah ketika peserta (participant) kebudayaan mulai seca-
ra kreatif mempersoalkan tuntutan dari dasar nilai kulturalnya.
Kelanjutan proses itu akan makin jelas di saat mereka mencoba pula membuat
jarak dengan dasar nilai kultural itu dan secara sadar mencoba menerangkan
apa makna yang sesungguhnya dari dasar nilai itu. Dengan kata lain mereka
bukan saja tidak membiarkan diri terlarut dan terkulai dalam keberlakuan
dasar nilai kultural, tetapi bahkan juga ingin merangkul lebih keras. Mereka
sebagai peserta makin sadar, bahwa nilai dasar yang dimiliki itu merupakan
sesuatu yang berharga untuk selalu dipelihara. Dalam situasi seperti inilah
biasanya patokan-patokan dasar nilai kultural tersebut diperjelas. Dengan
begini dasar nilai itu di satu pihak secara rasional bisa dimengerti, dan di pihak
lain ia dijadikan pula sebagai ukuran dalam menghadapi dan menjalankan
perubahan. Sikap inilah biasanya disebut tradisionalisme — perubahan yang
terjadi semestinyalah berlandaskan pada kelanjutan berlakunya tradisi.
Tentu bisa diduga bahwa tradisionalisme mengandung unsur-unsur konflik
yang kadang-kadang juga tak terlalu mudah diatasi. Sampai dimanakah per-
ubahan itu masih sah, tanpa mengorbankan keberlanjutan berlakunya nilai
dasar tradisional. Sebaliknya revisi apakah yang harus dilakukan untuk me-
niadakan akibat negatif dari perubahan struktural, baik yang bersumber dari

IX



dalam ataupun yang dipaksakan dari luar, yang tak terelakkan? Maka berbagai
pasangan konflik pun bermunculan. Masyarakat yang sedang mengalami pro-
ses "'detradisionalisasi” itu seakan-akan merupakan jaringan-konflik yang sa-
ling berkaitan. Namun jarang suatu konflik yang demikian sentral sehingga
mengancam polarisasi sosial yang keras. Sebab konflik yang satu — antara dua
golongan pendapat — bisa dilunakkan oleh konflik yang lain, ketika komposisi
dari pro dan kontra telah berbeda. Jadi sesungguhnya kemajemukan konflik
tersebut bukan saja bisa merupakan faktor pembendung proses disintegrasi
sosial, tetapi juga sering menjadi unsur yang sangat menentukan bagi terjaga-
nya integrasi. Karena itulah proses detradisionalisasi ini — suatu proses yang
tentu saja tak terlepas dari perubahan sosial-ekonomis yang terjadi — bisa
berlangsung lama. Seandainya suatu perubahan tanpa diinginkan terjadi,
maka perubahan itu harus dilihat sedemikian rupa sehingga bukan saja secara
kultural bisa dimengerti, tetapi juga pemasukannya ke dalam perbendaharaan
kultural tidaklah merusak. Dengan ini chaos ingin dihindarkan dan dengan ini
pula keberlakuan yang berlanjut dari nilai dasar tradisional ingin diperta-
hankan. :

Tentu saja apa yang saya bicarakan di atas lebih merupakan suatu gejala
intelektual. Kesemuanya lebih merupakan pergumulan para cendekiawan,
para peserta kebudayaan yang paling sadar, untuk selalu ingin memberi makna
terhadap dunia sendiri dan yang mengitari diri. Meskipun gagasan di atas
memberi kesan bahwa saya ingin memberikan bentukan teoritis terhadap
gejala yang dihadapi masyarakat tradisional ketika berhadapan dengan per-
ubahan struktural yang terjadi, tetapi saya tidaklah bertolak dari pemikiran
spekulatif. Hal-hal di atas berasal dari hasil observasi saya atas peristiwa
sosial-kultural Sumatera Barat di awal abad 20 ini.

Tentu saja situasi itu tidaklah muncul begitu saja. Gerakan Padri yang
kemudian meletus menjadi “perang saudara”, yang terjadi di awal abad 19,
telah memaksa masyarakat Minangkabau merevisi lagi definisi dari dunianya,
dari "alam Minangkabau”. Bagaimanakah hal-hal yang paradoksal dari dasar
kultural harus secara kreatif diselesaikan? Pencarian definisi yang sesuai ini
tidaklah sekadar usaha untuk menemukan dasar “ideologi” yang baru yang
bisa selesai pada tingkat formalnya. Definisi baru tersebut langsung me-
nyentuh hal-hal yang bersifat struktural. Meskipun pemurnian kehidupan
keagamaan' merupakan tujuan utama gerakan Padri. hasil akhir yang ingin
ditemukan ialah suatu "alam Minangkabau” yang baru, yang diredhai dan

1 Mengenai aspek “pemurnian agama” dari gerakan Padri. lihat umpamanya H.A. Steyn Oarve, "Kaum
Padari (Padri) di Padang Darat Pulau Sumatera” (terj.) dalam Taufik Abdullah (ed.) Sejaral Lokal di
[ndonesia. Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1979: 108-127. Lihat juga memoir Fakih Saghir, yang
terkenal sebagai Syekh Jalaluddin, salah seorang ulama yang terlibat dalam konflik agama ini. Syekh



yang hagq.

Saya tak tahu bagaiman jadinya Minangkabau jika Belanda tak campur
tangan dalam Perang Padri ini. Tetapi sementara perang itu mengalami tran-
sformasi — dari pergolakan kultural menjadi perang kolonialisme — suatu
definisi baru makin memperlihatkan dirinya. “Alam Minangkabau” tidak saja
harus dianggap sebagai dunia yang berlandaskan adat dan Islam, tetapi hirarki
dari keduanya telah pula diperjelas. Tidak lagi adat dan Islam yang paling
mendukung, tetapi "adat bersandar syarah. Syarah bersandar Kitabullah.”
Selanjutnya dikatakan bahwa "agama mengata, adat memakai”. > Maka sejak
itu pemantulan struktural dari definisi kultural ini adalah merupakan salah
satu tema pokok dalam sejarah Minangkabau. Dari sudut kekuasaan dan
kewenangan, rumusan kultural ini mempertanyakan wibawa siapa yang harus
lebih berfungsi dan kata siapa yang harus lebih memutus. Pemasukan unsur
keulamaan ke dalam struktur kekuasaan, yang diwujudkan dalam keanggota-
an di dalam balai adat, ternyata hanyalah merupakan pelebaran dari elite
kekuasaan. Sedangkan esensi keulamaan tertinggal di luar. Keulamaan, yang
bertolak dari penguasaan ilmu dan pengakuan sosial, tak bisa terlibat dalam
proses pewarisan jabatan dengan memakai patokan matrilineal itu. Dari sudut
sistem pewarisan masalahnya bahkan lebih pelik. Berbagai konflik yang terjadi
makin memperlihatkan betapa “nikmatnya” hidup dalam kemajemukan
hukum.?

Konflik terbuka kadang-kadang terjadi dan perdebatan terus berlanjut.
Apalagi di samping itu masalah pemurnian (orthoksi) agama makin lama
makin menonjol pula. Dalam hal ini yang dipermasalahkan tidaklah sekadar
definisi "alam Minangkabau” tetapi sistem perilaku dan kebersihan keyakinan
keagamaan dari noda-noda yang bisa mengurangi kemutlakan ke-Esa-an Al-
lah. Betapapun fundamental dan mendasarnya hal-hal ini, kesemuanya ber-
sumber dari dinamik kebudayaan sendiri. Masalahnya menjadi sangat berbeda
ketika tantangan yang dihadapi bukan bertolak tiang-tiang "alam Minangka-
bau” sendiri. Soalnya menjadi lain sekali di saat tantangan yang datang itu

Dijilal-eddin, Verhaal van der aanvang der Padri oulusten op Simara (diselenggarakan oleh Dr. ]J. Hollander).
Leiden 1837. Ditulis dalam bahasa Melayu ("gaya” Minangkabau) huruf "Jawi”, memoir ini pernzh
ditranskripsikan oleh M. Radjab untuk keperluan Seminar Kebudayaan Minangkabau 1970. Studi
terhadap memoir ini dilakukan oleh Christine Dobbin, "lslamic Revivalism in Minangkabau at the Tum
of the Nineteenth Century”, Modernt Asian Studies, 8,3 (1979): 319-356. Lihat juga M. Radjab. Perang Padri,
Jakarta: Balai Pustaka, 1954.

2 Taufik Abdullah, “Adat and Islam": An Examination of Conflict in Minangkabau”, Indonesia, 2 (October
1966): 1-24.

3 Mengenai hal ini telah cukup banyak studi yang dihasilkan. Yang terakhir dan paling lengkap ialah Franz
von Benda-Beckman, Property in Secial Continuity. The Hague: Martinus Nijhoff, 1975.
Tentang corak konflik di Minangkabau, lihat Nancy Tanner, 'Disputing and Dispute Settlement Among
the Minangkabau of Indonesia”, Indonesia. 8: 21-67.



berasal dari kekuasaan asing. Perang Padri temyata tidak saja berakhir dengan
didapatkannya suatu definisi baru tentang "alam Minangkabau”, yang serta
merta juga menuntut pemecahan dalam sistem sosial dan hukum, tetapi juga,
dan lebih mudah dilihat dan dirasakan, bercokolnya dominasi politik dan
meliter Belanda. Dengan dominasi corak hubungan yang bersifat atasan-dan-
bawahan pun makin pula memperlihatkan dirinya.* Inilah suasana yang jelas
dirasakan di awal abad 20.

Berhadapan dengan situasi baru ini, beberapa penghulu adat Minangkabau,
para literati, yang tinggal di kota, berhadapan langsung dengan situasi dominasi
ini, mulai secara bersungguh-sungguh merenung tentang hakikat "alam Mi-
nangkabau” dan tuntutan-tuntutan kultural yang terlekat di dalamnya. Da-
lam mempertentangkan tuntutan kultural ini dengan kesempatan yang terbu-
ka dalam situasi baru yang dipaksakan dari luar itu, perenungan tersebut
tidaklah dibiarkan untuk menjadi kontemplatif yang melarikan diri. Per-
enungan itu bahkan menjadi agenda untuk tindakan yang dilakukan. Maka
berbagai kegiatan pun dijalankan. Sekolah kerajinan wanita didirikan, surat
kabar (termasuk sebuah surat kabar wanita) diterbitkan, dan studi-studi-fonds
digerakkan. Pada waktu itu barangkali tak ada kata yang lebih populer daripa-
da "kemajuan”, demi mencapai “dunia maju”. Bukankah Minangkabau ma-
syarakat matrilineal? Kalau begitu, mestinyalah wanita bersekolah. Bukankah
tuntutan bagi putra Minangkabau untuk "meninggikan semarak Gunung
Merapi?” Sebab itu mengapa tidak terjun dalam perlombaan untuk mendapat-
kan "kemajuan’? Begitu kata ajaran adat, demikian pula tambo melukiskan dan
bahkan kaba telah memberi contoh bagaimana jadinya jika ketentuan itu
diingkari. Sementara itu dari pihak lain, yang bertolak dari tiang "alam
Minangkabau” yang satu lagi, Islam, bukan saja menginginkan berlanjutnya
pemurmian dalam kehidupan keagamaan, tetapi juga menjadikan agama seba-
gai dasar yang kokoh bagi "kemajuan”. Dalam suasana yang tampaknya serba
optimis ini, konflik tak terelakkan. Kemajuan? Tetapi sampai di mana? Ke-
majuan barulah benar dan dibenarkan jika ia sadar akan batas antara "haram”
dan "halal”, antara haq dan bathil.” Belum lagi jika dipertimbangkan pula
reaksi mereka yang menentang peralihan dari tata cara "nenek moyang kita”.
Maka bukan saja perdebatan yang terjadi, segala makian pun diobral —
setidaknya demikianlah yang terpantul dalam tulisan-tulisan di surat-surat

4 Tentang "pemecahan kultural” terhadap masalah politik yang tak teratasi ini, lihat Taufik Abdullah,
"The Making of the schakel society” dalam Conference on Modern Indonesian History (July 18-19, 1975).
Madison: Center of Southeast Asian History, University of Wisconsin, 13-25. Dimuat juga dalam Majalah
-ilm Sastra Indonesia, V1, 3 (Agustus 1976): 13-30.

Situasi, digambarkan dalam Taufik Abdullah "Modemization in the Minangkabau world: West Sumatra
in the Early Decades of the 20th Century” dalam Claire Holt et.a, (eds.), Culture and Pelitics in Indonesia.
Ithaca, London: Cornell University Press, 1972, 179-245.

XII

W




kabar.

Dari situasi kompleks yang selintas terlukis di atas, saya memang ingin
mengatakan bahwa perenungan yang kreatif terhadap tradisi bukan saja meng-
hasilkan agenda tindakan, tetapi juga kontrol sampai di mana perubahan icu
harus berjalan. Dorongan dan sekaligus pembatasan yang diberikan tradisi
menghasilkan suasana intelektual dan sosial yang tak selalu menenteramkan.
Dalam suasana inilah pendidikan Barat, ataupun Islam "modern” berkembang
cukup pesat di Minangkabau. Suasana ini bukan saja menyebabkan dimulai-
nya tradisi merantau yang baru, yaitu menuntut ilmu modern ke Jawa, atau
bahkan ke Negeri Belanda, tetapi juga, menurut statistik pemerintah Hindia
Belanda, menjadikan Minangkabau sebagai "daerah Islam” yang paling ber-
pendidikan. Namun suasana ini juga yang.melatar belakangi berbagai kegiatan
politik, mulai dari pémberontakan-pemberontakan kecil (1908) dan yang
dibesar-besarkan dengan sebutan pemberontakan komunis di Silungkang
(1927), sampai dengan aktivitas partai-partai radikal di tahun 1930-an.

Dari sudut sejarah intelektual, maka ada dua aspek yang segera tampil di
hadapan saya. Pertama, di samping merupakan kancah perdebatan tentang
bagaimanakah bentuk dan corak "kemajuan” yang baik itu, suasana yang
diuraikan di atas memberikan pula bentuk literer dari perdebatan itu sendiri.
Saya kira "'sastra protes” yang dilahirkan para terpelajar Minangkabau, yang
biasa pula dianggap sebagai pelopor sastra Indonesia modern, bisa dikembali-
kan kepada suasana sosial-kultural yang terjadi sejak awal abad ini.¢ Bukankah
tragedi yang banyak dilukiskan itu berkisar pada ketidaksediaan untuk mene-
rima akibat logis dari sikap yang telah terbuka terhadap "dunia maju”?
Merantaulah jauh-jauh, sekolah tinggi-tinggi, tetapi sadarlah bahwa ninik-
mamaklah yang memungkinkan itu semua, dan pada ninik-mamak pulalah
kepatuhan harus diberikan. Ke rantau hanya selama "di rumah berguna
belum”. Rantau hanyalah peralihan sementara, begitu secara fisik, demikian
pula dalam panggilan kultural. Dan bagi saya, salah satu ketinggian nilai Salah
Asuhan dari Abdul Muis sebagai dokumen sosial, ialah kemampuannya melu-
kiskan tragedi keterombang-ambingan "dorongan” dan "hambatan” dari tra-
disi. Tetapi baiklah hal ini saya pulangkah saja pada berbagai studi sastra yang
telah dijalankan dan pada ahli serta kritikus sastra.” Hal yang kedualah, pada

6  Tentang literatur itu sendiri. lihat antara lain A Teeuw. Moders lidonesian Literature, Vol. 1. Tentang
kzmunv}\man hubungan suasana sosial dengan salah satu novel, Siti Nurbaja, telah sava bicarakan dalam
komentar ~mal\gt~aya terhadap tulisan Harry Aveling ("Siti Nurbaja”: Some reconsiderations™), Bijdrages,
126, 2 (1970): 242-248.

Salah Asuhan adalah satu novel Indonesia vang paling banyak dijadikan sasaran studi khusus. Antara lain,
David de Queljoe, Margisal Mas in a Colonial Sociery: Abdoel Mocis” "Salah Asuhan”, Athens, Ohio: Ohio
University Center for Romantic Tradition in the Early Indonesian Novel”, Moders Asian Studies, Vol. 2
(April 1973): 179-192.

~1

X1



kesempatan ini, yang lebih menarik perhatian saya.

Aspek yang kedua ialah berlanjutnya usaha untuk mengerti konsep ideal
atau nilai-nilai dasar yang diberikan tradisi. Hal ini juga diteruskan dengan
usaha untuk menerangkannya dengan secara rasional. Simbol-simbol yang
sering terpantul dalam tambo ditafsirkan sehingga bisa sesuatu yang lebih
plausible, yang kemungkinan kesejarahannya diperkirakan bisa masuk akal.
Legenda dan mithos tidak hanya dibiarkan berbicara melalui simbol-simbol
kultural yang telah berakar, tetapi dijadikan eksplisit. Misteri ingin dihilang-
kan, bukan dengan memperlihatkan realitas yang telah diselimutinya, tetapi,
terutama, mencari moral yang mendasarinya. Begitu sejak awal abad XX,
ketika tradisi mulai direnungkan, sampai kini, berbagai buku telah ditulis,
sekian perdebatan telah dilakukan, dan entah berapa pula pertemuan ilmiah
ataupun "setengah ilmiah" yang telah dijalankan. Kesemuanya memperlihat-
kan usaha mengerti dan menerungkan lagi dasar-dasar konseptual dari "alam
Minangkabau”.

Karena kecenderungan intelektual ini cukup penting untuk mengerti ma-
syarakat dan kebudayaan Minangkabau, barangkali tak ada salahnya saya
memberikan berbagai ilustrasi. Ketika Sekolah Raja (Kweekschool) di Bukitting-
gi merayakan lustrumnya di awal abad ini, maka murid-muridnya mengadakan
pertunjukan sandiwara, yang konon sangat memuaskan para hadirin. Mereka
mementaskan bagian-bagian yang paling menarik dari Kaba Cindua Mato.®
Sukses ini diulang lagi oleh berbagai sekolah dan organisasi pemuda, seperti
Jong Sumatranen Bond, di dalam ataupun di luar Sumatera Barat. Bahkan
Abdul Muis ketika masih asyik dalam Sarekat Islam, pernah pula menulis
drama dari kaba ini. Di samping Cindua Mato, ternyata yang paling populer di
kalangan pelajar, selama dasawarsa kedua sampai dengan keempat dari abad
ini, ialah Kaba Sabai Nan Aluik. Konon, menurut cerita orang tua-tua, di awal
tahun 1920-an, si penyair-politikus, Rustam Effendy, pernah menjadi “bintang
pentas” dari kaba ini di Sumatera Barat. Drama yang berbahasa Indonesia dari
kaba ini pernah ditulis oleh A.K. Gani, mahasiswa kedokteran, yang pernah
main film, kemudian aktif dalam Gerindo, partai nasionalis yang radikal.

Tetapi apa artinya ini semua? Abdul Muis mungkin bisa memberi jawaban.
Ia mengatakan, drama Cindua Mato sengaja ditulisnya agar kaum terpelajar
menyadari bahwa kehidupan demokrasi telah berurat-berakar dalam kebu-
dayaan kita. Jadi tidaklah terlalu mengherankan jika alasan yang sama dipakai
pula oleh Datuk Sutan Maharadja ("Bapak Jurnalistik Melayu,” kata Van

8  Berbagai edisi dari kaba ini diterbitkan. Edisi terakhir, yarig belum selesai, ditulis oleh M.R. Manggis Datuk
Radjo Panghoeloe, Cindue Mato. Bukittinggi: Pustaka Saadiah,1973(?). Studi anthropologis pendek
tentang kaba ini telah ditulis oleh Taufik Abdullah, "Some Notes on the Kaba Tjindue Mato: An Example of
Minangkabau Traditional Literature”, Indoxesia, 9 (April 1970): 1-22.

XV




Ronkel)? ketika ia, sebagai penghulu adat yang berasal dari Luhak Nan Tiga,
mengadakan "revolusi adat” di Padang, di awal abad ini. Dengan "revolusi” ini
ja dan kawan-kawannya dari pedalaman (dari darek, istilahnya) menantang
Tuanku Regen dan para bangsawan Padang, yang dikatakan telah mengikuti
adat-Aceh, yang mengenal hirarki kebangsawanan. Jadi tak "demokratis”. Dan
artinya juga tak "modem” dan bukan pula "Minangkabau”.*°

Dan sudut inilah barangkali usaha memperkenalkan dan mempopulerkan
kaba dan tambo bisa pula dilihat. Mungkin benar pula anggapan yang mengata-
kan bahwa Kaba Sabai Nan Aluil tidaklah sesuai dengan struktur masyarakat
Minangkabau. Tetapi masalahnya bukan pada plot dan juga bukan pula pada
wadah sosial dalam mana plot itu bermain yang lebih penting, tetapi pada pesan
moral yang ingin disampaikan. Maka apa yang lebih sesuai daripada kisah si
Sabai, yang lemah-lembut, tetapi tegas — "semut terinjak tak mati, alu berta-
rung patah tiga” — untuk menekankan pentingnya harga diri? Dan bukanlah
hal yang aneh jika kaba ini sangat populer di kalangan terpelajar di saat
perdebatan dengan "kaum kuno” sedang menjadi-jadi.

Peneguhan moral tradisional dalam menghadapi dan menjalani perubahan
"demi kemajuan”, adalah salah satu corak dari kecenderungan intelektual
yang telah saya singgung di atas. Dalam hal ini pulalah penciptaan Kaba Rancak
di Labuels bisa dilihat.!! Kaba bersajak karangan Datuk Paduko Alam (ahli adat
yang sangat terkemuka dari Payakumbuh) ini, bukan saja contoh dari puisi
indah yang dihasilkan oleh kebudayaan yang rhetoris, seperti Minangkabau,
tetapi juga adalah expose dari ajaran moral Minangkabau menghadapi zaman
peralihan. Dan dalam hal ini Datuk Paduko Alam tidaklah sendirian. Mung-
kin terasa berlebih-lebihan, tetapi kalau diperhatikan, 'sastra protes’, yang
entah karena apa sering disebut antiadat ity, sering sekali memakai moral lama
sebagai alat perlawanan kesewenang-wenangan wibawa dan kekuasaan adat
atau orang tua. Jadi ‘sastra protes’ itu lebih merupakan suatu tuntutan terha-
dap sistem perilaku daripada gugatan terhadap struktur dan dasar moralnya.

Penerbitan buku-buku dan tulisan tentang adat dan tambo dan kadang-
kadang diikuti dengan penekanan akan keberlakuannya dalam zaman seka-
rang adalah corak kedua. Dengan dasar inilah antara lain Datuk Sutan
Maharadja’? menerbitkan surat kabar Oetoesan Melajoe (1913-1922), Soenting

!

9. Ph.S.Van Ronkel, Rapport Betreffende de Godsdicnstige Verschijuselen ter Swmatra's Westhust. Batavia: Landsdruk-
kerij. 1916.

10 B. Schrieke. Pergolakan Agama di Swwmarra Barar. Jakarta: Bhratara, rerjemahan dari "Bijdrage tot de
Bibliographie van thuidige Godsdienstige beweging ter Sumatra’s Westkust™, Tijdschrift van het Bataviaasch
Genootschap, 59 (1920): 249-325.

11 A Johns telah menerjemahkan dengan indah kaba ini ke dalam bahasa Inggris. A Johns, The Kaba Rantiak
Dilabuah: A Specimen of Traditional Lireranure of Central Sumarma. Ithaca: Cornell Southeast Asia Program.
1958,

12 Lihat Taufik Abdullah "Modemization”.

XV



Melajoe (1915), surat kabar wanita yang "'resminya” dipimpin oleh putrinya,
Ratna Djoewita, dan Rohana Kudus ("Kartini dari Sumatra).!? Dalam kedua
surat kabar tersebut Datuk ini dan kawan-kawannya tak henti-hentinya
menggauli adat Minangkabau, sebagai pola ideal untuk bertindak dan mem-
perlihatkan "keagungannya” dalam menghadapi zaman baru. Dalam surat
kabar Oetoesan Melajoe diskusi adat diadakan antara para ahli adat. Dalam surat
kabar ini pula Datuk Sutan Maharadjo, menyerang para terpelajar Barat yang
telah melepaskan "pusaka nenek moyang kita”, Datuk Perpatih Nan Sabatang
dan Datuk Katemanggungan (perumus legendaris dari adat Minangkabau).

Datuk Sutan Maharadjo, pendiri pertama dari partai-adat, adalah pula
pelopor dalam usaha memperkenalkan norma adat dan tambo alam Minangka-
bau kepada masyarakat, yang makin mengenal tulis-baca. Hal ini pulalah yang
dilakuan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo. Otoritasnya dalam hukum adat
cukup diakui sehingga bukunya dipakai oleh Schrieke sebagai pegangan dalam
menguraikan masyarakat Minangkabau yang sedang dilanda krisis akibat
peralihan sosial-ekonomis.'*

Dengan gaya yang berbeda dan temperamen yang tak pula sama serta corak
aktivitas juga berlainan, saya kira Datuk Sutan Maharadjo dari Sulit Air, Datuk
Paduko Alam dari Payakumbuh, dan Datuk Sanggoeno Diradjo dari Su-
ngayang (Batusangkar), adalah tiga dari tokoh literati Minangkabau yang paling
kreatif pada perempat pertama dari abad ini. Setidaknya merekalah yang
mempelopori dalam usaha perumusan moral, ajaran, dan hukum adat Minang-
kabau dengan memakai media modern dan dengan sadar pula mengarahkan
pembicaraan mereka yang sedang mengalami proses urbanisme. Dengan begitu
mereka, terutama Datuk Sutan Maharadjo, yang tak pernah sempat me-
nyelesaikan satu pun buku yang lengkap, dan Datuk Sanggoeno Diradjo, yang
menulis beberapa buku,!* meletakkan dasar bagi penulisan adat Minangkabau
yang "modern”. Tetapi kecenderungan yang sangat keras Datuk Sutan Maha-
radja untuk menandakan identifikasi adat dengan ajaran tharekat (antara lain
Martabat Tujuh) serta kecurigaannya terhadap segala pikiran dan perubahan
yang dianggapnya telah menodai "adat yang sesungguhnya”, menyebabkan ia
terlibat dalam perdebatan yang tak henti dengan golongan Kaum Muda, yaitu
para reformis Islam dan pemuda terpelajar Barat. Usaha Datuk Sanggoeno

13 Tentang Rohana Kudus sebagai pelopor gerakan wanita di Sumatera Barat. lihat Tamar Diaja. Rohana
Kudus: Riwayar Hidup dan Perjuanganuya, Jakarta: Penerbit Mutiara, 1980. [a adalah kakak tertua dari Sutan
Sjahrir.

14 B. Schricke. "The Causes and Effects of Communism on the West Coast Sumatra”. dalam Indonesian
Secielogical Studies. The Hague/Bandung: W. van Hoeve. 1955, Part One.

15 Buku-buku Datuk Sanggoeno Diradjo antara lain:

1. Tjoerai Paparant Adar Lembaga Orang Alam Minangkabau, Fort de Kock. 19..
2. Kitab Perjateeran Adar Lessbaga Alaw Minangkabay, 2 jilid. Fort de Kock.1923.
3. Mocsiiko Adar Al Minangkaban (Djakarta: Balai Pustaka, 1953).



Diradjo untuk memperkenalkan kategorisasi baru tentang adat dan "menghi-
langkan” misteri dari tambo, sehingga diharap agar lebih merupakan suatu
“sejarah”, serta merta mendapat tanggapan yang keras dari Abdul Karim
Amaroellah Al danawi (Dr. Syekh A. Karim Amarullah, ayah almarhum Buya
Hamka). Ulama ini menentang kategori-kategori adat yang dikemukakan oleh
Datuk Sanggoeno Diradjo, yang menurut pikirannya seakan-akan melupakan
proses Islamisasi yang berkelanjutan dalam dunia pemikiran adat. la juga
mengejek usaha "rekonstruksi” sejarah dari tambo, yang dirasakannya bukan
saja salah dari sudut "kenyataan historis”, tetapi juga tak benar dari sudut
logika.'®

Masa awal dari usaha peneguhan adat di saat perubahan sosial, yang
dirasakan telah memperlihatkan akibatnya, memang dipenuhi oleh perdebat-
an. Masalahnya bukan saja sekadar untuk mempertahankan “adat lama,
pusaka usang”, tetapi juga menemukan moral tradisi yanglebih sesuai. Ketika
berbagai ketentuan hukum adat sudah tak lagi berlaku — “dahulu adat nan
bapakai, kini rodi nan paguno”” — dan di saat pranata kekuasaan adat telah makin
tak berarti, maka keinginan untuk merangkul adat, sebagai simbol dari ke-
Minangkabau-an, makin mendesak. Dalam usaha ini pluralisasi sosial yang
telah bermula sebagai akibat langsung dari dominasi politik dan ekonomi
Belanda, juga menimbulkan dirinya. Inilah salah satu faktor terjadinya perde-
batan tersebut. Jadi yang dihadapi para pendukung adat bukanlah sekadar
situasi kultural yang makin berubah, tetapi juga telah adanya kelompok-
kelompok sosial tertentu — yang memang masih sangat kecil — yang me-
nyangsikan keabsyahan mereka sebagai perumus adat yang sesungguhnya. Apa
yang harus mereka lakukan tidak sekadar perekaman kembali dasar-dasarideal
adat dan perumusannya yang lebih sistematis, tetapi juga proses ideologisasi
adat. Dengan begini sistematisasi dari nilai-nilai dan norma-norma adat
makin disempurnakan dan peranan adat Minangkabau sebagai kerangka kon-
septual makin diperkuat. Bukanlah apa yang sesungguhnya terjadi yang harus
dikemukakan, tetapi apa yang "semestinya harus begitu” yang mesti dite-

gaskan.
< Adat hanyalah selingkung aur,” kata pepatah. Maksudnya, dalam realitas

hidup sehari-hari setiap nagari mempunyai adat dan kebiasaannya yang

16 Abdul Karim Amrullah Alddanawi, Kitab Pertimbangan Adar Lembaga Orang Alam Minangkabax, 2 jilid, Forr

de Kock: Snelpersdrukkerij "Agama", 1921. Buku ini adalah kritik terhadap tulisan Datuk Sanggoeno
Diradjo, Tjoerai Paparan Adat Lembaga Orang Alam Minangkabau. Atas kritik ini Datuk Sanggoeno Diradjo
membalas dengan buku baru, Kirab Penjatoeran Adar Lembaga Alam Minangkabaw, 1923.
Di samping itu Datuk ini mengadukan ke pengadilan AbdulkarimaliasH. Rasul dengan tuduhan plagiat.
Soalnya ialah sebelum mendebat apa yang dikatakan oleh Datuk Sanggoeno Diradjo, H. Rasul lebih dulu
menyalin secara.utuh paragraf-paragraf yang ingin didebatnva ~ tanpa izin pengarang dan penerbit.
Tentang kasus ini lihat HAMKA,  Djakarta: Djajamurni, 1962. '

XVII



bah banyak para penulis buku-buku adat, terutama yang memakai tambo
sebagai ancang-ancang penulisannya, untuk mempergunakan informasi
(yang memang tak terl lu mendalam) dan hasil penemuan sarjana-sarjana
asing. Maharad}a Alif”, yang konon raja Minangkabau di abad 17, mulai
dikenal, sebagai pengaruh laporan von Bazel dari abad ke 18, yang dimuat
dalam Encyclopedia van Nederlandsch-Indie.'® Demikian juga halnya dengan
nama Adityawarman, pangeran dari Majapahit yang menjadi raja di Minangka-
bau di abad ke 14.%° Di samping itu peristiwa-peristiwa historis yang terjadi
sejak Perang Padri mulai pula dipertimbangkan. Dari sudut hukum adat,
sebagian dari buku-buku tersebut secara populer mengutip pula pendapat atau
Klasifikasi yang diperkenalkan oleh ahli hukum adat, van Vollenhoven, dan
sebagainya.

Dalam kelompok yang ingin lebih mengilmiahkan penulisan tentang adat
"Minangkabau ini bisa disebut antara lain Datuk Batuah Sango, Aman Datuk
Madjo Indo, Datuk Maruhum Batuah dan Bagindo Tanameh, M. Rasjid
Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Darwis Thaib, dan Idrus Hakimi Datuk
Radjo Penghoeloe.?! Bertolak dari keinginan untuk lebih memperkenalkan
Minangkabau dengan berbagai aspek adat dan kebudayaannya, buku-buku
yang ditulis para ahli ini juga beranjak dari pemikiran yang "Minangkabau-
sentris”’. Dengan arti bahwa penulisan beranjak dari asumsi dasar akan keab-
syahan tradisi dan alam pikiran Minangkabau. Jadi para penulis itu, seperti
para pendahulunya, adalah juga para literati. Justru dalam hal inilah sifat kreatif
mereka kelihatan. Bagaimanakah harus diselesaikan penemuan ilmiah Barat
dengan tradisi sejarah, tambo? Bukan methodologi dalam penyesuaian yang
penting, tetapi keutuhan gambaran tradisi yang harus tetap terjaga. Dengan
begini buku-buku tersebut sangat berharga sebagai gambaran dari pemikiran

19 Tetapi berdasarkan rekonstruksi teoretis "kerajaan Minangkabau”, validitas sejarah dari kehadiran
“Maharaja Alif" atau "Rajo Alief” ini agak disangsikan juga, lihat P.E. de Josselin de Jong, Minangkabau and
Negeri Sembilan: Socio-palitical Structure in Indonesia. Djakarta: Bhratara, 1960 (reprint): 103-104.

20 Pitono Hardjowardjojo. Adityawarman. Jakarta: Bhratara, 1968.

21 Datuk Batuah Sango, Tambo Minangkabay. Payakumbuh: Pertjetakan Limbago.
M. Daruk Maruhum Batuah dan Datuk Bagindo Tanameh, Hukiss Adat dan Adar Minangkabau. Djakarta:
N.V. Poesaka Aseli (n.d.).
M. Rasjid Manggis Datuk Radjo Panghoeloe, Minangkabau: Sgiaral Ringkas dan Adarsja. Padang: Sri
Dharma, 1971.
Ahmad Datuk Batuah dan A. Datuk Madjoindo, Tambo Minangkaban. Djakarta: Balai Pustaka, 1956.
Bahar Datuk Nagari Basa, Tambo Silsilah Adar Minangkabaw. Payakumbuh: C.V. Honora, 1966.
Darwis Thaib Datuk Sidi Bandaro, Seluk Belum Adar Minangkaban. Bukitringgi: N.V. Nusantara, 1967.
ldrus Hakimi Datuk Radjo Penghulu adalah penulis adat yang paling produktif saat ini. Mungkin
kedudukannya sebagai “"pemelihara adat” dan Lembaga Kerapat Adat Alam Minangkabau (LKAAM)
mengharuskannya harus selalu tampil sebagai pembela norma dan nilai-nilai adat. Buku-bukunya antara
lain:
— Pokok-pokok Pengerahuan Adar Minangkabau, Padang: LKAAM, 1978.
~ Rangkaian Mutiara Mestika Adar di Minangkabay, Padang: LKAAM, 1973.



berbeda-beda. Tetapi realitas bisa menjaga diri sendiri. Yang penting ialah
bagaimana adat sebagai kerangka konseptual, bukan sebagai aktualitas, harus
dirumuskan. Demikianlah umpamanya, pada tahun 1875 hak penghulu dan
balai adat untuk mengadili masalah pidana dihapuskan oleh pemerintah
kolonial.'” Tetapi kenyataan itu tidaklah mengurangi keharusan untuk me-
ngetahui dan mendalami prinsip-prinsip hukum pidana dalam adat Minangka-
bau. Bukanlah keberlakuannya yang teramat penting, tetapi cara adat untuk
memelihara dan menyelesaikan berbagai bentuk perbuatan yang mengganggu
ketenteraman sosial. Jika seandainya perbuatan itu lebih menyangkut malu
keluarga ataupun nagari, bukankah ketentuan adat yang lebih bersifat redem-
tif itu akan lebih bisa berfungsi? Karena itulah ketentuan-ketentuan ini selatu
diulang, selalu diucapkan, selalu dikenang.

Jika penerbitan buku-buku adat biasa dipakai ukuran, saya kira sejak awal
1930-an kecenderungan ideologisasi adat telah mulai berkurang. Kegiatan
partai-partai adat tidak lagi seperti tahun-tahun sebelumnya, sedangkan di
kalangan penghulu telah makin banyak juga yang melibatkan diri dalam
berbagai kegiatan. Perubahan sosial-ekonomi yang terjadi makin tak memung-
kinkan para penghulu untuk hanya menggantungkan diri pada "anak buah”.
Sedangkan sementara itu kesadaran bahwa Minangkabau adalah suatu keu-
tuhan yang tunggal telah pula dikoyak-koyak. Bukan saja Islam, yang menjadi
dasar yang paling fundamental dari Perminangkabauan tak bisa terlepas dari
sifat citanya yang universal, tetapijuga pergerakan nasionalisme yang melanda
Minangkabau sejak pertengahan tahun 1920-an, telah pula menandingi ke-
satuan administratif dari pemerintahan kolonial. Bahkan sampai dengan per-
tengahan tahun 1930-an Sumatera Barat merupakan salah satu pusat pergera-
kan politik kebangsaan yang radikal. Di saat ini nagari-nagari, yang secara
formal tetap berada di bawah pemerintahan para penghulu dengan balai adat
mereka, dimasuki oleh partai dan organisasi sukarela. Apa yang terjadi, bila
berbagai laporan penjabat pemerintah bisa dipakai, ialah bermulanya "negara
dalam negara”. Maksudnya wibawa dan kekuasaan para penghulu adat telah
disaingi oleh tokoh-tokoh partai dan organisasi.'*

Dalam suasana seperti ini, tidaklah terlalu mengherankan bahwa salah satu
corak yang paling menonjol dari penulisan tentang adat Minangkabau ialah
makin naiknya kecenderungan informatif dan berkurangnya sifat ideologis.
Sifat argumentatif makin berkurang dan kedudukan Islam atau Kitabullah
sebagai dasar segala-galanya makin diperkuat. Yang menarik juga ialah bertam-

17  Tentang hal ini lihat Ph.S. Van Ronkel, "De invoering van ons Strafwetboek ter SWK naar
aanteekeningen in een Maleische Handschrift”, TBB, 46 (1914): 249-255.

18 Lihat Taufik Abdullah, Schools and Politics: The Kawss Muda Movement in West Sumarra. [thaca,
New York: Comell Modern Indonesia Project, 1971.

XVIII



literati Minangkabau tentang masyarakat dan zaman lampau. Mereka memberi
informasi dan, tanpa harus bersifat defensif, memperlihatkan keberlanjutan
validitas dari nilai dan norma dari "alam Minangkabau”.

Khusus mengenal hal yang belakangan ini barangkali buku yang ditulis
oleh Prof. Nasrun bisa dianggap salah satu puncak dari dalam tradisi penulisan
Minangkabau modern.2 Dalam bukunya Prof. Nasrun dengan sistematis dan
menarik mencoba menghidupkan kembali "kebesaran” nilai filosofis yang in
heren dalam ajaran adat Minangkabau. la memang tidak mempunyai orisinali-
tas seperti Datuk Paduko Alam, si penulis Rancak Dilabuah, atau Datuk Sutan
Maharadjo, tetapi dengan menempatkan dirinya sebagai "perantara” — antara
kebijaksanaan adat yang telah dirumuskan dengan para pembaca — Prof.
Nasrun, seorang ahli hukum tatanegara, berhasil dengan baik membuat inter-
pretasi tentang ajaran adat. Dan untuk ini ia pun mengadakan pula semacam
studi perbandingan.

Hal-hal yang telah saya bicarakan di atas adalah sekadar cuplikan selintas
dari sejarah pemikiran Minangkabau tentang dirinya, tentang dunianya. Ten-
tu saja di samping mereka yang ingin memperlihatkan keberlanjutan nilai
Minangkabau, bukan tak terdapat pula yang menyangsikannya. Salah satu
tulisan yang pernah menghebohkan, ialah buku kecil Hamka yang berjudul
Adat Minangkabay Menghadapi Revolusi. Ditulis di tahun 1946,2% sudah bisa
diduga bahwa buku ini lebih meragsang semangat revolusioner, daripada
mempertanyakan nilai dasar keminangkabauan. Buku ini lebih mengecam
struktur kekuasaan adat, yang pernah dibina oleh pemerintah kolonial, dan
kebiasan-kebiasaan yang dianggap tak lagi sesuai dengan "zaman perjuangan’.
Mungin terasa agak berlebih-lebihan, tetapi buku ini lebih membayangkan
hubungan “cinta” dan "benci” yang kadang-kadang sangat aneh, antara "per-
antau” dengan negeri kelahiran. Kritik terhadap struktur dan nilai adat lebih
banyak muncul dalam obrolan di warung atau lapau, yang kadang-kadang
berfungsi sebagai "balai rendah”, pembanding semua tata dan norma yang
dibelai-belai oleh "balai adat”, tempat para ninik-mamak bermusyawarah.
Meskipun hal-hal ini tak dapat digeneralisasi begitu saja, namun dapatlah
dikatakan, sejak Syekh Achmad Chatib melancarkan serangan yang paling
mendasar atas sistem pewarisan matrilineal Minangkabau di akhir abad 19,
kritik-kritik terhadap adat Minangkabau tidak lagi bersifat fundamental. Bu-

Prof. M. Nasrun, Dasar Falsafah Adar Minangkabau. Djakarta: Bulan Bintang, 1927.

Diterbitkan di Padang Panjang. Seberapa jauh HAMKA "konsisten” dengan serangannya, lihat antara lain
tulisannya dalam Mochtar Naim (ed.). Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris. Padang: Center for
Minangkabau Studies, 1968.

Umur yang menua dan berakhimya “situasi revolusioner” tampaknya sangat berpengaruh bagi perubah-
an sikap ini.

o
W



kan saja sifatnya fragmentaris, tetapi juga lebih merupakan titik terhadap
sistem perilaku, yang diberi dasar adat, dan “keterbelakangan” dari para
penghulu. Jika dibanding dengan periode ketika para ideologue adat masih
bersuaralantang, maka tulisan-tulisan yang menyangsikan keberlakuan norma
dan nilai adat telah jauh lebih berkurang. Barangkali kenyataan bahwa struk-
tur kekuasaan telah makin tak berdaya, antara lain karena tiada lagi kekuasaan
kolonial yang akan menahan erosi wibawa dan kekuasaan penghulu akibat
perubahan sosial-ekonomis. Di samping itu, kesadaran akan makin tumbuh-
nya "komunitas nasional” dalam pengertian kultural, adalah pula salah satu
faktor yang menentukan. Komunitas nasional yang berada dalam proses
menumbuhkan identitas nasional menyebabkan unsur-unsur pendukungnya
makin sadar untuk menjaga dasar esensial mereka. Tentu perlu pula dicatat
bahwa hal ini juga didorong oleh pemerintah dalam berbagai kegiatan kebu-
dayaan.

Mungkin dalam situasi ini pula berbagai seminar yang bertaraf nasional
untuk mempelajari adat dan kebudayaan Minangkabau diadakan. Kegiatan-
kegiatan ini mencapai puncaknya di tahun 1970. Ketika itu seminar besar
tentang kebudayaan Minangkabau diadakan di Batusangkar, dekat Paga-
ruyung, yang konon merupakan pusat "kerajaan Minangkabau dahulu kala”.

Dari uraian di atas barangkali satu hal yang menyolok bisa kelihatan,
penulisan tentang adat dan kebudayaan Minangkabau, baik yang ditulis oleh
para ahli adat ataupun yang ingin mengecam keberlakuan adat, bertolak dari
sikap bahwa apa yang ditulis itu haruslah fungsional. Ia tak berhenti pada
keinginan untuk memberitakan dan memberi penjelasan, tetapi lebih penting
lagi untuk dipakai sebagai pedoman dan sistem perilaku. Karena itulah kecen-
derungan "Minangkabau-sentris” kelihatan jelas sekali. Karena itu bisa pula
dimengerti terjadinya peralihan dalam sikap terhadap bagaimana ketentuan
dan norma serta nilai adat itu harus dikemukakan. Hal-hal inilah yang me-
nyebabkan mengapa tulisan-tulisan, yang disebut sepintas lalu di atas, tetap
penting, baik sebagai bahan studi, maupun sebagai penambah pengetahuan
dan pelajaran. Daripadanya kelihatan tidak sekadar “adat lama, pusaka u-
sang”, tetapi dinamik kesejarahan Minangkabau sendiri.

Studi tentang kebudayaan dan masyarakat sebagai sesuatu yang harus
berfungsi dalam kehidupan sosial dan pribadi adalah salah satu ciri utama dari
penulisan yang dilakukan oleh participant atau peserta kebudayaan. Studi atau
penulisan itu tidaklah habis pada dirinya, tetapi berusaha mencari kelanjutan
relevancy dari tradisi dalam proses peralihan sosial. Hal inilah terutama yang
membedakannya dengan studi yang dilakukan oleh para peninjau, observers,
atau mereka yang sadar menjadikan dirinya sebagai peninjau. Semacam jarak
antara ac*or atau pelaku kebudayaan dengan peninjau secara methodologis
dengan tegas diadakan. Yang ditinjau dan yang meninjau seakan-akan berada

XXl



dalam situasi yang saling berhadapan. Dengan begitulah mungkin "obyektivi-
tas” yang tertinggi bisa diharapkan. Sifat fungsionalnya bukanlah sesuatu yang
intrinsik dalam studi, tetapi sesuatu berada di luamnya. Setelah studi selesai,
maka pertanyaan tentang “apa yang bisa dilakukan”, barulah bisa diajukan
dengan keras. Terlepas dari hasrat untuk mempribumikan ilmu-ilmu kemanu-
siaan dan kemasyarakatan, tradisi ilmu yang membuat jarak yang ekstrim
antara sasaran penelitian dengan meneliti itu memang berasal dari Barat.
Dalam hal ini, dapatlah dikatakan bahwa studi tentang Minangkabau telah
makin bersifat internasional. Kecenderungan ini terutama sekali kelihatan
setelah tahun 1970.

Berbagai hal tentang ini telah pernah saya laporkan.2* Namun sepintas lalu
dapat saya sampaikan bahwa jika di zaman kolonial studi Minangkabau praktis
dimanopoli oleh sarjana-sarjana Belanda — antara lain menghasilkan setidak-
nya dua disertasi dan satu studi klasik dari Schrieke,?* di samping puluhan
artikel dan buku tebal ~ kini berbagai sarjana dari berbagai bangsa telah ikut
serta. Maka tidaklah terlalu berlebih-lebihan sesungguhnya jika di bulan
September 1980 diadakan seminar internasional tentang masyarakat, kebu-
dayaan, dan sastra Minangkabau di Bukittinggi. Panitia seminar tak mengada-
ada. Dan seminar itu menjadi "betul-betul internasional”, ketika di bulan
April 1981 hal yang sama juga diadakan di Amsterdam. :

Tradisi penulisan ilmiah modern ini, yang umumnya lebih memusatkan
perhatian pada hal-hal yang khusus dan lebih memperhatikan keadaan yang
secara empiris bisa diperhatikan, telah menghasilkan berbagai disertasi dan
buku. Meskipun sebagian terbesar studi-studi itu lebih bersifat teknis, setidak-
nya dua buku sejarah yang cukup populer telah dihasilkan. Yang pertama ialah
buku yang dikerjakan oleh M.D. Mansur dan kawan-kawan,2® yang mencoba
menyelusuri sejarah Minangkabau dari masa prasejarah sampai periode muta-
khir. Yang kedua dan juga jauh lebih berhasil, ialah karya Rusli Amran,?” yang
hampir secara exhaustive mempergunakan sumber-sumber tercetak Belanda.
Meskipun dikerjakan oleh seorang yang resminya tidak mendapat latihan
dalam ilmu sejarah, buku ini adalah buku sejarah-berkisah, narrative, terlengkap
dari zaman Hindu sampai 1833 yang pernah diterbitkan. Kelemahan dari
buku ini ialah keengganan penulisnya mempertimbangkan sumber asli dan
belum sempatnya ia menggarap arsip-arsip.

Demikianlah secara sepintas lalu "peta bumi” penulisan adat dan kebudaya-

(%)
KX

Taufik Abdullah, "Studi tentang Minangkabau' (Makalah pada Seminar Internasional Tentang Minang-
kabau, Bukittinggi, 6-8 September 1980), dimuat dalam Majalah Nagari, 2 (Mei 1980): 36-43.

B. Schrieke, "Causes and Effect” dan Pergolakan Agama.

M.D. Mansur dan kawan-kawan, Sedjarah Minangkabau. Djakarta: Bhratara, 1970.

Rusli Amran, Sumatra Barar Hingga Plakat Panjang. Jakarta: Penerbit Sinar Harapan, 1981.

XXII

N o
~N Oy W



an Minangkabau. Dari segi inilah kelihatan suatu keistimewaan dari buku yang
dihasilkan oleh Navis. Dari sudut tradisi penulisan ia termasuk golongan yang
sadar bahwa ia adalah participant dari masalah yang ingin dibicarakannya.
Tetapi catatan-catatan yang diberikannya, lebih mengarah kepada keinginan
untuk ikut serta sebagai observer. Lebih penting lagi sebenamnya ialah tanpa
menempatkan dirinya sebagai kritikus terhadap sasaran penelitiannya, dengan
jelas pula kelihatan bahwa ia bukanlah liferati yang ingin mengelus-elus hal-hal
yang ditulisnya. Apakah ini suatu pertanda pula?

Memang benar, kata pepatah sakali aie gadang, sakali tapian baraliah, tetapi
bagaimanapun juga adat indak lapuak dek hujan, indak lakang dek paneh.

Jakarta, Juli 1982
Taufik Abdullah

XXTII



e aktu saya bekerja di Jawatan Kebudayaan Provinsi Sumatera
{ [ Tengah pada tahun 1952 - 1955 banyak tamu yang datang
mencari informasi Adat dan Kebudayaan Minangkabau. Jawatan
tidak dapat membantu sebagaimana mestinya, sehingga mereka

S dibawa kepada orang yang menurut pendapat umum adalah
hlmya Namun, banyak pertanyaan tidak terjawab, tidak dapat dipahami,dan
tidak teruji kebenarannya. Sedangkan buku yang ada, bukan saja isinya tidak
memadai, melainkan juga sulit dipahami terutama oleh orang yang bukan
orang Minangkabau.

Semenjak itu saya mencoba mempelajari adat dan kebudayaan Minangka-
bau dengan mengumpulkan bahan dan informasi dari buku-buku dan dan
lapancan Setelah saya berhenti bekerja di jawatan itu, kegiatan yang telah
telanjur itu saya lanjutkan terus, meski tidak intensif. Kemudlan saya menco-
ba menulisnya dengan tujuan memberikan informasi yang lengkap, ringkas,
tetapi mudah dipahami semua pembaca. Ternyata tidaklah mudah menulis-
kannya, sehingga tidak kurang dari delapan kali saya mengulanginya sampai
buku ini terwujud seperti sekarang.

Tujuan penulisan buku ini bukan untuk membuahkan karya ilmiah melain-
kan sekadar usaha menyampaikan informasi. Namun, saya mendapat banyak
kesulitan dalam memilih bahan untuk ditulis. Kesulitan itu disebabkan antara

XXV




lain banyaknya perubahan yang terjadi dalam kehidupan sosial dan kebuaaya-
an Minangkabau serta banyaknya pula tulisan dan keterangan yang tidak
luput dari tafsiran menurut kecenderungan orang per orang. Oleh karena itu,
cara penulisan pokok buku ini diusahakan agar betul-betul bersifat informatif,
sedangkan setiap perubahan yang telah terjadi atau penafsiran yang pernah
ditulis dicantumkan pada catatan kaki berikut referensinya. Hal ini dimaksud-
kan agar pembaca yang ingin memperluas dan memperdalam pengetahuannya
tentang Minangkabau dapat menelusuri sumber-sumber tulisan ini dengan
mudah.

Dalam memilih bahan untuk tulisan pokok digunakan pendekatan seperti
falsafah Minangkabau yang berpangkal pada alasm terkembang jadi guru dan
digunakan pedoman pepatalr serta petitili yang merupakan produk asli kebu-
dayaan Minangkabau itu. Untuk bebagai pengertian yang ditimbulkan oleh
berbagai istilah dan nama yang khas, ditelusuri bahasa Sanskerta yang menjadi
bahasa cendekiawan Minangkabau kuno. Bahan-bahan yang tidak sesuai
dengan falsafah alam Minangkabau dan istilah serta nama yang tidak ditemui
dalam bahasa Sanskerta, tetapi telah menjadi bagian kehidupan dan kebu-
dayaan Minangkabau, dicoba diuraikan pada catatan kaki, Dengan demikian,
catatan kaki merupakan karangan tersendiri yang memuat berbagai tafsiran
dan analisa.

Beberapa bab yang tidak mencantumkan referensinya berarti bahwa bab itu
ditulis berdasarkan informasi yang diperoleh di lapangan. Sedangkan sistem
penulisannya tidak luput dari analisa atau tafsiran yang bertolak dari pende-
katan yang sama dengan bab lainnya.

Dalam menuliskan kalimat dan istilah digunakan dua cara. Kalimat yang
khas Minangkabau, seperti peribahasa, dicantumkan sebagaimana aslinya,
dalam tanda kursif dicantumkan alih bahasanya ke bahasa Indonesia secara
harfiah, dengan tujuan untuk memelihara irama gaya sastranya, kemudian
barulah diberikan penafsirannya. Mungkin penafsiran ini tidak cukup me-
muaskan karena terlalu pendek,. sedangkan penafsiran yang memuaskan
mungkin akan menjadikan uraian yang panjang. Dan hal itu tidaklah menjadi
tujuan buku ini. Sedangkan nama dan istilah yang dijadikan nama ditulis
dalam bentuk yang telah umum dipakai penulis lainnya.

Dengan mencantumkan gambar-gambar yang diperlukan, diharapkan buku
ini dapat memberikan informasi yang memuaskan dan juga dapat menjadi
pengantar untuk mengenal serta memahami adat dan kebudayaan Minang-
kabau.

Akhimya kepada semua teman yang telah membantu dan mendorong saya
menulis dan menyelesaikan naskah buku ini, saya menyampaikan terima

kasih.

Padang, 5 Januari 1982
XXVI



ahasa Minangkabau mempunyai banyak dialek. Setiap luhak ada
kalanya mempunyai lebih dari sebuah dialek. Bahkan dialek
\ suatu nagari yang bertetangga pun bisa berbeda, setidak-
) tidaknya dalam irama. Ada dialek yang melodius, ada yang rata,
E——" juga ada yang kasar. Namun, ada juga suatu bahasa umum yang
men]adx pengantar bagi seluruh suku bangsa. Bahasa umum inilah yang menja-
di pendukung kesusastraan Mmangkabau
Kesusastraan Minangkabau banyak mengandung ungkapan yang plastis dan

penuh dengan kiasan, sindiran, perumpamaan atau ibarat, pepatah, petitih,
mamangan, dan sebagainya yang dikategorikan para ahli sebagai peribahasa.
Dalam percakapan sehari-hari orang pun lazim menggunakan ungkapan yang
plastis itu. Umpamanya, dua orang perempuan mempercakapkan kelahiran
seorang bayi dan keadaan pasar.
a. Seorang perempuan bertanya pada temannya, apakah si Upik telah mea-

hirkan.

T: Apo anaknyo? (Apa anaknya?)

J: Amianyo. (Ibunya.)

T: Lai gapuak? (Apa dia gemuk?)

J: Kundua. (Kundur.)

T: Lai putiah? (Apa dia putih?)

J: Ganiah. (Ganih.)

229



Maksudnya, hendak menerangkan bahwa bayi itu perempuan seperti
ibunya, gemuk seperti buah kundur, putih seperti gading.
b.  Seseorang bertanya pada temannya yang baru kembali dari pasar.
T: Lai rami pakan? (Adakah pasar ramai?)
Dapek kudo balari. (Dapat kuda berlari).
Maksudnya pasar lengang sehingga kuda pun dapat bebas berlari di sana.

Kebiasaan menggunakan ungkapan dalam percakapan bertolak dari landas-
an sosial dalam struktur kekerabatan yang berkaitan, yang menyebabkan
setiap orang menjadi saling menyegani. Dalam percakapan dikenal empat cara
berkata-kata, yakni kata mendatar, kata mendaki, kata menurun, dan kata
melereng. Keempat jenis kata ini lazim pula disebut sebagai kato nan ampek
(kata nan empat). Kata mendatar ialah bahasa orang sepergaulan atau seusia.
Kata mendaki ialah bahasa orang kecil kepada yang lebih tinggi kedudukan-
nya. Kata menurun ialah bahasa orang yang lebih tinggi kepada orang yang
lebih kecil. Kata melereng ialah bahasa orang yang saling menyegani, baik
karena hubungan kekerabatan maupun karena hubungan jabatan. Dalam kata
melereng inilah peribahasa "Manusia tahan kias, kerbau tahan palu” dan
“pukul anak, sindir menantu” mempunyai peranan yang penting. Peribahasa
pertama telah menyatakan betapa manusia harus memahami kiasan. Sedang-
kan peribahasa kedua menyatakan bahwa kepada menantu yang disegani
hendaklah digunakan kata sindiran.!

Oleh karena orang Minangkabau merasa dirinya sama dengan orang lain,
maka mereka tidak mau direndahkan. Mereka menuntut penghargaan yang
sama, bahkan dalam sopan santun berbicara. Untuk menyuruh seseorang yang
lebih rendah kedudukannya pun dituntut penggunaan kata-kata yangsifatnya
menghargai sesama manusia. Umpamanya, dalam menyuruh seseorang untuk
memperbaiki sesuatu yang telah rusak, maka kalimat yang digunakan ialah:
"Tolonglah perbaiki” atau kalimat sindiran "Bagaimana baiknya, ya, benda
ini? Sudah berbulu mata melihatnya.” Berbulu mata melihatnya merupakan
kata kias untuk menyatakan pandangan mata tidak sedap, jika melihat sesuatu
vang tidak serasi atau tidak indah. Kalimat memerintah, meskipun kepada
bawahan, akan dipandang sebagai sikap penghinaan yang akan dapat meman-
cing perlawanan setidak-tidaknya pembangkangan dalam hati.

Oleh karena itu, orang Minangkabau harus mahir dan memahami kata

1. Pengertian bahasa bagi orang Minangkabau ada dua. Pertama sebagai alat komumikasi
sesamanya dan yang kedua sebagi tata krama. Pengertian bahasa menurut yang pertama
lazim disebut kato (kata). Sedangkan pemahaman akan arti kata itu sendiri menjadi sangat
luas. Seluas seperti yang dikemukakan dalam Bab Undang-Undang dan Hukum. Dalam
pengertian kedua, bahasa disebut baso (basa = budi bahasa), yaitu tata krama yang merupa-
kan ukuran komunikasi dalam tingkah laku dengan orang lain.

230



kiasan, atau kata sindiran yang disebutkan sebagai kata melereng itu. Karena
kemahiran mereka, sepotong kalimat yang telah diucapkan seseorang pada
umumnya telah mereka pahami ke mana arah pembicaraan itu. Malah me-
nyebutkan sepotong kata sampiran sebuah pantun sudah cukup menyampai-
kan makna seluruh maksud pembicaraan. Oleh karena itu, akan dipandang
beballah seseorang mana kala tidak memahami kata sindiran dan akan dipan-
dang tidak beradat atau tidak sopan mana kala berbicara terus terang.

Di samping itu, banyak pula istilah yang bermakna ganda dan kebiasaan
mengubah-ubah suatu istilah guna membedakan pengertian suatu kata benda
yang maknanya hampir sama. Umpamanya, istilah baso-basi berarti bahasa dan
juga bisa berarti basa dari pasangan basa-basi, labuak bisa berarti lebuh (jalan),
bisa pula berarti labul (persinggahan kapal), basi bisa berarti besi, bisa pula
berarti rasan, rasan bisa berarti resan, bisa pula berarti rasam (sifat). Oleh karena
itu, dalam memahami hasil sastra Minangkabau sangat diperlukan penguasaan
pengertian ganda itu, sehingga makna yang terkias di dalamnya dapat diketa-
hui dengan tepat.

Demikian pula istilah istana, yang diucapkan dalam bahasa Minangkabau
dengan istano, dipakai dengan untuk pengertian tempat tinggal raja, dan ustasio
untuk pengertian makam raja. Agama yang diucapkan agamo dan igaso untuk
pengertian agama dan ugamo untuk pengertian kepercayaan yang tidak bersifat
agama.

Susunan Kalimat

Meskipun dalam percakapan sehari-hari orang membiasakan menggunakan
peribahasa, bahasa percakapan banyak berbeda dengan bahasa kesusastraan.
Bahasa percakapan menggunakan kalimat yang pendek-pendek dan meng-
gunakan potongan kata akhir secara berurutan. Umpamanya, Cik cah It di. Wak
makan cek Iu. Bahasa utuhnya ialah Haucik cacah dulu jadi. Awak makan cick dulu.
Terjemahannya ialah "Tunggu sebentar ya. Saya makan dulu.

Sedangkan bahasa kesusastraan memakai kata-kata yang utuh. Kalimatnya
panjang-panjang dengan menggunakan banyak anak kalimat, yang masing-
masing terdiri dari empat buah kata, tidak ubahnya seperti kalimat pantun.
Oleh karena itu, mengucapkannya tidak ubahnya sebagaimana mengucapkan
pantun dengan irama dan tekanan suara yang teratur. Ada kalanya puia
kalimat itu hanya menggunakan tiga buah kata atau lebih dari empat buzk
kata. Waktu pengucapan dan iramanya tetap sebagaimana mengucapkar
kalimat yang terdiri dari empat kata.

Banyak juga kalimat-kalimat itu dibantu berbagai macam kata sandang yang
lebih berfungsi sebagai penyempurna agar pengucapan dapat berirama. Misal-
nya, nan, lah, malah, bak, lai, dek, kan, itw, iko, dan alah. Lazim pula sebagai kata
berulang diucapkan dengan susunan yang terbalik. Umpamanya kata berulang

231



mangati-ngati menjadi kati mengati; bapilin-pilin menjadi pilin-bapilin; bakaik-kaik
menjadi kaik-bakaik. Contohnya ialah sebagai berikut.
Mulonyo kato nan ka dikatokan, asanyo kaji nan ka disabuik, ado kapado suatu
malam, hari nan tarang-tarang lareh, patang kamih malam Jumaik, dalam Nagari
Tanjuang Balik. Malam nan semalam nantun, sadang rinyai-rinyai kaciak, kiro-
kiro pukua salapan, urang nan lah sambayang Isya. Jalan bajalan sagalo dubalang,
sarato nanti jo punggawa . . .2
Di samping kelaziman penggunaan empat kata dalam satu kalimat, sering
juga ada pemakaian tiga kata. Bentuk kalimat yang memakai tiga kata biasanya
ada pada kisah yang mengandung ketegangan, misalnya sebagai berikut.
Bagak bana Rajo nan Panjang, nak basutan di matonyo, nak barajo di hatinyo, inyo
kacak langan, alah bak langan, inyo kacak batih, alah bak batihi, Denai tulak
pintonyo, inyo berang mamburansang, inyo ajak demai, nak bamain padang,
Musuah indak dicari, basuo pantang diilakkan. ljan kan salangkah, satapak moh
denai suruik .. .2

Pantun

Buah kesusastraan Minangkabau yang terpenting ialah pantun, kaba, dan
pidato. Pantun merupakan yang paling utama dari semuanya.* Ja menjadi
buah bibir, bunga kaba, dan hiasan pidato. Di mana-mana orang berpantun,
dalam percakapan, ketika menjajakan jualan, atau dalam meratap dan berden-
dang. Ada sebuah ungkapan dalam bentuk pantun yang kena sekali untuk
melukiskan betapa pentingnya pantun dalam kehidupan sehari-hari.

2. Kutipan kaba Sabai nan Aluih.

3. Kutipan kaba Sabai nan Aluih.

4. Beragam pendapat mengenai makna pantun. Ada yang mengatakan maknanya sama dengan
umpama seperti yang dikenal dalam bahasa Batak. Sepantun sama dengan seumpama seperti
yang ditemukan pula dalam bahasa Melayu yang sering menyebutkan kami sepantun anak itik,
kasili ayams maka menjadi atau tuan sepantun kilar cermin, di balik gumung tampak jua. Dari
penyelidikan banyak ahli bahasa dan antropologi ternyata pantun merupakan lanjutan
pertumbuhan peribahasa atau perumpamaan. Atau kalimat perumpamaan diberi kata peng-
antar yang bunyi dan maknanya mirip. Kata pengantar itu dinamakan sampiran. Zuber
Usman berpendapat, dalam suatu diskusi pada Seminar Sejarah Minangkabau di Barusang-
kar tahun 1970, bahwa kata pantun berasal dari pe-tuntun (pa-tuntun = penuntun).
Perubahan bunyi patuiris menjadi pannun adalah hal yang lazim pada bahasa Minangkabau
dan Melayu, seperti numput-nuspur menjadi renuspur, laki-laki menjadi lelaki atau dalam
bahasa Minangkabau kata lasmbek-lambek menjadi lilambek, main-main menjadi mimain atau
mawmain, jalan-jalan menjadi jinjalan, dan lari-lari menjadi lalari. Dalam percakapan sehari-hari
di Minangkabau, jika orang ingin mengemukakan pendapatnya dengan pantun, ia cukup
mengucapkan sampiran pantun saja, maka orang pun sudah maklum apa yang dimaksudkan-
nya. Ada kalanya dengan hanya mengucapkan sepatah kata pantun saja, orang pun telah
maklum hendak ke mana maksud pembicaraan itu.

232



Sarancak saelok ikolah parak,
Indak badasun agak sebuah.

Sarancak saelok ikolah awak,
Indak bapantun agak sabuah.

Secantik seelok inilah parak,
Tak berdasun barang sebuah.
Secantik seelok inilah awak,
Tak berpantun barang sebuah.

Pantun terdiri dari beberapa baris dalam jumlah yang genap, dari dua baris
sampai dua belas baris. Setiap baris terdiri dari empat kata dengan rima akhir
yang sama. Separuh jumlah baris permulaan disebut sampiran. Separuh ber-
ikutnya adalah isi pantun yang sesungguhnya. Fungsi sampiran ialah sebagai
pengantar dari isi, bunyi, dan iramanya. Pantun yang sempurna ialah apabila
sampirannya mengandung ketiga unsur itu. Contohnya ialah sebagai berikut.

Tinggi melanjuiklah kau batuang,
Indak ka den tabang-tabang lai.
Tingga mancaguiklah kau kampuang.
Indak ka den jalang-jalang lai.

Tinggi melanjutlah kau betung,
Takkan kutebang-tebang lagi.
Tinggal mencagutlah kau kampung,
Takkan kujelang-jelang lagi.

Desx tatah indak tatatah,
Den tutuah juo nan jadi.
Den tagah indak tatagah,
Den suruah juo nan jadi.

Ku tatah tak tertatah,
Ku tutuh jua yang jadi.
Ku tegah tak tertegah,
Ku suruh jua yang jadi.

O, upiak rambahlah paku,
Nak tarang jalan ka parak.

O, upiak ubalah laky,
Nak sayang urang ka awak.

O, upik rambahlah paku,
Biar terang jalan ke parak.
O, upik ubalah laku,

233



Biar sayang orang ke awak.

Pantun yang sempurna itu tidak banyak karena memang tidak mudah
menyusun atau memilih sampiran yang dapat memberi kiasan yang tepat serta
didukung bunyi dan irama kata demi kata yang tepat pula.

Namun, ada usaha menyempurnakan sampiran dengan bentuk lain. Meski-
pun demikian, tidak ada pautan maknanya dengan maksud dan isi pantun itu,
yakni dengan memakai sampiran yang mengisahkan suatu kejadian atau
keadaan yang benar-benar ada. Umpamanya, seperti berikut.

Maninjau padinyo masak,
Batang kapeh batimbo jalan
Hati risau dibao galak,

Bak paneh menganduang hujan.

Maninjau padinya masak,

Batang kapas bertimbal jalan.

Hati risau dibawa gelak

Bagai panas mengandung hujan. ;
Pada kedua sisi jalan di desa Maninjau memang terdapat banyak pohon

kapas. Contoh pantun berikut ini, sampirannya mengisahkan keadaan yang
benar-benar ada.

Pulay Pandan jauah di tangah,
Di baliak pulau si angso duo.
Hancua badan dikanduang tanah,
Budi baiak takana juo.

Pulau Pandan jauh di tengah,
Di balik pulau si Angsa Dua.
Hancur badan dikandung tanah,
Budi baik terkenang jua.

Letak Pulau Pandan di Pantai Padang memanglah di balik Pulau Angsa Dua.
Pantun yang demikian sempurnanya tidak pula banyak. Yang terbanyak
dijumpai ialah pantun yang sampirannya sekenanya saja, asal berima dengan
isi pantun. Umpamanya seperti berikut.

Kaluak paku kacang balimbiang,
Tampuruang lenggang-lenggangkan.
Bao manunun ka Saruaso,

Tanam siriah jo ureknyo.

Anak dipangku kamanakan dibimbiang,
Urang kampuang dipatenggangkan.
Tengzang nagari jan binaso,

Tenggang sarato jo adaiknyo.

234



Keluk paku kacang belimbing,
Tempurung lenggang-lenggangkan.
Bawa menurun ke Saruaso,

Tanam sirih dengan uratnya.

Anak di pangku kemenakan dibimbing,
Orang kampung dipertenggangkan.
Tenggang negari jangan binasa,
Tenggang beserta dengan adatnya.

Ragam Pantun
Umumnya yang dinamakan pantun ialah kalimat berima yang terdiri dari

empat baris dan setiap baris terdiri dari empat kata. Akan tetapi, banyak pula
ditemui pantun yang terdiri dari dua baris. Di samping itu, banyak pula
ditemukan pantun yang terdiri dari enam sampai dua belas baris. Di bawah ini
beberapa contoh.
Pantun dua baris:

Sabab puluik santan binaso,

sabab muluik badan binaso.

Sebab pulut santan binasa,

Sebab mulut badan binasa.
Pantun empat baris:

Biriak biriak tabang ka samak,

Dari samak ka halaunan,

Dari niniak turun ka mamak,

Dari mamak ka kemenakan.

Birik birik terbang ke semak,

Dari semak ke halaman.

Dari ninik turun ke mamak,

Dari mamak ke kemenakan.
Pantun enam baris:

Simpanlah cindai nan piliahan,

Simpanlah, ado ka gunonyo.

Peti ameh cewang di langit,

Jikok dicurai dipapakan.

Jikok dibukak si tambo lamo,

Ari paneh alang bakulik.

Simpanlah cindai yang pilihan,
Simpanlah, akan ada gunanya,
Peti enam cewang di langit,



Jika dicurai dipaparkan,
Jika dibuka si tambo lama,
Hari panas elang berkelit.

Pantun delapan baris:
Putuih maniak di Salido
Pacah tarampeh ateh karang,
Dipiliah anak rang Kurinci,
Ikan balang dibao lalu.
Babantah winiak nan baduo
Mamanggakkan larch surang-surang,
Karano ati samo suci,
Aman datang damai batamu.

Putus manik di Salido,

Pecah terempas di atas karang,
Dipilih anak 'rang Kerinci,
Tkan belang dibawa lalu.
Berbantah ninik nan berdua,
Memujikan laras seorang-seorang,
Karena hati sama suci,

Aman datang damai bertemu.

Pantun sepuluh baris:

Ditabeh sarek bungo cindai,
Batikam bahulu gadiang,
Carano batirai suto,

Basulam basuji maniak,

Rendo ameh bari baturab.
Kebasaran Basa Ampek Balai,
Tuan kadi di Padang Gantiang
. Audomo di Saruaso,

Mangkudun di Sumaniak,
Baudaro di Sungai Tarab.

Ditatah sarat bunga cindai,
Bertikam berhulu gading,
Cerana bertirai sutra,

Bersulam bersuji manik,

Renda emas beri berturab.
Kebesaran Basa Empat Balai,
Tuan Kadi di Padang Gantiang,
Andomo di Saruaso,
Mangkudum di Sumanik,

236



Bendahara di Sungai Tarab.
Pantun duabelas baris:

Mancampak tibo di ulu,

Kanailah pantau dalam payo,

Ditatak batang cubadak,

Dirandang daun ampaleh,

Talang dalam nan dipatahkan,

Dipatah dalasm parahu.

Luhak nan bapangulu,

Rantau nau barajo,

Tagak indak tasendak,

Malenggang indak tapampeh,

Jikok tabalintang patah,

Jikok tabujua lalu.

Mencampak tiba di hulu,
Kenalah pantau dalam paya,
Ditetak batang cempedak,
Direndang daun empelas,
Talang dalam nan dipatahkan,
Dipatah dalam perahu.
Luhak nan berpenghuly,
Rantau nan beraja,

Tegak tidak tersondak,
Malenggang tidak terpampas,
Jika terbelintang patah,

Jika terbujur lalu.

Seloka, Talibun, dan Gurindam
Pantun yang enam sampai yang dua belas baris juga dinamai talibus. Seloka

ialah pantun empat baris yang terdiri dari beberapa untai. Tiap-tiap untai
pantun berhubungan dengan untai berikutnya. Hubungan itu ialah baris
kedua dan keempat setiap untai yang disisipkan pada baris pertama dan ketiga
dari untai berikutnya. Kalau seloka itu terdiri dari beberapa buah untai, maka
untai ketiga mengutip lagi baris kedua dan keempat untai kedua. Berikut ini
contoh seloka.

Tanam malati basusun tangkai,

Tanam padi ciek-ciek,

Kalau buliah basusun bangkai,

Dagiang hancua manjadi ciek.



Tanam padi cick-ciek,
Anak lintah dalam cunia,
Dagiang ancua jadi ciek,
Tando baciuto dalam dunie.

Aunak lintah dalam cunia,
Ubua-ubua balah duo,
Tando bacinto dalam dunie,
Ciek kubua kito baduo.

Tanam melati bersusun tangkai,
Tanam padi satu-satu,

Kalau boleh bersusun bangkai,
Daging hancur menjadi satu.

Tanam padi satu-satu,
Anak lintah dalam dunia,
Daging hancur jadi satu,
Tanda bercinta di dunia,

Anak lintah dalam dunia,
Ubur-ubur belah dua.
Tanda bercinta di dunia,
Satu kubur kita berdua.

Dalam bentuk lainnya, pantun itu ada yang dinamai gurindam. Pada u-
mumnya gurindam berisikan saripati kata yang tersusun dalam dua atau empat
baris. Berbeda dengan pantun, gurindam tidak mempunyai sampiran. Gurin-
dam langsung masuk kepada maksud dan isinya. Contoh gurindam dua baris:

Awa diingek akia indak,
Alamaik badan ka rusak.

Awal diingat akhir tidak,
Alamat badan akan rusak.
Contoh gurindam empat baris:

Adaik nas biaso dipakai,
Limbago nan biaso dituang,
Nan elok nan dipakai,

Nasu buruak nan dibuang,
Adat yang biasa dipakai,
Lembaga yang biasa dituang,
Nan elok nan dipakai,

Nan buruk nan dibuang.



Pantun Adat

Menurut isinya, ada lima jenis pantun, yaitu: pantun adat, pantun tua,
pantun muda, pantun duka, dan pantun suka.

Pantun adat itu digunakan dalam pidato. Isinya kutipan undang-undang,
hukum, tambo, dan sebagainya, yang berhubungan dengan adat. Berikut ini
contoh pantun adat.

Yang berkenaan dengan tata pemerintahan:
Rang gadili memapek kuky,
Dipapek jo pisau sirauik,
Tapapek dibatuang tuo,
Batuang tuo elok kalantai.
Nagari bakaampek suku,
Bahindu babuah paruik,
Kampuang dibari batuo,
Rumah dibari batungganai.

Anak gadis memepat kuku,
Dipepat dengan pisau siraut,
Terpepat pada betung tua,
Betung tua baik untuk lantai,
Nagari berempat suku,
Berhindu berbuah perut,
Kampung diberi bertua,
Rumah diberi bertungganai.

Yang berkenaan dengan sistem kepemimpinan:
Dahan kamuniang bialah patah,
Asa manghudy jan punah,
Di lahia rajo disambah,
Di batin rayaik mamarintah.

Dahan kemuning biarlah patah,
Asal mangkudu jangan punah,
Di lahir raja disembah,

Di batin rakyat memerintah.

Yang berkenaan dengan ungkapan hukum:
Sakali ladang baganti,
Sakali tanaman babuah,
Tumbuahnyo di sinan juo.
Sakali gadang baganti,
Sakali langgam berubak,
Adat baitu juo.



Tumbuhnya di situ juga.
Sekali pembesar berganti,
Sekali fanggam berubah,

Adat begitu juga.

Yang berkenaan dengan hukum pidana:
Urang Silungkang mambao kapeh,
Urang Padang mambao aia,

Nan mancancang nan mamampeh,
Nayn barutang nan masmbaia.

Orang Silungkang membawa kapas,
Orang Padang membawa air,

Yang mencencang yang memampas,
Yang berutang yang membayar.

Pantun Tua
Pantun tua berisi petuah orang tua kepada anak muda, yang mengandung

nasihat serta ajaran etik yanglazim berlaku di masa itu. Sebuah contoh pantun
sebagai berikut.

Kamuniang di tangah balai,

Ditutuah batambah tinggi,

Barundiang jo urang tak pandai,

Bak alu pancukia dui.

Kemuning di tengah balai,

Ditutuh bertambah tinggi,
Berunding dengan orang tak pandai,
Bagai alu pencukil duri.

- Contoh pantun tua yang berisi nasihat untuk anak muda yang hendak persi
ke rantau atau sebagai pedoman bagi perantau baru.

Kok waang pai ka pakan,

Iyu bali, balanak bali,

Ikan panjang bali duly,

Kok waang pai bajalan,

Induak cari dunsanak cari,

Induak samang cari dulu.

Kalau engkau pergi ke pekan,
Hiu beli, belanak beli,

240



Ikan panjang beli dahulu,
Kalau engkau pergi berjalan,
Ibu cari, saudara cari,

Induk semang cari dahulu.

Pantun muda

Pantun muda ialah pantun asmara, yang mengiaskan atau menyindirkan
betapa dalam cinta asmara yang terpendam. Kadang-kadang pantun itu sangat
cabul. Isi pantun ini sering merupakan dialog antara bujang dan gadis, yang
seorang menyatakan cintanya dan yang seorang meminta bukti. Juga isinya
kadang-kadang pemujaan atas kecantikan seorang kekasih yang dikiaskan
kepada wajah alam yang seindah-indahnya. Yang paling disenangi orang ialah
pantun yang berisikan cinta yang patah. Disenangi karena demikian halus
lukisannya. Pantun yang bersahutan antara bujang dan gadis biasa pula
berbentuk seloka. Contoh pantun muda.

Pisau sirauik ilang di rimbo,
Dipakai anak rang Payokumbuah,
Karam di lauik buliak ditimbo,
Karam di hati mambao luluah.

Padang Paujang dilingka bukik,
Bukik dilingka si kayu jati,
Kasiah sayang indak sadikik,
Dari mato jatuah ka hati.

Pisau siraut hilang di rimba,
Dipakai anak orang Payakumbuh,
Karam di laut boleh ditimba,
Karam di hati membawa luluh.

Padang Panjang dilingka bukik,
Bukit dilingkar si kayu jati,
Kasih sayang bukan sedikit,
Dari mata jatuh ke hati.

Pantun suka

Pantun suka ialah pantun jenaka yang berisikan olok-olok. Kadang-kadang
isi pantun ini juga ejekan yang tajam terhadap buah perangai orang-orangyang
tidak menyenangkan. yang termasuk pantun suka ini ialah pantun teka-teki.
Contoh pantun olok-olok jenaka:

Tanah liek bakapiek,

241




Ditimpo tanah badarai,
Nant alun diliek alah diliek,

Kuciang jo manciak samo bakasai.

Tanah liat berkepiat,
Ditimpa tanah berderai,

Yang belum dilihat sudah dilihat,
Kucing dengan tikus sama berkasai.

Pantun ejekan:

Tangah ari masuak ka utan,
Potong rumpuik di tapi kali,
Asik pungguak rindukan bulan,
Bulan nan dikawa si rajowali.

Tengah hari masuk ke hutan,
Potong rumput di tepi kali.
Asik pungguk rindukan bulan,
Bulan yang dikawal si rajawali.

Pantun tekateki:

Biduak kaia mambao sapek,
Sapek dijua rang Solok,

Makan di lauik mutah di darek,
Kok tahu cubolah takok.

Biduk kail membawa sepat,
Sepat dijual orang Solok.
Makan di laut muntah di darat,
Kalau tahu cobalah terka.

Pantun Duka

Pantun duka ialah pantun yang umumnya diucapkan anak dagang yang
miskin, yang tidak sukses hidupnya di rantau orang. Isinya sangat melankolis.
Yang paling terkenal pantun ini ialah:

Singkarak kotonyo tinggi,

Sumani mandado dulang.

Awan bararak ditangisi,

Badan jauah di rantau orang.

Singkarak kotanya tinggi,
Sumani mendada dulang.

242



Awan bararak ditangisi,
Badan jauh di rantau orang.

Kaba

Jika dilihat dari gaya bahasanya, Kaba® betul-betul merupakan produk khas
Minangkabau. Jika dilihat dari isi ceritanya, maka kaba dapat dibagi dalam dua
kategori, yaitu yang Klasik dan yang baru. Kaba yang dikategorikan klasik ialah
kaba yang diangkat dari hikayat. Misalnya, dari hikayat Malix Destan, menjadi
kaba Malin Deman, hikayat Anggun Cik Tunggal menjadi kaba Angzun nan
Tungga® Atau hikayat lainnya yang menjadi kaba, seperti: hikayat Usbur

v

Kaba menurut pendapat yang umum, berasal dari bahasa Arab akhbar yang dilafalkan ke
dalam bahasa Indonesia menjadi kabar dan ke dalam bahasa Minangkabau menjadi kaba.
Pemahaman ini diperkuat pantun pembukaan pada hampir semua kaba yang berbunyi: Dari
langik tabarito, tibo di busmi jadi kaba (dari langit terberita, sampai di bumi jadi kabar). Namun,
dalam berbagai ungkapan istilah kaba sering didahului istilah curiro (cerita), sehingga selalu
disebut curito kaba (cerita kabar). Kata itu sulit dipahami maknanya. Yang lazim disebut kaba
barito (kabar berita). jika menurut sumber pengambilan istilah pada masa lalu atau masa
Minangkabau tua, maka yang lazim diambil ialah bahasa Sanskerta. Menurut bahasa itu,
kaba artinya senda-gurau atau pelipur lara. Oleh karena itu, curito kaba akan dapat.dipahami
sebagai cerita pelipur lara saja dan kisahnya dapat saja menyimpang dari sistem atau struktur
sosial masyarakat Minangkabau.

6. Dalam kepustakaan kaba, yang paling tua yang ditulis dengan menggunakan huruf Arab,
ternyata kaba bukan merupakan cerita asli Minangkabau. Umpamanya, kaba Malin Desasn
aslinya dari Aceh yang bersumber dari hikayat yang berasal dari Persia. Kaba Si Gondang Sari
Dewa, kaba Si Tabuang, kaba Rajo Tuktung rupanya berasal dari Barus. Kaba Alang Beittas, kaba
Anggun nan Tungga Magek Jabang berasal dari Malaysia. Namun, penduduk Pariaman meng-
atakan bahwa Anggun nan Tungga adalah orang Pariaman, yang diangkat Basa Empat Balai
menjadi raja muda, yang hingga kini masih ada turunannya di sana. Oleh karena itu, mereka
menolak pendapat yang mengatakan kaba Awuggun man Tongga berasal dari Malaysia. Jika
dilihat pada jalinan kisah yang sangat bersifat petualangan pada kaba Anggui san Tongea
yang hampir mirip dengan Malin Kindang (bedanya Anggun nan Tungga tidak durhaka pada
ibunya), tetapi sama-sama pergi berlayar dan menguasai lautan lalu mendapat putri yang
cantik dan dibawanya pulang, lalu juga bila dilihat pada sepinya kisah epos dan episode
sejarah Minangkabau dalam kaba, maka sangat mungkin ada dua Anggun nan Tongga yang
menjadi satu dalam pemahaman penduduk Pariaman itu. Dalam kisah Anggun nan Tongga
dari Pariaman diceritakan surat pelantikannya oleh Basa Empat Balai. Bilakah itu terjadi
dapat dihubungkan dengan teralihnya kewenangan kekuasaan antara Basa Empat Balai dan
Raja Pagaruyung. Demikian juga nama atau gelar yang disandang tokoh itu, yakni Anggun
nan Tongga Magek Jabang, adalah nama atau gelar yang tidak lazim dipakai raja-raja muda
di wilayah pesisir. Nama Tongga atau Tungga memang lazim dipakai, tetapi Anggun dan
nama yang demikian panjang tidaklah lazim dipakai. Dan jika dilihat sejarah Minangkabau
yang sepi kisah epos, hampir boleh dikatakan tidak ada, karena bertentangan dengan pola
falsafah mereka (seperti yang dikemukakan pada catatan 10), mungkin dapat menimbulkan
kesimpulan bahwa kisah antara raja muda di Tiku Pariaman dan kisah kaba merupakan dua
kisah yang kemudian menyatu. Di samping itu, kehadirah seorang tokoh cerita secara fisik

243



Muda, hikayat Murai Baru dan hikayat Raja Tuktung. Atau kisah yang sama
dengan hikayat, seperti: Sabai nan Aluih, Talipuk Layu, Gadis Ranti, dan Tupai
Janjang. Bahkan tambo seperti tambo Pagaruyung diolah menjadi kaba Ciundur
Mato.

Peristiwa sensasional pun diangkat menjadi kaba, seperti kaba Si Sabariah (Si

Sabariah mati dibunuh suaminya), kaba Siti Jamilah (Siti Jamilah mati bunuh
diri), dan kaba Si Udin Anak Rang Palembayan (Si Udin mati digantung). Ketika
mesin cetak yang menggunakan huruf Arab dan kemudian huruf Latin mun-
cul, media yang semula, tukang kaba, beralih ke buku. Kemudian permainan
randai, sebagai teater rakyat, memunculkan banyak kaba baru, antara lain
kaba si Marantang, kaba Siti Rabiatun, dan kaba Angku Kapalo Sitalang.
. Rupa-rupanya kaba pada mulanya beredar di wilayah rantau pesisir bagian
barat Minangkabau yang dikuasai raja Aceh. Mungkin melalui Aceh inilah
hikayat dan syair-syair diperkenalkan ke Minangkabau. Bila melihat wilayah
peredaran kaba di rantau pesisir itu dan sumber-sumber yang mempengaruhi-
nya, dapatlah dipahamibahwa cerita kaba yang klasik itu senantiasa mengisah-
kan raja-raja dan pangeran-pangerannya, dewa-dewi, atau kisah-kisah yang
menyimpang dari struktur sosial Minangkabau sendiri. Cerita kaba memperli-
hatkan produk kebudayaan yang bukan asli Minangkabau pada awal
pertumbuhannya.’

lazim dipercayai masyarakat. Dr. Taufik Abdullah dalam suatu percakapan pernah mengata-
kan bahwa oleh banyak penduduk Makassar dipercayai adanya tokoh Pendekar Sutan,
seperti yang dikisahkan Hamka dalam Tenggelamya Kapal van der Wijck. Begitu pula halnya
banyak generasi sekarang percaya akan kehadiran Siti Nurbaya secara fisik sebagaimana
yang dikisahkan Marah Rusli dalam roman Siti Nurbaya, sehingga sebuah bukit di tepi pantai
Kota Padang dipercayai sebagai tempat yang bersejarah dalam peristiwa Siti Nurbaya.
Bahkan banyak orang-orang terkemuka di Padang sampai merasa tersinggung dengan
pergelaran cerita lakon "Wanita Terakhir” karya Wisran Hadi yang ditampilkan di Taman
Ismail Marzuki Jakarta pada tahun 1976, karena Wisran Hadi menunggangbalikkan kisah-
kisah Malin Kundang, Malin Deman, serta Puti Bungsu. Malahan keberatan mereka terha-
dap cerita lakon itu nyaris dibicarakan LKAAM (Lembaga Kerapatan Adat Alam Minangka-
bau) karena kuatnya desakan orang-orang terkemuka itu. Hal itu melukiskan betapa
mudahnya orang memitoskan tokoh-tokoh yang dilukiskan dalam cerita fiksi, bahkan
sampai sekarang.

7. Berbagai kisah kaba yang telah menjadi Klasik sehingga diagung-agungkan, seperti Sabai nan
Aluh, Ussbur Muda, Gadis Ranti, dan Gadis Basanai, ternyata kisanya menyimpang dari
struktur sosial Minangkabau. Umpamanya, Sabai nan Aluih dipinang orang kepada ayahnya
dan karena ditolak lalu si ayah dibunuh peminang, padahal dalam struktur sosial Minangka-
bau seorang gadis dipinang kepada mamaknya. Oleh karena itu, tidak ada alasan untuk
membunuh seorang ayah karena menolak pinangan itu, sebab keputusan ayah bukanlah
yang menentukan. Demikian pula halnya dengan Gadis Ranti yang terkena fitnah, lalu diusir
ayahnya dari rumah dan dari desa asalnya, padahal dalam struktur sosial Minangkabau
status ayah adalah orang semenda yang tidak mempunyai wewenang di rumah istrinya,

244



Sebagai pelipur lara, kaba yang bermula muncul di rantau pesisir itu lalu
menjalar ke darek (darat), yang merupakan pusat kebudayaan Minangkabau.
Sampai di darek kaba menyempurna menjadi lebih berciri Minangkabau. Yang
dapat dilihat ialah kehadiran mamak dalam hampir semua kaba yang dimun-
culkan sebagai tokoh yang menyampaikan pesan kemuliaan sistem adat.Bah-
kan tidak kurang pula ulama yang dimunculkan sebagai tokoh yang me-
nyampaikan pesan-pesan keagamaan, seperti yang terlihat pada kaba Si Gadis
Ranti, kaba Si Jombang, kaba Si Ussbut Muda, dan kaba Si Gadis Basauai. Mungkin
untuk pemuasan selera umum penduduk di darek yang menghendaki cerita-
cerita yang betul-betul didukung sistem sosialnya, tukang kaba pun mulai
mengambil kisah yang benar-benar terjadi.

Gaya bahasa

Kaba adalah salah'satu cerita rakyat di samping dongeng, hikayat, dan cerita
lainnya. Ada beberapa perbedaan yang khas antara kaba dan yang lainnya,
yakni bentuk bahasanya yang liris, ungkapan-ungkapannya yang plastis, dan
penggunaan pantun yang cukup dominan. Dongeng dan cerita lainnya yang
lazim menggunakan bahasa percakapan sehari-hari, sedangkan hikayat meng-
gunakan syair.®

Bahasa kaba mempunyai susunan yang tetap. Empat buah kata dalam
sebuah kalimat. Ada kalanya terdiri dari tiga buah kata bila kalimat itu

sehingga ia tidak berhak mengusir anaknya dari rumah apalagi dari desanya. Sedangkan
pengusiran hanya dapat dilakukan mamak dan itu pun harus melalui kesepakatan bersama
jika sifat pengusiran itu sampai ke luar dari desanya. Gadis Basanai diceritakan mati berulam
jantung, kemudian menyusul tunangannya. Mereka dikuburkan berdekatan, padahal menu-
rut strukrur sosial Minangkabau orang dikuburkan pada pendam pusara kaumnya masing-
masing. Suami istri pun tidak mungkin dikuburkan pada pendam pusara yang sama. Demiki-
an juga halnya dengan Umbut Muda dengan kekasihnya yangjuga dikuburkan pada pendam
pusara yang sama merupakan peristiwa yang bertentangan dengan kultur Minangkabau.

8  Cerita kaba tidak pernah disampaikan dengan menggunakan syair. Yang menggunakan syair
ialah hikayat. Hikayat sendiri pun tidak pula pernah menggunakan pantun. Pengaruh
hikayat jelas sangat besar pada kaba karena banyak bahan cerita hikayat yang diambil kaba.
Namun, penggunaan syair dalam kaba belum pemah terjadi. Dari peristiwa ini tampaknya
terlihat ketegaran kebudayaan Minangkabau dalam mengambil pengaruh kebudayaan luar,
bahkan yang bersifat Islam sekalipun. Sebagaimana hikayat, kisah nabi-nabi dan sahabat
nabi lazim dikisahkan dalam bentuk syair, tetapi tidak pemah kisah tambo dikisahkan
dengan syair. Demikian pula halnya, kisah nabi-nabi dan sahabatnya tidak pernah pula
dikisahkan ke dalam kaba. Bahkan dalam khotbah, para khatib lazim bersyair, tetapi tidak
pernah berpantun. Dalam pidato para penghulu tidak pernah syair diucapkan. Hal yangsama
akan lebih terlihat pada permainan atas kesenian rakyat, yang berperan pada upacara
tertentu, yang melukiskan pemisahan pemakaian kesenian pada upacara adat yang tidak
sama dengan yang dipakai pada upacara Islam. (Lihat juga bab "Permainan Rakyat™).

245



bersuasana penegasan, sebagaimana yang lazim ditemukan pada kalimat pan-
tun. Selain susunan bahasanya yang tetap, juga ungkapan-ungkapannya pun
tetap, sebagaimana bahasa klise, terutama dalam mengisahkan suatu peralihan
peristiwa, waktu, dan suasana. Bentuk dan tingkah laku orang pun diungkap-
kan dengan bahasa klise. Umpamanya sebagai berikut.

Pemindahan suatu adegan ke adegan yang lain:
Kini kaba baraliah hanyo lai, sungguh baraliah di sinan juo.

Sekarang kaba beralih lagi, meskipun beralih di situ jua.

Penutupan suatu adegan:
Baity kaba dikabakan, kito nan wtang mangabakan, salah bana kito udak sato.

Begitulah kabar dikabarkan, utang kita mengabarkan, salah benamnya kita
tak serta.

Menceritakan suatu masa yang berlaku:
Dek lamo-bakalasmoan, salamo lambak nan bak kian, alah sarantang pajalanan,
cukuik kaduo rantang panjang, mako tibolah kaba baritonyo.

Berkat lama-kelamaan, setelah sedemikian lamanya, sudah serentangan
perjalanan, cukup akan dua rentangan panjang, tibalah kabar beritanya.

Masa yang berjangka tahunan:
Lah satahun duo tahun, cukuik katigo tahun tapek, sampailah kaba masa itu . . .

Setelah setahun dua tahun, genap tiga tahun persis,
sampailah kabar masa itu. ..

Memulai sebuah percakapan biasa pula digunakan kata-kata seperti berikut:
Manolal nak kanduang juo jano denai, dengakan banalah baiak-baiak, nak denai
curai denai papakan, iolah sarupo kato wrang tuo-tuo . . .

Wahai anak kandungku, dengarkanlah baik-baik, apa yang kucurai kupa-
parkan, ialah seperti kata orang tua-tua...

Kadang-kadang pemakaian kata untuk melukiskan kecantikan seorang per-
empuan akan sama dengan kecantikan perempuan lain yang menjadi madu-
nya. Umpamanya sebagai berikut:

Kononlah Siti Djamilah, lorong kapado tubuahnyo indaklah pulo ado bandiangan-
246



nyo, mukonyo panuah barisi, bak bulan ampek baleh hari, talingonyo jarek tatahan,
kauiangnyo kiliran taji, pipinyo pauah dilayang, buly matonyo samuik baririang,
daguakuyo bak labah inggok langannyo bak lilin dituang, batiehnyo bak paruik padi,
tumiknyo bak talua buruang.

Kononlah Siti Djamilah, potongan tubuhnya tak ada bandingannya,
mukanya penuh berisi, bagai bulan empat belas hari, telinganya jerat
tatahan, keningnya kiliran taji, pipinya pauh dilayang, bulu matanya
semut beriring, dagunya bagai lebah hinggap, lengannya bagai lilin di-
tuang, betisnya bagai perut padi, tumitnya bagai telur burung.

Dan kecantikan Siti Rawani yang menjadi madu Siti Djamilah:
Kan bana Siti Rawani, rancak nan bukan alang kepalang mukonyo nan bak bulan
panuah, pipinyo nan bak pauah dilayang, bulu matonyo sasmuik bairiang, tumiknyo
bak talua buruang . .

Sedangkan Siti Rawani, cantiknya bukan alang kepalang, mukanya yang
bagai bulan penuh, pipinya yang bagai pauh dilayang, bulu matanya
semut beriring, tumitnya bagai telur burung. ..

Di bagian lain Siti Rawani itu dikatakan:
... mukonyo bak bulan panuah, pipinyo pauah dilayang, kanianguyo kiliran taji,
bibianyo marapalam masak, daguaknyo labah bagantuang, bulu matonyo samuik
bairiang, hiduangiyo bak dasun tungga, tumiknyo bak talua buruang . . .

... wajahnya bagai bulan penuh, pipinya pauh dilayang, keningnya kiliran
taji, bibirnya marapalam masak, dagunya lebah bergantung, bulu matanya
semut beriring, hidungnya bagai bawang putih tunggal, tumitnya bagai
telur burung ..

Unsur Pantun dalam Kaba

Hadirnya pantun dalam kaba merupakan unsur yang paling dominan.” Pada
umumnya, setiap kaba dibuka dengan pantun dan ditutup pula dengan pan-
tun. Dialog yang sentimental umumnya menggunakan pantun. Demikianlah
pula nasihat orang pada anaknya.

Pantun pembukaan sebuah kaba bermacam-macam pula. Kadang-kadang

9 Dalam kaba Tuanku Larch Simawang yang berdiri dari 8.000 kata terdapat 83 buah pantun
atau seperenam dari seluruh cerita disampaikan dengan pantun. Kaba Ussbur Muda memiliki
168 pantun atau seperlima dari seluruh cerita disampaikan dengan pantun.

247



_ yang bermacam-macam itu diucapkan berturut-turut. Lazimnya bentuk pan-
tun pembukaan itu adalah seperti berikut.
Kaik-bakaik rotan sago,
Takaik di aka baha.
Dari langik tabarito,
Tibo di buwmi jadi kaba.

Kait-berkait rotan saga,
Terkait di akar bahar.
Dari langit terberita,

Tiba di bumi jadi kabar.

Atau seperti begini:
Banda urang kami bandakan,
Padi tahampa di pamatang,
Dirambakh daun jarami.
Kaba urang kami kabakan,

Antah talabiah antah takurang,
Kok salah mintak diubahi.

Bendar orang kami bendarkan,
Padi terhampar di pematang,
Dirambah daun jerami.

Kabar orang kami kabarkan,
Entah terlebih entah terkurang,
Kalau salah minta diubahi.

Atau seperti ini:
Ramilah pakan Tujuah Koto,
Rami nan sadang tangah hari.
Dikambang kaba carito lamo,
Untuak parintang-rintang ati.

Ramailah pekan Tujuh Kota,
Ramai di kala tengah hari.

Dikembang kabar cerita lama,
Untuk perintang-rintang hati.

Pantun penutup sebuah kabar:
' Kok ado jarum uan patah,
Usahdilatakkan dalam peti,
Latakkan sajo di pamatang,

248



Buliah pancukia cukia duri.
Kok ado kato nan salah,
Usah dilatakkan dalam hati,
Latakkan sajo di balakang,
Usah manjadi upek puji.

Kalau ada jarum yang patah,
Usah diletakkan dalam peti,
Letakkan saja di pematang,
Boleh pencukil-cukil duri.
Kalau ada kata yang salah,
Usah diletakkan dalam hati,
Letakkan saja di belakang,
Jangan menjadi umpat puji.

Isi Cerita

Dengan mengangkat tema yang serba menyenangkan, fungsi kaba betul-
betul sebagai pelipur lara. Peristiwa dikisahkan pada suatu tempat yang tidak
jelas lokasinya dan pelaku diberi nama-nama yang tidak lazim dipakai, seperti
pada cerita hikayat. Banyak kisah raja atau anak raja, tetapi tidak ada cerita
epos dan episode sejarah Minangkabau. Satu-satunya yang mungkin merupa-
kan epos suatu episode sejarah, menurut yang mereka percayai, ialah kisah
Cindur Mato yang diangkat dari tambo Pagaruyung.'® Sedangkan kisah tambo

10  Apabila kisah kaba tidak menampilkan epos dan episode sejarah. sebagai yang terlihat
terutama pada kaba pada periode kedua yang lebih menonjolkan perannya sebagai media
kritik sosial, maka hal itu mungkin dapat dilihat dari latar belakang falsafah Minangkabau
yang telah membentuk watak manusianya. Mungkin pula hal itu dapat dimulai dengan
mengenal bahwa Minangkabau lebih merupakan suatu kultur etnis daripada suatu bangsa
yang tumbuh dan besar karena menganut suatu sistem monarki. Pengenalan nama Minang-
kabau pertama dimulai dengan suatu catatan pada prasasti Sriwijaya pada akhir abad ke-7 di
Kedukan Bukit. Kerajaan yang berselang-seling sampai abad ke-14 pada bagian pantai timur
Pulau Sumatera secara etnis bukanlah pendukung kultur Minangkabau. Barulah pada
pertengahan abad ke-14, Aditiawarman masuk ke pusat Minangkabau dan mendirikan
kerajaannya di Pagaruyung. Dalam keadaan yang sangat lemah kerajaan itu pun lenyap
setelah dikuasai Belanda pada abad ke-19.

Walaupun dalam sejarah Minangkabau dikenal adanya raja-raja yang menguasai wilayah itu,
secara kultural haruslah dipahamkan bahwa kehadiran raja-raja itu tidak ubahnya dengan
kehadiran kekuasaan asing, seperti kehadiran Aceh yang lebih dari seabad di pesisir atau
Belanda dalam waktu yang sama di darat. Kehadiran kekuasaan asing itu secara kultural
tidak menjadikan Minangkabau menganut sistem monarki. Sistem pemerintahannya yang
paling bawah yang disebut nagari penganut sistern pemerintahan "republik” dengan pimpin-
an kolektif para penghulu yang terdiri dari pimpinan "partai” yang mereka sebutkan sebagai

249



yang tidak kalah indahnya seperti kisah Datuk Perpatih nan Sabatang bersama
Datuk Ketumanggungan dan Cati Bilang Pandai yang berhadapan dengan
raja-raja yang datang ke Minangkabau masa dahulu tidak pernah diangkat
dalam kaba. Peristiwa itu dikisahkan dengan gaya bahasa yang lain dan
disampaikan pada peristiwa yang resmi, seperti dalam pidato pada perjamuan
penobatan penghulu.

Umumnya tema cerita bersifat laki-laki dan perempuan selalu menjadi
obyek. Raja baik melawan raja jelek, pangeran baik melawan pangeran jelek
dalam memperebutkan perempuan yang bertingkah laku baik dan halus budi.
Polanya sudah tentu sama, bahwa yang baik selalu menang dari yang jelek.
Laki-laki turunan orang biasa, seperti dalam kaba Malin Deman atau dalam
kaba Anggun nan rongga, dimungkinkan juga mendapat perempuan yang cantik.
Namun, perempuan itu tentulah anak dewa atau putri kerajaan di atas angin.
Di samping itu, ada kisah kesetiaan dayang-dayang pada tugas yang diberikan
ratu kepadanya seperti kaba Si Kambang, atau kisah perempuan-perempuan
yang termakan sumpabh, seperti kaba Tupai Janjang, yang mengisahkan seorang
perempuan mandul yang ingin mendapat anak biar seperti tupai sekali pun,
lalu lahirlah anaknya seperti tupai. Atau seperti kaba Sigalang Banyak, yang
mengisahkan perempuan yang merendahkan cinta Umbut Muda, sehingga ia
jatuh sakit oleh tiupan suling buluh perindu dan hanya dapat diobati dengan

suku. Sedangkan ajaran falsafahnya meletakkan manusia dalam prinsip same yang mengan-
dung makna kebersamaan, persamaan, dan kesamaan antara sesamanya, sehingga tidak ada
individu, kelompok atau apa pun yang lebih tinggi dari yang lain. Yang mereka muliakan
ialah "orangrua yang didahulukan selangkah dan ditinggikan seranting” dan yang dihormai
ialah penghulu "yang besarnya karena diambak dan tingginya karena dianjung” . Pengertian-
nya ialah bahwa kemuliaan dan kehormatan yang diberikan itu mempunyai pembata:an
vakni sepanjang jabatan itu ada padanya. Jika ia telah meninggal, kemuliaan dan kehormat-
an itu dialihkan pada penggantinya, sedangkan kuburnya tidak diperlakukan dengan cara
vang istimewa dalam bentuk apa pun. Oleh karena itulah, di Minangkabau tidak ada kubur
vang dikeramatkan, selain kubur ulama seperti kubur Syekh Ulakan yang dikeramatkan
pengikutnya, jemaah Syatariah. Tidak adanya kubur yang dikeramatkan atau dimuliakan,
juga tidak adanya prasasti setelah zaman Aditiawarman. mungkin dapat memberi petunjuk
bahwa Minangkabau tidak memiliki kebudayaan pemujaan atas individu dalam bentuk apa
pun.
Oleh karena kulturnya menolak pengkultusan dan menolak monarki, hal itu dapat memberi
petunjuk mengapa cerita epos atau episode sejarah tdak ditemukan dalam kebudayaan
Minangkabau. sebagaimana lazimnya yang dilakukan bangsa-bangsa yang menganut sistem
monarki. Kisah-kisah demikian pada dasarmnya untuk pengukuhan sistem monarki itu.
likalau kisah epos Cindur Mata dapat dikatakan sebagai satu-satunya episode sejarah
Minangkabau yang dikisahkan kaba. maka hal itu harus dilihat pada latar belakang Cindur
Mata sebagai anak inang pengasuh yang ditonjolkan sebagai pembela Kerajaan Paaamyuno
Dalam kaba dikisahkan bahwa tunangan putra mahkota, Dang Tuanku, telah dltunanckan

250



ramuan yang diberi Umbut Muda saja, atau kaba Gadis Basanai, yang mengisah-
kan gadis yang melanggar larangan kekasihnya, sehingga ia meninggal sebelum
kekasihnya pulang dari merantau.

Akan tetapi, pada cerita kaba era baru yang lahir dari tukang kaba di tanah
darek, tema cerita diangkat dari tragedi berdarah yang pernah terjadi atau
yang benar-benar pernah terjadi. Misalnya, yang terdapat pada kaba Tuanku
Larel Simawang, yang mengisahkan seorang istri yang membunuh anak-
anaknya lalu membunuh dirinya sendiri karena Tuanku Lareh hendak meni-
kah lagi dengan seorang gadis yang cantik. Atau seperti kaba Si Sabariah, yang
mengisahkan seorang istri yang dibunuh suaminya ketika kembali dari rantau
karena si Sabariah telah dipaksa kawin lagi dengan seorang kaya. Atau kaba Si
Udin Anak Rang Palembayan, yang mengisahkan seorang lelaki yang mati digan-
tung karena merampok dan membunuh orang untuk memperoleh uang biaya
pernikahan sebagai ganti uang yang telah dihabiskannya dalam perjudian.
Atau kaba Si Marantang yang mengisahkan seorang laki-laki yang menjadi anak
semang seorang perempuan pedagang yang dihukum buang karena membu-
nuh laki-laki yang akan menikah dengan induk semangnya itu.

Banyak juga cerita fantasi dikarang orang, tetapi dengan tema yang diangkat
dari gejala-gejala yang terjadi dalam masyarakat pada masa itu. Umpamanya,
kaba Si Rancak di Labuli yang mengisahkan secara sinis tingkah laku seorang
anak muda yang mempunyai pendidikan, tetapi tidak pandai berusaha untuk
kehidupannya, selain dari menjual tampang di sepanjang jalan. Atau kaba
Amai Cilako yang mengisahkan seorang janda yang gandrung bergant-
ganti suami. Atau kaba Angku Palo Sitalang, yang mengisahkan seorang pemim-
pin yang terlalu rajin mengutip beban pajak rakyat yang dipimpinnya.

lagi oleh ayahnya, Raja Muda, dengan Raja Imbang Jaya. Peristiwa itu sangat memalukan
Bunda Kandung. Lalu dikirimlah Cindur Mata menemui Raja Muda untuk membawa pesan
Bunda Kandung. Setelah mengalami banyak peristiwa di sepanjang jalan, Cindur Mata
akhimya dapat juga menemui putri Raja Muda, lalu menculiknya, dan membawanya ke
Pagaruyung. Peristiwa ini dibalas Raja Imbang Jaya dengan menyerang Pagaruyung. Akhir-
nya istana Pagaruyung dapat dibakar panglima Raja Imbang Jaya yang bernama Tiang
Bungkuk. Dikisahkan kemudian Bunda Kandung dan Dang Tuanku mikraj ke langit dan
Kerajaan Pagaruyung ditahtai Cindur Mata. Dengan menampilkan heroisme anak seorang
dayang-dayang istana, bahkan kemudian diterima sebagai pengganti raja Pagaruyung, dapat
ada anggapan bahwa kisah itu merupakan ejekan masyarakat Minangkabau terhadap sistem
monarki. Pada tahun 1924 kaba Cindur Mar diangkar ke pentas sandiwara oleh siswa
Sekolah Raja (Kweekschool) di Bukittinggi dengan naskah yang disusun seorang guru Belanda.
Peran Bunda Kandung sebagai ratu yang berkuasa sangat dominan dalam sandiwara ini, hal
yang sejalan dengan kebijaksanaan Pemerintah Hindia Belanda yang sedang ditahtai Ratu
Emma. Peristiwa ini masih berpengaruh sampai sekarang sehingga organisasi para wanita
yang bemaung dalam LKAAM diberi nama Bunda Kandung dan wanita-wanita yang
memakai pakaian adat pada berbagai upacara resmi disebut sebagai Bunda Kandung pula.

251



Tidak ada satu pun cerita kaba yang mengangkat tema patriotik atau
menampilkan tokoh yang ideal. Kisah-kisah humor pun rupanya tidak terma-
suk perbendaharaan kaba. Ada memang cerita humor seperti kisah Si Jibun
yang populer di wilayah darek dan Si Malanca di wilayah rantau pesisir, tetapi
ceritanya tidak berbentuk kaba, melainkan merupakan kisah-kisah pendek
yang mengandung kelucuan seperti Si Kabayan di Jawa Barat.

Setidak-tidaknya ada dua periode penciptaan kaba jika dilihat pada struktur
sosiologinya, tema, dan personifikasi pelaku. Kaba yang diciptakan pada
periode pertama mengisahkan kisah yang bukan Minangkabau. Sedangkan
pada periode yang kemudian, diciptakan kaba yang mengisahkan Minangka-
bau. Pada periode ini kaba berfungsi sebagai suatu media kritik sosial. Sedang-
kan jalinan ceritanya, baik pada periode pertama maupun pada periode kedua
sangat sederhana. Sedangkan kekuatannya terletak pada kalimat-kalimatnya
yang penuh dengan perumpamaan, peribahasa, dan kata kiasan yang plastis.

Pidato

Kemahiran berpidato’! sangatlah penting bagi pimpinan masyarakat, lebih-
lebih bagi para penghulu. Berbagai acara dan upacara, seperti perhelatan
perkawinan, kenduri dan perjamuan, upacara kematian, penobatan penghuly,
serta kerapatan kaum atau kerapatan negeri di balairung, sangat membutuh-
kan kemahiran berpidato.

Gaya bahasa pidato dan ungkapannya merupakan hasil kesusastraan yang
sama mutunya dengan kaba atau pantun. Kalimat pidato panjang-panjang.
Setiap kalimat mempunyai banyak anak kalimat. Tiap-tiap kalimat dan anak
kalimat terdiri dari empat kata. Di samping itu bentuk kalimat pidato lazim
menjajarkan berbagai ungkapan yang sinonim sebagai penegasan masalah yang
dibicarakan atau sebagai bunga pidato. Pidato sarat dengan pepatah, petitih,
mamangan, pituah, dan pameo yang merupakan bahasa hukum, undang-
undang, ajaran moral, dan etik. Ungkapan itu tidak jarang pula disampaikan
dalam bentuk pantun. Penilaian terhadap mutu pidato tergantung pada ke-
mampuan pembicara dalam memantunkan, (menyusun ke dalam bentuk
pantun), isi pidatonya.’?

11 Pidato berasal dari bahasa Sanskerta, yang terdiri dari kata pri ra to. Pri = kata, ra (da) = mulia,
to = orang. Jadinya, pidato berarti kata orang mulia. Dari Ra (da) dan to, lahir kemudian kata
ratu, dan dati yang kemudian berubah menjadi datuk.

12 Hingga sekarang dalam pidato resmi pejabat pemerintah atau anggota DPRD di Sumatera
Barat seringkali digunakan beberapa buah pantun. Yang mendapat sambutan hangat dari
hadirin. Hal ini lebth menarik lagi karena pantun atau berpantung tidak lagi dimasukkan
dalam kurikulum sekolah. Meskipun sangat populer, pantun belum lagi menjadi perbenda-
haraan para khatib dalam menyampaikan khotbah agama Islam.

252



Sesuai dengan struktur sosial masyarakat Minangkabau dengan ajaran falsa-
fahnya itu, maka fungsi pidato dalam kerapatan di balairung itu bersifat
khusus. Pidato tidak berfungsi untuk mengemukakan pendapat yang saling
berbeda atau saling uji alasan dan landasan hukum. Perbedaan pendapat
mengenai suatu masalah tidak dikemukakan dalam kerapatan, agar tidak
terjadi suatu perdebatan, apalagi untuk saling mengalahkan orang lain yang
akan menimbulkan sengketa. Masalah yang pelik dan tidak mendapat kesepa-
katan dibicarakan di luar kerapatan lebih dahulu. Fungsi pidato dalam kera-
patan di balairung lebih cenderung bersifat formalitas, sebagai pernyataan
bahwa masalahnya telah dibicarakan suatu kerapatan di balairung.

Pidato dalam Perjamuan

Pidato yang paling mengasyikkan ialah yang diucapkan pada perjamuan
penobatan penghulu. Umumnya disebut sebagai pidato persembahan. Pidato
persembahan ini lebih cenderung sebagai media untuk saling memperagakan
kemahiran berbicara pihak pangkalan dan pihak tamu, yang saling bersahutan
dengan suatu cara yang khas sekali. Hampir semua orang terkemuka dari setiap
kaum yang hadir akan tampil berpidato. Pidato dimulai seorang janang?’ yang
menyampaikan kepada mamak kepalo alek’* bahwa hadirin telah datang semua
dan dimintanya agar mamak itu menyampaikan maksud perjamuan itu.

Mamak kepalo alek tidak langsung menyampaikannya. Ia akan bermufakat
dahulu dengan orang yang lebih tua, ninik mamaknya dengan menyampaikan
serta mengulangi permintaan janang tadi. Umpamanya, orang itu A. A tidak
langsung menjawab pula kalau ia merasa perlu berunding lagi dengan sejawat-
nya B. Andai kata B masih merasa ada oranglain tempatnya bermufakat, maka
ia menyampaikan pula pada orang berikutnya, umpamanya C. Andai kata
tidak ada yang dianggapnya patut bermufakat, B menyampaikan pendapatnya
pada A kembali. Lalu A menyampaikan isi pidato B atas nama seluruh pangkal-
an kepada mamak kepalo alek kembali. [a dapat menyerahkan kepada janang
untuk menyampaikan maksud perjamuan itu agar disampaikan pada hadirin.
[tu tergantung pada martabat hadirin. Apabila mamak kepalo alek mengang-
gap dia sendirilah yang lebih pantas menyampaikannya, dengan suatu cara ia
akan mengisyaratkan kepada janang agar dialah yang diminta janang untuk
menyampaikan pidato persembahan itu.

Mamak kepalo alek itu lalu menyampaikan sembah kepada setiap pimpinan
kaum yang hadir sambil menyebutkan gelamnya. Ia mulai menyampaikan
sembah kepada penghulu yang paling muda. Umpamanya, caranya sebagai

13 Janang semacam protokol.
14 Mamak kapalo alek (mamak kepala helat) sama artinya dengan ketua panitia.



berikut.

Mamak kepalo alek ¢ Angku Datuak Palimo, bakeh angku ambo ma-
nyambah.

Datuk Palimo :  Mavnitahlah.

Mamak kapalo alek . Augku Datuak Gawmuak, bakel angku ambo ma-
nyambah,

Datuk Gamuk : Manitahlah.

Demikianlah sebagai awal pidato persembahan kepada setiap penghulu
kaum yang hadir dalam perjamuan itu. Pihak pangkalan akan tetap mengata-
kan ia menyembah yang hadir, tetapi yang hadir akan tetap mengatakan agar si
pangkalan menyampaikan titah.!®

Habis tata cara sembah-menyembah itu, barulah mamak kepalo alek akan
menyampaikan maksud perjamuan itu. Namun, ia tidak akan menyampaikan-
nya secara langsung. Ia lebih dulu akan mengemukakan alasan-alasan hukum
dan sejarah serta tambo alam Minangkabau dengan segala pepatah petitih,
serta mamangan yang mendukung terjadinya perjamuan itu. Pada bagian
penutup, persembahan disampaikan lagi kepada salah seorang pimpinan kaum
yang diserunya pada permulaan tadi, umpamanya Datuk Palimo.

Bermula Datuk Palimo itu menjawab dengan mengulangi sari pati pidato
mamak kepalo alek. Lalu ia meminta persetujuan mamak kepalo alek, apakah
memang demikian ucapan yang disampaikan. Setelah mamak kepalo alek
membenarkan, lalu ia minta agar ia diberi kesempatan untuk merundi-
ngkannya lebih dahulu kepada yang hadir. Kemudian kepada yang hadir,
terutama kepada setiap orang yang diucapkan gelamnya ketika mamak kepalo
alek menyampaikan persembahan tadi, ia sampaikanlah sari pati pidato itu
kembali, yang minta dijawab oleh yang hadir. Salah seorang yang paling muda
dari yang hadir, umpamanya Datuk Gamuk, akan mengulangi sari pati pidato
yang disampaikan Datuk Palimo itu, lalu meminta keterangan apakah demiki-
an yang dimaksudkannya. Setelah Datuk Palimo membenarkannya, lalu Da-
tuk Gamuk minta persetujuan Datuk Palimo agar kepadanya diberikan kesem-
patan untuk bermufakat dengan yang lain. Setelah Datuk Palimo menyetuijui,

15 Dalam setiap pidato, setiap orang yang hendak menyampaikan maksudnya dikatakannya
bahwa ia menyampaikan sembah, sambil merentangkan kedua belah tangannya dengan
telapak tangannya ke arah semua orang yang hadir. Kemudian telapak tangan itu dirapatkan
persis di depan keningnya tanpa menekurkan kepala. Oleh lawan berbicaranya, semua
pidatonya itu dipandang sebagai titah karena pihak lawan berbicara itu ingin pula menghor-
mati yang menyampaikan pidato itu. Telapak tangannya juga dirapatkan dan diangkat
setinggi kening, tanpa merentangkan kedua belah tangannya lebih dahulu, karena tujuan-
nya penghormatan itu bagi orang yang akan berbicara itu.

254



maka Datuk Gamuk mengulangi apa yang dilakukan Datuk Palimo terhadap-
nya tadi, kepada datuk yang hadir lainnya yang lebih tua dari dirinya. Kemudi-
an datuk ini akan mengulanginya pula pada seorang datuk yang lebih tua
lainnya lagi. Akhimya semua penghulu yang hadir di perjamuan itu telah
dibawa serta bermufakat. Setelah itu barulah Datuk Palimo memberikan
jawaban atas persembahan yang disampaikan mamak kepalo alek itu. Dalam
pidato yang berantai itu, meskipun pidato yang satu akan mengulangi makna
pidato yang lain, setiap pembicara akan membungai pidatonya dengan pepa-
tah petitih atau peribahasa lainnya. Apabila dicatat, seluruh isi pidato, yang
diucapkan saling bersahutan pada perjamuan itu, akan merupakan dokumen
yang hampir lengkap tentang masalah tambo, undang-undang dan hukum,
serta falsafah Minangkabau.

Pepatah

Dalam pidato para penghulu di balairung, dalam pidato adat dalam per-
jamuan, atau dalam pidato persembahan akan selalu diucapkan pepatah,'®
petitih secara beruntun. Ada kalanya ditambah dengan adat sehingga menjadi
pepatah petitih adat. Di sampingitu, sering pula disebut mamangan yang selalu

16 Umumnya para ahli berpendapat bahwa pepatah itu sejenis peribahasa, yang mengandung
nasihat, ajaran orang tua-tua (Lihat W..S. Poerwadarminta, Kasus Unnon Bahasa Indonesia,
Jakarta PN Balai Pustaka, 1976). Pendapat lain mengatakannya pemarah yang tidak dapat
diterangkan artinya biarpun orang tahu arti kata-katanya, seperti ada gula, ada semut. (Lihat
St. Moh. Zain, Kamus Modern Bahasa Indonesia, Jakarta, Grafica). Ada pula yang berpendapat
bahwa peparal berasal dari patatah yang berakar kata tatah. M. Rasyid Manggis Dt. Rajo
Pengulu memberikan contoh kalimat pepatah itu ialah Mamintak kual ka pangek, mamintak
sisiak ka limbek (meminta kuah ke pangek (gulai yang kering); meminta sisik ke ikan lele)
(Lihat "Kesusasteraan Minangkabau Selayang Pandang”, kertas kerja pada Seminar Interna-
sional Kebudayaan Minangkabau di Bukittinggi tahun 1980). Sedangkan Darwis Thaib Dt.
Sidi Bandaro berpendapat sama bahwa pepatah berasal dari patarah yang merupakan pahatan
kata norma, atau patokan hukum adat, seperti Cupak nan Duo. Undang-Undang nan Empat,
dan Kato nan Empat. (Lihat Darwis Thaib Dt. Sidi Bandaro, Seluk-beluk Adar Minanghkaban,
Bukittinggi, Nusantara, 1965). Jika diteliti bahwa istilah pepatah sering disebut pada pidato
adat atau keterangan adat, dibandingkan dari pembicaraan lainnya, maka pepatah bukanlah
merupakan kata kias, perumpamaan atau ibarat, apalagi kalimat yang mematahkan lawan
bicara. Berat dugaan bahwa pepatah merupakan kalimat hukum yang bertolak atau berda-
sarkan pada hukum alam, sebagaimana yang dinukilkan pada moto Alas takasmbang jadi gur.
Oleh karena itu, akar kata pepatah sangat mungkin dari petuak-petuak yang berubah penguca-
pannya menjadi pepatal, sebagaimana lazimnya kata berulang yang sering dipersingkat
pengucapannya, seperti laki-laki menjadi lelaki, dan samo-samo menjadi sasamo. Kata tuah
berubah menjadi 1k juga merupakan kelaziman seperti kata rmang menjadi rang pada nang
hiang yang menjadi ranghiang atau muang menjadi nusg atau rong dalam balairung atau balairong.
Kata man menjadi tan atau i dan sebagainya. Lihat juga catatan tentang pituah.

255



diikuti dengan kata adat, sehingga menjadi mamangan adat. Lalu sering pula
diucapkan pituah yang selalu diiringi dengan orang tua-tua.

Kalimat pepatah ialah kalimat yang mendukung dasar falsafah Minangka-
bau yang bersumber dari alam terkembang menjadi guru itu. Alam merupakan
hal yang benar, yang pasti, dan tidak akan berubah, seperti yang dikiaskan
ungkapan, Adat yang sebenarnya adat, tidak lapuk karena hujan, tidak lekang karena
panas. Yaitu, undang-undang yang seperti dan seutuh hukum alam yang
bersentuhan dengan manusia atau hukum sebab akibat antara alam dan
manusia, seperti api menghanguskan, air membasahi; ke bukit mendaki, ke lurah
menurwn; dan dirantang panjang, dipintal pende.

Bentuk Kalimat Pepatah

Bentuk pokok kalimat pepatah terdiri dari dua buah kalimat. Tiap-tiap
kalimat terdiri dari dua buah kata. Kalimat pertama sebetulnya telah selesai,
tetapi didampingi anak kalimat kedua sebagai penyempurna, sehingga kedua
bagian itu menjadi kalimat yang utuh, sebagaimana bentuk bahasa kesusastra-
an Minangkabau.

Dilihat dari segi sifatnya, bagian kedua sebagai kalimat penyempurna itu
ada tiga macam, yakni sebagai penyempurna yang sejajar, penyempurna yang
menyilang, dan penyempurna yang berlawanan.

Contoh kalimat penyempurna yang sejajar:
1. Kalam disigi, lakuang ditinjau.
Kelam disigi, lekung ditinjau.
2. Buhua mambuku, uleh mangasan.
Buhul membuku, ulas mengesan.
3. Cupak diisi, limbago dituang.
Cupak diisi, lembaga dituang.
Keadaan tempat yang kelam dan di tempat yvang lekung sama-sama gelap. Disigi
dan ditinjau adalah cara melihat yang sama cermatnya. Demikian pula dengan
kata buhul dan ulas artinya sama, yakni menyambung Membuku dengan senges-
an artinya sama pula, yakni membekas. Cupak dengan lentbaga bersifat sama,
yakni cekung. Diisi dengan dituang arti katanya sama sifatnya, yakni memasuk-
kan sesuatu ke dalamnya.

Contoh kalimat penyempurna menyilang:
Gawa diubah, cabuah dibuang,
Gawal diubah, cabuah dibuang.
Taraju tak palingan, bungkah nan piawai.
Taraju tak palingan, bungkal yang piawai.
Baiak budi, indah baso.
Baik budi, indah bahasa.

256



Gawal dengan cabuh artinya sama, yakni salah, tetapi prosesnya berbeda.
Diubalh dengan dibuang artinya sama, yakni ditiadakan, tetapi pelaksanaannya
berbeda. Taraju dengan bungkal artinya sama, yakni alat timbangan, tetapi
fungsinya berbeda. Tak palingan dengan piawai, artinya sama yakni sempurna,
tetapi sifatnya berbeda. Baik dengan indal artinya sama, yakni bagus, tetapi
sifatnya berbeda. Budi dengan bahasa artinya sama, yakni sikap manusia yang
sopan, tetapi sumbernya berbeda.
Contoh pepatah kalimat penyempurna berlawanan:

Ka bukik wandaki, ka lurah manurun,

Ke Bukit mendaki, ke lurah menurun.

Tarandam basah, tahampai kariang.

Terendam basah, terjemur kering.

Bulek manggolong, pipih wmalayang.

Bulat menggolong, pipih melayang.
Butkit artinya berlawanan dengan lurah, demikian pula mendaki dengan menurun.
Terendawm artinya berlawanan dengan terhampai, demikian pula basah dengan
kering. Bulat artinya berlawanan dengan pipil, demikian pula menggolong dengan
welayang.

Petitih

Bentuk kalimat petitih!” sederhana seperti pepatah. Dalam pidato, petitih
diucapkan setelah pepatah, sehingga menjadi pepatah petitih. Kaitan antara
pepatah dan petitih disebut mamang: Garih baukua jo pepatah, balabels bajangko jo
patitiah (garis berukur dengan pepatah, belebas berjangka dengan petitih).
Garis pepatah itu disebut juga dengan inggo (hingga), sedangkan belebas
petitih disebut ranggo (tangga). Maksudnya ialah bahwa garis kehidupan mem-

17 Pada umumnya istilah petitih tidek demikian jelas ditafsirkan orang. Seolah dianggap
sebagai istilah sampiran dari pepatah, seperti remaram pada terang-temaram, gulita pada
gelap-gulita, dan siaga pada siap-siaga. Dalam bahasa Minangkabau sangat banyak ditemukan
pasangan kata yang bersampiran itu, seperti: dago-dagi, kicuh-kicang, anak-pinak, kalam-buntang,
dan lulult-lantak. Apa yang dimaksudkan dengan petitih, bentuk kalimat, akar kata, dan
pengertiannya senantiasa tidak jelas. Ada pendapat yang mengatakan bahwa akar katanya
dari riti (jembatan), ritir (bunyi sesuatu yang dipukul berulang-ulang), fitis (tetes atau
turunan). Dari kemungkinan akar kata itulah dicarikan maknanya. Akan tetapi, tidak ada
suatu keterangan bagaimana bentuk kaitan petitth dan apa fungsinya. Jika dilihat dar
penempatan kata petitih yang senantiasa berada di belakang pepatah, maka jelas fungsinya
sebagai pelengkap utama. Apabila pepatah merupakan kalimat hukum alam yang digauli
manusia, maka petitth merupakan hukum yang harus dijalani manusia dengan sesamanya
dalam pergaulannya dengan alam. Oleh karena sumber bahasa ilmu pengetahuan Minangka-
bau berasal dari bahasa Sanskerta, maka dapat dipastikan bahwa petitili atau paritih berasal
dari bahasa Sanskerta patitis yang artinya tepat.

257



punyai kehinggaan pada pepatah yang menetapkan kemampuan manusia
sebatas hukum alam. Sedangkan belebas (mistar) kehidupan mempunyai ting-
kat sebatas petitih yang menetapkan hubungan manusia dengan sesamanya.

Jika dilihat pada isinya, kalimat petitih bertolak dari kalimat pepatah de-
ngan menyisipkan satu atau dua kata. Kata sisipan itu merupakan norma
falsafah Minangkabau yang dijadikan hukum antara sesama manusia, yaitu
hukum sebagaimana yang diungkapkan dalam Adaik nan kawi, kok diasak layua,
kok dibubuik mati (adat yang kawi (kuat), jika diasak layu, jika dibubut mati).
Maksudnya, norma hubungan antara manusia yang digariskan adat mereka
ibarat pohon yang tidak dapat dipindahkan atau dicabut dari tempat tum-
buhnya.

Kata sisipan yang merupakan norma falsafah Minangkabau itu ialah kata-
kata yang sesuai dengan struktur sosial masyarakatnya yang kolektif dan
kesederajatan manusianya, yaitu kata sasmo (sama), sehingga hukum alam yang
bersenggolan dengan manusia seperti yang diungkapkan pepatah itu berubah
menjadi hukum antara sesama manusia. Umpamanya, kalimat pepatah Ka
bukit wandaki, ka lurah manurun; api mahanguihkan, aia mambasahi; kalam disigi,
lakuang ditinjau: lalu menjadi petitih jika disisipi dengan kata samo. Kalimat
petitihnya ialah: Ka bukik samo mandaki, ka lurah samo manurun: kanai api samo
hanguih, kanai aia samo basah; kok kalasm samo disigi, kok lakuang samo ditinjau (ke
bukit sama mendaki, ke lurah sama menurun; kena api sama hangus, kena air
sama basah; jika gelap sama disigi, jika lekung sama ditinjau.

Pepatah Petitih, dan Peribahasa

Kalimat pepatah dan petitih sangat elastis. Ia dapat diolah ke berbagai
bentuk kalimat dengan cara menyisipi beberapa kata atau merombaknya dari
kalimat positif menjadi kalimat negatif. Kalimat yvang telah diolah itu tidak lagi
disebut pepatah atau petitih. la telah menjadi kalimat peribahasa dengan
susunan kalimat sebagaimana bentuk dan gaya kesusastraan. Umpamanya
pepatah yang berbunyi sebagai berikut.

Karel ditakiak, lunak disudy.
Keras ditakik, lunak disudu.
dapat diolah menjadi berbagai macam kalimat, di antaranya ialah:
Kok kareh ditakiak, kok lunak disudu.
Kalau keras ditakik, kalau lunak disudu.
Ma nan kareh ditakiak, ma nan lunak disudy.
Mana yang keras ditakik, mana yang lunak disudu.
Inyolah nan ka manakiak nan kareh, inyolah nan ka manyudu nan lunak,
Dialah yang akan menakik yang keras, dialah yang akan menyudu yang
lunak.
Indak ado karels nan indak ditakiaknyo, indak ado lunak wan indak disudunyo.

258



Tak ada yang keras yang tak ditakiknya, tak ada yang lunak yang tak
disudunya.
Kalimat yang diolah menjadi kalimat negatif ialah sebagai berikut.
Kok kareh tak ditakiak, kok lunak tak disudu.
Kalau keras tidak ditakik, kalau lunak tidak disudu.
Ma nan karel indak ditakiakuyo, ma nan lunak indak disudunyo.
Mana yang keras tidak ditakiknya, mana yang lunak tidak disudunya.
Inyolal nan manakiak nan indak karel, inyolah nan manyudu nan lunak.
Dialah yang menakik yang tidak keras, dialah yang menyudu yang lunak.
Indak (nan) kareh nan ditakiaknyo, indak (nan) lunak nan disudunyo.
Tidak (yang) keras yang ditakiknya, tidak (yang) lunak yang disudunya.
Kalimat positif dan negatif itu dapat pula diolah, sehingga sebagian kalimat
menjadi positif dan sebagian lainnya menjadi negatif, umpamanya ialah:
Nau karel indak ditakiaknyo, nan lunak sajo disudunyo.
Yang keras tidak ditakiknya, yang lunak saja disudunya.
atau menjadi sebaliknya, yakni:
Nawu karels ditakiaknyo, nan lunak indak disudunyo.
Yang keras ditakiknya, yang lunak tidak disudunya.

Mamang

Mamangan lazim juga disebut mamang.'® Kalimatnya mengandung arti
sebagai pegangan hidup, sebagai suruhan, anjuran, dan larangan. Bentuk
kalimatnya berupa dua bagian kalimat yang masing-masing terdiri dari dua
sampai empat buah kata. Contohnya ialah sebagai berikut.

Awnak dipanghu, kamanakan dibimbing.
Anak dipangku, kemenakan dibimbing,

Maksudnya, seorang laki-laki berkewajiban memangku, yang artinya mem-
beri kehidupan, anaknya, di samping itu ia berkewajiban memberi bimbingan
ilmu kepada kemenakannya.

Gadang jan malendo, cadiak jan manjua,

Besar jangan melanda, cerdik jangan menjual.
Maksudnya, seorang pembesar atau pemimpin jangan menggilas orang kecil
dan orang pintar jangan menipu orang bodoh.

Kaba baiak bahimbauan, kaba buruak bahantbauan.

Kabar baik berhimbauan, kabar buruk berhamburan.
Maksudnya, jika mengadakan perjamuan hendaklah mengundang orang kare-
na orang tidak akan hadir bila tidak diundang. Sebaliknya, bila mendengar

18 Mamang artinya pegangan.

259



kabar buruk tentang kecelakaan atau kematian setiap orang berkewajiban
datang menjenguk secepat ia mendengamya.

Mamakan habil-habih, manyuruak hilang-hilang.

Memakan habis-habis, menyuruk hilang-hilang.
Maksudnya, jika memakan sesuatu hendaklah sampai habis dan tidak bersisa
agar tidak mubazir. Demikian pula jika bersembunyi atau menyembunyikan
suatu rahasia hendaklah betul-betul tidak dapat diketahui oleh orang lain.

Babuck baiak pado-padoi, babuck buruak sakali jangan.

Berbuat baik pada-padai, berbuat buruk sekali jangan.
Maksudnya, melakukan kebajikan sebatas kemampuan, melakukan kejahatan
sekali pun jangan.

Ada kalanya mamang disampaikan dengan pantun, seperti:

Kaluak paku kacang balimbiang,

Tampuruang lenggang-lenggangkan,

Bao manurun ka Saruaso,

Anak dipangku kamanakan dibimbiang,

Orang kampuang dipatenggangkan,

Paga nagari jan binaso.

Keluk paku kacang belimbing,

Tempurung lenggang-lenggangkan,

Bawa menurun ke Saruasa,

Anak dipangku kemenakan dibimbing,

Orang kampung dipertenggangkan,

Pagar nagari jangan binasa.

Pituah

Pituak'® merupakan kalimat yang bermakna sebagai kata berhikmah atau
kata mutiara yang diucapkan orang bijaksana atau orang tua. Dalam kesu-
sastraan selalu ditemui sebagai kata orangtua dengan ungkapan Bak pituah
urang tuo-tuo (bagai petuah orang tua-tua). Bentuknya merupakan dua bagian
kalimat yang masing-masing terdiri dari dua sampai empat buah kata. Isinya

19 Pada umumnya orang berpendapat pituak berasal dari fatwa. Dilihat penggunaannya, kata
pitual atau patuak (petuah) selalu diiringi urang to-mo (orang tua-tua), sehingga menjadi
pituah (patuah) urang mo-tuo. Sedangkan farwa (patuah) diiringi ulama, sehingga menjadi farwa
(patuak) ulama. Pendapat lain mengatakan bahwa asalnya pitua, yang berasal dari kata pri dan
tua, yang artinya kata orang tua. Akan tetapi dalam bahasa Minangkabau tua selalu diucapkan
menjadi tuo. Oleh karena itu, kata pituah tidak mungkin berasal dari pri dan tua. Oleh karena
pituah itu diucapkan dengan iringan urang tuo-tuo yang dapat dipahami kata-katanya sebagai
nasihat atau kata berhikmah, maka asal kata pituak tidak lain daripada pri dan tuah, yang
artinya kata yang bertuah, (kata yang sakti).

260



merupakan ajaran etik yang nilainya universal. Contohnya ialah sebagai
berikut.

Bakato marandah-randah, mandi di ilia-ilia.

Berkata merendah-rendah, mandi di hilir-hilir.

Maksudnya, berbicara jangan sombong, kalau mandi di sungai sebaiknya di
sebelah hilir, agar air orang tidak sampai keruh kalau mandi sebelah mudik.

Lamak dek awak, katuju deh kurang.

Enak bagi kita, senang bagi orang.

Maksudnya, apa yang ingin kita lakukan hendaknya disukai orang lain.

Tuah sakato, sangketo basilang.

Tuah sekata, sengketa bersilang.

Maksudnya, berhikmah kalau seia sekata, bersengketa kalau tidak sepakat.

Nak wulia batabua urai, nak tuah tagak di nan manang,

Mau mulia bertabur urai, mau masyhur berdiri atas kemenangan.
Maksudny.., jika ingin dimuliakan hiduplah dalam kemewahan, dan jika mau
masyhur rebutlah kemenangan.

Nan cadiak rajin baguru, nak kayo kuaiak mancari.

Mau cerdik rajin berguru, mau kaya kuat berusaha.

Maksudnya, kalau mau pintar belajarlah sungguh-sungguh, kalau mau kaya
rajinlah berusaha.

Pemeo

Pemeo merupakan kalimat yang jika dilihat isinya berbentuk sungsang atau
hal-hal yang tidak mungkin jadi. Ja merupakan hasil sastra yang khas Minang-
kabau. Contohnya ialah sebagai berikut.

Duduak surang basampik-sampik, duduak basamo balapang-lapang.
Duduk seorang bersempit-sempit, duduk bersama berlapang-lapang.

Maksudnya, ialah kalau orang hidup sendirian atau bernafsi-nafsi, maka
dunianya akan menjadi sempit karena tidak dapat saling mengisi keperluan.
Namun, kalau hidup bersama, dunia akan terasa lapang karena segalanya akan
dapat dipersamakan, baik dalam pemikiran maupun dalam materi dan tenaga.

Tahimpik nak di ateh, takuruang unak di lua.
Terhimpit mau di atas, terkurung mau di luar.

Maksudnya, ialah cara atau sikap hidup yang galir atau cerdik yang kreatif.
Secara harfiah dapat diartikan bahwa seseorang jika terhimpit jangan mau
terletak di bawah, tetapi terletak di atas, kalau terkurung jangan mau di dalam
kurungan, tetapi di luar kurungan. Pengertiannya ialah agar setiap orang tidak
hidup sebagaimana biasa, melainkan menjadi orang yang lain dari yang lain
atau menjadi orang yang istimewa.

Tagang bajelo-jelo, kandua badantiang-dantiang.
Tegang berjela-jela, kendor berdenting-denting.

261



Maksudnya, ibarat tali biasa kalau kendur karena panjangnya berlebihan,
tetapi kalau ditegang kuat dapat menimbulkan bunyi, merupakan hal yang
biasa. Namun, adalah hal yang luar biasa kalau sikap seseorang dapat menjadi
luarbiasa. Pemeo ini lebih ditujukan pada pimpinan yang tegas, tetapi hatinya
lapang, tindakannya lembut tetapi hatinya keras.

Samuik tapijak indak mati, aly tataruang patah tigo.
Semut terpijak tidak mati, alu tertarung patah tiga.

Maksudnya, melukiskan tindakan seseorang yang bijaksana, yang dalam
melangkahkan kakinya tidak akan membunuh yvang kecil, tetapi bila berha-
dapan penarung yang keras maka penarung itu akan dapat dipatahkannya.

Sayang ka awak dilacuiki, sayang jo kampuang ditinggakan.
Sayang kepada anak dipukuli, sayang kepada kampung ditinggalkan.

Maksudnya, secara harfiah, bila seseorang sayang kepada anaknya, ia harus
tega memberi pelajaran yang keras sekalipun. Sayang pada kampung artinya
harus berani pergi merantau mencari harta benda untuk meningkatkan nilai
kampung halaman sendiri pada pandangan umum.

Kias

Dalam sastra Minangkabau banyak sekali sinonim istilah kias ini, seperti:
sindia (sindir), hereangendeang(hereng-gendeng),dan kato malereang (kata mele-
reng = kata tidak langsung). Sindir lebih cenderung merupakan kata-kata
yang ditujukan untuk merendahkan sasaran yang dibicarakan. Sedangkan kias
merupakan kata-kata yang ditujukan secara tidak langsungkepada sasaran dan
dinilai sebagai suatu bahasa yang sopan tanpa merendahkan siapa pun. Um-
pamanya, seseorang bertamu ke rumah seseorang dan sangat haus karena
jauhnya perjalanan yang telah ia tempuh. la tidak akan meminta air pada
penghuni rumah itu secara langsung. Sebab, meminta dipandang sebagai
perbuatan yang merendahkan diri sendiri. Ia akan mengatakan bahwa rumah
yang dikunjunginya itu cukup jauh rupanya. Penghuni rumah sudah memaha-
mi bahwa tamunya haus dan memerlukan minuman. Kalau orang tidak
memahami kata kiasan akan dipandang sebagai orang bebal, yang tidak meng-
enal peribahasa manusia tahan kias, kerbay takan palu. kemampuan mengutara-
kan pendapat dengan kiasan dan kemampuan menanggapi kiasan termasuk
dalam pemahaman makna etika tata kehidupan seperti yang dimaksudkan
baso-basi atau budi bahasa.

Pemahaman kata kiasan sangat penting, terutama karena diperlukan untuk
komunikasi dalam hubungan kekerabatan yang rumit yang menuntut sopan
santun, saling menghormati, tanpa kehilangan harga diri antara sesamanya.

262



Abdul Gaffar. "Sebuah Tinjauan tentang Arsitektur Minangkabau”, Seminar
Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan, dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Abdul Samad Idris, Datok. Hubungan Minangkabau dengan Negeri Sembilan dari
Segi Sejarah dan Kebudayaan, Seremban, Pustaka Azaz Negeri, 1970.

Alfian. "Tan Malaka: Pejuang Revolusioner yang Kesepian”, Manusia dalam
Kemelut Sejarah, Jakarta, LP3ES, 1979.

Arby Samah. Seni Ukir Tradisional Minangkabau, arsip Bidang Kesenian Kantor
Wilayah Dep. P. dan K. Provinsi Sumatera Barat, Padang.

Asmaniar Z. Idris. "Kerajaan Minangkabau Pagaruyung” Seminar Sejarah dan
Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Bahar Dt. Nagari Basa. Falsafah Pakaian Penghulu, Payakumbuh, Eleonora,
1966.

Bahar Dt. Nagari Basa. Tambo dan Silsilah Adat Alam Minangkabau, Payakum-
buh, Eleonora, 1966.

Bank Nasional 40 Tahun, Bukittinggi, 1970.

Batuah, A Dt. dan A. Dt. Madjoindo. Tambo Minangkabay, Jakarta, Balai
Pustaka, 1957.

Batuah Sango, Dt. Tambo Alam Minangkabay, Payakumbuh, Limbago, 1954.

Berg, C.C. Lintasan Sejarah Majapahit, Indouesia 1952

Boechari. An old-Malay Inscription of Sriwijaya at Palas Pasemah (South Lampung),

285



Praseminar Penelitian Sriwijaya. Pusat Penelitian Purbakala dan Pening-
galan Nasional. Jakarta, 1979.

Boestanul Arifin Adam. "Musik Tradisional Minangkabau”, Himpunau Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusang-
kar, 1970.

Chidir ALi. Hukum Adat Minangkabau dalam Yurisprudensi Indownesia, Jakarta,
Pradnya Paramita, 1972.

Daramin Dt. Madjo Indo nan Gadang. "Kedudukan Sungai Jambu di tengah
Lembaga Adat Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Sewi-
nar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau di Batusangkar, 1970.

Darwas, D. Dt. Rajo Malano. Filsafat Adat Minangkabau, Yayasan Lembaga Studi
Minangkabau.

Darwis Thaib Dt. Sidi Bandaro. Seluk Beluk Adat Minangkabau, Bukittinggi,
Nusantara, 1965.

Djawatan Penerangan Propinsi Sumatera Tengah. Propinsi Sumatera Tengah,
Bukittinggi, 1955.

Edwar Djamaris. "Tambo Minangkabau, Tinjauan Struktural”, Seminar Inter-
nasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan
Minangkabau, Bukittinggi 1980.

Ensiklopedia Indonesia. Bandung — 's-Gravehage, W. Van Hoeve.

Eusiklopedi Indonesia (1). Jakarta, ichtiar Baru-Van Hoeve, 1980.

Gazalba.”Pokok-Pokok Pikiran tentang Konflik dan Penyesuaian Antara Adat, Aga-
ma, dan Pengaruh Barat”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam
di Minangkabau, Padang, 1969.

Gunawan, [. dan J. Banunaek. "Peranan Faktor Sosial-Budaya dalam
Gangguan-Gangguan Jiwa pada Orang Minangkabau”, Djiwa, I, 1968.

Hamka. Adat Minangkabau Menghadapi Revolusi, Jakarta, Fa. Tekad, 1963.

Hamka. Ajahku, Jakarta, Djajamurni, 1960.

Hambka. Antara Fakta dan Khayal "Tuanku Rao’, Jakarta, Bulan Bintang, 1974.

Hamka. Sejarah Islawm di Sumatera, Medan, Pustaka Nasional, 1950.

Hamka. Kenang-Kenangan Hidup I Jakarta, Bulan Bintang, 1979.

Hamka. Tenggelamnya Kapal van der Wijck, Bukittinggi, Nusantara, 1966.

Hanafiah S.M, AM. Tinjauan Adat Minangkabau, Jakarta, 1970.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Islam di Minangkabau, Padang, 1969.

Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau,
Batusangkar, 1970.

Himpunan Makalah Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan,
dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Hurgronje, Snouck C. De Atjehers, Leiden, EJ. Brill, 1893.

Hurgronje, Snouck C. Islam di Hindia Belanda, Jakarta, Bhratara, 1973.

Ibenzani Usman. "Seni Ukir Tradisional Minangkabau dalam Konteks Adat

286



Istiadat”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan' dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Iskandar Kemal. "Beberapa Aspek dari Hukum Kewarisan Matrilineal ke
Bilateral di Minangkabau”, Menggali Hukusm Tanah dan Hukuw Waris
Minangkabau, Padang, Center for Minangkabau Studies Press.

Ismail Suny. Bunga Rampai tentang Aceh, Jakarta, Bhratara, 1980.

Jahja. "Hukum Waris dan Tanah dan Praktek-Praktek Pengadilan”, Menggali
Hikusmt Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang, Center for Mi-
nangkabau Studies Press.

Januir Khalifah St. Indera. "Sejarah Kerajaan Inderapura”. Himpunan Prasaran
dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusang-
kar, 1970.

Johns, AH. The Kaba Rautjak Dilabueh: A Specimen of Traditional Literature of
Central Sumatra, Ithaca, N.Y, Comnell University, 1958.

Koentjaraningrat. Manusia dan Kebudayaan di Indonesia, Jakarta, Jambatan,
1971.

Madjelis Tahkim. Adat Contra Islam, Mosi Besar Partij Sjarikat Islam Indouesia,
1934.

Mahmoed, St. BA. dan A. Manan Rajo Pangulu. Himpunan Tambo Minangkabau
dan Bukti Sejarah, tanpa penerbit dan tanpa tahun.

Mahmud Junus. Sejarah Islasm di Minangkabau (Sumatra Barat), Jakarta, Al Hida-
jah, 1971.

Mansoer, M.D., dkk. Sedjarah Minangkabau, Jakarta, Bhratara, 1970.

Maruhum Batuah, AM. Dt. dan H. Dt. Bagindo Tanameh. Hukum Adat dan
Adat Minangkabau, Jakarta, Pustaka Aseli, 1956.

Mattulada. "Minangkabau dalam Kebudayaan Orang Bugis-Makassar di Sula-
wesi Selatan”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980.

Miral Manan. Aturan Alam: Mengenal Kembali Adat Alam Minangkabau. (sten-
silan). ,

Mochtar Naim. Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Padang,
Center for Minangkabau Studies, 1968.

Mochtar Naim. Merantau, Pola Migrasi Suku Minangkabau, Yogyakarta, Gajah
Mada University Press, 1979.

Moens, J.L. Buddhisme di Jawa dan Sumatra dalam Masa Kejayaar Terakhir, Jakarta,
Bhratara, 1974. i

Moens, J.L. Crivijaya, Yava en Kataha, TBG LXXVII, 1937. e

Mohammad Hasbi. "Talikerabat-Talikerabat pada Kekerabatan Orang Mi-
nangkabau”, Seminar Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kema-
syarakatan dan Kebudayaan Minangkabau, Bukittinggi, 1980 -

Mohammad Said. "Sejarah Minangkabau dengan meminjam dan memper-

287



gunakan Karya Penulis Asing”, Seminar Sejarah dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Batusangkar, 1970.

Mohammad Sjafei. Dasar-Dasar Peudidikan, Jakarta, CSIS, 1979.

Mohammad Zain, St. Kamus Modern Bahasa Indonesia, Jakarta, Grafica. .

Muhammad Amir. Bunga Rampai, Medan, 1938.

Muhammad Radjab. "Kesusasteraan Kaba di Minangkabau”, Seminar Sejarah
dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Muhammad Radjab. Perang Paderi, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.

Muhammad Radjab. Sistem Kekerabatan di Minangkabau, Padang, Center for
Minangkabau Studies, 1969.

Muhammad Radjab. Tjatatan di Sumatera, Jakarta, Balai Pustaka, 1949.

Muhammad Yamin. Atlas Sedjarah, Jakarta, Djambatan, 1956.

Muhammad Yamin. Gajah Mada, Jakarta, Balai Pustaka, 1977.

Muhammad Yamin. 6000 Tahun Sang Saka Merah Putih, Jakarta, Balai Pustaka,
1956.

Muluk Nasution, A. Pemberontakan Rakyat Silungkang, Sumatera Barat 1926-
1927, Jakarta, Mutiara, 1981.

Nasroen, M. Dasar Falsafah Adat Minangkabay, Jakarta, Bulan Bintang, 1971.

Navis, A.A. "Korelasi Agama Islam dan Adat Minangkabau dalam Pembangun-
an”, Himpunan Prasaran dan Kertas Ketja Seminar Islam di Minangkabau,
Padang, 1969.

Navis, A.A. "Sastra tradisional Minangkabau”, Himpunan Prasaran dan Kertas
Kerja Seminar Sejaral dan Kebudayaan Minangkabay, Padang, 1970.
Navis, A A. "Meninjau Masalah Adat Minangkabau dalam Novel Indonesia”

Budaya Jaya, No. 99/1976.

Navis, AA. "Kaba: Cerita Rakyat Minangkabau”, Pertemuan Sastrawan Nu-
santara Ill, Kuala Lumpur, 1981.

Navis, A.A. "Sekitar Kesenian Minangkabau Tradisional” Pertemuan Seniman
se-Sumatera Barat, Padang, 1981.

Navis, A.A. "Tingkah laku Gerakan Politik di Sumatra Barat” Seminar Interna-
sional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Mi-
nangkabau, Bukittinggi, 1980.

Nooteboom, C. Sumatra dan Pelayaran di Samudera Hindia, Jakarta, Bhratara,
1972.

Optimis, Majalah no. 25/Februari 1982.

Pitono Hardjowardojo, R. Adityawarman, Jakarta, Bhratara, 1966.

Purbatjaraka, R. NG. Riwayar Indonesia I, Jajasan Pembangunan, 1952.

Poerwadarminta, W.J.S. Kawmus Umusm Bahasa Indonesia, Jakarta, Balai Pustaka,
1976.

Rasjid Manggis, M. Dt. Radjo Panghoeloe, Minangkabau, Sedjarah Ringkas dan
Adatnya, Padang, Sri Dharma, 1971.

288



Rusli Amran. Sumatera Barat hingga Plakat Panjang, Jakarta, Sinar Harapan, 1981.
Sangguno Diradjo, Dt. Tambo Alam Minangkabau, Jakarta, Balai Pustaka, 1954.
Sanusi Pane. Sejarah Indouesia II, Jakarta, Balai Pustaka, 1965.

Schriek, BJ.O. Pergolakan Agama di Sumatra Barat, Jakarta, Bhratara, 1973.

Slamet Muljana. Kuutala, Sriwijaya dan Suwarmabhumi, Jakarta, Idayu, 1981.

Slamet Muljana. Nagarakertagama dan Tafsir Sejarahnya, Jakarta, Bhratara, 1979.

Soekmono. "Sekali Lagi tentang Lokasi Sriwijaya”, Praseminar Penelitian Sriwi-
jaya, Pusat Penelitian Purbakala dan Peninggalan Nasional, Jakarta,
1979.

Soekmono. "Tinjauan Sejarah Kuno Minangkabau Berdasarkan Peninggalan
Purbakala”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja Seminar Sejarah dan Kebu-
dayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

Stoddard, L. Dusia Baru Islam, Jakarta, Pembangunan, 1979.

Sjafnir Abu Nain, "Pakaian Adat Minangkabau”, Seminar Internasional Meng-
enai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangkabau,
Bukittinggi, 1980.

Toomn, J.L. van der. Aanteckeningen uit het Familicleven bij den Maleier in de
Padangsche Bovenlanden [ & II, 1817.

Umar Junus. “Kaba dan Sistem Sosial Minangkabau: Suatu Problem”, Seminar

Internasional Mengenai Kesusasteraan, Kemasyarakatan dan Kebudayaan Minangka-
bau, Bukittinggi, 1980.

Syed Ameer Ali, Api Islam, Jakarta, Bulan Bintang, 1978.

Wojowasito, S. Kamus Kawi — Indonesia, CV. Pengarang.

Zuber Usman. "Fungsi dan Peranan Bahasa dan Sastra Minang dalam Kebu-
dayaan Lokal maupun Nasional”, Himpunan Prasaran dan Kertas Kerja
Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabay, Batusangkar, 1970.

Zuber Usman. Kesusasteraan Lama Indonesia, Jakarta, Gunung Agung, 1957.

Zuber Usman. "Orang Talang Mamak”, Himpunan Prasaran dau Kertas Kerja
Sewminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau, Batusangkar, 1970.

289



A

Abbasiyah, Dinasti 25

Abdul, Muhammad 40, 42
Abdurrauf, Syekh 27

Aceh 22, 23, 25~7

adaik babuhua sentak 87
Aditiawarman 11, 14—6

adok 273

Agam, luhak 31, 335, 48, 105, 134
Ahmad, Haji Abdullah 39, 40, 42
Ahmadsyah, Sultan 18

aka 97

Alahan Panjang, nagari 31. 33, 35, 37
Alam Minanghabay 59

Alamsyah, Sultan Bagagar 20, 23
Alamsyah, Sultan Muning 20, 31
alam takambang jadi guru 59, 69, 264
Ali, Khatib 42

Alif, Maharaja 46

Alif, Raja 18

Alif, Sultan 17, 18, 26

Aluang Bunian Kote Piliang 57
Ambon 22

Amoghapasa, arca 11, 15, 26
Amrullah, Haji Adul Karim 39, 42
anak silek 265

Ananggawarman 16

Andalas 35

Andomo 24

Andomo di Saruaso 57

Anesecritus 4

Anggang nan Datang dari Lauik 50
angku-angku, golongan 264, 283
Anjing yang Mualim 47

arato gantuang 153

Argyre lihar Kota Perak

Aryadamar likar Aditiawarman

Arya Wangsadiraja lihar Aditiawarman
As-Salib, Sultan Malik 25

Aur, Tuanku Lubuk 31

Aziz, Khalifah Umar bin Abdul 25

B

batiliak ketek babiliak gadang 71. 81
badikaa 274

Bagagarsyah, Sultan Alam 20, 31, 34
bagindo 108, 133

bajulo-julo 75

bakarano bakajadian €0, 80, 172

bak pituak urang me-ruo 260

balah bubuang 174

balairung 188, 189, 252, 255
Balaputra 8

Balun, Sutan 50

Bandang. Dato Ri 28

Baudaro di Sungai Tarab 57, 58
Bangkinang 3

Bank Nasional 43

bansi 279, 281

Banten 21

Banuhampu, suku 122, 129
Bapak Wartawair Melayy 41
Barapi, Tuanku 31
Barus 15, 24, 25. 27
Basa Empar Balai 17.
basandiang 204
baso-basi 262
Basyah, Sentor Ali 34

batagak gadang 146

Batanghari, sungai 6. 10, 15. 1o, 1
Batangkampar. sungai 7. 15, 18
Batavia lilar Jakarta

batimbang tando 199

Batipuh. uagari 17
Batu Barikam 33,
Batusangkar 33, 3
Batutah. Ibnu 26
Bendahara di Kampar 58
Bendang, suki 129

31, 37

o
Y]

—

1
7

.
36,
56

7

-Biaro, Tuanku 31

Bodi Caniago 54-7, 92, 123-5, 178
Bodi Caniago, kelarasan 129, 144, 1
Bonjol, Tuanku Imam 31. 34, 36

~1



buang 115 Diniyah School 40, 42

BL""nnvai 34, 35, 37 dipaman 18
Bunda Kandung 4e. 50, 51 Diponegoro, Pangeran 33, 34
Bungsu. Tuan likar Aditiawarman dubalang 106

Buo. kerajuau 17, 19. 28, 35, 37. dusun 94

Burhanuddin, Syekh 26, 27

C E

Casstine Taril Koto Piliang 58 Enggano. pulay 21
Candung 31
7 , 38 F
5 37,25

Canking, magari 27-9, 3
Cati Bllan» Pandai 46
suri. Svek -ah 27
carur rakrian 16 Fansuri. Syekh Hamzah 27
cema 112 Fort de Kock 37
7 2
Fort van der Capellen 33, 37

Cianjur 36, 37

Cindur Mato 51, 249, 273, 275
Cingkuk, pulay 23 G
cisto buio 198

la, kerajaan 9. 10
uci, suky 123

Gadang 134, 143

Gadang. Tuan 36, 37

iy stelsel 37 gadang bagilia 144, 145

amati Koto Piliane 38 gadang kayy gadang bahamiyo 76, 82
ak 90 i gadang lagak 76

| Gadang nan Baryjual 17. 58
Gadih, Tuan 20

Gadis, Tuan 31, 32

O2 OO0
o

o

cupak diisi limbago dinnang 128

D gadis gadang 210
gadis gack 210
Dalima. suku 124 Gajah Mada 12. 14-6, 26
Dalu-dalu 3¢ gajal maharam 174, 175
dampeang 268 Gajah Tongga Koro Piliang 58
Dang Tuanku litar Rumandung, Sutan galanggang 190
darmajaksa yang berdua 16 Gama. Vascoda 21
Darmasraya 10-2. 26 gambus 282
Datuk Bandaro 31 Gandhara 5
Datuk Batuzh. Haji 42 ganti lapik 198
Datuk Ketumanggungan 4e. 50. 51, 54. 57, Gea, Raja 28
92, 122, 175,250 golden Khersonese 4
Daiuk sasn Sakelap Dumia 122, 123, 129, 175 gonich pucuak 20
Datuk Perpatih nan b"bam 1g 16,26, 46,50, Gresik 21
. 54, 57,92, 122, 175, 250 Gudam, sk 123
Daruk Sutan Maharaja 41. 42 Guguk Sigandang 33
debus 278, 280 Galung Tuanku 31
Depang, Maharaja 47 Gunung, nagari 32

dein saluak 107

Dewa Tuhan Prapatih 16
Diaz, Thomas 19

Digul 43 habils adaik bakarelaar 140
Dlmwh Purri 282 Harimau Campa 47

292

D:‘



Hariman Campa Koto Piliang 58
Harimay nan Salapan 31

Hayam Wuruk 13, 16

hercanggendang 262

Hikayar Raja-Raja Pasc 26

hinggok wancakam tabang manumpy 128
hutan lalch 151

I

llalang 24
[lappai 27
indang 278, 280, 282
Indragiri. kerajaan 17
Indrapura 15, 17, 18, 23
Indraswari likar Perak Dara
INS Kayutanam 43, 282
Islam
masuk Aceh 26
masuk Filipina Selatan 26
masuk Sulawesi Selatan 28
menyebar di Sumatera Barat 2¢-8
Ismail, Syekh 38, 41

J

Jabadicu lilar Jawadwipa
Jakarta 18, 32-4

Jalito. Indah s0

Jambak. suky 122, 123, 129
Jambek, Haji Jamil 39
Jamilan, Puti 50

janang 253, 268

jarials wanamang buliah 1553
Jawadwipa 4

Jayakatwang 11
Javanagara 11. 14. 15
Jayawisnuwardani 15
Jingga, Dara 11

Juliah, Indah 50

julo-julo 154

K

Kaba 243, 244. 251, 252, 265, 272, 273,

kabay haji masuak parak haji 72
kabuang barang 209
kahuripan 15

Kamang, magari 31, 33, 5, 37
Kambing Hutan' 47

Kampai, suku 130.

Kantoli lihar Kuntala, kerajaan
Kapau, nagari 33

Kapau, Tuanku 31

Katiagan 33

kato 98, 99

kato malereang 262

kato marandal 207

karo was ampek 230

kawin wakil 198

Keringi 3

Kertanegara, Raja 10-2,

ketek bawamo gadang bagala 132
Khaidir, Nabi 18

Khalifatullah, Sultan 18

Khatib, Syekh Ahmad 39, 41, 42

Kubuang Tigo Baleh, luhak liliar Solok, kabu-

_ paten

Kucing Siam 47

Kunteala, kerajaan 5, 6

Kuntu, kerajaan 15, 26
kuresnal kato 100

busuik buly ayam 72

Kuti, Pemberontakan 14
Kutianyir, sukn 122, 125, 129

L

Lagundi nan Basclo 48, 50
lasbang urok 209

Lamuri 25

langgam karo 101

lanjar 177, 179, 180

larelt 55, 56

lareh nan duo 55

Lawas, Tuanku Ladang 31
Lelo, Tuanku 31

Lho Semawe 25

Lima Kaum, nagari 55

Limo Puluh Koto. hdak 33-5, 48, 10
Lintau, Tuanku 29-31, 33, 34
lipek pandan 174

Lokitawarman, Sri Maharaja 24
Luar, Tuanku Padang 31
Lubuk Alung 37

Lubuk Ambalau 34

Lufti. Mochtar 43

0

293



lthak 104, 105, 229
[uhak nan tiga 107, 123

M

Madagaskar 3, 24
Madrasah Irsyadunnas 282
maelo kayn 182
Maharaja Basa Jiar Datuk Ketumanggungan
Mahat, kampung 7
Majapahit, kerajaan 11, 13
ekspedisi ke Pase 26
sistem pemerintahan 16, 17
Majelis Tinggi Kerapatan Adat Alam Minang-
kabau (MTKAAM) 43
Makassar 22
Malaei Colon 35
Malaka, kora 21
Malaka, Tan 42
malakok 150
malam bainai 201
malawan dunia urang 62, 69, 72, 80, 82
Malayapura 10, 15
Maluku 21
mamaga 81, 82
mamak 130, 131
maimak kepalo alek 253-5
mancatak tiang tua 182
Mandahiling, suky 122, 125, 129
Manggopoh 37
Mangkudum di sumanik 57
wenjalang 203, 206
Mansiangan, Tuanku 29-31, 33, 35
‘wanti 106
wantri katrini 16
warah 108, 133
Marapalam, bukir 33
marapulai 199-208, 269
Mataram, kerajaan 8
Matur, nagari 34, 35
Mauliawarmadewa likat Aditiawarman
Mauliawarman 10, 12
Melayn, suku 122-5, 129
Merapi, gunung 26, 27, 33, 48, 104
Meurah Silu lihat As-Salib, Sultan Malik
Minang 52
Minangkabau
adat 88-90, 179-81

294

aktivis muda 42, 43
asal usul nama 52, 53
aspek perekonomian 149, 150, 153-6
aspek wilayah 53, 104, 105, 151-3
dikuasai Belanda 34, 36
dikuasai kaum Paderi 32
etika hidup 65-8, 72, 73, 76
filsafat alam 59, 60, 78, 79, 255, 256
filsafat manusia 61-5, 69, 80-3, 95-8, 179,
257, 258
gaya bahasa 98-104, 229-31, 246, 247
gelar 130-5
gerakan politik Islam 41, 42
hasutan komunis 38
hukum adat 112-8
kebudayaan lisan 45, 46
kekerabatan 221-8
kesenian 281. 282
masuknya Islam 26-8, 30
menentang rodi 37
perang saudara 18-20, 23
pembaharuan ajaran [slam 38-42
pengaruh asing 263, 264, 281, 282
perdagangan masa VOC 18, 19, 22, 23, 32
perlawanan terhadap Belanda 23, 24, 34-7
sistem kemasyarakatan 69-72, 74-8, 106-9,
119, 120, 130, 258
sistem kesukuan 121-7, 129, 130
sistem pemerintahan 54-8, 94, 105, 106
sistem pendidikan Islam 40
undang-undang 91-3, 109-12
warisan 158-65
Miskin, Haji 29, 30
Moro 26
Muara Panas 37
Muaratakus, candi 7, 10
Muawiyah, Khalifah 24
Muda, Iskandar 23
Muhammadiyah 43
Muhammadsyah, Sultan 18,23
Muko-Muko 18
Musi, sungai 7, 8, 10

N
Nagan’

Nambi, Pemberontakan 14
nan Tungga Magek Jabang 274
Napoleon, Perang 20



nikah ganggang 197
inik nan barigo 57

Ophir, gumung 3
QOrang nan Empat 29

P

Padang 23, 24. 31, 32,
Padang Candi 15
Padang Ganting. nagari 57
Padang Sibusuk 16, 17
Padangpanjang 36, 438
Paderi
menguasai Minangkabau 32
pembersihan umat Islam 29, 32, 38
perlawanan terhadap Belanda 33-¢
Pagaruyung, kerajaan 10, 15, 16, 18-
46, 50, 57, 91. 107, 123
dikuasai kaum Paderi 32
masuknya lslam 26
pusat kerajaan 31
sistem pemerintahan 17, 28, 29
panca ring wilwarika 16
Painan, Perjanjian 23
palambok talabual 147
Palembayan 34
pamacah wbo 67
Pamaluyu, Ekspedisi 10
Pamuncak Koto Piliang 57, 58
pananti 201
Pandai Sikat 29, 30, 33
pandeka 265, 266
panibo 200, 201
paninghah 280
Pantar 35
panunghek 135, 143
Perdamaian Koto Piliang 58
parewa. golongai 264, 281, 283
Pariaman 23. 33. 133
Pariaman Tiku 108
Pariangan 27, 48
Partai Nasional Indonesia (PNI) 43
Pasak Kungkuang Koto Piliang 58
Pasaman 31, 33, 34
Pasaman, Tuanku lilat Lintau, Tuanku
Pase 25, 26

133, 201

to W
o
[
s
o
4

patahankan 81
Patapang, suku 122, 129
Pauh 23, 24, 37
pegang gadai 165
Pelita Kecil 41
Pemedanan 189
penghulu
gelar 132-5
jabatan 131, 136, 138, 139, 143-5
pakaian 142, 143
pantangan 140-2
pidato penobaran 253, 254
upacara penobatan 145-7
penghulu pucuk 94
penghulu suku 106
perkawinan
aspek sosial 210, 211, 213-9
hukum 195-7
mahar 200, 201
peminangan 199, 200
perjamuan 209
pola 193-3
tata-cara 197-9, 203-8, 269
Persatuan Dagang Indonesia (Persdi) 43
Persatuan Guru Agama 42
Persatuan Muslimin Indonesia (Permi) 43
Persatuan Tarbiyah Istamiyah (Perti) 43
Persatuan Ulama Sumarera 42
perut 106
Petak, Dara 11
Pinawan, suky 123
Piobang, Haji 29
plakat panjang 35
Polo. Marco 25
Pono likar Burhanuddin, Syekh
Prasasti Kedudukas Bukir 7
Prolomeus. Claudius 4, 5
pulang ke mamak 194
punggawa 1Qe
pupuik batang padi 268-70, 279

pusako 158, 160
pusako barolong 226
pusako rendah 162
putuih 117

R

Rachias 4
Raffles. Thomas Stanford 20



Raja Adat 28, 57

Raja Alam 57

Raja Dua Sela 17

Raja Hitam 37

Raja Ibadar 23, 57

Raja Muda 58

Raja Putih 24

Rajakacik 58

Rajapatni 15

Raja Tiga Sila 17, 19, 28, 57

rajo babandiang 107, 175, 176

rang mudo 208

Rangga Lawe, Pemberontakan 14

ranghiang 187

rantau 104, 105, 107, 108

Rao 34

Taso jo pareso 73, 74, 76, 196

Rasyod. Syahbilal 43

rebana 280, 282

regent 36, 37

renah, Tuanku nan 29, 30, 33

Rokan, sungai 15

ruang 174, 177

Ruhum 46

nomak baanjuang 175, 176

rumah batingkok 175

rumalh gadang

arsitektur 172

aspek kekerabatan 223-6

fungsi sosial 176-81

jenis 174, 175, 188, 189

motif hiasan 183-6

tata cara pendirian 181-3

Rumandung, Sutan 50, 51

Rusa man Datang dari Lauik lihar Datuk Keru-
manggungan

S

Sabak 24

Sadeng, Pemberontakan 13
saduo 155, 156

Saidi. Anwar St. 43
Sailendra 8

saiyo sakato 76, 77

sako 158, 160

salawar dulang 282

Salo; suku 129

salung 275, 279, 281

296

sanak sudaro 230

sandaro 166

Sang Dewaraya lilar Aditiawarman
Sanggaramawijaya, Sri Maharaja 10
Saningbakar, #agari 58, 273, 275, 276
saparuik 223, 224

saptapatri 17

Sarekar Dagang Islam 42

Sarekat Usaha 42

Sarikat Adat Alam Minangkabau (SAAM) 42
Sarikat Islam 42, 43

Saruaso, nagari 17, 18. 24, 57

sasaran 190

Sekolah Adabiyah 40, 42
Sewatang. Patih 26

si rinjau laink 107, 174, 176

sidi 108

Siguntur 10, 15

Sijangek 53

sijobang 274

Sijunjung 31, 37

silat lintan 266

silat pauh 266

silek 174

Silungkang, nagari 38, 42, 58
Simabur, nagan 32

Simabur, Tuanku lihar lsmail, Syekh
Simawang 20, 31, 32, 34, 58
Simpuruik 52

sindia 262

Singasari lihar Majapahit
Singkarak, danau 20

Singkawang lilat Singkuang
Singkuang, suku 122, 125, 129
Sintuk 18, 27

Sipisang 34. 35

sirih dalass carano 128

sitaralak 266

salo, suku 122

sofinisme 41

Solok, kabupaten 34, 36, 37, 105
Sri Maharaja Diraja 10, 20, 25, 46, 50, 53, 54
Sriwijaya, kerajaan 6, 8, 10, 24, 25
syarang 165

Sukarno 43

Sulit Air uagari 58

Suluah Bendeng Koto Piliang 58
Sumanik, nagari 17, 29, 57
Sumatera Thawalib 41-3



Sumpah Palapa 13

Sumpur Kudus 17, 28. 57
Sungai Jambu, nagari 58

Sungai Pagu 37

Sungai Puar 34, 35

Sungai Tarab 17, 24, 57, 58
surambi papek 107, 175, 176, 179
Suran, Putri 18

surau 189

surau, golongan 264, 283

Suri Dirajo 50

sutan 108

Sutan, Taher Marah 43
Suwamabhumi, kerajaan 9, 10
Suwarnadwipa 4. 5

Syafei, M. 43, 282

Syarif, Peto lihar Bonjol, Tuanku Imam

T

Tajadi, bukit 36

takanai baragiah 76

Talang, gunung 105
talibun 237

Tambangan 35

Tambusai, Tuanku 36
Tan Tuah 58

Tanah Datar, lithak 20, 31, 33-5. 48, 105, 123
Tanca 14

Tandikat, guimung 34

Tang, Dinasti 25
Tanjung. suky 123, 124
Tanjung Barulak, nagari 31
tansa 278, 280

Tapanuli 35

Tarantang Gadang 34

taratak 9

Tarekat Canking 38

Tarekat Naksabandiyah 38-43
Tarekat Satariyah 27, 28, 39, 41
Tarekat Ulakan 38

Tarekat Wujudiyah 24, 28
telempong 269. 270, 272, 280
tembilang besi 159

fenggang raso 74

Ternate 22

Thaib, Jalaludin 43

Thawalib School 40

Tiang Bungkuk 51

Tidore 22

Tiku 23

Tilatang, nagari 33

tirai takasbang 147

Tribuanaraya Mauliawarmadewa liliar Aditia-
warman

tuah kato 99

Tuan Kadi di Padang Ganting 57

tudul 111

Tunggal. Khatib lihar Bandang, Dato Ri

ngganai 106, 131, 180, 224

Tuo, Tuanku nan 29, 31

to dusis 94

e kampung 106

Tupai Janjang 276

Turki Muda 42

u

Ulakan 23, 27, 28. 37

ulayat 151. 152

wisbuak wisbai 111

Ummayah, Dinasti 25
Undang-undang Delapan 109, 110
Undang-undang Dua Belas 109. 111, 112
Undang-undang Dua Puluh 89, 109
Undang-undang Luhak dan Rantau 89
urang ampek jinil 145, 146

urang awak 70

uraig kurang 157

urang nan ampek 106

Usmaniyah, Khalifah 30

Vereenigde Qost-Indische Compagnic (VOC) 22

W

Wahabi, kaws 30

Walmiki 4

warih bajawck 223

warih dijawek 144, 145

Waruyu, Tuan lihat Aditiawarman
Wijaya, Raden 11, 14, 15

Wisnu, Raja 8

Wiswarupakumara, Mahamenteri 11

297



X
Yahya, Haji 30. 41, 42
Yakub, Ilyas 43

Z

Zulkarnaen, Iskandar 4. 18, 24, 46



