BIL. 9/93 JANUARI 1993 PERCUMA ISSN 0128 - 4649

e ————

BIL. 9/93, 10/93, 11-12/93 = 1993

L A TP - e |
o A S Gt i, T3
A Fy!

" TAMAN SENI BUDAYA N. SEMBILAN
- TERATAK PERPATTH-




RENUNGAN...cccceseeenee

TIDAK ADA UMPAT YANG MEMBUNUH
TIDAK ADA PUJI YANG MENGENYANG...........

Mengumpat atau mengeji bererti mencaci atau
memburukkan orang lain dengan kata- kata kesat atau
kata- kata buruk, mengumpat biasanya ditujukan kepada
seseorang yang lebih berada atau lebih berkuasa, ia tidak
berupayamemenuhi kehendak semua orang, bagi mereka
yang tidak berjaya maka ia akan mengata- ngata dengan
perkataan keji dan buruk, itulah yang dikatakan umpat

Ertinya:

Pepatah ini memberikan pendapat atau nasihat
kepadaseseorang supayajanganlah menghiraukan kata-
kata keji atau pujian kerana kejian itu tidak merugikan
dan sebaliknya pujian tidak pula menguntungkan.

Ulasan:

Manusia ini memang sudah jadi tabiatnya suka
bercakap mengenai hal keburukan orang lain, padahal
dia sendiri tidak kurang pula kelemahan dan
keburukannya. Jarang sekali orang memuji seseorang
lain walaupun ia tidak berjaya dalam hidupnya.

Dalam pergolakan yang berlaku di dunia yang
dikatakan manusianya telah bertamadun ini, umpat-
mengumpat, keji- mengeji, caci-mencaci buruk-
memburukkan orang lain nampaknya sudah menjadi
kain basahan terutama dalam kegiatan politik, negara-
negarademokrasi seperti negarakitakebebasan bersuara,
menulis dan lain- lain adalah dijamin dalam
perlembagaan sebagai salah satu dari hak asasi manusia.
Kadang- kadang ia digunakan dengan sewenang-
wenangnya dan mengikut perasaan dan emosi yang
melampaui tata susila dan budaya bangsa lebih- lebih
lagi ditegah oleh agama.

Dalam kempen- kempen pilihanraya perkara-
perkarayang seumpama ini nampaknya sudah menjadi
satu permainan bagi setengah- setengah pemimpin yang
hendak menegakkan kebenaran masing- masing dengan
tujuan untuk mengalahkan lawan.

Orang tua- tua dulu nampaknya sudah arif dan
berpengalaman dalam hal- hal seumpama ini, kerana
itulah ia menciptakan pepatah ini untuk pengetahuan
dan panduan yang sangat elok diambil perhatian.

A. Samad Idris
Buat baik berpada- pada ............................ h. 136.

PENYELIDIKAN BUDAYA
NEGERI SEMBILAN
DARUL KHUSUS

Berfungsi dengan
tiga objektif
yang penting

1. Koleksi

2. Dokumentasi

3. Penyelidikan /
Penerbitan

BUDAYA
NEGERI

PENASIHAT
Tan Sri Dato' A. Samad Idris

REDAKSI
Norhalim Hj. Ibrahim
Hj. Muhammad Tainu

Norazla Arshad

ALAMAT
Tingkat (0 (Bawah)
Bangunan Lama
Pejabat SUK N. Sembilan
Jalan Dato' Hamzah
70000 Seremban.

Tel: 06 - 735401




IMBAS AN SEJARAH

TAMAN SENI BUDAYA
N. SEMBILAN

(Oleh Haji Muhammad Tainu)

Taman Seni Budaya Negeri Sembilan
(TSBNS) terletak di Simpang jalan masuk ke bandar
Seremban darilebuhraya Kuala Lumpur - Seremban
, di jalan Labu kira- kira 1,000 meter dari bandar
Seremban.

Dalam kawasan seluas 8 ekar, tersergam
bangunan indah, berbumbung lentik ala Minangkabau
sebagai bangunan ibu diberi nama ‘Teratak Perpatih’.
Di samping bangunan itu terdapat dua buah bangunan
tradisi (lama) yang diberi nama, Rumah Minangkabau
danmuzium negeri. Terdapat jugasebuah lagibangunan
disisinya sebagai pejabat dan bengkel kraftangan.

Bangunan Teratak Perpatih itu ialah bekas
bangunan astaka Musabaqah Al- Quran tahun 1981
yang telah dipindahkan ke tapak Taman Seni Budaya
dan telah diubah suai sebegitu rupa seperti yang dilihat
sekarang ini dijadikan tempat pameran.

Rumah Minangkabau sebelumnya terletak di
Jalan Taman Bunga yang lebih dikenali dengan ‘rumah
hantu’ dan berasal dari bangunan lama istana Ampang
Tinggi di Kuala Pilah, dipindahkan ke kawasan TSB.
Begitu juga bangunan Muzium Negeri yang reka
bentuknya hampir serupadengan “Rumah Minangkabau”
sebelumnya terletak dijalan Dato’ Hamzah berhampiran
dengan bangunan lama Pejabat Setiausaha Kerajaan
Negeri.

TSBNS ditubuhkan pada 12 April 1983, adalah
sebagai salah satu projek Kerajaan Negeri Sembilan
Darul Khusus. Detik permulaan rangkaian projek
akhirnya menjadi TSBNS ialah pada bulan Julai 1980.
Suatu Jawatankuasa Kecil bagi memajukan kraftangan
Negeri Sembilan telah ditubuhkan, dipengerusikan oleh
YB. Dato’ Hajjah Khatimah (Allahyarhamah).

Jawatankuasa ini bertanggungjawab untuk:-

i) Meninggikan mutu kraftangan
Negeri Sembilan
ii) Menambah pasaran sama ada di
dalam atau di luar negeri bagi hasil
kraftangan Negeri Sembilan
Dalam menjalankan tugas- tugas di atas,

Jawatankuasa ini telah memperakukan supaya:-

i) Menubuhkan Unit Kemajuan kraftangan di
Perbadanan Kemajuan Negeri, Negeri
Sembilan.

ii) Mewujudkan pusat kraftangan untuk menjadi
badan penaja dan pemasaran.

iii) Menubuhkan Lembaga
Kraftangan Negeri Sembilan.

Dalam tahun 1980, Negeri Sembilan telah
menjadi tuan rumah kepada Musabaqah Al- Quran
Peringkat Kebangsaan. Sebuah astaka berbentuk
Minangkabau telah dibina. Memandangkan perbelanjaan
membuat astaka berkenaan agak besar daniamempunyai
identiti Negeri Sembilan, maka dalam satu Mesyuarat
MTN dalam tahun 1981 diputuskan supaya astaka
tersebut dibina semula di Labu Spur Seremban,
diubahsuai dijadikan Pusat Kraftangan.

Memandangkan bahawa tempat bangunan
Muzium kraftangan ini strategik maka difikirkan jika
diadakan lain- lain ‘centre of attraction’, sudah tentu
akan menarik lebih ramai pelancung. Maka diputuskan
agar Muzium Negeri dan Rumah Hantu dipindahkan ke
tempat yang sama. Untuk mengawasi perlaksanaan
projek Muzium Pusat Kraftangan satu Jawatankuasa
Pemandu Muzium dan Pusat Kraftangan Negeri
Sembilan ditubuhkan dengan Y B. Dato’ Hajjah Khatimah
sebagai Pengerusi.

Peruntukan

Sekarang ini di kawasan Labu Spur itu terdiri 3
buah bangunan iaitu Astaka Musabaqah untuk dijadikan
Pusat Kraftangan, Rumah Hantu untuk dijadikan tempat
pameran ‘Minangkabau culture’ dan Muzium Negeri.
Dalam pada itu projek ini mengalami kekurangan
peruntukan untuk diteruskan. Sebagai jalan keluar
Yayasan Negeri Sembilan telah dikehendaki
menyumbangkan peruntukan sebanyak RM350,000.

Dalam masa yang sama Kementerian
Kebudayaan Belia dan Sukan mula memperkenalkan
konsep Taman Seni Budaya iaitu satu kawasan untuk
menempatkan secara tetap kegiatan kesenian di negen




ini. Kerajaan Negeri tertarik kepada konsep ini dan
bercadang untuk membina Taman ini sebagai
perancangan jangka panjang.

Setelah mengkaji akan potensi Taman Seni
Budayadari segi menarik orang- orang ramai berkunjung
Jawatankuasa Pemandu Muzium dan Pusat Kraftangan
memutuskan untuk mengubahsuaikan danmembesarkan
kawasan pembangunan di Labu Spur untuk dijadikan
Taman Seni Budaya Negeri Seinbilan. Keputusan ini
dibuat dalam Mesyuarat Jawatankuasa pada 12 April
1983.

Pada 16 Jun 1985 Jawatankuasa Pemandu
Muzium dan Pusat Kraftangan ditukar menjadi
Jawatankuasa Taman Seni Budaya yang manamembuat
keputusan- keputusan yang meliputi Muzium Negeri,
Pusat Kraftangan dan Taman Seni Budaya. Jawatankuasa
ini memandangkan bahawa Yayasan telah pernah
mengeluarkan RM350,000 untuk projek Taman Seni
Budayamaka difikirkan Yayasan ini mampu membiayai
pentadbiran/ pengurusan Taman Seni Budaya Negeri
Sembilan. Kertas MMK Bil. 1468/83 telah disediakan
dan berasaskan kertas kerja tersebut MMK memutuskan
supayapengurusan dan pentadbiran Taman Seni Budaya
dipertanggungjawabkan kepada Yayasan Negeri
Sembilan. Walau bagaimanapun Jawatankuasa Taman
Seni Budaya masih terus membuat keputusan mengenai
Taman Seni Budaya.

Pada akhir 1983, Taman Seni Budaya Negeri
Sembilan siap dengan memakan belanja RM 1,047,000
(tidak termasuk perhiasn di dalam). RM677,000 ialah
duit Kerajaan Negeri, RM 350,000 dari Yayasan Negeri
dan RM20,000 dari Majlis Perbandara Seremban. Dalam
padaitu projek ini masih memerlukan peruntukan untuk
membina rak-rak dan membuat partition erta membeli
barang- barang pameran. Jawatankuasa Taman Seni
Budaya telah memutuskan supaya Yayasan
menyumbangkan RM55,000. Bakinya akan diperolehi
dari peruntukan negeri. Memandangkan bahawa
Y ayasan tidak diberi kuasa sepenuhnya mengenai Taman
Seni Budaya, maka pihak tersebut telah keberatan untuk
terus menyumbangkan wang kepada projek.

Pada masa kini Taman Seni Budaya Negeri
Sembilan diletak dibawah tadbir Pejabat Setiausaha
Kerajaan Negeri Sembilan Darul Khusus dengan
mempunyai sebuah Lembaga Penasihat dan pengurusan
Pentadbirannya sendiri.

Rujukan: sumber dokumentasi

4 N

BUDI PERANTAU

Jika pergi anak merantau
Mengambil air di hilir - hilir
Berkata merendah diri

tapi kalau dianjak orangbanda
sawah

diubah orang batu sepadan
dirubah orang harta pesaka
dianjak orang kata yang benar
busungkan dadamu wahai buyong
lihatkan tanda laki - laki
Jangan takut nyawa melayang
esa hilang dua terbilang

baru bernama anak lelaki
sebelum ajal berpantang mati
beribu sebab mendatang
namun mati hanya sekali
namun dalam kebenaran

walau dipancung leher putus
setapak jangan surut

kata kebenaran jangan dirubah.

-Mustika Adat-

\.




SEJARAH PENEROKAAN
LUAK JELEBU

(oleh DHARMALA N. S)

SUMBER LISAN

1.1  PERINGKAT awal penerokaan luak
Jelebuianya dikenali dengan nama Sungai Lumut.
Peneroka-peneroka yang membuat penempatan
di antara genting Langkap hingga ke hulu
mendapati sungai tersebut banyak ditumbuhi
lumut. Asal usul penerokaan luak Jelebu mengikut
sumber sejarah lisan memang mempunyai unsur-
unsur mitos.

1.2 Orang-orang Jakun, Semang dan Sakai
menjadi peneroka terawal di luak yang dikenali dengan
nama Sungai Lumut ini. Sumber lisan orang tua-tua
menyebut nama Sungai Lumut ditukar kepada Jelebu
berikutan sekumpulan orang Biduanda dari sungai
Ujong di Batang Labu berpindah ke kawasan itu
dengan membawa benih labu.

1.3  Disebabkan labu tersebut hidup subur mereka
namakan tempat yang diteroka itu ‘Jalar Labu’,
kemudiannya beransur-ansur bertukarkepada ‘Jelebu’.
Tetapi sumber yang lain pula seorang ketua (To’
Batin) Orang Asli bernama Jelbu mati lemas ketika
mandi di Sungai Teriang (ketika itu Sungai Lumut)
selepas bekerja seharian dikebunnya.

14  MayatJelbutidak ditemui selepas dihanyutkan
oleh arus sungai. Bagi mengenang nama To’ Batin
itulah mereka menukar nama Sungai Lumut kepada
Jelbu. Kemudiannya beransur-ansur pula disebut
‘Jelebu’. Unsur-unsur mitos memang terdapat dalam
mana-mana sumber lisan sejarah dunia. Dalam sumber
lisan di Jelebu dicatatkan mengenai-sejarah asal luak
ini seperti berikut:

“.....Mengikut cerita mulut adalah asal-usul
orang membuka negeri itu di Kuala Dulang. Tatkala
sampai ke 'situ dua orang hamba Allah, seorang Pawang
Besar dari Pahang dan seorang lagi Tukang Tilik
yang bijaksana dari Pagar Ruyung bertemu satu rumpun
buluh yang tebal.

Maka kata Si Pawang, ‘Cubalah kita siasat
akan halnya apa yang ada di dalam rumpun buluh ini’.
Maka apabila ditebas tebang didapati oleh Si Pemilik
di tengah-tengah rumpun ada satu tunggul  buluh

separas pinggang tingginya. Di situ ada
seorangperempuan menunggu mereka, dekatnya

kelihatan sebuah dulang.

Kedua - dua pengembara berkenaan berbantah
- bantah untuk mengahwini perempuan jelita itu.
Mendengar pertengkaran itu lalu perempuan tersebut
berkata, ‘Hai, saudaraku berdua, sebenarnya kita ini
sewaris dan bersaudara, maka dengan takdir Tuhan kita
bertemu di sini pada saat yang baik’.

Kemudian dia menyambung, 'Beta tidak boleh
berkahwin dengan saudara berdua. Nama beta ialah
PuteriBongsu, timang - timangan Puteri Penyayang anak
raja berdarah putih,hitam tekak, bulu roma songsang.
Saudaraku Dato' Hulubalang Misai Beruban dan Dato'
Hitam bukalah negeri ini dan buatkan beta tcmpat
kediaman di Kuala Dulang'.

eramat

Maka lepas itu dia pun berkahwin dengan
seorang Sultan. Tetapi dia tidak mengaku dirinya raja
oleh sebab hendakkan pesakanya turun ke waris. Di
Kuala Dulang mereka berundur dengan meninggalkan
dua orang anak perempuan. Maka dengan sebab itu
juga mereka jadi keramat Masjid Kuala Dulang hingga
sekarang ini juga.

Oleh sebab hendakkan keturunan pemerintahan
nya turun kepada pewaris maka anak-anaknya sahaja
ditinggalkan untuk meneroka Sungai Lumut, Peninjau
dan Sarin. Mereka berdua dipercayai Moyang Angut
dan Moyang Angsa pengasas luak Jelebu.....”

1.5 Dalam ‘mentera’ Jelebu (terombo) disebutkan
salasilahnya bermula daripada Batin Terjali, Maharaja
Alif dan Puteri Ambong Seri Alam. Mereka di katakan
datang ke Jelebu seperti dicatatkan:

“...... Mudik Sungai Muar sampai ke Merbau

:Seratus, jejak menukik mendaki jejak menurun

mendorong. Sembilan orang adik beradik lalu di
tebang tebas hutan rimba, dibakar dan berhuma
ditanam jagung, apabila masak dikutip dimasukkan ke




bahu bertalikan terap. Mereka menjelajah mengikut
hala sebelah kanan Gunung Ledang keluar ke Johol
lalu ke Semujong dan Jelebu seterusnya ke Rembau.

Di Jelebu mereka berkediaman di bukit-bukit
dari Hulu Teriang ke Gunung Hantu iaitu tempat
kediaman nenck moyang asal daripada zaman dahulu
lagi. Mereka dikenali dengan panggilan Jakun
(Biduanda). Apabila orang sudah ramai dilantiknya
Batin ketuanya dan Jenang pembantunya mengurus
hal puak-puaknya........ ”?

1.6  Batin Terjali yang datang ke Jelebu itu cucu
kepada Mertang seorang ahli sihir terkenal yang
berkahwin dengan adik perempuannya sendin. Mereka
mendapat seorang anak bernama To’ Etah dan
kemudiannya pergi ke Pagar Ruyung. To’ Etah inilah
mendapat anak lelaki bernama Batin Terjali yang
kemudiannya datang semula ke Jelebu.

1.7 RakannyaMaharaja Alif pulamendapat seorang
anak lelaki bernama Maharaja Bepang yang kemudiannya
berkahwin dengan Puteri Lindung Bulan. Daripada
keturunan mereka inilah meneroka negeri, sementara
Maharaja Bepang pula berkahwin dengan anak raja
Cina.

19 Dalam satu pertemuan di sebuah gunung, Batin
Terjali dan Maharaja Alif bersetuju melantik Lambong
Setia Rajamenjadi Batin, sementaraanak Maharaja Alif
yang seorang lagi bernama Sah Alam Raja Seharimenjadi
menterinya. Mereka diperintahkan turun dari gunung
tersebut dengan diberi arahan supaya membuka negeri
apabila bertemu sedulang nasi.

1.10  Selepas pertemuan itu Batin Terjali, Maharaja
Alif, Puteri Ambung Seri Alam dan Porok tidak didengar
lagi ceritamereka. Manakala BatinLambong Setia Raja
bersama Sah Alam Sehari turun dari gunung hingga
sampai ke Bukit Buaiyan. Di situlah mereka bertemu
sedulang nasi, lantas dinamakan tempat berkenaan Kuala
Dulang.

1.11  Kemudianmerekaterus membuka Hulu Teriang.
setelah negeri terbuka dengan penduduk bertambah
ramai, Batin Lambong setia Raja menukar namanya
kepada Batin Maha Galang. Sempadan negeri yang
dipersetujui oleh mereka ialah: -

Di antara Jelebu dan Johol ialah Leban Best,
Batu Berdinding Lantak dan Temiang Tumpat.
Diantara Jelebu dengan Semujong ialah
Semambu Serumpun dan Nibung Tengah Air
Bukit Tangga. '
Di antara Jelebu dan Kelang ialah Lebah
Bergoyang, Pulau Bersela dan Genting Peras.
Di antara Jelebu dan Pahang ialah Merbau
Seratus, Meranti Sembilan dan Bukit Batu
Bulan.

1.12  Setelah menetapkan sempadan negeri Batin
Maha Galang melantik Jenang Singa Setia Raja
menggantikannya sebagai Batin di Jelebu. Beliau
kemudiannya menghilangkan diri. Selepas Singa
Setia Raja menjadi Batin inilah pesaka tersebut
diwariskan kepada perempuan iaitu Mayong Angsa.
Bermula daripada Moyang Angsa inilah sejarah
Jelebu dapat dikesan mengikut sumber lisan.

2. MANTERA (TEROMBO) BIDUANDA
DI KENABOI

2.1 Sumber sejarah lisan Jelebu ini mempunyai
persamaan dengan mantera (terombo) orang -orang
Biduanda (Jakun) di Kenaboi. Dalam cetera Biduanda
mantera Ulu Kenaboi menyebut penerokaan Jelebu
dimulakanolehPak Galang sebagai Batin yang pertama.
Beliau kemudiannya digantikan oleh anaknya yang
juga bernama Galang.

2.2 Cucu Pak Galang bernama Can Galam Pak
Asah pula memerintah di Kenaboi dan meneroka di
Bukit Kundek. Seorang lagi cucu lelakinya bernama
Tapak meneroka di Ulu Gelimau. Kemudiannyaberlaku
pergaduban di kalangan puak-puak mereka, apabila
Batin Dadun seorang ketua puak meneroka melampaui
Meranti Sembilan di Pahang. Ketika itu Batin Bulu
seorang lagi ketua puak memerintah bukit-bukit di
Kenaboi sehingga Karak dan Temelong (Telemong) di
Pahang.

23 Beberapa orang lagi ketua puak meneroka
beberapa kawasan. Batin Timpo membuka Gelami,
danBatin Ranggong membuka Ulu Teriang termasuklah
Lebah Bergoyang dan Bangkong Condong. Sementara
Langkap pula dibawah pemerintahan Batin Pekung.
Semua salasilah yang membabitkan ketua puak orang-
orang Biduanda (Jakun) ini berkait rapat dengan Batin-
batin peringkat awal di Negeri Sembilan.

24 Mengikut mantera (terombo) Orang Asli ini
mencatatkan mengenai Batin Seri Alam yang
memerintah negeri. Beliau mendapat anak bernama
Batin Bercanggai Besi yang menjadi ketua di Sungai
Ujong. Salasilah mereka dicatatkan begini:

BATIN SERTALAM

| | |

BATIN BERCANGGAI BES! TO' JELONDONG NENEK KERBAU
(Ketua di Sp. Ujong) {Meneroka di Jelebu) (Pengasas Luak Johol}

! |

TO' DARA DERANI PUTERI MAYANG X SULTAN JOHOR
| SELIDAR [
BATIN SIBU JAYA
(Perermpuan) BENDAHARA TG ENGKU T(' MENTERI T0' JOHAN
X SEKUDAI KLANG AKHIRZAMAN PAHLAWAN
Pemenatah Pemerintah Pemerintah Pemerintah

di 8g. Ujong di Klang di Jeleby di Johol




PERJUMPAAN

2.5 Dalam mantera (terombo) Orang Ash di
Kenaboi juga disebut mengenai perkembangan adat
perpatih bermula dalam masa pemerintahan Batin Galang
11. Perjumpaan di antara Orang Asli dengan orang-
orang Minangkabau telah diadakan di Bukit Gelanggang.
Dalam perjumpaan itu diletakkan sesikat pisang dan
kain sarung di sebelah, manakala di sebelah lagi daun
setawar dan kulit terap.

2.6 Mereka diminta membuat pilihan di sebelah
mana untuk duduk dalam perjumpaan tersebut. Orang-
orang Biduanda perempuan kebanyakannya memilih
duduk di sebelah pisang sesikat dan kain sarung yakni
bersedia memeluk Islam dan menyertai orang Melayu
(Minangkabau). Mereka yang berkeras memilih daun
setawar dan kulit terap bererti mahu balik ke tempatasal
mereka hidup di bukit-bukit.

2.7 Anak gadis Batin Galang bertunang dengan
anak raja Melayu, dengan satu pejanjian dibuat di atas
kulitjawak (biawak). Dalam masabertunang itumereka
bertelagah apabila kulit jawak itu dimakan oleh anjing.
Anak gadis Batin Galang balik semula kepadakaumnya
dan menjadi ibu mantera Biduanda di Kenaboi hingga
sekarang.

2.8  Sumber lisan yang diselubungimitos iniadalah
permulaan kepada pensejarahan luak Jelebu. Sekalipun
fakta tarikhnya tidak disertakan tetapi perkembangan
sejarah penerokaannyamasih dapatdipegang. Salasilah
Batin-batin pemerintah Orang Asli ini menepati seperti
tulisan Nathans dan Wisntedt yang menyebut sejarah
Negeri Sembilan dibahagikan kepada tiga period, iaitu:

1. Period permulaan pecahan empat
negeri Sakai iaitu Sungai Ujong,
Klang, Jelebu danJohol.

2. Period kedua ialah peralihan dengan
empat negeri Sakai kepada
Sembilan Negeri Minangkabau
di bawah naungan Johor.

3. Period ketiga, disamping empat
negeri Sakai, sembilan negeri
Minangkabau memerintah sendiri
di bawahY amtuan.

29  Luak Jelebu merupakan di antara empat negeri
Sakai pada period pertama dan dianggap luak tertua di
Negeri Sembilan. hubungan luak Jelebu dengan luak
Sungai Ujong sejak Batin Seri Alam menunjukkan sejak
kurun ke 13 lagi adalah sebahagian daripada Sungai
Ujong.

2.10 Berdasarkan sejarah Jawa dan China, dalam
beberapa catatan ahli pelayaran mereka, memang telah
wujud sebuah negeri Sening Ujong di Semenanjung
Tanah Melayu padakurunke 13 itu. Dalam ‘Kartanigara’
yang ditulis di Jawadikurunke 13 jugaada menyebutkan
wujudnya kerajaan di Sening Ujong (Sungai Ujong).

2.11 Dalam catatan tersebut tidak pula disebut
mengenai Jelebu, Klang dan Johol. ‘Sejarah Melayu’
yang ditulis oleh Tun Sri Lanang (Tun Muhammad)
pada kurun ke 17 juga ada menyebut Sening Ujong
(Sungai Ujong dan Klang) tetapi tidak pernah
mencatatkan Jelebu dan Johol. Malah Tun Perak
bendahara yang terkenal di Melaka pun pernah menjadi
Penghulu di Klang.

2.12  Adapunsumber sejarahnyaternyataluak Jelebu
mula diteroka dengan penemuan Kuala Dulang. Hanya
tokoh yang menemui Kuala Dulang itu sahaja yang
berbeza dan cara penemuannyajugamempunyai unsur-
unsur mitos. Tetapi kesimpulan nya Kuala Dulang iaiah
tapakpermulaan luak Jelebu dibuka.

3 S UALA DU G

3.1 Pembinaan masjid Kuala Dulang sekitar kurun
ke 18 menunjukkan Islam berkembang di Jelebubersama
kedatangan orang-orang Minangkabau. Pengembaraan
Batin Lambong Setia Raja hingga menemui Kuala
Dulang dicatatkan dalm terombo Jelebu begini:

“....Akan hal Batin Lambong Setia Raja dan
Sah Alam Raja Sahari itu pun mengembara turunhingga
sampai ke sebuah bukit bernama Bukit Buaiyan, di situ
di sebelah bawahnya mereka dengan sedulang nasi
menuggu mereka. Lalulah mereka pun makan setelah
penat bekerja dan membuka tempat itu.

Tanda tempat itu lalu dinamakan Kuala Dulang
sebab di kuala sebuah sungai di situ. Kuala dulang iaitu
di sebelah bawah Bukit Buaiyan hingga ke hari ini dan
di sini adalah dianggapkeramatdan banyak hubungannya
dengan luak Jelebu, dan di sini juga tempat mula
perkembangan luak ini......”

32 Kedatangan Islam lebih awal ke Jelebu
berdasarkan Undang Luak Jelebu pertama Dato’ Moyang

‘Salleh seorang tokoh beragama Islam sebelum tahun

1757 Masehi lagi. Ayahnya Dato’ Mentunggang juga
berasal dari Minangkabau dan beragama Islam. Datuknya
Dato’ Gombak yang datang dari Minangkabaukemudian
berkahwin dengan neneknya Moyang Angsa, dipercayai
permulaan kepada perkembangan Islam di luak Jelebu.




33 Hanya selepas dato’ Moyang Salleh menjadi
Penghulu di Jelebu, barulah masjid Kuala Dulang itu
dibina.Hingga sekarang masih wujud lagi masjid Kuala
Dulang terletak di pinggir sawah di tebing Sungai Kuala
Klawang. Satu ketika dahulu penduduk-penduduk di
Jelebu menjadikan masjid ini tempat membayar nazar.

Pembinaan masjid di masa lampau memang di
tebing sungai menjadi pilihan utama, kerana
memudahkan orang ramai mendapatkan sumber air bagi
berwuduk. Pemilihan masjid Kuala Dulang dibina di
tepi sungai bukanlah satu perkara asing.

34 Dengan luasnya sawah terbentang berhampiran
masjid membuktikan bahawakawasan tersebut menjadi
tempat penerokaan utama. Sawah padi bukan sahaja
perusahaan tanaman utama bagi petani-petani di masa
lampau, malah kemahiran orang-orang Minangkabau
yang meneroka adalah menumpukan kepada kegiatan
perusahaan tanaman padi.

4 TO’ JELONDONG

4.1 Tokoh terpenting dalam penerokaan luak Jelebu
ialah To’ Jelondong. Menurutsalasilahnya To’ Jelondong
adalah anak perempuan Batin Seri Alam di Sungai
Ujong. Beliau meneroka luak Jelebu dan menjadi To’
Jenang (Pembantu To’ Batin). Sumber lisan sejarah
Jelebu Dato’ Moyang Salleh memang tidak mempunyai
fakta lengkap kecuali berdasarkan beberapa unsurmitos.
Tetapi peranan To’ Jelondong sebagai peneroka tidak
dapatdicanggah oleh mana-mana fakta sejarah samaada
secara lisan mahupun bertulis.

42 Dalam ‘Papers on Malay Subjects’ oleh Nathans
dan Winstedt menyebut To’ Jelondong yang meneroka
di Jelebu ialah adik perempuan Batin Bercanggai Besi di
Sungai Ujong. Mereka merupakan anak-anak Batin Seri
Alam yang mudik Sungai Langat dan menemui tiga
batang tunggul kayu lantas berjalan di tebing sungai
berkenaan.

43 Anak perempuan Batin Bercanggai Besi bernama
To’ Dara Derani pindah ke satu tempat diberi nama
Pengkalan Dian (sekarang ini dikenali sebagai Linggi).
Sementara To’ Jelondong pula berpindah ke Sungai
Lumut mengikut suaminya. Siapakah suami To’
Jelondong di Sungai Lumut itu.

44 Daripada sumber orang tua-tua, suami To’
Jelondong inilah bernama Jelbu. Dalam satu kejadian
tragis Jelbu yang mandi di Sungai Lumut (sekarang
Sungai Teriang) selepas bekerja di kebunnya, mati lemas
akibat dihanyutkan oleh arus deras. Mayatnya tidak
ditemui selepas itu menyebabkan To’ Jelondong

berpindah ke satu tempat di mukim Gelami Lemi
sekarang,

NAMA JELBU

4.5 Sempena nama suami To’ Jelondong yang mati
lemas di sungai itulah nama Sungai Lumut ditukar
kepada ‘JELBU’. Lama kelamaan sebutan Jelbu itu
akhirnya menjadi Jelebu. Berdasarkan cerita orang tua-
tua ini fakta nama luak Jelebu diambil sempena nama
suami To’ Jelondong yang mati lemas itu lebih kukuh
daripada sumber lain.

46  To’ Jelondong adalah peneroka luak berkenaan
di samping kedudukannya sebagai To’ Jenang (Pembantu
To’ Batin) di Sungai Lumut. Beliau juga mempunyai
kaitan dengan Batin Seri Alam yang berkuasa di Hulu
Langatdan Sungai Ujong. Sudahtentulahkedudukannya
dihormati oleh penduduk-penduduk di luak tersebut.

4.7 Setiap keputusan To’ Jelondong memang
diterima dengan mendapat sokongan penuh.
Demikianlah apabilabeliau mahu menukar nama Sungai
Lumut itu kepada Jelbu mengambil sempena nama
suaminya yang dikasihi, tentu tidak dibantah oleh
pengikut-pengikutnya.

4.8 Sumber lisan li luak Jelebu juga menyebut To’
Jelondong ini dikenali sebagai MOY ANG KABAN dan
dianggap keramat yang dihormati di sekitar Gelami
Lemi dan Ulu Gepau. Sekalipun melalui cerita mitos,
mereka di Jelebu percaya keramat Moyang Kaban ini
seringkali menjelma menjadi gajah putih. Kenapa
dikaitkan dengan gajah putih. Sudah tentu ianya
melambangkan penghormatan yang tinggikepada tokoh
berkenaan.

49 To’ Jelondong memang dihormati oleh
penduduk-penduduk di Jelebu sehingga dianggap
keramatMoyang Kaban yang berkuasa disekitar Gelami
Lemi dan Ulu Gepau. Hingga sekarang kekal nama
sebuah perkampungan mengambil sempena nama To’
Jelondong iaitu JELONDONG terletak di mukim Gelami
Lemi.

4.10 Jelondong juga bukanlah nama kampung yang
didiami orang satu ketika dulu, tetapi kawasan hutan
yang dipenuhi pokok-pokok kayu. Hanya sekitar tahun
1970-ankawasanhutan Jelondong dibangunkanmenijadi
tanahrancangan felda. Hutan Jelondong yang terletak di
antara pekan Titi dan Kampung Sepri, pernah
mencatatkan sejarah hitam dalam peristiwa darurat di
Malaysia.

lihat m.s 16




MUSTIKA ADAT

KEADAAN SOSIAL

Budi pekerti yang halus, tinggi dan luhur
mendapat tempat utama dalam adat perpatih. Salah satu
syarat yang diperlukan oleh adat itu ialah yang bermutu
tinggi dan berakhlak mulia.

Budi adalah “dapatmerasakan ke dalam diri apa
yang dirasakan oleh orang lain” yang mendorong
seseorang berbuat baik terhadap sesama mereka.

Budi adalah berdasarkan kesanggupan
merasakan perasaan orang lain yang dapat dirasakan
bagi diri sendiri kerana menurut adat yang disebut
“rasa” adalah yang terasa bagi diri, perasa (perasaan)
adalah yang terkandung di dalam hati dengan demikian
lahirlah rasa seperti kata adat.

"Nan elok dek awak ketuju dek orang, sakit dek
awak sakit dek orang.”

Oleh yang demikian lahirlah pada seseorang
rasakasih dan sayang, sopan dan santun sesamamereka.
Kesengsaraan dan serba kekurangan secara spontan
dapat dirasakan oleh seseorang. Maka ujudlah kata
pepatah:

Berat sama dipikul

Nan lemah sama disokong
Nan condong sama ditungkek
Nan rusuh sama dipujuk

Nan senteng sama dibilai
Nan sakit sama dijanguk

Nan elok sama di imbaukan
Nan buruk sama dihamburkan
Nan ada sama dimakan

Nan tidak sama dicari

Hati gajah sama dilapah

Hati kuman sama dicicah
Mendapek sama berlaba

Nan hilang sama berugi.

Di Minangkabau

Di Minangkabau, keadilan sosial dengan
pengertian yang luas telah lama dan amat luas
penyelenggaraannya. Sebagai contoh dapatdilihat dari
kehidupan sehari-hari, seperti rumah gadang, rangkiang
(kepuk padi) yang berderet di halaman rumah mereka
sebagai semboyan hidup dan lambang sosial ekonomi
mereka, seperti kata pepatah:

Rumah gadang sembilan ruang
lumbuang beririek di halamannya
Sebuah banamo si bayau-bayau
panenggang anak dagang lalu

sebuah banamo sitinjau lauik
panenggang koroang jo kampuang
sabuah banamo lumbuang baperoang
makanan anak kemenakan.

Keadilan sosial telah dilaksanakan secara luas
di dalam adat Minangkabau yang melahirkan sifat
tolong menolong, saling membantu, yang terlepas dari
perhitongan laba dan rugi kerana masyarakatnya
dihubungakan oleh tali kekeluargaan yang kuat dan
kukuh. Sentiasa menghayati budi luhur dan halus.
Dari budi inilah lahirnya sifat baik, harmoni dan
berbagai bentuk sifat sosial dalam kehidupan -
Pengarang.
Rujukan - Rangkaian Mustika Adat

Bersandi syarak Di Minangkabau.
Oleh: H. Idrus Hakimy.

PEMIMPIN

Kayu beringin di tengah padang
yang berpucuk benar - benar bulat
yang berakar benar - benar tunggang
daun rimbun tempat berlindung
batangnya besar tempat bersandar
akarnya kuat tempat bersela
dahannya tempat bergantung

yang tinggi tampak jauh

yang dekat mula bertemu




RAJA MELEWAR: SUATU CERITA LISAN
DARI REMBAU

oleh

(Norhalim Hj. Ibrahim)

PENGENALAN

Dari segi sejarah Raja Melewar adalah
Yamtuan (Yang Dipertuan) Besar Negeri Sembilan
Darul Khusus yang pertama. Beliau adalah seorang
keturunandiraja Minangkabau yang telah dijemput
oleh Penghulu- penghulu Luak Negeri Sembilan.

Keputusan menjemput raja daripada Minangkabau ini

adalah Penghulu Luak Rembau (Sheppard, 1965:13).
Prnghulu-penghulu lain yang terlibat adalah Penghulu
Luak Jelebu dan Penghulu Luak Naning. Penghulu-
penghulu Luak sungai Ujong yang dipengaruhi Bugis

pada ketika itu dan Luak Johol yang ketika masih
berpecah belah (Sheppard, 1965:14). menentang
kedatangan Raja Melewar itu.

Penghulu daripada tiga Luak yang tersebut di
atas tadi telah mengutus tujuh orang wakil menemui
Yang Dipertuan Raja Alam Minangkabau memohon
seorang anak raja untuk didaulatkan sebagai lambang
‘keadilan’ dirantau Minangkabau di Semenanjung Tanah
Melayu. Wakil-wakil yang diutus itu adalah diketuai
oleh dua orang pemimpin iaitu Datuk Panglima Bandar
dan Datuk Panglima Bandot. Ahli-ahli rombongan
perwakilan yang lain terdiri daripada Datuk Johan, Datuk
Andatar, Datuk Laksamana, Datuk Panglima Sutan dan
Datuk Panglima Raja (Lister, 1887,41)

Permohonan ketua-ketuaLuak Negeri Sembilan
itu telah diperkenankan oleh Yang Dipertuan
Pagarruyung. Baginda berjanji akan melantik seorang
anak raja untuk memenuhi permohonan tersebut tetapi
calon itu tidak mungkin dapat pergi bersama dengan
rombongan perwakilan itu semasamerekabalik ke Negeri
Sembilan. Baginda harus melakukan pemilihan dan
mengadakan persiapan-persiapan tertentu guna
menitiskan ‘daulat’ dan ‘kebesaran’ kepada bakal simbol
‘keadilan’ di rantau Negeri Sembilan. Selepas mendapat
titah janji itu, rombongan perwakilan Negeri Sembilan
itu telah balik untuk menyampaikan keputusan berkenaan
kepada Penghulu-penghulu Luak di Negeri Sembilandn
sekaligus membuat persiapan yang sesuai untuk
menyambut kedatangan bakal Yamtuan itu.

Sebagaimana titah janji, Yang DiPertuan
Pagarruyung telah mengutus Raja Melewar. Mengikut
sumber-sumber Belanda Rja Melewar telah berada
Rembau pada tahun 1727 dan dikenali sebagai

‘pemerintah’. Rembau (Andaya, 1975:310-311). Besar
kemungkinan di antara tahun tersebut 1727 sehingga
tahun 1773 Rembau adalah menjadi pusat pentadbiran
Negeri Sembilan. Kali pertamanama ‘Negeri Sembilan’
itu disebutkan secara rasmi adalah dikaitkan dengan
Luak Rembau. Menurut tulisan Winstedt, Perjanjian
bertarikh 11 November 1759 adalah ditandatanganioleh
ketua-ketua Rembau dan Negeri Sembilannya(Rembau
and its nine countries), Raja Muda Daing Kemboja dari
Linggi dan Raja Tua Kelang di satu pihak dan David
Buten, Gabenor Belanda di Melaka dipihak yang lain
(Winstedt, 1934:57).

RajaMelewar, setelah berjaya ‘menghapuskan’
musuh-musuh politiknya seperti Raja Khatib atau Raja
Katik (Rasjid Manggis, 1970:89), seorang pembesar
daripadaPagarruyung, yang jugaingin menjadi Y amtuan;
serta dapat mempengaruhi Penghulu-penghulu Luak
lain, terutamanya Penghulu Luak Sugai Ujong dan
Penghulu Luak Ulu Muar, telah dinobatkan menjadi
Yamtuan Besar Negeri Sembilan padatahun 1773. Oleh
sebab Raja Melewar telah berada di Rembau, dan
Penghulu Luak Rembau yang menjadi perancang utama
membawanya ke Negeri Sembilan, maka upacara
pertabalan itu telah diadakan di Penajis, Rembau.

Pada jangka masa tahun-tahun dalam persoalan
ini (sekurang-kurangnya antara 1725 dengan 1773)
mengikut Djafri Yang Dipertuan Raja Alam
Minangkabau ialah Yang Dipertuan Patah Sultan Abdul
Jalil yang memerintah antara tahun 1719 sehingga 1780
(1983:50;67), Tetapi jikalau mengikut Rasjid Manggis
pula, di antara dua tarikh yang dipersoalkan itu
Pagarruyung mempunyai dua orang Yang Dipertuan
iaitu Raja Muningsyah 11 (1720-1770) dan raja
Muningsyah 111 (1770-1819) (Rasjid Manggis,
1982:89). Untuk perbincangan kita setakat ini, siapa
yang menjadi Yang Dipertuan Pagarruyung tidak
menimbulkan persoalan lagi. Apayang pastiialah pada
ketika tersebut Raja Alam di Pagarruyung bergelar Raja
Muningsyah.

Persoalan berikut yang harus dicari jawapan
ialah siapakah sebenarnyaRaja Melewaritu. Yang pasti
ialah baginda adalah seorang kerabat diraja Pagarruyung.
Tetapi, bagaimanakaitannyadengan istana Pagarruyung
: adakah baginda itu putra kepada Tuanku Raja Alam
Muningsyah 1 atau 111 atau salah seorang kerabat
baginda.

10



Djafri dalam penulisannya, semasa menyentuh
mengenai Raja Melewar telah melaporkan bahawa
“(Tuanku Raja Alam Muningsyah 1 telah ) mengirim
orang kraton menjadi raja yang dijemput oleh rantau
Minangkabau, Minangkabau Negeri Sembilan.
“(1983:50; penekanan adalah oleh penulis). Istilah
orang kraton atau orang istana dalam petikan ini agak
umum maksudnya. Iamungkin bermakna salah seorang
kerabat diraja dan mungkin juga bererti orang besar
utama yang ada perhubungan darah, tetapi telah agak
jauh, dengan Yang Dipertuan Raja Alam. Namun dalam
penulisan Djafri berikutnya, beliau telah lebih spesifik.
Dijafri tidak lagi menggunakan istilah orang krato tetapi
angk-anak raja. Katanya :(Tuanku Raja Alam
‘Muningsyah 1 telah) melakukan seleksi batin yang
hebat terhadap anak-anak raja yang akan dikirim ke
rantau Minangkabau
Pengiriman Raja Melewar ke Negeri Sembilan adalah
semasa pemerintahan Tuanku Raja Alam Muningsyah 1
ini” (1992:67; penekanan adalah oleh saya), Penulisan
Djafri yang terkemudian ini dengan jelas mengakui
tentang kedirajaan darah Raja Melewar tetapi beliau
masih tidak pasti sama ada baginda itu Putra Tuanku
Raja Alam Muningsyah 1 sendiri ataupun
kemenakannya!

--------------------------------------------

Rasjid Manggis, semasa menulis mengenai
kaitan Negeri Sembilan dengan Minangkabau,
berkata,

RO sehingga entah berapa lamanya
sampailah (rombongan perwakilan Negeri
Sembilan)di Pagarruyung lalu mengadap Raja
Alam menyembahkan hasrat penduduk Negeri
Sembilan. Raja Alam Minangkabau Seri
Maharaja Diraja Sultan Muningsyah 1
memperkenalkan permohonan Utusan itu dan
atas pilihan bersama dengan Tuan Makhudum
Sumanik akan dihantar_seorang putera raja
bernamaRajaMahmud” (1970:89; penekananan
adalah oleh saya).

SUMBER KENYATAAN

Dari petikan ini ada dua perkara yang harus
diambil perhatian. Pertamanya: Nama Yang Dipertuan
Minangkabau I. Ini agak selari dengan kenyataan Djafri.
Tetapi mengikut Rasjid Manggis dalam penulisannya
yang lain, Sultan ini memerinth antara tahun 1680hingga
1720(1982:89). Berkaitan dengan ini, mengikut Belanda,
pada tahun 1722, di Rembau telab sedia ada seorang
anak raja Minangkabau (Wilkinson, 1911:19). Pada
tahun tersebut telah menyediakan satu angkatan tentera
yang terdiri dari orang-orang Rembau untuk membantu
mengeluarkan orang-orang Bugis daripada Johor. Oleh

sebab anak raja itu telah agak lama berada di situ.
Justeru itu, kalaulah tarikh pemerintahan Sultan
Muningsyah 1 yang diberikan oleh Rasjid Manggisitu
benar, berkemungkinan besar utusan Negeri Sembilan
itu telah bertemu Yang Dipertuan Pagarruyung pada
sekitar tahun 1720 iaitu beberapa waktu sebelum
baginda mangkat. Tetapi anak raja yang berada di
Rembau pada berkenaan bukannya Raja Mahmud
(Alias Raja Melewar)tetapi Raja Kasah. Raja Kasah
ini, oleh sebab berlaku perselisihan faham dengan
Penghulu-penghulu. Negeri Sembilan tidak pernah
dinobatkan sebagai Yamtuan Negeri Sembilan,
sebaliknya ia telah dibalau balik ke Minangkabau
(Buyung Adil, 1952: 172).

Faktor kedua yang harus diambil perhatian
ialah mengenai kata-kata: seorang putera raja.
Dengan menggunakan istilah putera raja dan bukan
putera Sultan atau putera Y ang Dipertuan membawa
implikasi Raja Mahmud bukannya putera kepada
Tuanku Raja Alam Muningsyah 1, melainkan
kemenakannya.

Rasjid Manggis telah merubah pendiriannya
dalam penulisannya yang berikut, dimana secara tegas
beliau berkata, “Yang mula-mula berdaulat (sebagai
Yamtuan Besar Negeri Sembilan) ialah Raja Melewar
(1773-1795) putera Daulat Yang Dipertuan Sultan
Muningsyah 111 “ (1982:103). Sultan Muningsyah
111 ini memerintah antara tahun 1770 hingga 1819
dan kalau mengikut Djafri antara tahun 1798 hingga
1803 (1192:68). Berdasarkan tarikh pemerintahannya
besar kemungkinan yang Sultan Muningsyah 111 ini
se generasi dengan Raja Melewar, malahan dapat
dikatakan Raja Melewar adalah lebih tua daripada
Sultan Muningsyah 111 seperti yang dilaporkan oleh
Rasjid Manggis.

Semasa membicarakan persoalan yang sama,
Samad Idris telah mencatitkan bahawa “Sultan Abdul
Jalil Pagarruyung telah memperkenankan menghantar
seorang dari puteranya ke Negeri Sembilan
(1968:12,1968:22). Pendapat beliau ini selari dengan
penemuan Rasjid Manggis (1982) mengenai
perhubungan darah antaraRajaMelewar dengan Yang
Dipertuan Pagarruyung, iaitu anak dan ayah; tetapi
bercanggah mengenai siapa si ayah. Samad Idris
menyebut Sultan Abdul Jalil dan Rasjid Manggis pula
mengatakan Sultan Muningsyah 111.

Yang menjadikan masalah di sini ialah nama
Sultan Muningsyah. Nama ini adalah merupakan
gelaran Yang Dipertuan sahaja. Dalam kes ini, yang
pertama sekali mengelirukan ialah Samad Idris
memberikan nama batang tubuh, sedangkan Rasjid

11



Manggis memberi gelaran. Sultan Abdul Jalil apabila
dinobatkan menjadi Yang Dipertuan telah juga diberi
gelaran Tuanku Raja Alam Minangkabau. Bagindalah
Yang Dipertuan Minangkabau yang menyandang gelaran
itu. Justeru itu dalam catitan pensejarahan disebut Sultan
Muningsyah 1. Sebaliknya pula, nama sebenar Sultan
Muningsyah 111, mengikut catitan Djfri adalah Yang
Dipertuan Bawang (1983:50;1992:68). Selanjutnya,
jikalau sedemikian kedudukannya, jarak masa
pemerintahan antaraduaorang Yang Dipertuan ini, kalau
mengikut tarikh Djafri adalah 18 tahun dan mengikut
tarikh Rasjid Manggis adalah 20 tahun. Jelaslah disini
bahawa kedua-dua pendapat ini tidak menyebut orang
yang sama. Berdasarkan fakia-fakta yang ada, antara
kedua pendapat ini, andaian Samad Idris, iaitu Raja
Melewar anak Sultan Abdul Jalil Alias Sultan Muningsyah
1, mungkin ada kebenarannya.

Namun, Samad Idris sendiri masih meragui
kemungkinan kebenaran andaianya itu!. Dalam
penulisannya yang berikut (1987), yang pada pendapat
saya adalah penyusunan semula dengan tokok tambah
bahan kepada penulisannya yang terawal (1961), beliau
tidak lagi menyebut siapa dia ayah Raja Melewar itu.
Katanya,“............ makaRajaPgarruyung punmenghantar
Raja Melewar atau nama sebenarnya Raja Mahmud
untuk dirajakan. (1987:39)". Petikan ini jelas
menunjukkan ketidakpastian penulis tentang siapa ayah
Raja Melewar!. Mengapa Samad Idris menghilangkan
fakta yang telah diutarakan dalam sekurang-kurangnya
dua penerbitan terawal (1961 dan 1968) itu tidak dapat
dipastikan. Sedangkan penerbitan yang terkemudian itu
(1987) adalah lebih mutahir dari yang sebelumnya!.

Selain dari pendapat-pendapat yang disebutkan
di atas serta pendapat-pendapat lain yang selari dan
sealiran, terdapat satu lagi penulisan, juga mengenai
Raja Melewar. Penulis yang dimaksudkan di sini ialah
Josselin de Jong. Dalam membicarakan mengenai
kemunculan dinasti Diraja Sri Menanti, beliau telah
menyarankan bahawa ada kemungkinan yang Raja
Melewar itu adalah berasal dari keturunan Bugis
(1975:277-308).

Faktor utama yang membuatkan beliau
berkesimpulan demikian ialah nama Melewar itu. Pada
Josselin de Jong, istilah Melewar itu adalah nama bagi
orang Bugis, dan diasosiasikannya dengan nama seperti
Daing Merewa(n). Orang Minangkabau tidak mempunyai
nama seperti itu.

Dalam hal ini, apa yang kurang jelas kepada
Josselin de Jong ijalah nama tubuh Raja Melewar itu
adalah Raja Mahmud. Melewar itu hanya gelaran atau
nama panggilan baginda yang diberikan mungkin oleh

Penghulu-penghulu Luak Negeri Sembilan akibat dari
perjalanannya untuk tibake Negeri Sembilan (Rembau)
daripada Minangkabau. Dalam loghat Negeri Sembilan
melewar, melawa bermaksud perbuatan merayau,
singgahmenyinggah, danmemperagakan diridibeberapa
tempat. Dalam bahasa Minangkabau pula lewa (r)-
melewa bererti menyemboyankan atau memberitahu
sesuatu hal kepada orang banyak dengan mulut atau
dengan canang (Thaib, 1935:139).

Apa yang telah dilakukan oleh Raja Mahmud
dalam perjalanannya dari Pagarruyung ke Negeri
Sembilan sehinggabeliau digelarkan Raja Melewa. Dari
pengertian di atas, kata melewar itu memberi penekanan
ke atas dua perbuatan iaitu ‘singgah menyinggah’ dan
‘memberitahu’.

KENYATAAN SEJARAH

Catitan sejarah Negeri Sembilan menyatakan
bahawa Raja Melewar datang ke Negeri Sembilan
membawabeberapaadatkebesaran. Antara yang penting
adalah bekalan rambut sehelai sebatil (yang sehingga
sekarang masih tersimpan di Istana Sri Menanti, Negeri
Sembilan) dan surat watikah. Sebelum Raja Melewar
dibekalkan dengan rambut keramat tersebut, beliau
dipercayai harus menjalani ujian lahir dan batin di batu
ujian - Batu Kasur - yang terletak di Gudam (Djafri,
1992:67). Selepas lulus ujian tersebut barulah beliau
diberi surat watikah untuk dibawa sebagai bukti ke
Negeri Sembilan.

Surat watikah ini adalah merupakan satu
dokumen yang harus dibawa oleh setiap anak raja
Minangkabau yang bakal dilantik menjadi Yamtuan
Negeri Sembilan. Pada hemat saya, pembawaan
dokumen inilah yang membuatkan timbul gelaran
Melewar tersebut. Setakat yang dicatitkan dalam
penulisan sejarah Negeri Sembilan Raja Melewar telah
pergike Siak, Johor, dan Melaka sebelum menghadirkan
diri di Negeri Sembilan. Namun kalau isi kandung
watikah yang dibawa oleh Raja Labu (Laboh) dalam
tahun 1826, maka negeri-negeri yang dilalui (singgah
menyinggah) itu lebih dari Siak, Johor dan Melaka.
(Raja Labu, Laboh) adalah anak raja terakhir yang
didatangkan dari Pagarruyung (Newbold, 1939:81) tetapi
oleh sebab berlaku konflik dengan pembesar-pembesar
Negeri Sembilan beliau tidak jadi dilantik menjadi
Yamtuan. Sebaliknya beliau telah dihalau balik ke
Sumatera dalam tahun 1832 (Norhalim Hj. Ibrahim,
1978:28).

Berdasarkan cop mohor yang ada pada watikah
tersebut, negeri-negeri yang telah dilalui oleh RajaLabu
(Laboh) dan mungkin juga oleh raja Melewar, jikalau

12



sama, adalah Palembang, Jambi, Indragiri, Sungai Paku-
Bandar Sepuluh, Indrapura, Pariaman, Acheh dan Siak
(Newbold, 1939: 82-83). Tujuan mengunjungi (singgah
menyinggah) negeri-negeri tersebut adalah untuk
mendapat cop mohor raja-raja atau sultan-sultan
berkenaan, untuk memberitahu akan perlantikannya
sebagai bakal Yamtuan Negeri Sembilan (hal yang
hendak diberitahu atay disemboyankan) serta
pengiktirafan dan perestuan mereka yang berkenaan.
Perbuatan Raja Mahmud singgah menyinggah dinegeri-
negeri tersebutdan memberitahu sultan-sultan berkenaan,
yang sudah tentu memakan masa yang lama, mengenai
pencalonannya telah membuatkan Pembesar-pembesar
Negeri Sembilan menggelarkan Raja Mahmud, Raja
Melawa - rajayang sukamelewaataumelawa. Tegasnya
RajaMelewar itu bukannyanamayang adakait-mengait
dengan nama ala Bugis tetapi adalah gelaran yang
diberikan akibat perbuatan Raja Mahmud semasa
perjalanan antara Pagarruyung dan Negeri Sembilan.

Dari huraian di atas dapatlah dirumuskan bahawa
Raja Melewar atau Raja Mahmud itu adalah anak raja
dari Minangkabau, dan didatangkan langsung daripada
Pagarruyung. Beliau bukan anak raja Bugis. Siapakah
ayahnya yang sebenar, setakat ini sejarah masih kabur.
Walaupun ada pensejarah yang cubamempastikan seperti
Samad Idris, namun beliau sendiri masih menunjukkkan
keraguan mengenai andaiannyaitu. Jikalaukitameneliti
puncak sistem politik Minangkabau (institusi Raja Tiga
Sela - Raja Alam (Yang Dipertuan), Raja Adatdan Raja
Ibadat) khususnya sistem kekeluargaan diraja tersebut,
Raja Melewar itu, seandainya bukan putera Raja Alam,
Y ang Dipertuan yang memerintah, beliau mungkin putera
salah seorang dari Raja Dua Sela (Raja Adat dan Raja
Ibadat). Ketiga-tiga orang rajaini mempunyai pertalian
darah antara satu sama lain-berkemenakan. Malahan,
ada masanya Besar Empat Balai (Bandara di Sungai
Tarab, Andomo di Saruaso, Mangkudum di Sumanik,
dan Tuan Kadi di Padang Ganting; mereka adalah
pembesar yang membantu raja memerintah), seperti di
zaman pemerintahan Yang Dipertuan Bakilap Alam
Raja Bagewang 1 (1550 -1616), anak-anaknya telah
dijadikan Besar Empat Balai (Djafri, 1983:49;1992:67).
Pendek kata Raja Melewar atau RajaMahmud itu adalah
keturunan diraja Pagarruyung.

Semasadi Negeri Sembilan, RajaMelewar telah
beristerikan Cik Seni anak Penghulu Naam, Luak Ulu
Muar. Beliautelah dikurniakan dua orang anak, seorang
lelaki bernama Raja Totok dan seorang lagi perempuan,
bernama Raja Aishah. Raja Melewar telah mengkat
pada tahun 1795 di Sri Menanti.

SILIS G

Istilah ‘tradisi lisan’ boleh didefinisikan sebagai
testimoni-testimoni atau bukti-bukti mengenai masa
lampau yang diturunkan secara sengaja melalui mulut.
Testimoni-testimoni ini adalah berlainan dari khabar
angin yang selalunya membawa ‘cerita’ berciri sensasi
dan yang tidak disampaikan dan diturunkan secara
sengaja dari generasi ke generasi dengan cara yang
sama. Laporan-laporan saksi-saksi atau testimoni-prota,
oleh sebab tidak berlaku proses penurunan dalam
penyampaiannya, bukan tradisi lisan. Sifat dan proses
penyampaian dan penurunan dari saksi asal secarakhabar
angin melalui suatu ciri saksi-saksi atau penutur-penutur,
sehingga ke hari ini, adalah dua ciri penting tradisi lisan.

Berdasarkan bukti sejarah, tradisi lisan yang
boleh digunakan sebagai bahan dalam pengkajian sejarah
Negeri Sembilan dapat dikelaskan kepada tiga kategori,
iaitu Naratif atau Cerita Sejarah, Perbilangan dan Tradisi
Diterima.

1. Naratif Sejarah mengandungi cerita-cerita yang
hampir mencapai taraf suatu penulisan sejarah atau
kesusasteraan. Cerita-cerita tersebut dilafazkan dan
dituturkan semula kata demi kata tanpa sebarang
ubahsuai. lanya adalah seolah-olah sebuah karangan
yang telah disusun oleh seorang pengarang pada masa
lampau. Oleh sebab bahan yang disampaikan dan yang
diturunkan dikawal sedemikian rupa, naratif sejarah ini
mempunyai banyak ciri laporan sejarah sekunder yang
dianggap sebagai bahan utama kerana hanya sumber
asalnya telah hilang.

Tradisi naratif sejarah ini, jikalau dikaitkan
dengan struktur masyarakat Negeri Sembilan, mungkin
boleh dikelaskan sebagai sejarah suku, kampung dan
sejarah keluarga atau sejarah diraja. Sejarah suku
menceritakan sejarah penghijrahan orang-orang
Minangkabau dan pembentukan Luak-luak di Negeri
Sembilan. Sejarah kampung dan keluarga mengesahkan
asal usul kampung dan keluarga atau keluarga-keluarga
yang menerokanya. Tradisi ini juga menghuraikan
bagaimana sesuatu suku itu tersebar dan berkembang ke
Luak-luak di Negeri Sembilan dan perpecahannya,
menjadi kelompok-kelompok yang lebih kecil. Sejarah
diraja pula memperlihatkan perkembangan serta
bagaimana institusi tersebut dinilai melalui perjalanan
masa.

Sumber dari kategori ini bukan sahaja
memelihara sejarah tetapi seringkali digunakan sebagai
dasar untuk membuat keputusan yang dianggap sah.
Tradisi naratif sejarah telah digunakan, misalnya, dalam
kes untuk menyelesaikan pertelingkahan melantik
Undang Luak Jelebu yang baru dalam tahun 1980.

2 Perbilangan adalab tradisi lisan yang khusns

13



kepadawilayah adat Negeri Sembilan dan Naning sahaja.
Ianya adalah bahasa berirama dalam bentuk puisi bebas,
yang mengandungi rangkaian kata-kata atau ungkapan-
ungkapan yang apabila dituturkan atau disampaikan
disebutlepas satu, satu seperti orang membilang. Kepada
ahlimasyarakat wilayah adat, perbilangan mengandungi
undang-undang adat. Selain daripada Undang-undang,
perbilangan mengandungi cerita sejarah. Dengan kata-
kata lain, ada perbilangan yang boleh dikategorikan
sebagai tradisi lisan dari kategori naratif sejarah.

Perbilangan dan naratif sejarah dalam tradisi
lisan Negeri Sembilan dan Naning di Melaka dikenali
sebagai erombo.

Di antara tradisi lisan wilayah adat, perbilangan
merupakan sumber sejarah yang tulen dan boleh
dipercayai. Namun, ia juga meupakan bahan yang
paling sukar untuk ditafsirkan terutama oleh orang
daripada luar wilayah adat kerana perbilangan itu adalah
dalam bahasa daerah atau dialek yang berbeza dari
Bahasa Malaysia standard. Selanjutnya sebelum
perbilangan ini dapat digunakan secaraberkesan sebagai
sumber, pengkaji harus memahami terlebih dahulu istilah-
istilah simbolik yang terdapat di dalam perbilangan
tersebut, sistem pengelompokan sosio-politik masyarakat
adat, sistem keturunan nisab ibu yang diamalkan dan
sistem Adat Perpatih itu sebagai suatu keseluruhan.
Selepas mengatasi masalah-masalah ini baru mungkin
tradisilisan kategori perbilangan ini dapat dimanfaatkan
dalam penyelidikan.

3. Kategori terakhir lisan Negeri Sembilan ialah
I'radisi yang Diterima. Tradisiini juga membenkan satu
setmasalah kepada sejarawan. Sumberm:mengandungl
bahan-bahan yang berkaitan dengan masa yang
melampaui daya ingatan orang yang masih hidup. Kisah-
kisah tersebut diturunkan dari generasi ke generasi dan
‘diterima’ oleh generasiberikut tanpapersoalan. Kerana
sifatnya yang demikian ini tradisi ini diistilahkan sebagai
“diterima”.

Tradisi yang diterima ini berbeza duakategori di
atas kerana walaupun idea dan informasi dasar dikekalkan
dan sama seperti yang terdapat pula cerita generasi awal
tetapi telah ditokok tambah, dan kata-kata serta struktur
ceritanya telah diubah. Dengan kata-kata lain, tidak ada
kawalan atau ketetapan dalam penyampaiannya.
Penceritaan semula kepada generasi tertentu dilakukan
secara bebas. Sedikit sebanyak sumber ini telah diputar
belitkan. Justeruitu, setiap pencerita akan manyampaikan
versinya sendiri.

Akibatnya dari faktor-faktor di atas tradisi lisan
jenis ini mempunyai ciri-ciri folklore atau budaya rakyat

dan dengan itu dipersoalkan kegunaannyasebagai bahan
sejarah. Folklore, yang juga bersifat lisan dan tradisi,
wujud atas tujuanlain. Ianyafungsionaldan ‘prelogikal’.
Namun, sebilangan ahli-ahli etnografi dan folklore
mengakui bahawa tradisi lisan dri kategori ini boleh
digunakan sebagai keterangan sejarah dengan syarat ia
digunakan secara bijak atau berdiskriminasi, dan bukan
sumber satu-satunya. Ia harus disokong tambah oleh
bahan-bahan etnografi dan arkeologi, serta bahan-bahan
tulisan lain,

Walaupun terdapat kelemahan dalam ketiga-
tigakategori tradisi lisan ini, peranannya sebagai sumber
sejarah dalam mengkaji sejarah Negeri Sembilan tidak
harus diketepikan begitu sahaja. Penggunaan sumber-
sumber ini akan membolehkan sejarawan menulis sejarah
penghijrahan orang Minangkabau, asal-usul kampung
dan suku, ‘institusi-institusi tradisi dan evolusi sosial,
politik dan ekonomi Negeri Sembilan”. Topik-topik ini
mungkin akan difahami dengan lebih jelas jikalau
dokumentasi tertulis sejarah Negeri Sembilan yang ada
sekarang ditambah dengan kajian tradisi lisannya.

Sejarah Negeri Sembilan tidak dapat difahami
secara penuh hanya atas dasar sumber-sumber bertulis
sahaja, tetapi harus dilengkapi dengan tradisi lisan -
naratif sejarah dan perbilangannya, terutamanya.
Kadangkala tradisi lisan boleh memberikan pensejarahan
yang terperincidari sumber tulisan. Tradisi lisankategori
ketiga (tradisi yang diterima) mungkin tidak seberguna
dokumen bertulis, tetapi ia perlu juga diberi perhatian.
Kegunaannya banyak bergantung kepada keadaan
sumber tersebut, penerangannya, darjah pemalsuannya
dan kelemahan serta kekurangannya.

CERITA LISAN DARI REMBAU

Negeri Sembilan asli ialah sembilan kawasan :
(1)Rembau, (2) Sungai Ujong, (3) Jelebu, (4) Johol, (5)
Inas, (6) Naning, (7) Ulu Muar, (8) Jempol, (9) Kelang.

Kemudian muafakatmelantik empat orang ketua
(keturunan orang bukit, orang asli). Pada masaitu yang
ada orang asliialah empat kawasan iaitu (1) Rembau, (2)
Sungai Ujong, (3) Jelebu, (4) Johol. Sembilan kawasan
bersetuju melantik ketua kumpulan kepada empat
kawasanini. Yang lain tertakluk kepada yang empat ini.

Kemudian bermesyuarat empat kumpulan ini
untuk mencari raja sebab kita tidak adaraja. Jadi semua
rakyat bersetuju.

Kemudian diundanglah ketua yang empat ini
untuk mencari raja. Kemana yang hendak tuju iaitu ke
Pagarruyung untuk mendapat seorang raja. Apakala

14



L 2

sampai ke Pagarruyung berundinglah ketua yang empat
ini. Siapakah yang masuk dahulu. Dapatlah keputusan.
Sungai Ujong yang pertama. Maka naiklah ketua Sungai
Ujong mengadap Sultan Pagarruyung meminta seorang
raja untuk memerintah di Negeri Sembilan.

Kemudian Sultan bersetuju memberi seorang
raja. Kemudian diberinyalah seorang. Maka dibawalah
balik ke Negeri Sembilan. Sampai saja di sini
dinaikkanlah ketakhta kerajaan. Belum sempat duduk,
orang itu pun mati.

Kemudian mesyuarat balik untuk mencari
seorang lagi. Maka berlayar Undang yang empat ke
Pagarruyung, untuk meminta seorang lagi gantinya.
Diundang pula ketuva orang Johol. Undang Johol
mengadap. Maka diberi seorang lagi. Apakala dapat
dibawalah balik. Sampai saja ke sini dinaikkan takhta.
Pun mati juga.

Kemudian mesyuaratlah sekali lagi untuk
mendapatkan raja. Dapat saja keputusan belayar ke
Pagarruyung. Sampai ke sana di undang pula orang
Rembaumasuk mengadap. Sultan punbersetujumemberi
seorang lagi. Sebelum ia memberi raja berunding cara
sulit dengan orang besar - orang besar istana kerana
penipuan cara ini tidak diketahui. Kemudian diberilah
seorang lagi. Dapat saja pemberian ini tidak lengah lagi
dibawalah balik. Sampai sajake sini disarongkan takhta.
Barulah tidak apa-apa lagi.

Selepas itu mesyuaratlah Undang yang empat
untuk menempatkan raja. Sesudah mesyuarat dapatlah
keputusan dibawa balik ke Rembau ditempatkan di Ulu
Sepri. Namanya ialah Tengku Aji isteri wallah.
Kemudian dibuatlah istana, atapnya ijok. Tinggallah
raja suami isteri di sana.

Pada satu hari timbullah kisah seorang raja
bernamaraja Tetoh, datang daripada Pagarruyung hendak
merampas kuasa ke sini (Kuala Pilah) dan mengatakan
dia raja. Orang Kuala Pilah menerima raja itu dan
memerintah di Kuvala Pilah.

Kemudian dia mencari rahsia di mana Tengku
Aji ini tinggal. Pada satu hari dapatlah ia mendengar
khabarnya Tengku Aji tinggal di Ulu Penajis, Sepri,
Rembau. Pada satuhari datanglahia seorang diri dengan
senjata hendak membunuh Tengku Aji laki isteri.

Kebetulan padamasaituisteri Tengku Ajitengah
mengandung. Maka berjanjilah suami isteri ini. Jika
anak ini laki-laki beri nama Raja Melewar. Jika
perempuan isteri sendiri memberi nama.

Padakeesokannya sampailah Raja Tetoh ke Ulu
Sepri. Bertemulah di situ. Jadi satu perbalahan. Terjadi
pembunuhan antara dua raja itu. Kebetulan matilah
Tengku Aji.

Pada waktu itulah isteri Tengku Aji lepas
melarikan diri ke dalam hutan membawa diri. Lama
kelamaan sampailah ke Legung Hilir dan menumpanglah
di situ.

Kisah Raja Tetoh pula. Mati saja Tengku Aji
dia balik ke Kuala Pilah memerintah di sana.

Jadi isteri Tengku Aji menetap diLegung Hilir.
Tidak lama dia pun melahirkan anak dalam kandungan
tadi. Kebetulan anak itu laki-laki. Maka bertanyalah
bidan kepada isteri Tengku Aji. “Siapakah nama anak
ini.” Dijawabnya “Biarlah dahulu. Besok saya beri
nama’’.

Dipeliharalah budak ini dengan baik; tetapi budak
ini makin sehari makin jahat. Oleh sebab kejahatan
(nakal) selalulah dikatakan oleh budak lawannya, “Anak
tidak berayah”. Apabila mendengar ejekan ini dia
menangis dan mendesak ibunya untuk mendapat
namanya serta bapanya. Tetapi malang masa belum
mengizinkan untuk diberitahu. Dirayudan dipujuk oleh
ibunya supaya dia tidak mendesak lagi. Budak 1ni pun
membesar dengan subur dan sihat serta gagah.\

Pada masa umurnya dua belas tahun, pada masa
makan tengahari berserta keluarga di situ dia pun
mendesak ibunya supaya dapat tahu namanya dan
bapanya. Pada masa itu, berserta sekeluarga itu
mendesaknya. Tatkalaitulah ibunyamenangisterkenang
bapa dibuat orang. Lalulah ibunya berkata “Nama anak
ini ialah Tengku Melewar, anak Tengku Aji, raja yang
dibunuhRaja Tetoh di Ulu Sepri. Sayalah yang dijemput
oleh Undang Yang Empat”.

Padamasaituterpegun sebentar. “Rupa-rupanya
rajalah yang di rumah kita”, kata tuan rumah itu.
Langsunglah dihebohkan kepada orang ramai.

Dengan tahu perkara ini hilanglah ejekan-ejekan
serta dihormatilah oleh orang di situ.

Pada svatu hari genap umurnya enam belas
tahun Tengku Melewar pun memukul tabuh-tabuh
larangan untuk memanggil orang ramai. Maka orang
ramai pun datang berkumpul di padang Legung Hilir.
Maka bertanyalah salah seorang daripada orang ramai
tadi, “Apa hajat Tengku memanggil 7 “.

15



Dijawab oleh Tengku Melewar hajatnya ialah
hendak menuntutbela. “Kemanahendak dituju ? “ tanya
orang ramai. Jawab Tengku Melewar, “ke Kuala Pilah™.
Tanya orang ramai, “Bila masa kita berangkat.” Jawab
Tengku Melewar, “padamalam bulan pernama.” (Bulan
penuh, pada 15 haribulan orang Islam).

Sampai saja malam itu orang ramai pun datang
membawakelengkapan perang zamandulu sepertikeris,
lembing, tombak, pedang dan sebaji. Lepas waktu isyak
orang ramai pun bertolak mengiring Tengku Melewar
mengikut jalan hutan Miku. Sampai saja di Bukit Lipat
Kijang maka dilantik oleh Tengku Melewar dua orang -
Orang Besarnya iaitu Panglima Besar dan Panglima
Perang. Disitulah menunggu hari siang.

Lebih kurang pukul lapan pagi diperintahkan
Panglima Besar dengan Panglima Perang menyampaikan
utusan di Istana Raja Tetoh. Sampai di istana waktu itu
raja sedang main catur. Diberitahu oleh pengawal
kepadarajamengatakan “musuh dari hadapan Tengku”.
Raja pun mengangkat buah caturnya menutup jalan
kedatangan musuh. Dilihat pengawal, diberitahu sekali
lagi, “musuh dibadapan Tengku.” sekali lagi raja
mengangkat buah caturnya.

Lalu masuk Panglima Besar, ditangkapnya raja
dan ditikamnya serta dihirupnya darahrajaitu. Kemudian
dicampakkan pula kepada Panglima Perang, “ini
bahagian engkau pulak, panglima perang,” kata Panglima
Besar. Panglima Perang pun menyambutrajaitudengan
keris serta dicincangnya . Habislah riwayat Raja Tetoh.

Kemudian ditanya oleh Panglima Besar kepada
orang istana itu, “adakah hajat orang istana hendak
melawan”.

Jawab orang istana, “tidak!”.

“Kalau tidak, jemput raja kita di Bukit Lipat
Kijang. Dia ada menunggu di sana”.

Orang istana pun pergilah mengambil Tengku
Melewar bawa ke istana. Maka tinggal lah di sana
beberapa hari saja. Baliklah turun ke Rembau. Sampai
sahaja ke Rembau (Legung Hilir) barulah mendirikan
istana. Daripada hari itulah baru dinamakan istana raja.
Segala rakyat pun membuat rumah dekat istana raja.

Selang beberapa tahun memerintah di Rembau
segala kemajuan telah dibuat. Hari demi hari, tahun
demi tahun kelakuan raja bertambah kejam. Dengan
kekejaman raja orang Rembau tidak dapat menahan
kemarahan lalu dihalau raja serta diburu oleh orang
ramai.

Maka raja pun lari mengikut jejak mengarah ke
Kuala Pilah. Sampai saja di Buki[t Lipat Kajang
dinantilah oleh seorang perempuan. Namanya Seri.
Dibawanyalah ke rumahnyabuat sementarawaktu. Lepas
itu dibawalah ke istana baru nama Seri Menanti
sehinggalah sekarang ini.

Lepas itu Raja Melewar pun marah pada orang
Rembau, dikeluarkanlah perintah: Barang siapamenjadi
Undang Rembau hendaklah berjalan kaki mengikut
jejak dia lari dahulu. Barang siapa tidak mengikut
perintah akan dihukum mengikut adatistiadat; sehingga
sekarang ini.

Sekianlah saja yang dapat saya catitkan sedikit-
sedikit serba ringkas.

Ab. Majid B. Said,
Kg. Senama Tengah,
Rembau, N.SEMBILAN.

samb. darim.s 8

4.11 Pada 16 April 1951 telah berlaku satu serang
hendap komunis di hutan Jelondong ke atas satu Platon
AskarMelayu yang diketuaioleh Leftenan Nayan. Dalam
kejadian ini tujuh orang Askar Melayu terkorban dengan
tubuh merekadicincang lumat. Peristiwa serang hendap
dihutan Jelondong ini dianggap paling kejam dalam
sejarah darurat di Malaysia.

412 Daripada fakta geografi adalah dipercayai
Jelondong yang menjadi tempat penerokaan To’
Jelondong mungkin kawasan perkampungan sebelum
ianya terbiar menjadi hutan. Semasa darurat apabila
kerajaan mengumpulkan penduduk-penduduk di
kampung baru yang berpagar dengan kawat duri, mereka
yang tinggal di Jelondong juga dimestikan berpindah.
Ketika Inggeris menjalankan perusahaan melombong
bijih, Jelondong juga merupakan perlombongan yang
terpenting di luak Jelebu.

Dengan wujudnya satu perkampungan yang
diambil sempena nama To’ Jelondong ini, sejarah
penerokaan luak Jelebu oleh To’ Jelondong adalah amat
jelas. Demikian juga nama suaminya Jelbu dikekalkan
sempena nama luak Jelebu itu.

16



